IDENTITI ETNIK DAN IDENTITI NASIONAL
DI INDONESIA: SATU KAJIAN MENGENAI
PENEGUHAN IDENTITI ISLAM ETNIK BANJAR

IRFAN NOOR

DOKTOR FALSAFAH

UNIVERSITI UTARA MALAYSIA

JULAI 2010



IDENTITI ETNIK DAN IDENTITI NASIONAL
DI INDONESIA: SATU KAJIAN MENGENAI
PENEGUHAN IDENTITI ISLAM ETNIK BANJAR

IRFAN NOOR

Tesis yang dikemukakan kepada pejabat Dekan Penyelidikan dan Pengajian Siswazah
Kolej Undang-Undang, Kerajaan, dan Pengajian Antarabangsa,
Universiti Utara Malaysia sebagai memenuhi syarat pengijazahan
Ijazah Doktor Falsafah



Kolej Undang-Undang, Kerajaan dan Pengajian Antarabangsa
(College of Law, Government and International Studies)
Universiti Utara Malaysia

PERAKUAN KERJA TESIS / DISERTASI
(Certification of thesis / dissertation)

Kami, yang bertandatangan, memperakukan bahawa
(We, the undersigned, certify that)
IRFAN NOOR

Ph.D
calon untuk ljazah

(candidate for the degree of)

telah mengemukakan tesis / disertasi yang bertajuk:
(has presented his/her thesis / dissertation of the following title):

” IDENTITI ETNIK DAN IDENTITI NASIONAL DI INDONESIA : SATU
KAJIAN MENGENAI PENEGUHAN IDENTITI ISLAM ETNIK BANJAR*

seperti yang tercatat di muka surat tajuk dan kulit tesis / disertasi.
(as it appears on the title page and front cover of the thesis / dissertation).

Bahawa tesis/disertasi tersebut boleh diterima dari segi bentuk serta kandungan dan meliputi bidang
ilmu dengan memuaskan, sebagaimana yang ditunjukkan oleh calon dalam ujian lisan yang diadakan
pada: 9 MARCH 2010

That the said thesis/dissertation is acceptable in form and content and displays a satisfactory
knowledge of the field of study as demonstrated by the candidate through an oral examination
held on: 9 MARCH 2010

Pengerusi Viva : Tandatangan
(Chairman for Viva) PROF. MADYA DR. RUSNIAH AHMAD (Signature) %%ﬁ o

Pemeriksa Luar : Tandatangan

(External Examiner) ;58:’“:“ :NDYA DR. AHMAD NIDZAMUDDIN (Signature) /ﬂg

Pemeriksa Dalam : , Tandatangan %‘
el Examine PROF.DR. ABDUL RAHMAN ABDUL AZEZ & 22 }f“ -

BN \)\“

Tarikh: 9 MARCH 2010
(Date)




IRFAN NOOR

Nama Pelajar
(Name of Student)
IDENTITI ETNIK DAN IDENTITI NASIONAL DI INDONESIA : SATU
Tajuk Tesis . KAJIAN MENGENAI PENEGUHAN IDENTIT! ISLAM ETNIK BANJAR"
(Title of the Thesis)
Program Pengajian : Ph.D
(Programme of Study)
o ‘
Nama Penyelia/Penyelia-penyelia  : Penyelia Pertama- Prof. Dr. Mohamed kg“""—/\
- Mustafa Ishak
Tandatangan
(Signature)

Penyelia Kedua- Prof. Madya Dr. Oemar Ha
Hj. Djuhri

Tandatangan
(Signature)



PERAKUAN KERJA TESIS

“Saya akui bahawa karya ini adalah hasil kerja saya sendiri kecuali nukilan dan

ringkasan yang tiap-tiap satunya telah saya jelaskan sumber-sumbernya”

Tarkh: e Tandatangan :© ..o
Nama . Irfan Noor

No. Matrik  : 90830

ii



KEBENARAN MERUJUK TESIS

Tesis ini dikemukakan sebagai memenuhi sebahagian daripada pengijazahan
ijazah Doktor Falsafah, Universiti Utara Malaysia (UUM). Saya bersetuju
membenarkan pihak perpustakaan UUM mempamerkannya sebagai bahan rujukan.
Saya juga bersetuju bahawa sebarang bentuk salinan sama ada secara keseluruhan
mahupun sebahagian daripada tesis ini untuk tujuan akademik adalah dibolehkan
dengan kebenaran penyelia tesis ini atau Dekan Pasca Siswazah dan Penyelidik Kolej
Undang-Undang, Kerajaan dan Pengajian Antarbangsa. Sebarang bentuk salinan atau
cetakan bagi tujuan komersildan membuat keuntungan adalah dilarang sama sekali
tanpa kebenaran bertulis daripada penyelidik. Pernyataan rujukan kepada penulis dan
UUM perlulah dinyatakan jika sebarang bentuk rujukan dibuat ke atas tesis ini.

Kebenaran untuk menyalin atau menggunakan tesis sama ada secara

keseluruhan atau sebahagian daripadanya hendaklah dipohon melalui:

Dekan Penyelidikan dan Pengajian Siswazah
Kolej Undang-Undang, Kerajaan dan Pengajian Antarabangsa
Universiti Utara Malaysia
06010 UUM Sintok
Kedah Darul Aman

ii



ABSTRACT

The downfall of the authoritarian New Order Regime of Suharto has led to a new era
of political order in Indonesia. The post Reformasi era had created more autonomy to
regional government and this has resulted in the reaffirmation of group collective
identities within and across the cultural and ethnic divide in Indonesia. This study is
an attempt to explore and examine the changes in national governance system that has
led the Banjarese ethnic community in Martapura, South Kalimantan, to reaffirm their
Islamic identity vis a vis the national identity that had long been promoted in
Indonesia. The study investigate factors that have prompted the Banjarese ethnic
community to reaffirm their Islamic identity in the aftermath of the Reformasi era and
its implication on the sustainability of national identity in Indonesia. Using the
qualitative research approach and theories of ethnicity and nationalism, this study
argued that the re-affirmation of the Banjarese collective identity has resulted in the
heightening of political activitivism based on politics of identity in South Kalimantan.
The study demonstrates that the new political atmosphere of freedom of expression
and association that was created in the post Reformasi, constitute a crucial factor in
the rise of the politics of Banjarese identity. In addition, the new era had also
triggered in the inter-elite political competition based on identity politics in an
attempt to secure the fruits of political benefit as a result of the new regional
autonomy policy. This development has culminated in the manipulation and
exploitation of cultural and religious symbols among the competing political elites to
woo for political support among the Banjarese ethnic community. In Martapura, the
inter-elite political competition, manipulation and exploitation of cultural and
religious symbols was clearly manifested in the regional election of the 2000-2005
period. Nevertheless, the study argues that the re-affirmation of the Banjarese ethnic
identity does not means to deconstruct the Indonesian national identity. On the
contrary, it serves only as an attempt to strengthen the framework of cultural diversity
and ethnic pluralism within the broader notion of Indonesian national identity. The
re-affirmation of the Banjarese ethnic identity was actually aimed to keep the Islamic
characteristics remains intact in the context of the framework of unity in diversity that
has been promulgated within the notion of national identity in Indonesia. This study
provides an alternative framework to the understanding of the Banjarese ethnic
identity and the politics of identity from several previous studies on the Banjarese
ethnic identity, that tended to mainly emphasized on elements of primordialism and
thus, putting the Banjarese ethnic identity revivalism outside the framework of the
construction of national identity in Indonesia. It is hoped that this study
would provide an additional comprehension on the politics of identity in Indonesia vis
a vis the construction of national identity and nation-building in Indonesia in the post
Reformasi era.



ABSTRAK

Runtuhnya rejim autoriter Orde Baru Suharto telah mendorong sebuah era tatanan
politik baru di Indonesia. Era pasca Reformasi yang telah menciptakan autonomi
yang lebih bagi pemerintah daerah dan ini telah mengakibatkan peneguhan semula
identiti kolektif kelompok di dalam dan di luar pembahagian budaya dan etnik di
Indonesia. Kajian ini merupakan upaya untuk menghuraikan dan mengenalpasti
perubahan dalam sistem pemerintahan kebangsaan yang telah mendorong komuniti
etnik Banjar di Martapura, Kalimantan Selatan, meneguhkan semula identiti Islam
mereka berdepan dengan identiti nasional yang telah lama dipromosikan di Indonesia.
Kajian ini menyelidiki faktor-faktor yang telah mendorong komuniti etnik Banjar
dalam meneguhkan semula identiti Islam pasca Reformasi dan kesannya terhadap
kemapanan identiti nasional di Indonesia. Dengan menggunakan pendekatan
penyelidikan kualitatif dan teori-teori etnisiti dan nasionalisme, kajian ini berhujah
bahawa peneguhan semula identiti kolektif etnik Banjar telah mengakibatkan
meningkatnya aktivisme politik berasaskan politik identiti di Kalimantan Selatan.
Kajian ini memperlihatkan bahawa suasana politik baru yang bebas berekspresi dan
berpersatuan yang telah terbina pasca Reformasi merupakan faktor penting dalam
kebangkitan politik identiti etnik Banjar. Demikian pula, era baru ini juga memicu
persaingan politik antar-elit berasaskan pada politik identiti dalam upaya memperoleh
manfaat politik dari polisi autonomi daerah. Perkembangan ini memuncak dalam
manipulasi dan eksploitasi simbol-simbol budaya dan agama di antara elit politik
yang bersaing dalam merebut sokongan politik. Di Martapura, persaingan politik
antar-elit dan manipulasi serta eksploitasi simbol budaya dan agama ini secara jelas
dimanifestasi dalam pemilihan kepala daerah tempoh 2000-2005. Meskipun
demikian, kajian ini berhujah bahawa peneguhan semula identiti etnik Banjar tidak
bererti untuk membongkar identiti nasional Indonesia. Sebaliknya, peneguhan ini
berfungsi memperkukuhkan kerangka kepelbagaian budaya dan berbilang kaum
dalam pengertian identiti nasional Indonesia yang lebih luas. Peneguhan semula
identiti etnik Banjar bertujuan untuk memelihara karakteristik Islam tetap bersepadu
dengan konteks rangka kesatuan dalam perbezaan yang telah diistirahkan dalam
gagasan identiti nasional Indonesia. Kajian ini memberikan rangka kerja alternatif
dalam memahami identiti etnik Banjar dan politik identitinya dari beberapa kajian
sebelumnya tentang etnik Banjar, yang cenderung menekankan unsur-unsur
primordialisme dan meletakkan identiti etnik Banjar di luar rangka pembinaan identiti
nasional Indonesia. Diharapkan kajian ini dapat memberikan suatu pemahaman
tambahan tentang politik identiti di Indonesia yang berdepan dengan pembinaan
identiti nasional dan pembangunan bangsa di Indonesia pasca Reformasi.



PENGHARGAAN

Jiis bgnt notlaz 5 0l (S5 0 uils E»L:rlﬂl’t’eé*:
(@ PRCENERI [P =PI S etee

“Hai manusia sesungguhnya Kami menciptakan kamu daripada seorang laki-laki,
seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku
supaya kammu saling kenal mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia di
antara kamu ialah orang yang bertakwa di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha

Mengetahui lagi Maha Mengenal” (Q.S. al-Hujurat, 13).

Terlebih dahulu saya panjatkan setinggi-tinggi kesyukuran dan pujian kepada
Allah SWT atas limpah kudrat dan kurnia-Nya sehingga tesis ini dapat diselesaikan.
Shalawat dan salam kepada baginda Nabi Muhammad SAW beserta keluarga dan
sahabat hingga akhir zaman.

Pada ruangan ini saya ingin mengucapkan penghargaan dan terima kasih
kepada individu-individu yang terlibat secara langsung atau tidak langsung terhadap
pembikinan tesis ini. Pertamanya penghargaan tidak terhingga kepada Penyelia
Pertama saya iaitu Yang Berbahagia Professor Dr. Mohamed Mustafa Ishak, iaitu
Naib Conselor Universiti Utara Malaysia. Beliau merupakan tulang belakang paling
penting dalam membantu menyelesaikan tesis ini dari awal hinggalah dapat
diselesaikan. Begitu juga penghargaan saya kepada Prof. Madya Dr. Oemar Hamdan
sebagai penyelia kedua. Kesedian kedua-dua beliau meluangkan waktu dari aspek
proses penemuan penyelidikan dan petunjuk-petunjuk motivasi, sokongan dan
komitmen beliau yang tidak jemu-jemu menjadi sumber inspirasi dalam menyiapkan

tesis ini. Berjuta-juta terima kasih dan hanya Allah SWT yang boleh membalas jua.

vi



Penulis juga ingin mengucapkan ribuan terimakasih kepada segenap pimpinan
di peringkat IAIN Antasari dan peringkat Fakultas Ushuluddin di Banjarmasin yang
telah banyak membantu dan mendorong penulis untuk secepatnya menyelasaikan
tugas belajar ini.

Seterusnya, penyelidik juga merakamkan penghargaan dan terima kasih
kepada istri tercinta, Hetty Fajarwati, S.Si dan ananda tersayang, Muhammad Igbal
Fadhilah yang dengan tulus memahami pekerjaan yang sedang saya kerjakan selama
ini sehingga tesis ini boleh selesai. Kepada ibunda dan Allahyarham ayahnda tercinta,
semoga karya ini boleh menjadi persembahan ke atas pengabdian saya kepada mereka
berdua.

Kepada kawan-kawan seperjuangan di Dewan Penginapan Pelajar (DPP)
Bank Rakyat bukit kachi, pa Ahdi, pa Hayat, pa Taufiq, dan pa Jalal. Kepada
semuanya saya rakamkan pengahrgaan dan terima kasih. Mudah-mudahan ilmu yang
kita peroleh di Universiti Utara Malaysia (UUM) akan bermanfaat untuk [AIN
Antasari Banjarmasin dan Indonesia.

Akhir sekali, segala kesalahan yang terdapat dalam tesis ini merupakan
tanggung jawab saya sebagai penulis.

(Irfan Noor)

vii



KANDUNGAN TESIS

Mukasurat

TAJUK i
PERAKUAN KERJA TESIS it
KEBENARAN MENGGUNA (PERMISSION TO USE) iii
ABSTRACT iv
ABSTRAK v
PENGHARGAAN vi
KANDUNGAN viii
SENARAI GAMBAR Xi
SENARAI RAJAH Xii
SENARAI JADUAL Xiit
SENARAI LAMPIRAN Xiv
SENARAI ISTILAH XV
BAB1 : PENDAHULUAN 1
1. 0. Pengenalan 1

1. 1. Pernyataan Masalah 6

1. 2. Permasalahan Kajian 15

1. 3. Objektif Kajian 15

1. 4. Kepentingan Kajian 16

1. 5. Metode Penyelidikan 17

1. 5. 1. Rekabentuk Penyelidikan 17

I. 5. 2. Lokasi Penyelidikan 19

1. 5. 3 Kaedah Penentuan Informan 20

1. 5. 4. Skop Penyelidikan 22

1. 5. 5. Kaedah Pengumpulan Data 23

. 5. 6. Instrumen Pengumpulan Data 24

t. 5. 7. Kaedah Analisis Data 25

1. 6. Struktur Tesis 27

1. 7. Rumusan 29

BAB 2: KERANGKA KONSEPTUAL DAN TEORITIKAL 30
2. 0. Pengenalan 30

2. 1. Kajiankajian Terdahulu 30

2. 2. Konsep Etnisiti dan Identiti 37

2. 3. Perspektif-Perspektif dalam Teori Etnisiti 46

2. 3. 1. Perspektif Primordialisme 46

Viit



BAB 3:

BAB 4:

BAB §:

BAB 6:

BAB 7:

2. 3. 2. Perspektif Konstruktivisme
2. 3. 3. Perspektif Instrumentalisme
2. 4. Agama dan Pembinaan 1dentiti Etnik
2. 5. Kepelbagaian Budaya dan Integrasi Negara-Bangsa
2. 5. 1. Identiti Etnik dan Nasionalisme
2. 5. 2. Politik Identiti dan Kepelbagaian Budaya
2. 6. Rumusan

ETNIK BANJAR DI MARTAPURA
3. 0. Pengenalan
3. 1. Gambaran Umum Wilayah dan Masyarakat Martapura
3. 1. 1. Keadaan Geografi
3. 1. 2. Keadaan Demografi
3. 1. 3. Karakteristik Sosial Keagamaan Masyarakat
3. 2. Martapura dan Etnik Banjar
3. 2. 1. Martapura dalam Pembinaan Etnisiti Banjar
3. 2. 2. Islam sebagai Identiti Etnik Banjar di Martapura
3. 3. Rumusan

HEGEMONI ORDE BARU DAN ETNIK BANJAR

. Pengenalan

. Pemerintahan Orde Baru dan Hegemoni Ideologi Nasional

. Pancasila dan Pembinaan Identiti Nasional

. Etnik Banjar di Martapura dan Cabaran Hegemoni Orde Baru
. Rumusan

IS

UTONOMI DAERAH DAN IDENTITI ETNIK BANJAR
0. Pengenalan
1. Perubahan Politik Bangsa dan Pencarian ldentiti Baru
2. Kebebasan Politik dan Dasar Autonomi Daerah
3. Autonomi Daerah dan Peneguhan Identiti Etnik Banjar
4. Rumusan

POLITIK IDENTITI ISLAM DI MARTAPURA

6. 0. Pengenalan

6. 1. Peranan Elit dan Peneguhan Identiti Etnik Banjar

6. 2. Persaingan Antara Elit dan Manipulasi Simbol Agama dan
Budaya

Politik Identiti Etnik dan Sentimen Perkauman

Rumusan

oo
W

IDENTITI ETNIK DAN IDENTITI NASIONAL
7. 0. Pengenalan

ixX

52
56
65
73
77
81
85

88
88
88
88
92
94

99
108
120

122
122
122
133
146
153

155
155
155
160
174
185

187
187
187

202
210
217

219
219



Peneguhan Identiti Etnik Banjar dan Integrasi Bangsa
Pembinaan Identiti Etnik dan Nasionalisme
Kepelbagaian Budaya dan ldentiti Nasional

Rumusan

NSNS
BN~

BAB 8: KESIMPULAN

. Pengenalan

. Etnisiti dan Negara-Bangsa di Indonesia

. Peneguhan ldentiti Etnik dan Politik Identiti

. Islam dan Peneguhan Identiti Etnik Banjar

. Peneguhan 1dentiti Etnik dan Pembinaan Identiti Nasional
. Cadangan Kajian Lanjutan

% 00 90 00 oo 90
N W —=O

RUJUKAN
LAMPIRAN-LAMPIRAN

219
236
238
247

250
250
250
254
258
261
266

268
289



SENARAI GAMBAR

No. GAMBAR Mukasurat
1. 1. Peta Lokasi Penyelidikan 19
3. 1. Pintu Gerbang Kota Martapura 89
3. 2. Peta Martapura di Wilayah Kabupaten Banjar 92
3. 3. Masjid al-Karomah Martapura 95
3. 4. Pondok Pesantren Darussalam Martapura 96
3. 5. Jamaah Pengajian Sekumpul di Luar Mushalla Ar-Raudhah 97
3. 6. Jamaah Pengajian sekumpul di Luar Komplek Sekumpul 98
5. 1. Majelis Taklim ar-Raudhah 175
5 2. Monumen bertulis surah al-Fatihah 176
5 3. Lampu jalanan berhias asma'ul-husna 176
5. 4. Papan Tanda Jalan dengan huruf arab melayu 177
5. 5. Papan Tanda Pejabat dengan huruf arab melayu 177
6. 1. Pelaksanaan Perda Jum'at Khusu' 196
6. 2. Papan Tanda Pejabat Bupati 199

6. 3. Papan Tanda Pejabat Camat 199

X1



SENARAIJ RAJAH

No. Rajah

1.

1.

1.

2.

Kategori Pemilihan Informan

Langkah-Langkah Analisis Data

. Teort Peralihan Demokrast (Lipset)
. Faktor-Faktor Peneguhan Etnik Di Indonesia

. Latar Belakang Penerbitan Perda yang Islami

Proses Penguatkuasaan Perda Islami Di Martapura

Xii

Mukasurat

21

27
158
173
204

208



SENARAI JADUAL

No. Jadual Mukasurat
1. 1. Senarai Informan yang Dipilih 21
3. 1. Saiz Wilayah Kabupaten Banjar 90
3. 2. Jumlah Penduduk Kabupaten Banjar 93
5. 1. Perolehan Kerusi DPRD Banjar 1999-2004 171

5. 2. Perolehan Kerusi DPRD Banjar 2004 — 2009 172

Xiii



SENARAI LAMPIRAN

No. Lampiran Mukasurat
1. Senarai Informan Temubual 289
2. Senarai Soalan Temubual 292
3. Surat Kebenaran Penyelidikan 295

Xiv



Orde Baru

Orde Reformasi
BPUPKI

PPKI
MPRS
MPR
DPR
DPRD
Perda

Autonomi Daerah

Pilkada

BPS

Depag

Bhinneka Tunggal Tka

Piagam Jakarta

uuD

DI/TH
PKI

SENARALI ISTILAH

: Satu era dalam pemerintahan Presiden Socharto dari

tahun 1967 sehingga tahun 1998.

: Satu era pemerintahan selepas pemerintahan Orde Baru.
: Badan Penyelidik untuk Persiapan Kemerdekaan

Indonesia.

: Panitia Persiapan Kemerdekaan Indonesia.

: Majlis Permusyawaratan Rakyat Sementara.

: Majlis Permusyawaratan Rakyat.

: Dewan Perwakilan Rakyat.

: Dewan Perwakilan Rakyat Daerah.

: Peraturan daerah.

: Dasar pengagihan kuasa yang dikuatkuasakan

pemerintahan Orde Reformasi melalui Undang-Undang
no. 22 Tahun 1999 (Pemerintahan Daerah) dan Undang-
Undang no 25 Tahun 1999 (Kewangan Daerah).

: Pilihan langsung Kepala Daerah.

: Badan Pusat Statistik (Jabatan Perangkaan).

: Departemen Agama {Kementerian Agama).

: Moto kebangsaan Indonesia yang bermakna “berbeza-

beza tetapi tetap satu”

: Asas kesepakatan yang dirumuskan menjelang

kemerdekaan Indonesia untuk menjadi asas negara
sebelum menggunakan Pancasila dan UUD 1945.

: Undang-Undang Dasar
: Darul Islam/Tentara Islam Indonesia
: Parti Komunis Indonesia



DPAS
PNS

Tap MPR
P4

ABRI
Kopkamtib
Bakin
BAIS

Bakorstanas

Kodim

Bupati
BAZ

: Dewan Pertimbangan Agung Sementara

: Pegawai Negeri Sipil (kakitangan pemerintah)

: Ketetapan Majelis Permusyawaratan Rakyat

: Pedoman Pengalaman dan Penghayatan Pancasila

: Angkatan Bersenjata Republik Indonesia.

: Komando Operasi Keamanan dan Ketertiban

: Badan Koordinasi Intelijen Negara

: Badan Intelijen Strategis

: Badan Koordinasi Bantuan Pemantapan Stabilitas

Nasional

: Komando Distrik Militer berkedudukan di peringkat

kabupaten dan merupakan pelaksana daripada Kodam
(Komando Daerah Militer) dalam struktur hirakis
komando tentera Indonesia untuk satu provinsi di

Indonesia.

: Kepala wilayah setingkat distrik.
: Badan Amil Zakat

Xvi



BAB 1

PENDAHULUAN

1. 0. Pengenalan

Perkara kepelbagaian budaya dan kaum merupakan masalah utama dalam
pembangunan bangsa Indonesia. Runtuhnya rejim Orde Baru dengan amalan
politik autoriter telah memberi pengajaran yang sangat berharga akan pentingnya
memberi pengiktirafan ke atas kepelbagaian budaya dan kaum. Walaupun rejim
ini telah berusaha menjejas kepelbagaian tersebut menjadi tatanan yang seragam
di atas penindasan sebuah ideologi dan kekerasan politik, namun unsur-unsur
yang dijejas tersebut akhirnya boleh meruntuhkan tatanan politik dan ideologi
yang telah dibina selama tempoh 32 tahun.

Di Indonesia, politik ‘penyeragaman’ ini pernah dijalankan oleh rejim
Orde Baru dengan mengkuatkuasakan dasar “Asas Tunggal”l Pancasila sebagai
dasar dalam membina identiti nasional. Dengan penguatkuasaan dasar tersebut,
kesannya pembinaan identiti nasional menjadi proses penyeragaman kebudayaan
yang mengabaikan dan mengetepikan kepelbagaian budaya dan kaum yang telah

lama wujud di Indonesia.

'Dasar “Asas Tunggal” merupakan polisi daripada pemerintahan Orde Baru yang
mewajipkan semua parti-parti politik dan pertubuhan-pertubuhan masyarakat di indonesia untuk
menggunakan Pancasila sebagai asas organisasi melalui Undang-Undang no. 3 tahun 1985 dan
Undang-Undang no. 8 tahun 1985 (Ismail, 1999).



The contents of
the thesis is for
internal user
only



RUJUKAN

A. Buku-Buku :

Abdilah S., Ubed. (2002). Politik identitas etnis: pergulatan ianda tanpa identiias.
Magelang: Indonesiatera.

Abdullah, Irwan. (2007). Konstruksi den reproduksi kebudayean. Yogyakana:
Pustaka Pelajar.

Abdurrahman. (1984). Beberapa catatan tentang undang-undang Sultan Adam
ditinjau dari perspektif sejarah hukum, hukum Isiam, dan hukum adat
Banjar. Banjarmasin: Fakuitas Hukum Unlam.

Al, Fachry & Bahtiar Effendy. (1986). Merambah jalan baru Islam: Rekonstruksi
pemikiran Islam Indonesia masa Orde Baru. Bandung: Mizan.

Amal, Taufik Adnan & Samsu Rizal Panggabean. (2004). Politik syariat Islam; Dari
Indonesia hingga Nigeria. Jakarta: Pustaka Alvabet.

Anderson, Benedict. (1991). Imagined communities: Reflection on the origin and the
spread of nationalism. London: Verso.

Andreas, Yumarma. (1996). Unity in diversity: Philosophical and ethical study on
the Javanese concept of keselarasan. Ph.D diss. Unpublished. Pontificia
Universita Gregoriana.

Anshari, Endang Saifuddin. (1986). Piagam Jakarta 22 Juni 1945. Jakarta: Rajawalt
Press.

Anwar, M. Syafi’i. (1993). “Negara dan cendikiawan muslim Indonesia Orde Baru™.
Dalam Pembangunan dan kebangkitan Islam di asia tenggara, ed. Saiful
Muzani. Jakarta: LP3ES.

Arbain, Taufik. (2004). Menjumputi serpihan identitas kampung darussalam.
Martapura: Pemkab Banjar.

Ariffin, Rudy. (2004). “Martapura bumi serambi mekkah”. Dalam Martapura bumi
serambi mekkah (secunting pemikiran Rudy Ariffin), ed. Nurhudianto.
Martapura: Pemkab Banjar.



269

Azca, M. Najib. (1998). Hegemoni Tentara. Yogyakarta: LkiS.

Azra, Azyumardi. (1994). Jaringan ulama; Timur Tengah dan kepulauan nusamtara
abad XV1i dan XV{{i. Bandung: Mizan, 1994,

Azra, Azyumardi. (1996). “Interaksi [slam dengan budaya melayu Kalimantan”.
Dalam Ruh Islam dalam budaya bangsa; Aneka budaya nusantara, ed.
Aswab Mahasin. Jakarta: Yayasan Festival Istiglal.

Azra, Azyumardi. (2002). Paradigma baru pendidikan nasional. Jakarta: Penerbit
Buku Kompas.

Badan Pusat Statistik. (2008). Kabupaten Banjar dalam angka 2006/2007.
Martapura: Kantor Badan Pusat Statistik Kabupaten Banjar.

Barker, Chris. (2004). Cultural studies: Theory and practice. London: Sage
Publication.

Barth, Frederik. (1969). E£thnic groups and boundaries: The social organization of
culture difference. Oslo: Universitetsforlaget.

Barth, Fredrik. (1996). “Ethnic groups and boundaries”. In John Hutchinson and
Anthony D. Smith, Ethnicity. Oxford — New York: Oxford University
Press, pp. 75-82.

Berg, Bruce L. (1995). Quulitative research methods for the social science. Boston:
Allyn and Bacon.

Berger, Peter L. (1969). The sacred canopy: Element of a sociological theory of
religion. New York: Anchor Books.

Berger, Peter L. & Thomas Luckmann. 1967. The social construction of reality: A
treatise in the sociology of knowledge. New York: Anchor Books.

Brass, Paul R. (1985). “Ethnic Groups and the State”, in Paul R. Brass (ed.), Ethnic
Groups and the State, London: Croom Helm.

Brass, Paul R. (1991). Ethnicity and nationalism; Theory and comparision. New
Delhi, Sage Publication.

Brass, Paul R. (1996). Ethnic groups and ethnic identity formation™. In John
Hutchinson and Anthony D. Smith, Ethmicity. Oxford — New York:
Oxford University Press, pp. 85-90.

Brass, Paul. R. (1996). The Politics of ethnicity in India”. In John Hutchinson and
Anthony D. Smith, Ethnicity. Oxford — New York: Oxford University
Press, pp. 301-305.

Brass, Paul R. (1979). “Elite groups, symbol manipulation and ethnic identity among
the Muslims of South Asia”, in David Taylor and Malcolm Yapp,
Political Identity in South Asia. London: Curzon Press.



270

Bruinessen, Martin van. (1995). Kitab kuning, pesantren, dan tarekat. Bandung:
Mizan.

Budiman, Hikman (ed.). (2005). Hak minoritas; Dilema multikulturafisme di
Indonesia. Jakarta: The Interseksi Foundation.

Bungin, Burhan (ed.). (2001). Metodologi penelitian kualitatif; Aktualisasi
metodologis ke arah ragam varian kontemporer. Jakarta: Rajawali Press.

Castells, Manuel. (1997). The Power of identity. UK: Blackwell.
Cohen, Abner. (1974). Urban Ethnicity. London: Tavistock.

Cohen, Abner. (1996). “Ethnicity and politics”. In John Hutchinson and Anthony D.
Smith, Ethnicity. Oxford — New York: Oxford University Press, pp. 83-
84.

Collins, James T. (2003). “Alam melayu dan masyarakat embau,”. Dalam Orang
embau: Potret masyarakat pedalaman Kalimantan, ed. Yusriadi dan dan
Hermansyah. Pontianak: STAIN Pontianak bekerjasama dengan The Ford
Foundation dan Yayasan Adikarya IKAPI.

Coomans, Mikhail. (1987). Manusia dayak: dahulu sekarang, masa depan. Jakarta:
PT. Gramedia.

Conversi, Daniele. (2002). Erhnonationafism in the contemporary World. London and
New Yok: Routledge.

Connor, Walker. (1994). Ethnohyhnationalism: The quest for understanding.
Princeton, NJ: Princeton Universtity Press.

Daud, Alfani. (1997). Islam dan masyarakat Banjar; Diskripsi dan analisa
kebudayaan Banjar. Jakarta: Rajawali Press.

Daudi, Abu. (2003). Maulana Sheikh Muhammad Arsyad al-Banjari (Tuan Haji
Besar). Martapura: Yayasan Pendidikan Islam Dalam Pagar.

Dahrendorf, Ralf. (1986). Konflik dan konflik dalam masyarakat industri.
Diterjemahkan oleh Ali Mandan. Jakarta: Rajawali Press.

Darmaputera, Eka. (1988). Pancasila and the search for identity and modernity in
Indonesian society: a cultural and ethical analysis. l.eiden: E. J. Brill.

Dhakidae, Daniel. (2003). Cendekiawan dan kekuasaan dalam negara orde baru.
Jakarta: Gramedia.

De Vos, George A. (1995). “Ethnic pluralism: Conflict and accomodation: The role
of ethnicity in social history”. In Ethnicity identity: Creation, conflict, and
accommodation, ed. Lola Romanucci-Ross & George A. De Vos. New
Delhi: Altamira Press.



271

Durkheim, Emile. (1964). The elementary forms of religious life. Translated and with
an introduction by Karen E. Fields. London: Allen & Unwin.

Dwiyanto, Agus. (2003). Reformasi tata pemerintahan dan otonomi daerah.
Yogyakarta: Pusat Studi Kependudukan dan Kebijakan, Universitas
Gadjah Mada.

Eller, Jack & Reed Coughlan. (1996). “The foverty of primordialism”. In John
Hutchinson and Anthony D. Smith, Ethnicity. Oxford — New York:
Oxford University Press, pp. 45-51.

Effendy, Bahtiar. (1998). Islam dan negara; Transformasi pemikiran dan praktik
politik Islam di Indoensia. Jakarta: Paramadina.

Emmerson, Donald K. (ed). (1989). Indonesia beyond Suharto: Polity, economy,
society transition. New York: ME Sharpe.

Enloe, Cynthia. (1973). Ethnic conflict and political development. Boston, MA: Little
Brown.

Enloe, Cynthia. (1996). “Religion and ethnicity”. In John Hutchinson and Anthony D.
Smith, Ethnicity. Oxford — New York: Oxford University Press, pp. 197-
202.

Erb, Maribeth (eds). (2005). Regionalism in post-Suharto Indonesia. L.ondon & New
York: RoutledgeCurzon.

Eriksen, Thomas Hyllard. (1993). Ethnicity & nationalism; Anthropological
perspectives. London: Pluto Press.

Furnivall, J.S. (1948). Colonial policy and practice: a comparative study of burma
and netherlands India. New York: New York University Press.

Gaffar, Afan. (1990). Politik Indonesia transisi menuju demokrasi. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Geertz, Clifford. (1963). “The integrative revolution: primordial sentiments and civil
politics in the new states”, in C. Geertz (ed), Old societies and new states:
the quest for modernity in asia and africa, New York: Free Press of
Glencoe. pp. 255-269.

Geertz, Clifford. (1996). “Primordial ties”. In Ethnicity, ed. John Hutchinson and
Anthony D. Smith. Oxford and New York: Oxford University Press.

Geertz, Clifford. (1973). The interpretation of culture. New York: Basic Books.

Geertz, Clifford. (1992). Kebudayaan dan agama, diterjemahkan F. Budi Hardiman
dari The Interpretation of Cultures, bab 4 — 6. Yogyakarta: Kanisius.

Geertz, Hildred. (1963). “Indonesian cultures and communities”. Dalam Mc. Vey.
Indonesian. New Haven: HRAF Press.



272

Geliner, Emest. (1997). Nationalism. New York: New York Univ. Press.
Gellner, Emest. (1983). Nations and nationalism. Oxford: Blackwell.

Glazer, Nathan & Daniel P. Moynnihan, (ed.). (1975). Ethnicity; theory and
experience. Cambridge: Harvard Univ. Press.

Habermas, Jurgen. (1989). The structural transformation of the public sphere: an
inquiry into a category of bourgeois society. Cambridge: Polity.
Habermas, Jurgen. (1992). Between facts and norms: Contribution to a discourse

theory of law and democracy. Transl. by William Rehg.
MIT Press: paperback reprint.

Hall, Stuart. (1992). The question of cultural identity. Cambridge: Polity Press in
Asociation with open university.

Hardiman, Franki Budi. (2002). “Pengantar: Belajar dari politik multikulturalisme”.
Dalam Kewargaan multikultural; Teori liberal mengenai hak-hak
minoritas, Will Kymlicka, diterjemahkan Edlina Hafmini. Jakarta: LP3ES.

Hardiman, Franki Budi. (2009). Demokrasi deliberatif: Menimbang ‘negara hukum’
dan ‘ruang publik’ dalam teori diskursus Jiirgen Habermas. Yogyakarta:
Kanisius.

Hasan, Noorhaidi. (2006). Laskar jihad: Islam, militancy, and the quest for identity
in post-new order Indonesia. Ithaca, NY: Cornell Southeast Asia Program.

Hefner, Robert W. (2001). The Politics of multiculturalism, pluralism and citizenship
in Malaysia, Singapore, and Indonesia. University of Hawai'i Press, 2001.

Hefner, Robert W. (2004). “Shariah formalism or democratic communitarianism ?
The Islamic resurgence and political theory”. In Communitarian politics
in Asia, ed. Chua Beng Huat. London and New York: Routledge.

Hikam, Muhammad AS. (1996). Demokrasi dan civil society. Jakarta: LP3ES,1996.
Hikam, Muhammad AS. (1999). Politik kewarganegaraan. Jakarta: Millenium Baru.

Hobsbawm, Eric. (1990). Nations and Nationalism since [780. Cambridge:
Cambridge University Press.

Horowitz, D. L. (1998). “Structure and strategy in ethnic conflict: A few steps toward
synthesis”, in Annual World Bank conference on development economic,
ed. B. Pleskovic & J. E. Stiglitz. The World Bank.

Horowitz, D. L. (1985). Ethnic groups in conflict. Berkley: University of California
Press.

Hutchinson, John & Anthony D. Smith. (1996). Ethnicity. New York: Oxford Univ.
Press.



273

Huat, Chua Beng. (2004). Communitarian politics in Asia. London and New York:
Routledge.

Ideham, M. Suriansyah et.al. (Tim Editor). (2003). Sejarah Banjar. Banjarmasin:
Balitbangda Pemprov. Kalimantan Selatan.

Isaacs, Harold. (1975). Idols of the tribe. New York : Harper & Row.

Isaacs, Harold. (1975). “Basic group identity: the idols of the tribe” in Ethnicity:
theory and experience, N. Glazer and D.P. Moynihan, eds., Cambridge,
MA: Harvard University Press, pp. 29-52.

Ishak, Mohamed Mustafa. (1999). From plural society to Bangsa Malaysia: Ethnicity
and nasionalism in the politics of nation-building in Malaysia. Unpublish
Thesis, The University of Leeds.

Islam, Syed Serajul. (2005). The politics of Islamic identity in southeast Asia.
Singapore: Thomsons.

Ismail, Faisal. (1999). Ideologi hegemoni dan otoritas agama. Yogyakarta: Tiara
Wacana.

Ismail, Faisal. (2002). Pijar-pijar Islam: pergumulan kultur dan struktur.
Yogyakarta: Lesfi.

Jackson, Karl D. & Lucyen W. Pye (ed.). (1978). Political power and
communications in indonesia. Los Angeles: University of California.

Jamhari & Jajang Jahroni. (2004). Gerakan salafi radikal di Indonesia. Jakarta:
Rajagrafindo.

Jenkins, Richard. (1997). Rethinking ethnicity; Arguments and explorations. London:
Sage Publications.

Johnson, Doyle Paul. (1994). Teori sosiologi klasik dan modern. Diterjemahkan oleh
Robert M. Z. Lawang. Jilid ]. Jakarta: Gramedia.

Kahn, Joel S. (1993). Constituting the minangkabau: peasant, culture and modernity
in colonial Indonesia. Oxford: BERG.

Kaloh, J. (2007). Mencari bentuk otonomi daerah. Jakarta: Rineka Cipta.

Karim, Rusli. (1997). HMI MPO dalam kemelut modernisasi politik di Indonesia.
Bandung: Mizan.

Kellas, James G. (1991). The Politics of nationalism and ethnicity. New York: St.
Martin’s Press.

Kenny, Michael, (2004). The politics of identity. Cambridge: Polity.
Keyes, CF. (1981). Ethnic change. Seatle: University of Washington Press.



274

Kitab Undang-Undang Sultan Adam 1825. (1988). Disalin oleh Artum Artha.
Banjarmasin: Murya Artha.

Kleden-Probonegoro, Ninuk. (1996). Eros kerja pengrajin batu permata banjar;
pendekatan antropologi. Jakarta: PMB-LIPI.

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa. Jakarta: Gramedia.

Koentjaraningrat. (2002). Pengantar antropologi; pokok-pokok etnografi. lilid II.
Jakarta: Rineka Cipta.

Kohn, Hans. (1967). The idea of nationalism. New York: Collier-Macmillan.

Kymlica, Will. (2002). Kewargaan multikultural. Diterjemahkan Edlina Hafmini
Eddin. Jakarta: LP3ES.

Kymlica, Will. (1990). Contemporary political philosophy: An introduction. New
York: Oxford Univ. Press.

Lake, A. D. & D. Rothchild. (1998). “Spreading fear: The genesis of transnational
ethnic conflict”, in The international spread of ethnic conflict: Fear,
diffusion, and escalation, edited by A. D. Lake & D. Rothchild, New
Jersey: Princeton University Press.

Latif, Yudi. (2005). Intelegensia muslim dan kuasa; Geneologi intelegensia muslim
Indonesia abad ke-20. Bandung: Mizan.

Leach, Edmund Ronald. (1954). Political systems of highland Burma: A study of
Kachin social structure. Harvard University Press.

Lewis, 1. M. (1985). Social anthropology in perspective: The relevance of social
anthropology. Cambridge: Cambridge University Press.

Liddle, R. William. (1992). Partisipasi dan partai politik Indonesia pada awal Orde
Baru. Jakarta: Pustaka Utama Grafiti.

Lipset, Seymour Martin. (1981). Political man; The social bases of politics.
Maryland: Baltimore.

Madjid, Nurcholish. (1999). “Potensi dukungan budaya nasional bagi reformasi
sosial-politik”. Dalam, Cita-cita politik islam era reformasi. Jakarta:
Paramadina.

Magnis-Suseno, Franz. (1999). Pemikiran karl marx; dari sosialisme utopis ke
perselisihan revisionisme. Jakarta: Gramedia.

Martinussen, John Degnbol. (1997). Society, state, and market. London and New
York: Zed Books, Ltd.

Mas’oed, Mohtar. (1989). Ekonomi dan struktur politik orde baru 1966-1971.
Jakarta: LP3ES.



275

Maunati, Yekti. (2006). Identitas Dayak: komodifikasi dan politik kebudayaan.
Diterjemahkan Eri Setiyawati el-Khatab. Yogyakarta: LkiS.

Miles, Matthew B. & A. Michael Huberman. (1984). Qualitative data analysis; A
sourcebook of new methods. London: Sage Publications.

Moleong, Lexy J. (2004). Metodologi penelitian pendidikan kualitatif. Bandung: PT
Remaja Rosdakarya.

Morris, Brian. (2003). Antropologi agama: Kritik teori-teori agama kontemporer.
Diterjemahkan oleh Imam Khoiri. Yogyakarta: AK Group.

Mubyarto. (2000). Otonomi atau federalisme. Jakarta: Sinar Harapan.

Mujiburrahman. (2006). Feeling threatened muslim-christian relations in indonesia’s
new order. Leiden/Amsterdam: ISIM/Amsterdam University Press.

Nafis al-Banjari, Muhammad. (Tth). Ad-Durr an-Nafis fi Bayini Wahidah al-Af'dl
wa al-Asmd' wa as-Sifah wa az-Zat at-Taqidis. Singapore-Jeddah: al-
Haramain i at-Tib4d'ah wa an-Nasyr wa at-Tauzi'.

Nagata, Judith. (1979). Malaysian mosaic: perspective from a poly-ethnic society.
Vancouver: University of British Colombia Press.

Nagata, Judith. (1981). “In defence of ethnic boundaries: the changing myths and

charters of malay identity”. In Charles F. Keyes, ed. Ethnic change.
Seattle: University of Washington Pres.

Noer, Deliar. (1983). Islam, pancasila, dan asas tunggal. Jakarta: Yayasan
Perhidmatan.

Noer, Deliar. (1987). Partai islam di pentas nasional 1945-1942. Jakarta: Grafiti
Press.

Nottingham, Elizabeth K. (1985). Agama dan masyarakat. Diterjemahkan Machnun
Husein. Jakarta: Rajawali Press.

Nurkhoirun, Mochammad. (2005). “Agama dan kebudayaan: Menjelajahi isu
minoritas dan multikulturalisme di Indonesia”. Dalam Hikman Budiman,
Hak minoritas: Dilema multikulturalisme di Indonesia. Jakarta: The
Interseksi Foundation, pp. 31-65.

O’Dea, Thomas F. (1985). Sosiologi agama. Diterjemahkan oleh Yasogama. Jakarta:
Rajawali Press.

O’Donnell, Guillermo & Philippe C Schmitter. (1986). Transitions from
authoritarian rule. Baltimore: The Johns Hopkins University Press.

O’Donnell, Guillermo & Philippe C Schmitter. (1993). Diterjemahkan Agus
Purwanto, Transisi menuju demokrasi, rangkaian kemungkinan dan
ketidakpastian. Jakarta: LP3ES.



276

Othman, Mohd Aris Haji. (1985). Identiti etnik melayu. Selangor: Fajar Bakti.

Parekh, Bikhu. (2008). Rethinking multiculturalism: keberagaman budaya dan teori
politik. Yogyakarta: Kanisius.

Patton, Michael Quinn. (1990). Qualitative evaluation and research methods, 2™
edition. Newbury Park: Sage Publication Inc.

Perret, Daniel. (2010). Kolonialisme dan etnisitas: Batak dan Melayu di Sumatra
timur laut. Diterjemahkan oleh Saraswati Wardhany. Jakarta: KPG, Ecole
francaise d'Extréme-Orient dan PPPAN.

Picard, Michel. (1997). “Cultural tourism, nation-building, and regional culture: the
making of a balinese identity”. Dalam Michel Picard and Robert E Wood
(eds). Tourism, ethnicity, and the state in asian and pacific societies.
Honolulu: University of Hawai’i Press.

Pranarka, A.M.W. (1985). Sejarah pemikiran tentang Pancasila. Jakarta: CSIS.

Puvenesvary, M. et.al. (2008). Qualitative research: Data collection and data
analysis techniques. Sintok: Universiti Utara Malaysia.

Radam, Noerid Haloei. 2001. Religi orang Bukit. Yogyakarta: Yayasan Semesta.

Ramage, Douglas Edward. (1993). Ideological discourse in the Indonesian New
Order: State ideology and the beliefs of an elite, 1985-1993. Ph.D diss.
University of South Carolina.

Ras, Johaness Jacobus. (1969). Hikajat Bandjar: A study in Malay historiography.
The Hague: Martinus Nijhoff.

Rasyid, Muhammad Ryaas. (1994). State formation, party system, and the prospect
for democracy in Indonesia: The case of golongan karya (1967-1993).
Ph.D., diss. Unpublished. University of Hawaii.

Renan, Ernest. (1996). “What a nation”. Dalam Elley, Geoff and Sunny, Ronald
Grigor (ed), Becoming national: a reader. New York and Oxford: Oxford
University Press., hal 41-55.

Rex, John. (1995). “The nature of ethnicity in the project of migration™. In Montserrat
Guibernau & John Rex. (eds.). The ethnicity reader: Nationalism,
multiculturalism and migration. Cambridge: Polity.

Ricklefs, M. C. (2005). Sejarah Indonesia modern 1200 — 2004. Diterjemahkan
Satrio Wahono et al., Jakarta: Serambi.

Ritzer, George. (1996). Classical sociological theory. New York: McGraw-Hill Int.

Robertson, Roland. (1989). Agama: dalam analisa dan interpretasi sosiologi.
Diterjemahkan Achmad Fedyani Saifuddin. Jakarta: Rajawali Press.



277

Rosyadi, Ahmad. (2004). Bertamu ke Sekumpul; Mereka yang Bertamu dengan KH.
Muhammad Zaini Abdul Ghani. Martapura: LPIPK.

Rothschild, Joseph. (1981). Ethnopolitics: A conceptual framework. New York:
Columbia University Press.

Sahriansyah dan Syafruddin. (2007). Risalah tasawuf syekh abdul hamid abulung.
Laporan Penelitian Puslit IAIN Antasari.

Saleh, M. Idwar. (1986). Sekilas mengenai daerah Banjar dan kebudayaan sungainya
sampai akhir abad-19. Banjarmasin: Museum Negeri Lambung
Mangkurat Propinsi Kalimantan Selatan.

Saleh, M. Idwar. (1981/1982). Banjarmasih. Banjarbaru: Museum Negeri Lambung
Mangkurat Prov. Kalimantan Selatan.

Saleh, M. Idwar. (1958). Sejarah Bandjarmasin: Selajang pandang mengenai
bangkitnja kerajaan Bandjarmasin, posisi, funksi dan artinja dalam
sedjarah Indonesia dalam abad ketudjuhbelas. Bandung:  Balai
Pendidikan Guru.

Salim, Arskal & Azyumardi Azra. (2003). Shari’a and politics in modern Indonesia.
Singapore: ISEAS.

Salim, Arskal & Azyumardi Azra. (2003). “The state and shari g in the perspective of
Indonesian legal politics”. In Shari’a and politics in modern Indonesia,
ed. Arskal Salim dan Azyumardi Azra. Singapore: ISEAS, pp. 1-16.

Salim, Hairus HS. (1996). “Islam Banjar, relasi antar etnik, dan pembangunan”.
Dalam Kisah dari kampung halaman: Masyarakat suku, agama resmi dan
pembangunan, ed. Tim Redaksi DIAN. Yogyakarta: DIAN/ Interfidei.

Salim, Hairus HS. (2009). “Djohan Effendi: Kosmopolitanisme se- ‘urang Banjar’”.
Dalam Sang pelintas batas: Biografi Djohan Effendi, ed. Ahmad Gaus
AF. Jakarta: ICRP dan Kompas.

Salamini, Leonardo. (1981). The sociology of political praxis: an introduction to
gramsci’s theory. London, Boston, Hanley: Routledge and Kegan Paul.

Sarup, Madan. (1996). Identity, culture and the postmodern world. Athens: The
University of Georgia Press.

Schwarz, Adam. (1991). A nation in waiting. Australia: Allen & Unwin.

Sjamsuddin, Helius. (2001). Pegustian dan temenggung; Akar sosial, politik, etnis,
dan dinasti perlawanan di Kalimantan Selatan dan Kalimantan Tengah
1859-1906. Jakarta: Balai Pustaka.

Shermerhorn, R. (1996). Ethnicity and minority groups. In Hutchinson J and Smith
AD. Ethnicity. Oxford: Oxford University Press.



278

Spradley, James P. (1997). Metode etnografi. Yogyakarta: PT Tiara Wacana.

Spradley, James P. (1979). The Ethnographic interview. United States: Wadsworth
Group/Thomas Learning.

Smith, A. D. (1986). The ethnic origins of nations. Oxford, Basil Blackwell.
Smith, A.D. (1998). Nationalism and Modernism, London and New York: Routledge.

Smith, M. G. (1965). The Plural Societies in the British West Indies. Berkeley and
Los Angeles: University of California Press.

Stack, John F., ed. (1986). The primordial challenge. Westport, CT: Greenwood
Press.

Steenbrink, Karel A. (1984). Beberapa aspek tentang islam di Indonesia abad ke-19.
Jakarta: Bulan Bintang.
Stone, John. (2003). “Max Weber on race, ethnicity, and nationality”. Dalam John

Stone and Rutledge Dennis, Race and ethnicity; Comparative and
theoritical approaches. London: Blackwell Publish, pp. 32-33.

Squires, Judith. (2002). “Culture, equality and diversity”. In Multiculturalism
Reconsidered, ed. Paul Kelly. UK: BlackWell Publisher.

Suryadinata, Leo. (2002). Negara dan etnis tionghoa; Kasus Indonesia. Pustaka
LP3ES; Indonesia.

Suryadinata, Leo. (1989). Military ascendancy and political culture: A study of
indonesia’s golkar, Ph.D., Ohio University.

Syukur, M. Asywadie. (1991). Laporan penelitian terhadap naskah risalah tuhfatur
ragibin. Banjarmasin: Fakultas Dakwah IAIN Antasari.

Sztompka, Pidtr. (2007). Sosiologi perubahan sosial. Diterjemahkan oleh Alimandan.
Jakarta: Prenada.

Tajfel, Henri. (1982). Social identity and intergroup relations. Cambridge:
Cambridge University Press.

Tebba, Sudirman. (1993). Islam Orde Baru; Perubahan politik dan keagamaan.
Yogyakarta: Tiara Wacana.

Tilaar, H. A. R. (2007). Mengindonesia: Etnisitas dan identitas bangsa Indonesia.
Jakarta: Rineka Cipta.

Tim Peneliti Fakultas Ushuluddin. (1985). Misticisme di Kalimantan Selatan.
Laporan Penelitian. Banjarmasin: IAIN Antasari.

Thung, Ju-Lan, Yekti Maunita & Peter Mulok Kedit. (2004). The (re) construction of
the ‘pan dayak’ identity in kalimantan and sarawak: A study on
monority’s identity, etnicity and nationality. Jakarta: PMB-LIPL.



279

Tornguist, Olle. et.al. (2005). Menjadikan demokrasi bermakna; Masalah dan pilihan
di Indonesia. Jakarta: Lembaga Kajian Demokrasi dan Hak Asasi Demos,
2005.

Tsing, Anna Lowenhaupt. (1993). In the realm of the diamond queen, marginality in
an out-of-the-way place. Princeton. University Press.

Tsing, Anna Lowenhaup. (1998). Di bawah bayang-bayang ratu Intan: Proses
marjinalisasi pada masyarakat terasing. Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia.

Turner, Victor. (1967). The forest of symbols: aspects of ndembu ritual. Ithaca, NY:
Cornell University Press.

Usman, A. Gazali. (1998). Kerajaan Banjar: Sejarah perkembangan politik,
ekonomi perdagangan dan agama Islam. Banjarmasin: Lambung
Mangkurat University Press.

Van den Berghe, Pierre L. (1981). The ethnic phenomenon. New York: Elsevier.

Vickers, Adrian. (1989). Bali: A paradise created. Ringwood: Pinguin Books
Australia Ltd.

Yusof, Rohana. (2006). Asas sains sosial. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka.

Zuhri, Saifuddin. (1981). Sejarah kebangkitan islam dan perkembangannya di
Indonesia. Jakarta: PT. Alma’arif.

B. Jurnal & Majalah [lmiah

Abbas, Sirojudin. (2005). “The struggle for recognition: Embracing the Islamic
welfare effort in the Indonesian welfare system”, Studia Islamika, Vol. 12,
No. 1, pp. 33-72.

Abdullah, Irwan. (2003). “Masalah kebudayaan dalam pembangunan”, Humaniora,
Vol. XV, pp. 16-31.

Abdullah, Irwan. (2006). “Tantangan multikulturalisme dalam pembangunan”. Jurnal
Antropologi Sosial Budaya Etnovisi, Vol. {1, No. 1, April, pp. 1-19.

Ali, Fachry. (1991). “Akomodasi non-politik Islam Indonesia dalam struktur Orde
Baru”, Prisma, No. 3, edisi Maret, pp. 87-101.

Alwi, Habib. (2007). “Demokrasi politik lokal”, Indonesia Kita, edisi 111, Oktober,
pp. 5-20.



280

Anshary, A. Hafiz. (2002). “Islam di selatan Borneo sebelum kerajaan Banjar”.
Makalah untuk Orasi [Imiah Pembukaan Kuliah Semester Ganjil Tahun
2002/2003 IAIN Antasari, 2 September, Banjarmasin.

Anshary, A. Hafiz. (2002). “Peran Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari di dalam
pengembangan Islam di Kalimantan Selatan”, Khazanah, Vol. 1, No. 1,
pp. 1-12, Januari-Februari 2002, Banjarmasin.

Asi, Rohaiza Ahmad. (2007). “Sulawesi: Aspirations of local muslims”. Working
Paper for S. Rajaratnam School of International Studies, Singapore, 22
October, pp. 1-26.

Athaillah, Ahmad. (2003). Perkembangan tarekat sammaniyyah di kalimantan
selatan. Makalah Diskusi Bulanan Kerjasama [LK-3 dengan Serambi
Ummah Banjarmasin Post, 17 Januari.

Azra, Azyumardi. (2005). “Pancasila dan identitas nasional Indonesia: Perspektif
multikulturalisme dan pendidikan multikuitural”, Analisis CSIS, Vol. 34.
No. 1, Maret, pp. 47-59.

Azra, Azyumardi. (1994). “Antara kesetiaan dan perbenturan; Nasionalisme, etnisitas,
dan agama di Indonesia dan Malaysia”, Kalam, 3, pp. 44-54.

Bacik, Gokhan. (2002). “A discussion on ethnic identity”, Alternatives, Vol. 1, No. 1,
Spring, pp. 18-37. Dimuat turun 26/07/2008 dari: http://www.fatihun.
edu.tr/~gbacik/ethnic%?20identity. Pdf.

Baéova, Viera. (1998). “The construction of national identity on primordialism and
instrumentalism”, Human Affairs, 8, pp. 29-43.

Baharuddin, Shamsul Amri. (1996). “Debating about identity in Malaysia: A
discourse analysis”, Southeast Asian Studies 34 (3).

Bowen, John R. (1989). “Poetic Duels and Political Change in the gayo Highlands of
Sumatra”. American Anthropologist, Mach, 91 (I): 25-40.

Brown, Graham K. (2005). “The formation and management of political identities;
Indonesia and Malaysia Compared”. Working Paper for Centre for
Research on Inequality, Human Security and Ethnicity, CRISE,
University of Oxford, 10 Februari. Dimuat turun 26/08/2009 dari http:
/Iwww crise.ox.ac. uk/pdf.

Bruinessen, Martin van. (1994). “Origins and development of sufi orders (tarekat) in
Southeast Asia”, Studia Islamika, Vol. I, No. 1, April-June, pp. 17-33.

Bruinessen, Martin van. (1992). “Tarekat dan politik: Amalan untuk dunia atau
akhirat 2. Jurnal Pesantren, No. 1/Vol. IX.



281

Burhanuddin, Jajat. (2004). “Islam dan negara-bangsa: Melacak akar-akar
nasionalisme Indonesia”, (Book Review), Studia Islamika, Vol. 11, No. |,
pp- 167-190.

Chandra, Kanchan. (2006). “What is ethnic identity and does it matter ?”, Annual
Review of Political Science, Vol. 9, June, pp. 397-424. Dimuat turun 2/03/
2007 dari: http://www.nyu.edu/gsas/dept/politics/faculty/chandra/ars2005
.pdf.

Conversi, Daniele. (2002). “Resisting primordialism (and other -isms)”. In
Ethnonationalism in the contemporary world, ed. Daniele Conversi.
London: Routledge, pp. 269-290. Dimuat turun 26/08/2009 dari
http://easyweb.easynet.co.uk/conversi/ ResistingPrim2004.pdf .

Conversi, Daniele. (2006). “Mapping the field: Theories of nationalism and the
ethnosymbolic approach”. In Nationalism and ethnosymbolism: History,
culture and ethnicity in the formation of nations, ed. Athena S. Leoussi
and Steven Grosby. Edinburgh: Edinburgh University Press, pp. 15-30.
Dimuat turun 26/08/2009 dari: http://easyweb.easynet.co.uk/conversi/
mapping.pdf.

Conversi, Daniele. (1995). “Reassessing current theories of nationalism: Nationalism
as boundary maintenance and creation”, Nationalism and Ethnic Conflict,
No. 1, Vol. 1, Spring, pp. 73-85. Dimuat turun 26/08/2009 dari
http://easyweb.easynet.co.uk/conversi/ reassessing.pdf.

Conversi, Daniele. (2004). “Can nationalism studies and ethnic/racial studies be
brought together?”, Ethnic and Migration Studies, Vol. 30, No. 4, July,
pp. 815-829.

Effendy, Bahtiar. (2004). “Islamic militant movements in Indonesia: A preliminary
accounts for its socio-religious and political aspects”, Studia Islamika,
Vol. 11, No. 3, pp. 393-428.

Fattah, Sulaeman. (2002). “Kompleksitas otonomi daerah di Indonesia (telaah
terhadap antisipasi konseptual, politik dan birokrasi)”, Administrasi
Negara, Vol. 11, No. 02. April, pp. 26-39.

Green, Elliott D. (2006). “Redefining ethnicity”. Paper prepared for presentation at
the 47™ Annual International Studies Association Convention, San Diego,
CA, March. Dimuat turun 02/08/2008 dari: http://personal.lse.ac.uk/
greened/I1SA .pdf.

Green, Elliott D. (2004). “The (Mis)use of ethnicity in current political economy
literature”. Paper prepared for WIDER Conference on Making Peace
Work Helsinki, Finland, 4-5 June, pp. 1-33. Dimuat turun 02/08/ 2008
dari: http://www.wider.unu.edu/conference/conference-2004-1/
conference%202004-1-papers/Green-190 5.pdf.



282

Gunadi, Hidayat & Zain al-Hakim. (2003). “Syekh Abdul Hamid Abulung; Guru
anak-cucu bersepuluh”. Majalah Mingguan Gatra. No. 02-03 Thn. X, 6
Desember.

Hasan, Noorhaidi. (2007). “Islamic militancy, sharia, and democratic consolidation
in post-Suharto Indonesia”. Working Paper for S. Rajaratnam School of
International Studies, Singapore, 23 October, pp. 1-46.

Hasan, Noorhaidi. (2002). “Faith and politics: The rise of the laskar jihad in the era of
transition in Indonesia”, Indonesia, 73, April, pp. 145-169.

Hasan, Noorhaidi. (2005). “Between transnational interest and domestic politics:
Understanding middle eastern Fatwas on jihad in the Moluccas”, Islamic
Law and Society, 12, 1, Leiden: Koninklijke Brill NV.

Hasan, Noorhaidi. (2008). “Reformasi, religious diversity, and Islamic radicalism
after Suharto”, Journal of Indonesian Social Sciences and Humanities,
Vol. 1, pp. 23-51.

Hawkin, Mary. (2000). “Becoming Banjar: Identity and ethnicity in South
Kalimantan, Indonesia,” The Asia Pacific Journal of Anthropology, Vol.
1, Number 1. Canberra: The Australia National University, pp. 24-36.

Hikam, Muhammad A. S. (1991). “Negara, masyarakat sipil dan gerakan keagamaan
dalam politik Indonesia”, Prisma, No. 3, edisi Maret, pp. 65-86.

Horowitz, Donald. (1975). “Ethnic ldentity”. In Ethnicity: Theory and experience, ed.
Nathan Glazer and Daniel P. Moynnihan. Cambridge, MA: Harvard
University.

Hutchinson, John. (2000). “Ethnicity and modern nations”, Ethnic and Racial
Studies, Vol. 23, Number 4, July, pp. 651-669.

Indrayana, Denny. (2005). “Kompleksitas peraturan daerah bernuansa syari’at;
Perspektif hukum tata negara ”. Makalah untuk Seminar Kebijakan Publik
dan Partisipasi Masyarakat di Era Otonomi Daerah (Studi Kasus Perda-

. Perda Berdimensi Agama) yang diselenggarakan oleh LK3 Banjarmasin
di Hotel Swiss-Belhotel Borneo, 1 Oktober 2005, pp. 1-12.

Isajiw, Wsevolod W. (1992). “Definition and dimensions of ethnicity: A theoritical
framework”. Paper presented at Joint Canada-United States Conference
on theMeasurement of Ethnicity, Ottawa, Ontario, Canada, April 2, pp. 1-
23. Dimuat turun tanggal 13/04/2006 dari:  http://tspace.library.
utoronto.ca/bitstream/1807/68/2/Def DimofEthnicity.pdf.

Ishak, Mohamed Mustafa. (2002). “Managing ethnicity and constructing the ‘bangsa
Malaysia’ (A united Malaysian nation)”, Malaysian Management Journal,
6 (1 &2), pp. 99-1 15.



283

Ishak, Mohamed Mustafa. (2000). “Ethnicity and nationalism in the politics of
nation-building in Malaysia”. Working Paper for Conference of the
International Association of Historian of Asia, Kota Kinabalu.

Ishak, Mohamed Mustafa. (2006). “Tun Dr. Mahathir and the notion of bangsa
Malaysia”, Journal of International Studies, pp 49-76.

Isiksal, Huseyin. (2002). “Two perspectives on the relationship of ethnicity to
nationalism: Comparing Gellner and Smith”, Alternatives, Vol.1, No.1,
Spring, pp. 1-15, http://www.alternativesjournal.net/volumel/numberl/
huseyini.htm, (Dimuat turun tanggal 6/02/ 2007).

Jahroni, Jajang. (2004). “Modernisme dan radikalisme Islam di Indonesia:
Menafsirkan warisan Muhammad ‘Abduh dan Rashid Ridha”, Studia
Islamika, Vol. 11, No. 3, pp. 573-596.

King, Victor T. (1982). “Ethnicity in Borneo: An Anthropological Problem”. Southest
Asian Journal of Social Science, 10 (1): 23-43.

Kleden-Probonegoro, Ninuk. (2001). [1] “Identitas, pluralisme, dan keambiguan”,
Jurnal Pengetahuan dan Komunikasi Peneliti dan Pemerhati Tradisi
Lisan, No.8, Vol.7, Desember, pp. 1-17.

Kleden-Probonegoro, Ninuk. (2002). [2]. “The mamanda theater and the redefinition
of the Banjar identity”, Antropologi Indonesia, Special Volume, pp. 16-
22.

Kleden-Probonegoro, Ninuk. (2008). “Mamanda, identitas dan persoalan revitalisasi”,
Jurnal Pengetahuan dan Komunikasi Peneliti dan Pemerhati Tradisi
Lisan, No. 1, Vol.1, Edisi IV, November, pp. 1-15.

Kymlicka, Will. (2002). “Multiculturalism and minority rights: West and east”,
Journal on Ethnopolitics and Minority Issues in Europe, Issue 4/2002, pp.
1-24.

Llobera, Joseph R. (1999). “Recent theories of nationalism”. Working Paper for The
Institut de Ciéncies Politiques i Socials (ICPS) the Universitat Autonoma
de Barcelona). Dimuat turun 15/08/2009 dari:  http:/maxweber.
hunter.cuny.eduw/pub/eres/SOC217_PIMENTEL/nationalism heories.pdf.

Lukmantoro, Triyono. (2008). “Politik identitas dan demokrasi”. Wawasan, 16/4.

MaeDougall, John A. (1982). “Patterns of military control in the Indonesian higher
central bureaucracy”, Indonesia, Vol. 33, April, pp. 89-121.

Mahin, Marko. (2004). “Urang Banjar; ldentitas dan etnisitas di Kalimantan Selatan”,
Kandil, Edisi. 6, Tahun 11, Agustus-Oktober, pp. 1-18.

Mage, Arnusianto. (2005). “Local autonomy, identity, and indigenous of poetic
language of Pangunraun of Maanyan Dayak Central Kalimantan”. Paper



284

presented at Indonesia Culture Workshop, School of Asian Languages
and Studies, University of Tasmania, 16 to 18 December. Dimuat turun 15
June 2007 dari: http://www.utas.edu.au/indonesia_workshop/images/
paperAmusian-to% 20Mage.pdf.

McKay, James. (1982). “An exploratory synthesis of primordial and mobilizationist
approaches to ethnic phenomenon™. Ethnic and Racial studies. 4: 4, 452-
63.

Meutia Farida Hatta Swasono. (2003). Kebudayaan Nasional Indonesia. Makalah
untuk Kongres Kebudayaan V di Bukittinggi, 20-22 Oktober 2003.

Nagata, Judith. (1974). “What is a Malay?: Situational Selection of Ethnic Identity in
a Plural Society.” American Ethnologist 1(2):331-350, May.

Noor, Irfan. (2004). “Agama dan etnisitas; Kajian tentang asal-usul pembentukan
etnis Banjar” [Laporan Diskusi], Kandil, Edisi. 6, Tahun II, Agustus —
Oktober, pp. 33-39.

Norlen, Tova C. (2003). “Sacred stones and religious nuts; Negotiating ethnic
disputes over absolute space”, (Interim Report) International Institute for
Applied Systems Analysis, Austria, 28 February. Dimuat turun 26/08/2009
dari: www.iiasa.ac.at/Publications/Documents/IR-03-007.pdf.

Nurrohman & Marzuki Wahid. (2002). “Politik formalisasi syari'at Islam dan
fundamentalisme Islam”, Istigro’, Vol. 01, No. 01, pp. 1-35.

Pelly, Usman. (1998). “Masalah Batas-batas Bangsa.” Dalam Jurnal Antropologi
Indonesia No. 54.

Prawiranegara, Sjafruddin. (1984). “Pancasila as the sole foundation™, Journal of
Indonesia, Vol. 38, October, pp. 74-83.

Purwadaksi, Purwa Ahmad. (1996). “Ratib samman dan hikayat syekh muhammad
samman”. Dalam Jurnal Kebudayaan dan Peradaban Ulumul Qur'an, No.
5/VL

Rahardjo, M. Dawam. (1991). “basis sosial pemikiran islam di indonesia sejak orde
baru”. Dalam Majalah Prisma, No. 3., edisi Maret. Jakarta: LP3ES.

Rahardjo, M. Dawam. (1993). “Islam dan pembangunan”. Dalam Saiful Muzani (ed.),
Pembangunan dan kebangkitan islam di asia tenggara. Jakarta: LP3ES.

Rahmat, M. Imadadun & Khamami Zada. (2005). “Agenda politik gerakan islam
baru”. Jurnal Tashwirul Afkar, Edisi Khusus. Jakarta: Depag RI &
Lakpesdam NU.

Raz, Joseph. (1998). “Multiculturalism”, Ratio Juris, Vol. 11, No. 3 September, pp.
193-205.



285

Saifuddin, Achmad Fedyani. (2007). “Kesukubangsaan, nasionalisme dan
multikulturalisme. [Pengantar] untuk Noorsalim, dkk. Hak minoriti:
Multikulturalisme dan dilema negara bangsa. Jakarta: The Interseksi
Foundation.

Saifuddin, Anang. (2003). “Pemakaian leksikon bahasa arab di kalangan komunitas
etnis arab di Martapura”. Jurnal Penelitian. Vol. 9, No. 9.

Saleh, Muhammad Idwar. (1985). “Pergeseran budaya dalam perjalanan sejarah
masyarakat banjar”. Makalah Seminar “Sistem nilai budaya masyarakat
banjar dan pembangunan” yang diselenggarakan oleh IAIN Antasari
pada tanggal 28-30 Januari 1985 di Banjarmasin.

Sani, Murjani. (2003). Upacara manakib: Studi nilai yang mungkin dikembangkan.
Jurnal llmiah llmu Ushuluddin, No. 1, Vol. 2, April.

Shils, Edward, (1957), “Primordial, personal, sacred and civil ties”, British Journal of
Sociology 7, 113-45

Smith, A. D. (1981). “War and ethnicity: The role of warfare in the formation, self-
images and cohesion of ethnic communities,” Ethnic and racialstudies
4:4 (October) pp. 375-397.

Smith, A. D. (1988). “The myth of the ‘modern nation’ and the myth of nations”,
Ethnic and Racial Studies, Vol. 11, Number 1, January, pp. [-26.

Smith, A. D. (1989). “The origins of nations”, Ethnic and racial studies, Vol. 12,
Number 3, July, pp. 340-367.

Smith, A. D. (1994). “The Problem of national identity: Ancient, medieval, and
modern ?”, Ethnic and Racial Studies, Vol. 17, Number 3, July, pp. 375-
399,

Smith, A. D. (2004). ‘Dating the nation’, in Daniele Conversi (ed.), Ethnonationalism
in the contemporary World, London: Routledge .

Smith, A. D. (2006). “Set in the silver sea’; English national identity and european
integration”, Nation and Nationalism, Vol. 3, No. 12, pp.1-23. Dimuat
turun 26/08/2007 dari: http://www.blackwell-synergy.com.eserv.uum.
edu.my/pdf.

Suparlan, Parsudi. (2002). “Menuju masyarakat Indonesia yang multikultural”,
Indonesian journal of social and cutural anthropology, Th. XXVI, No. 69
Sept-Des, pp. 1-16.

Suparlan, Parsudi. (2000). “Masyarakat Majemuk dan Perawatannya”. Makasar:
Prosiding Simposium Internasional Jurnal Antropologi Indonesia 1, 44.

Tornquist, Olle. (2004). “Ayo bung, rebut kembali”, [kolom Opini], Tempo, 10
Oktober, p. 76.



286

Turmudi, Endang. (2007). “Diskursus syari’ah dan politik Islam di kota Padang”,
Harmoni, Vol. 21, No. 21, Januari-Maret, pp. 69-92.

Uberoi, Varun. (2008). “Do policies of multiculturalism change national identities?”,
The Political Quarterly, Vol. 79, No. 3, July-September, pp. 404-417.

Usman, A. Gazali. (1985). “Sistem politik dan pemerintahan dalam perjalanan sejarah
masyarakat Banjar”. Makalah untuk Seminar Sistem nilai budaya
masyarakat banjar dan pembangunan yang diselenggarakan oleh T1AIN
Antasari, 28-30 Januari, di Banjarmasin.

Usman, Syaikhu. (2003). “Politik lokal di era desentralisasi; Menuju otonomi rakyat”,
Smeru, Juli, pp. 1-29.

Van den Berghe, P. L. (1978). “Race and ethnicity: A sociological perspective”,
Ethnic and Racial Studies 1(4, pp. 401-411.

William, G. A. (1960). “The Concept of “hegemonia” in the thought of Antonio
Gramsci: Some Notes on Interpretation,” dalam Journal of History of
Ideas, No. 4.

Wimmer, Andreas. (2008). “The Making and unmaking of ethnic boundaries: Toward
a comparative theory”, American Journal Sociology, Vol. 113 No. 4,
January, pp. 970-102. Dimuat turun 2/10/2008 dari: http://www.
bristol.ac.uk/sociology/ethnicity citizenship.wimmer.pdf.

C. Naskah Peraturan Daerah Islami

Pemerintahan Kabupaten Banjar. 2001. Peraturan daerah (Perda) no. 10 tahun 2001
tentang ramadhan. Biro Hukum: Martapura.

Pemerintahan Kabupaten Banjar. 2003. Peraturan daerah (Perda) no. 9 tahun 2003
tentang pengelolaan zakat. Biro Hukum: Martapura.

Pemerintahan Kabupaten Banjar. 2004. Peraturan daerah (Perda) no. 5 tahun 2004
tentang ramadhan (perubahan Perda ramadhan mo. 10 tahun 2001). Biro
Hukum: Martapura.

Pemerintahan Kabupaten Banjar. 2004. Peraturan daerah (Perda) no. 4 tahun 2004
tentang kewajiban khatam al-Qur'an bagi siswa di tingkat sekolah dasar
hingga sekolah tingkat menengah. Biro Hukum: Martapura.

Pemerintahan Kabupaten Banjar. 2005. Peraturan Daerah (Perda) no. 08 tahun 2005
tentang Jum'at khusu’. Biro Hukum: Martapura.

Pemerintahan Kabupaten Banjar. 2006. Surat edaran bupati no. 065.2/00160/0RG 13
februari 2006 tentang kewajiban memakai jilbab bagi pegawai pegawai



287

negeri Sipil-PNS perempuan di pemerintahan kabupaten Banjar. Biro
Hukum: Martapura.

Pemerintahan Kabupaten Banjar. 2006. Peraturan daerah (Perda) No. 05 tahun 2006
tentang penulisan identitas dengan huruf arab Melayu di papan tanda
kantor-kantor pemerintahan, gedung-gedung publik dan jalan-jalan. Biro
Hukum: Martapura.

Pemerintahan Provinsi Kalimantan Selatan. 2006. Surat Edaran Gubernur
Kalimantan Selatan No. 065/02292/ORG tentang pemakaian pakaian
seragam dinas pada jam kerja. Biro Hukum: Banjarmasin.

Pemerintahan Provinsi Kalimantan Selatan. 2009. Peraturan daerah provinsi
Kalimantan Selatan no. 3 tahun 2009 tentang pendidikan al-Qur’an di
Kalimantan Selatan. Biro Hukum: Banjarmasin.

Pemerintahan Provinsi Kalimantan Selatan. 2009. Peraturan daerah provinsi
Kalimantan Selatan no. 6 Tahun 2009 tentang pemeliharaan Kesenian
daerah. Biro Hukum: Banjarmasin

Pemerintahan Provinsi Kalimantan Selatan. 2009. Peraturan daerah provinsi
Kalimantan Selatan no. 7 Tahun 2009 tentang pemeliharaan bahasa dan
sastra daerah. Biro Hukum: Banjarmasin.

Undang-Undang No. 22, 1999 tentang “Pemerintahan Daerah”.

Undang-Undang No. 25, 1999 tentang “Perimbangan Keuangan Antara Pemerintah
Pusat dan Daerah”.

Website:

- www.depag.go.id

- www.banjarkab.go.id

- www.kalselprov.go.id

- http://www.demos.or.id

- www.datastatistik-Indonesia.com

Akhbar dan Majalah:
- Banjarmasin Post, 07 April 1996.
- Banjarmasin Post, 13 Mei 2000.



Banjarmasin Post, 17 Mac 2004.
Banjarmasin Post, 03 Julai 2007.
Banjarmasin Post, 10 Januari 2008.
Banjarmasin Post, 17 April 2008.
Banjarmasin Post, 21 April 2008.
Banjarmasin Post, 24 Jun 2009.

Radar Banjarmasin, 2 Jun 2005.

Radar Banjarmasin, 24 Jun 2005.

Barito Post, 15 Oktober 2009.

Kompas, 14 Jun 2006.

Majalah Gatra, 25, 1 Mei 2006.

Majalah Gatra, 3, 1 Mei 2007.

Majalah Tempo, 44, XXX, 31 Disember 2001.
Majalah Tempo, 10 Oktober 2004.

Majalah Tempo, 17, XXXV, 19 Jun 2006.
Majalah Tempo Interaktif, 26 Jun 2006.
Majalah Kebudayaan, Desantara, Edisi 07/Tahun 111/2003.





