P Penyelidkan dan novas)

N .

A
Uum Colley i fuls indt  ~NCeH
» Universiti Utaia My

IHERIGEDIBAUQGMUN]iAILASAxAJLAIIDMUQSHHMHM&N(LAPHN]Q&
TERHADAP PENDIDIKAN ISLAM DI SELATAN THAILAND
PADA ABAD KE-19 DAN KE-20

KADER SA-AH @ ABDULKADIR AHMAD

DOKTOR FALSAFAH
UNIVERSITI UTARA MALAYSIA
2010



PERKEMBANGAN BAHASA ARAB DAN SUMBANGANNYA
TERHADAP PENDIDIKAN ISLAM DI SELATAN THAILAND
PADA ABAD KE-19 DAN KE-20

KADER SA-AH @ ABDULKADIR AHMAD

TESIS DIKEMUKAKAN KEPADA KOLEJ SASTERA DAN SAINS BAGI
MEMENUHI SYARAT UNTUK MEMPEROLEHI 1JAZAH Ph.D
UNIVERSITI UTARA MALAYSIA



t*mm ‘«,,—m rm.ﬂ . r,m,m

t/w,-.-,x

Kolej Sastera dan Sains
(UUM College of Arts and Sciences)
Universiti Utara Malaysia

PERAKUAN KERJA TESIS / DISERTASI
(Certification of thesis / dissertation)

Kami, yang bertandatangan, memperakukan bahawa
(We, the undersigned, certify that)

KADER SA-AH @ ABDULKADIR AHMAD

calon untuk ljazah PhD

(candidate for the degree of)

telah mengemukakan tesis / disertasi yang bertajuk:
(has presented his/her thesis / dissertation of the following title):

“PERKEMBANGAN BAHASA ARAB DAN SUMBANGANNYA TERHADAP
PENDIDIKAN ISLAM DI SELATAN THAILAND PADA ABAD KE-19 DAN KE-20”

seperti yang tercatat di muka surat tajuk dan kulit tesis / disertasi.
(as it appears on the title page and front cover of the thesis / dissertation).

Bahawa tesis/disertasi tersebut boleh diterima dari segi bentuk serta kandungan dan meliputi bidang
iimu dengan memuaskan, sebagaimana yang ditunjukkan oleh calon dalam ujian lisan yang diadakan
pada: 29 April 2010.

That the said thesis/dissertation is acceptable in form and content and displays a satisfactory knowledge

of the field of study as demonstrated by the candidate through an oral examination held on:
April 29, 2010.

Pengerusi Viva: Assoc. Prof. Dr. Engku Muhammad Nazri ~ Tandatangan f
(Chairman for Viva) Engku Abu Bakar (Signature)

Pemeriksa Luar: Assoc. Prof. Dr. Mohamad Bakhir Tandatanga
(External Examiner) Hj. Abdullah (Signature)
—_— Y

Pemeriksa Luar. Dr. Munif Zarirruddin Fikri Nordin Tandatangan
(External Examiner) (Signature)

Nama Penyelia/Penyelia-penyelfia: Assoc. Prof. Dr. Shukri Ahmad Tandatangan
(Name of Supervisor/Supervisors) (Signature)

Tarikh:

(Date) April 29, 2010




My

Dengan Nama Allah Yang Mmaha Pemurah Lagi Maha Mengasihani



PERMISSION TO USE

In presenting this thesis in fulfillment of the requirements for postgraduate
degree from University Utara Malaysia, I agree that the University Library may
make it freely available for inspection. I further agree that permission for the
copying of this thesis in any manner, absence, by the Dean of Research and
Graduate Studies. It is understood that any copying or publication or use of this
thesis or parts thereof for financial gain shall not be allowed without my written
permission. It is also understood that due recognition shall be given to me and to
University Utara Malaysia for any scholarly use which may be made of any
material from my thesis.

Requests for permission to copy or to make other use of materials in this thesis,
in whole or in part, should be addressed to:

Dean of Research and Graduate Studies
UUM College of Art and Sciences
University Utara Malaysia
06010 UUM Sintok
Kedah Darul Aman



PENGHARGAAN

Pertama kali saya ingin memanjatkan kesyukuran ke hadrat Allah, Yang
Maha Pemurah lagi Maha Pengasihani, kerana dengan hidayah dan taufiq serta
limpah kurnia-Nya kajian ini dapat diselesaikan dengan baik. Saya mengambil
kesempatan ini untuk merakamkan setinggi-tinggi penghargaan dan ucapan
terima kasih kepada semua yang turut menyumbang serta membantu saya dalam
menyiapkan kajian ini.

Saya juga mengambil kesempatan ini untuk merakamkan setinggi-tinggi
ucapan terima kasih dan penghargaan kepada penyelia saya Prof. Madya. Dr.
Shukri bin Ahmad, bekas Pengarah Pusat Islam, Universtit Utara Malaysia, yang
banyak memberi bimbingan, bantuan dan dorongan hingga kajian ini dapat
disiapkan dengan sempurna.

Ucapan penghargaan kepada College of Islamic Studies dan Prince of
Songkla University di atas sokongan biasiswanya. Dan terima kasih kepada
Assoc. Prof. Dr. Ismail Ali, Pengarah, Dr. Yusof Talek, Hasan Mohd. Zain,
Mohd. Rafli Weahama, Timbalan Pengarah dan Asst. Prof. Dr. Ibrahim Narong
Raksa Khet, Ketua Jabatan Pengajian Islam, CIS, PSU, juga kepada semua
pensyarah dan kakitangan CIS yang selalu memberi sokongan moral sehingga
kajian ini dapat diselesaikan.

Ucapan terima kasih kepada Tuan Haji Ismail bin Saleh Pensyarah
Bahasa Melayu, Jabatan Bahasa-bahasa Timur, Fakulti Kemanusiaan dan Sains
Sosial, Universiti Prince of Songkla, Pattani. (bekas pensyarah Jabatan
Linguistik, Fakulti Sains Kemanusiaan dan Kemasyarakatan, UKM, Bangi,
Malaysia) yang banyak membantu pengkaji dalam menyunting dan
mentashihkan bahasa.

Ucapan terima kasih kepada isteri yang dikasihi dan anak-anak yang
disayangi sebagai penyubur semangat dan kemahuan Abi dalam menyelesaikan
kajian ini.

Akhir sekali, ucapan terima kasih saya sampaikan kepada setiap individu
dan semua pihak yang telah memeberi bantuan dan sokongan kepada saya untuk
mendapat data-data dan fakta yang diperlukan dalam menyiapkan kajian ini.
Semoga Allah membalas segala jasa tuan-tuan. Jazakumullah khairan kathira.

i



ABSTRAK

Bahasa Arab ialah bahasa agama dan bahasa ilmu. Ia merupakan perantaraan
dalam menunaikan ibadat kepada Allah dan sarana untuk mamahami ajaran
agama Islam. Institusi-institusi pendidikan Islam telah dibangunkan di Selatan
Thailand untuk mengembang dan menyebarkan bahasa Arab. Dengan itu, bahasa
Arab sangat berpengaruh dan besar sumbangannya terhadap pendidikan Islam di
Selatan Thailand. Kajian ini bertujuan untuk menganalisis perkembangan dan
mengenal pasti sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam di Selatan
Thailand. Aspek-aspek yang menjadi fokus utama bagi kajian ini ialah
kedudukan pendidikan Islam dan hubungannya dengan bahasa Arab, matlamat,
kurikulum, buku-buku teks, pendekatan dan kaedah pengajaran serta sumbangan
bahasa Arab terhadap pendidikan Islam. Kajian ini merupakan kajian
perpustakaan. Hasil kajian menunjukkan bahawa di Selatan Thailand terdapat
beberapa kategori institusi pendidikan Islam yang menjadikan bahasa Arab
sebagai mata pelajaran penting dalam kurikulum pengajian. Bahasa Arab
berkembang hasil daripada faktor agama, pengajaran dan pembelajaran, kursus,
majlis ilmu, pengutusan pelajar, karya ulama, dan kerjaya. Perkembangan bahasa
Arab di institusi-institusi pendidikan (Pondok, Taman Didikan Kanak-kanak
(Tadika), Sekolah Agama Rakyat (SAR), dan Institusi Pengajian Tinggi (IPT))
semuanya mempunyai matlamat yang sama, iaitu untuk menunaikan tuntutan
agama dan memahami ajaran Islam. Walau bagaimanapun, terdapat beberapa
perbezaan dari sudut kemahiran dan tahap-tahap pencapaian bahasa Arab. Selain
itu, kurikulum, pendekatan dan kaedah pengajarannya juga turut berbeza
disebabkan perbezaan matlamat pengajaran dan pembelajaran. Hasil kajian
menunjukkan juga bahawa perkembangan bahasa Arab pada abad ke-19 dan ke-
20 M sangat banyak memberi sumbangan terhadap pendidikan Islam di Selatan
Thailand dalam pelbagai aspek. Hasil kajian ini dapat membawa implikasi yang
bernilai dan penting kepada masyarakat Islam di Selatan Thailand amnya dan
kepada institusi pendidikan dan para ilmuan Islam khasnya. Institusi-institusi
pendidikan dan para ilmuan Islam seharusnya peka dengan perkembangan
bahasa Arab dari pelbagai aspek. Pada masa yang sama mereka perlu merancang
untuk menjamin perkembangan dan penyebaran bahasa Arab terus berjalan, dan
supaya perkembangannya dapat memberi sumbangan yang lebih besar terhadap
pendidikan umat Islam di Selatan Thailand.

111



ABSTRACT

Arabic is both a religious and science language, a means to understand Islamic
teachings (Shari’ah), the reason why Islamic educational institutions are
established throughout South of Thailand in order to teach this language and to
spread it. The present research aims at studying the spread of Arabic language
and its contributions to the Islamic education in Southern Thailand. In this
regard, this study concentrates on the current situation of the Islamic education,
its relationship to the Arabic language, the objectives of the Arabic teaching, its
methods and contributions. Based on the above, this research noted the existence
of various types of the Islamic educational institutions in Southern Thailand
region in which Arabic language subject is a focal point. Also, it found among
the most causes of the spread of Arabic language is Islam, teaching and learning
process, sending students to Arab countries, Arabic and religious literature and
writings. The common objectives among various institutions (i.e. Pondoks,
Islamic private schools, Tadika and Higher educational institutions), are to
understand Islamic teachings with some variations in term of language skills. As
for the curriculum and methodology of teaching they are subjected to educational
purposes. Additionally, the study found that the spread of Arabic language in 19®
and 20" centuries has contributed much to the development of the Islamic
education in various spheres. The findings of this study are, indeed, beneficial to
the whole Islamic community, Islamic educational institutions in general, and to
the scholars in particular. Therefore, scholars and educators are urged to adopt
these findings and bring out comprehensive plans that ensure the spread of
Arabic language and the development of the Islamic education.

v



Permission to USe .......ccevviveiniiniiiiiiiiiiieieiienienenns. i
Penghargaan.............cooveiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiir e il
ADBSITAK. ..ot il
ADSHaCt. ..o e iv
Kandungan ..........c.ooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiee e, v
Senarai Rajah ...........cooooeiiiiiiiiii X
Senarai Jadual ..., ix
Jadual Transliterasi ...........cccoieieiniiiiiiiniiiainnennn.. xi
Singkatan .......c.coeiiiiiiiiii e xii
BAB PERTAMA 1-50
PENDAHULUAN
1.1 Latar Belakang Kajian...............ccoovveiieiiiin., 1
1.2 Kepentingan Kajian...........ccocoiviiiiieinncennnnnnnn, 7
1.3 Permasalahan Kajian .............c..ccoovviiiiieennennn... 11
1.4 Persoalan Kajian...........ccooeeiiiiiiiiiiinienneinnennnnn 13
1.5 Objektif Kajian........ccccooeeniiiiiiin, 13
1.6 HasilKajian .........coceviieiiiiiiiiiiiiieiii i, 14
1.7 Metodologi Kajian...............ccooiiiiinieviiiiinininnn... 15
1.8 Kerangka Teoritikal Kajian .............cccooeviiiiiinnnin. 21
1.9 Definisi KOnSep ......ccoceviiniiiiiiiiininiiiiiiiiiineenannn 35
1.10 Kajian-kajian Yang Telah Dilakukan......................... 39
1.11 Organisasi Kajian..........ccoooivviiiiiiiiiiiiiinnnn. 47
BAB DUA 51-163

KEDUDUKAN PENDIDIKAN ISLAM DI SELATAN THAILAND
PADA ABAD KA-19 DAN KE-20

2.0 Pendahuluan ..............c.ooioi 51
2.1 Pengenalan Ringkas Selatan Thailand ......................... 52
2.1.1 Selatan Thailand Sebelum Islam ..................... 52

2.1.2 Kemunculan Patani Sebagai Sebuah Negeri ........ 54

2.1.3 Kemasukan Islam ................... 55

2.1.4 Selatan Thailand Selepas Menerima Islam ......... 63
2.1.5 Kedudukan Geografi Selatan Thailand Sekarang .. 66

2.1.6 Wilayah-wilayah dan Penduduknya ................ 67
i Wilayah Pattani ............... 67

ii. Wilayah Yala .................. 67

iii. Wilayah Naratiwat ............ 68
iv. Wilayah Satun ............... - 68

2.1.7 Bahasa dan Budaya Masyarakat Islam

Selatan Thailand ... 69

2.2 Kedudukan Selatan Thailand pada Abad ke-19M ............. 72
2.2.1 Politik dan Pemerintahan ................c.coooceiii. 72

2.2.2 Sosialdan Budaya...........ccooiviiiiiiiiiiiiiiiiaen 74



2.2 Kedudukan Selatan Thailand pada Abad ke-19M ............. 72

2.2.1 Politik dan Pemerintahan ........................c...el. 72
2.2.2 Sosial dan Budaya..........cccoovviiiiiiiiiiiniiiiiann, 74
2.3 Kedudukan Selatan Thailand pada Abad ke-20M ............. 75
2.3.1 Politik dan Pemerintahan .............................ee. 76
2.3.2 Sosialdan Budaya ..........cccoooiiiiiiiiiiiiiiiiiene. 79
2.4 Pendidikan Islam di Selatan Thailand pada Abad ke-19M .... 83
2.4.1 Kelahiran Pondok ........c.coeeveveiiiinniiiiiiiinin., 84
2.4.2 Sistem Pendidikan Pondok ......................cee 86
243 Peranan Pondok ..........cocoiiiiiiiiiiiiiii, 86
2.4.4 Perkembangan Sistem Pendidikan Pondok ............ 89
2.4.5 Peranan Ulama Patani pada Abad ke-19M .......... 90
2.5 Pendidikan Islam di Selatan Thailand pada Abad ke-20M .... 92

2.5.1 Perkembangan Institusi Pendidikan pada Abad Ke-20 93
2.5.2 Pendidikan dan Pengajian Islam di Selatan Thailand

pada Abad ke-20 ........ccoiiiiiiiiiiii e 96

i.  Sekolah Agama Rakyat (SAR) ........ccc..e..... 96

ii. Taman Didikan Kanak-kanak (Tadika) .......... 100
iii. Institusi Pengajian Tinggi Islam (IPTI) ......... 106

v. Sekolah Rendah Islam (SRI) ...................... 116
iv. Pendidikan Islam di Sekolah Kebangsaan ...... 118

vii Pondok ... 120

vii. Majlis-majlis [lmu dan Pengajian Mingguan .... 121

viii. Madrasah Tahfiz al-Quran ........................ 122

ix. Pengajaran al-Quran ...................ocll 123
2.6 Bahasa Arab dan Kewujudannya di Selatan Thailand ............ 124
2.6.1 Kepentingan Bahasa Arab ...............cooooiiiiiinn, 124
2.6.2 Kelahiran dan PerkembanganBahasa Arab .............. 131

2.6.3 Faktor Perkembangan dan Penyebaran Bahasa Arab ... 134
2.6.4 Sejarah Kedatangan Bahasa Arab ke Selatan Thailand.. 145
2.6.5 Pengajaran dan Pembelajaran Bahasa Arab

di Selatan Thailand Kini ................cooeeennenn. 149

2.7 Faktor Perkembangan Bahasa Arab di Selatan Thailand .... 151
2.7.1 Perkembangan Agamalslam ......................... 152

2.7.2 Pengajaran dan Kursus .............cooociiiiiiinn 154

2.7.3 Majlissmajlis llmu .....ooooiiiiiiiiii 156

2.7.4 Institusi Pendidikan dan Pengajian ................... 157
2.7.5 Karya-karyaUlama .............coooiiiiiiiiiiin, 159
2.7.6 Kerjaya .....cooviueiiniiiiiiiiiiiiiiiiiiieeaees 160

2.8 Kesimpulan..........cooiiiiiiiiiiiiiiiiiiii 161

vi



BAB TIGA 164-222

PERKEMBANGAN BAHASA ARAB DI SELATAN THAILAND
PADA ABAD KE-19 DAN KE-20 M

3.0 Pendahuluan .............cccooviiiiiiiiiiiiiiiniiiiie, 164
3.1 Perkembangan Bahasa Arab di Selatan Thailand pada
Abad ke-19M ..o 165
3.1.1 Perkembangan Bahasa Arab di Pondok ...... 165
3.1.1.1 Matlamat Pembelajaran ................ 166
3.1.1.2 Kurikulum ...........c.oooioiiinnni. 168
3.1.1.3 Pendekatan dan Kaedah Pengajaran ... 174
3.2 Perkembangan Bahasa Arab di Selatan Thailand pada
Abad ke-20M ...t 180
3.2.1 Perkembangan Bahasa Arab di Pondok ......... 183
3.2.2 Perkembangan Bahasa Arab di Taman Didikan
Kanak-kanak (Tadika) ......................oooel, 185
322.1 Matlamat ...........cceeviviriininnnnnnn. 185
3222 Kurkulum .......cooooeiiiiiiiiiiiiiininn, 187
3.2.2.3 Pendekatan dan Kaedah ..................... 192
3.2.3 Perkembangan Bahasa Arab di Sekolah Agama
Rakyat (SAR) ...oovniniiiiiiiiiieeeee, 194
323.1 Matlamat ............ccooeiiiiiiiiiiniinnn, 194
3.2.3.2 Kurikulum .......cooevviiiniiiiiiininann.. 198
3.2.3.3 Pendekatan dan Kaedah ................... 202
3.3.4 Perkembangan Bahasa Arab di Institusi
: Pengajian Tinggi (IPT) .........cooeviiiiee cennnel. 206
3.3.4.1 Matlamat ............oeieiiinininiiinnnnen.. 209
3.3.4.2 Kurikulum ........ccccoeviiiiiiin, 214
3.3.4.3 Pendekatan dan Kaedah .................... 218
3.3 Kesimpulan .........cccooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii e 220
BAB EMPAT 225-255

SUMBANGAN BAHASA ARAB TERHADAP PENDIDIKAN ISLAM
DI SELATAN THAILAND PADA ABAD KE-19 DAN KE-20 M

4.0 Pendahuluan ................ooiiiiiiii 223
4.1 Sumbangan Bahasa Arab terhadap Pendidikan Islam di
Selatan Thailand pada Abad ke-19M ...............oai 224
4.1.1 Pengaruh dan Kesan Dalam Penulisan
Karya-karyailmiah ................o.oo 224
4.1.2 Pengaruh dan Kesan terhadap Penggunaan
Nama-nama Kitab .................c 237
4.1.3 Pengaruh dan Kesan terhadap Persuratan Melayu .. 238
4.1.4 Melahirkan Ramai Alim Ulama ..................... 245
4.1.5 Meningkatkan Bilangan Institusi Pondok ........... 246

vii



4.2 Sumbangan Bahasa Arab terhadap Pendidikan Islam di

Selatan Thailand pada Abad Ke-20M ......................... 247
4.2.1 Sumbangan Bahasa Arab terhadap Pendidikan Islam

diPondok .....ccoovieiiiiiiiii 248

4.2.2 Sumbangan Tadika terhadap Pendidikan Islam..... 248

4.2.3 Sumbangan SAR terhadap Pendidikan Islam....... 249

4.2.4 Sumbangan IPT terhadap Pendidikan Islam......... 250
4.3 Kesimpulan........cooeeiiiiiniiiiniiiiiiiiieiei e 252
BAB LIMA 254-298

PENEMUAN KAJIAN DAN PENUTUP

50 Pendahuluan .............ccoooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiie 254

5.1 PenemuanKajian .........ccooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiie 255
5.1.1 Kedudukan Pendidikan Islam di Selatan Thailand .. 255
5.1.2 Faktor dan Badan-badan yang Menyebarkan

Bahasa Arab ......c.ooeiviiiiiiiiiiiiiie e 255
5.1.3 AspekMatlamat ..............coiieiiiiiiiiiiinn, 256
5.1.3.1 Institusi Pondok ..............coeevneen..... 257
5.1.3.2 Taman Didikan Kanak-kanak (Tadika) ... 258
5.1.3.3 Sekolah Agama Rakyat (SAR) ............ 258
5.1.3.4 Institusi Pengajian Finggi (IPT) ........... 259
5.14 Aspek Kurikulum ...........coooiiiiiiiiii.... 261
5.14.1 Institusi Pondok ...........cc.coooeiiiiia.t. 261
5.1.4.2 Taman Didikan Kanak-kanak (Tadika) ... 263
5.1.43 Sekolah Agama Rakyat (SAR) ............. 264
5.1.4.4 Institusi Pengajian Tinggi (IPT) ............ 265
5.1.5 Aspek Pendekatan dan Kaedah ...................... 266
5.1.5.1 Institusi Pondok ...............coociiiiiiil. 266
5.1.5.2 Taman Didikan Kanak-kanak (Tadika) .... 267
5.1.5.3 Sekolah Agama Rakyat (SAR) .............. 278
5.1.5.4 Institusi Pengajian Tinggi (IPT) ............ 270
5.1.6 Aspek Sumbangan terhadap Pendidikan Islam....... 272
5.1.6.1 Institusi Pondok .................ooi 272
5.1.6.2 Taman Didikan Kanak-kanak (Tadika) .... 276
5.1.6.3 Sekolah Agama Rakyat (SAR) .............. 276
5.1.6.4 Institusi Pengajian Tinggi (IPT) ............ 277
5.2 Hubungan antara Objektif ...................ooii 278
5.3 Hubungan dengan Kajian Lepas ............ccooeeiiiiiniiinni 283
5.4 Implikasi Teori dan Metodologi Kajian ........................... 289
5.5 Cadangan Kajian Akan Datang ...............c..oooiieiiiie 297

5.6 Penutup ..covvnviniiiii et esecsnesseissresnennens 298

viil



SENARAI RAJAH

Rajah No.

1-1

2-1  Kedudukan Negeri Patani pada Abad Ke-19 dan Ke-20 M ......
SENARAI JADUAL
Jadual No.
2-1 Statistik Keluasan Kawasan, Bilangan Penduduk dan
Agama Anutan Masyarakat di Selatan Thailand ....................
2-2  Institusi Pendidikan Islam di Selatan Thailand Tahun 2006 ......
2-3  Bilangan Tadika di dalam Tiga Wilayah Selatan Thailand
padaTahun 2007 M ...,
2-4  Kandungan Kurikulum Tadika Tahun 2548 BE./2006 M .........
2-5  Sekolah Rendah Kebangsaan (SRK) yang Mengadakan
Pengajian Islam ........cccooiiiiiiiiii e
2-6  Sekolah Menengah Kebangsaan (SMK) yang Mengadakan
Pengajian Islam ...........coovvenriinniiiiiie e
3-1 Antara Kitab yang Menjadi Sukatan Pelajaran Bahasa
Arab di Institusi Pondok .............ooiiiiiiiii
3-2  Kurikulum (sukatan pelajaran bahasa Arab) di Sekolah Agama
Rakyat (SAR) Tahun 1405-1406 H/1984-1985M ...............
4-1  Perkataan Dasar yang Dipinjam Kekal dalam Bentuk Asalnya
Sama Ada Tulisan, Bunyi atau Suara dan Maknanya ............
4-2  Perkataan yang Berlaku Perubahan Dalam Sistem Bacaan
dan Bunyi, tetapi Struktur Tidak Berubah ..........................
4-3  Perubahan Melalui Kemasukan Penambahan di Awal Perkataan ..

Konsep Perkembangan dan Sumbangan Bahasa Arab
terhadap Pendidikan Islam ..................cooiiiiiiinee..

ix

Halaman

34

65

Halaman

95

103

105

119

227

227

228



4.5

4-6

4.7

5-1

Perubahan Melalui Kemasukan Penambahan di Akhir Perkataan ..

Perubahan Melalui Kemasukan Penambahan di Awal dan
AKhir Perkataan .......oooneiiiii i e

Rangkai Kata Pinjaman daripada Bahasa Arab yang
Digunakan oleh Penulis ...........ccocoiiiiiiiiiiiiiiiiie

Kesan terhadap Sistem Penulisan Tidak Mengguna Huruf Saksi ...
Kitab-kitab Jawi yang Memakai Judul dalam Bahasa Arab .........

Rumusan Perkembangan dan Penyebaran Bahasa Arab
pada Abad ke-19danke-20 M ........ooiiiiiiiiiiiiiiiiiies

228

229

229

233



Jadual Transliterasi Huruf-huruf Arab ke Huruf Rumi

Huruf Arab Huruf Rumi Catatan
@ B Konsonan

< T

) Th

z J

z h/H H bertitik di bawah
c Kh

3 D

3 Dh

2 R

J Z

o S

o Sy
U s/S S bertitik di bawah
) d/D D bertitik di bawah
L VT T bertitik di bawah
L zZ Z bertitik di bawah
¢ ' Koma atas

& Gh

wa F

S Q

< K

J L

2 M

8] N

3 \\4

o H .

. ' Koma atas; kecuali pada awal kata
& Y

Vokal pendek

- A

- I

Z U

Vokal panjang
t a/A A bergaris di atas
- i/l I bergaris di atas
¥ w/U U bergaris di atas
Diftong
= Ay
> Aw

xi




Tadika

SAR

IPT

SRI

SMK

SRK

YIU

FSSK

PSU

CIS

FSMM

PNU

JISDA

MADIWA :

MAIW

Singkatan yang Digunakan dalam Tesis

Taman Didikan Kanak-kanak.
Sekolah Agama Rakyat.
Institutsi Pengajian Tinggi.
Sekolah Rendah Islam

Sekolah Menengah Kebangsaan
Sekolah Rendah Kebangsaan
Yala Islamic University

Fakulti Sastera dan Sains Kemasyarakatan

- Prince of Songkla* University

College of Islamic Studies
Fakulti Sains Kemanusiaan dan Kemasyarakatan
Prince of Naratiwat University
Jamiah Islamiyah Syeikh Daud Patani
Ma’had al-Aali li al-Dirasat al-Islamiyah wa al-Lughah al-

Arabiyah

: Majlis Agama Islam Wilayah.

: Miladiyyah (tahun peranakan Nabi Isa)

" °: Hijriyyah (tahun perpindahan Nabi Muhammad)

* Songkla tidak mengandungi huruf (h) ialah nama rasmi bagi Prince of
Songkla University.

* Songkhla mengandungi huruf (h) ialah nama bagi wilayah Songkhla.

xit



BAB 1

PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang Kajian

Selatan Thailand atau Patani1 pada suatu masa dahulu adalah merupakan pusat
pengajian agama Islam bagi Semenanjung Tanah Melayu. la dikunjungi oleh
para pelajar yang datang berguru dari seluruh pelosok Alam Melayu meliputi

beberapa wilayah Indonesia, Kemboja, Tanah Melayu dan Siam (A. Aziz, 2007:
8). Laporan yang dibuat oleh Chao Phraya Yommaraja kepada Raja Rama VI2

setelah lawatannya ke Patani3 (Worawit, 1999: 115, Winij, 2001: 416)

mengesahkan hal demikian:

terdapat banyak alim ulama yang menyampaikan ilmu Islam. Ibu bapa
menghantar anak-anak mereka supaya bergurukan alim ulama itu buat
beberapa ratus orang pada setiap tahun. Mereka ialah anak Melayu dari
Bangkok, Kelantan, Perak dan negeri-negeri lain.

Selatan Thailand (Patani) juga adalah satu kawasan yang pernah menjadi

pusat tamadun Islam di Asia Tenggara (Mohd. Zamberi, 1994: 95). Kedatangan

' Nama Patani yang digunakan dalam kajian ini mengandungi dua ejaan, iaitu Patani (ditulis
dengan satu huruf t), dan Pattani (ditulis dengan dua huruf t). Pertama, dimaksudkan dengan
negeri Patani sebelum menjadi sebahagian daripada jajahan negeri Thailand, Pattani kedua
dimaksudkan dengan satu wilayah daripada wilayah-wilayah Thailand.

2 Raja Rama VI ialah salah seorang raja dinasti Chakri yang memerintah Negeri Thailand di
antara tahun 2453-2468 B.E. bersamaan 1910-1925 M.

3 Perkataan Patani yang tulisannya memakai satu huruf “t” dimaksudkan dengan Patani sebagai
sebuah negeri yang berdaulat sebelum dijajah oleh kerajaan Thailand. Manakala perkataan
Pattani yang memakai dua huruf “t” ialah dimaksudkan dengan satu wilayah daripada wilayah-
wilayah Thailand.



Islam ke Patani menyebabkan sebilangan besar daripada penduduknya menganut
agama Islam. Islam telah banyak mempengaruhi dan mengubah cara hidup
penduduk di kawasan tersebut (Prakit, 1973: 1). Sebelum kemasukan Islam,
orang-orang Melayu Patani menjadi penganut agama Hindu, Buddha, animisme,
dinamisme atau golongan ateis (Mohd Lazim, 2005: 40). Dengan kedatangan
Islam, raja, kaum kerabat dan pembesarnya memeluk agama Islam. Selepas itu,
agama Islam mulai tersebar keluar dari istana diraja dan beransur-ansurar
tersebar di kalangan rakyat jelata negeri Patani. Akhirnya semua orang Patani
memeluk agama Islam dan mereka meninggalkan agama Hindu dan Buddha.
Ibrahim Syukri menggambarkan hal demikian dengan katanya:

setelah itu mulalah agama Islam menjalar keluar dari istana di raja itu

beransur masuk ke tangah masyarakat rakyat jelata negeri Patani dan

akhirnya habislah orang-orang Patani memeluk agama Islam serta ugama

Hindu itupun mulalah beransur-ansur lemah dengan tidak diperduli oleh

orang-orang Patani seterusnya patung-patung berhala Buddha dan tempat-

tampat persembahan mereka habislah runtuh dan binasa (Ibrahim Syukri,
2002 : 34).

Mengikut Hashim Musa (1999: 6), bukan sahaja agama dan kepercayaan
berubah, tetapi aspek budaya yang lain juga turut berubah. Sehubungan dengan
itu, bahasa Arab juga dibawa bersama-sama dengan agama Islam. Hal ini kerana
bahasa Arab ialah bahasa agama dan bahasa al-Quran. Allah 3 menegaskan di

dalam al-Quran surah Yisuf:

s - L5 Z - ’/,,:,/,/f_ﬁ
P ER R NN Y

Sesungguhnya Kami menurunkan Kitab itu sebagai Quran yang dibaca
dengan bahasa Arab, supaya kamu (menggunakan akal untuk) memahaminya
(Yusuf: 2).



Oleh sebab bahasa Arab ialah bahasa al-Quran dan bahasa ibadat, apabila
berlaku pengislaman di kalangan orang-orang Melayu, mahu tidak mahu bahasa

Arab turut diajarkan (Asmah, 1993a: 6).

Selain itu, bahasa Arab juga sebagai bahasa ibadat, kerana ia sebagai
wasilah dalam menunaikan ibadat, khasnya ibadat sembahyang. Syariat Islam
mewajibkan surah al-Fatihah dibaca di dalam ibadat sembahyang. Sembahyang

seseorang muslim tidak sah jika tidak membacanya (al-Shafi-e, 1993: 210),

sabda Nabi 2E:

LR H AR WA

Ertinya : tidak sah sembahyang bagi mereka yang tidak membaca surah al-
Fatihah. (Muslim, 1995, 3: 84)

Selain ibadat sembahyang yang bertaraf fardu, beberapa ibadat sunat juga
dituntut supaya dilaksanakan dalam bahasa Arab, seperti membaca al-Quran. Al-
Quran tidak boleh dibaca dengan bahasa yang lain daripada bahasa Arab.
Kebanyakan ulama berpendapat bahawa segala zikir di dalam sembahyang juga
tidak digalakkan membacanya selain daripada bahasa Arab (Ibn Taymiyyah,

1404, 1: 463).

Bahasa Arab juga ialah bahasa untuk dua sumber asas bagi ajaran dan
syariat Islam, iaitu al-Quran dan Sunnah Nabi 38 Kedua-duanya adalah

berbahasa Arab. Malahan kebanyakan syarah dan huraian bagi kedua-dua



sumber itu juga berbahasa Arab, seperti kitab-kitab tafsir al-Quran dan kitab-

kitab syarah hadis-hadis Nabi gf‘

Lantaran itu, bahasa Arab telah mendapat tempat istimewa di kalangan
para sahabat, ulama dan mubaligh Islam sejak awal Islam. Ilmu perkaedahan
bahasa Arab diasaskan, seperti ilmu nahu yang diasaskan oleh Abu al-Aswad al-
Duali (Fuad, 1983: 20-21). Di samping itu, mereka mengajar dan menyebarkan
ilmu-ilmu tersebut, terutama ilmu-ilmu yang berhubung dengan cara dan kaedah
bacaan. Hal yang sama terdapat di kalangan umat Islam di Selatan Thailand.
Mereka telah berusaha mengadakan pengajian dan pembelajaran yang
membolehkan mereka menunaikan ibadat dan memahami hukum syariat dan
ajaran-ajaran Islam. Hal demikian diakui oleh salah seorang pegawai kanan
Jabatan Keamanan Dalam Negeri, Prakit Pracun Pancanuk. Beliau menegaskan

dalam kajiannya:
agama Islam adalah bersifat undang-undang masyarakat. Maka supaya umat
Islam dapat beramal dengan betul, hendaklah menyokong dan membantu
pendidikan dan pembelajaran supaya rakyat pandai membaca, serta mereka

mampu membaca dan memahami al-Quran supaya dapat menunaikan ibadat
dengan betul (Prakit, 1973: 214).

Sesungguhnya pengajian Islam, pengajaran al-Quran dan pengajaran
hukum-hukum dan ajaran Islam di Patani bermula di dalam istana. Sejarah
membuktikan bahawa guru pertama yang dilantik untuk mengajar hukum-hukum
Islam di dalam istana ialah Syeikh Safiyy al-Din (Ibrahim, 2002: 34). Selain itu,

rumah-rumah orang alim, balai dan pondok juga menjadi tempat belajar ilmu

4 Antara kitab tafsir yang tersohor ialah Tafsir Jami al-Ahkam, karangan Imam al-Qurtubi. Tafsir
al-Tabari, karangan Imam al-Tabari. Tafsir Ibn Kathir, karangan Ibn Kathir. Manakala kitab-
kitab syarah Hadis pula, seperti kitab Fath al-Bari, syarah bagi kitab Hadis Sahih al-Bukhari,
karangan lbn Hajar al-Asqalani. Kitab Syarah Sahih Muslim, syarah bagi kitab Hadis Sahih
Muslim, karangan Imam al-Nawawi dan sebagainya. Sungguhpun kitab-kitab tersebut telah
diterjemahkan kepada beberapa bahasa, namun penerangan dan huraiannya tidak sesempurna
huraian dan syarahan dalam bahasa Arab.



agama dan bahasa Arab (Rung Keawdeng, 1968: 21). Ini menjadi bukti bahawa
umat Islam sangat mengambil berat tentang pengajian Islam dan bahasa Arab.
Walaupun pada tahap permulaan pengajian, ianya diadakan secara sederhana,
namun ia terus berkembang dan maju dari masa ke masa hingga lahir beberapa
institusi pendidikan dan pengajian Islam dalam bentuk yang lebih sempurna,

seperti pondok, tadika, madrasah, sekolah agama dan pusat-pusat pengajian

tinggi Islam.

Institusi-institusi tersebut memainkan peranan penting dalam penyebaran
ilmu-ilmu agama dan bahasa Arab (Prakit, 1973: 3). Justeru, pengaruh ilmu-ilmu
Islam dan bahasa Arab telah menyebabkan tamadun Islam bertapak dan
berkembang di Selatan Thailand. Kenyataan ini dapat dilihat dengan jelas
melalui tokoh-tokoh ulama yang tersohor dan terkenal dalam berbagai-bagai
bidang di Selatan Thailand. Mereka adalah pengasas, pembina dan penyebar
tamadun Islam di Selatan Thailand, terutama tamadun ilmu (Mohd Lazim, 2005:
94-97). Di samping itu, kesan tamadun Islam yang telah disebarkan oleh ulama
Patani menerusi pondok, ulama dan kitab-kitabnya kekal menjadi panduan
kepada pengembang dan tokoh Islam rantau ini khususnya dan dunia Islam

amnya sehinggasekarang (Mohd. Zamberi 1994: 111).

Meskipun tidak terdapat kajian khusus untuk membuktikan bahawa
bahasa Arab telah banyak memberi sumbangan penting terhadap kelahiran
tamadun Islam di Selatan Thailand, namun,'tidak dinafikan bahawa bahasa Arab
menjadi salah satu faktor yang penting terhadap kelahiran tamadun Islam di
kawasan tersebut. Ianya sebagai wahana penting dan utama yang banyak

berperanan dan berpengaruh dalam proses perkembangan dan penyebaran ilmu-



ilmu Islam, kerana alim ulama atau tok guru mesti alim dalam bidang agama dan
bahasa Arab (Rung, 1968: 44). Lantaran itu, pengajian dan pembelajaran bahasa
Arab diajarkan di setiap institusi pendidikan, sama ada formal atau tidak formal.
Ia telah diajarkan secara bersungguh-sungguh di pondok-pondok melalui ilmu
nahu dan saraf. kitab-kitab ditulis untuk dijadikan bahan pengajaran dan
pengajian (Hasan, 2001: 41). Bahasa Arab telah dijadikan subjek pilihan bagi
pelajar universiti di Selatan Thailand semenjak tahun 1974 (Hasan, 2008: 3).
Lantaran itu, ia telah menghasilkan natijah yang positif dalam membina dan

menyebarkan tamadun Islam di kawasan Selatan Thailand.

Pengaruh bahasa Arab dapat dilihat dalam beberapa bidang kehidupan
masyarakat Melayu Islam Patani, umpamanya dalam bidang agama, ibadat,
muamalat, munakahat, ekonomi, politik, sosial, termasuk dalam bidang ilmiah

seperti bidang penterjemahan dan penulisan (Ibrahem, 2005: 190-208 ).

Selain itu, Islam juga telah membentuk satu konsep pemikiran bagi umat
Islam di Selatan Thailand. Apabila disebut Islam, ia difahami meliputi Arab dan
Melayu (Hasan, 2001: 19). Bagi masyarakat Melayu Islam Patani, penggunaan
perkataan Melayu, Arab dan Islam, kadang-kadang memberi maksud dan tujuan
yang sama; seperti penggunaan istilah sekolah Melayu, sekolah Arab atau
sekolah agama (Islam). Justeru itu, sekolah yang mengajar agama Islam kepada
kanak-kanak di dalam kampung dinamakan Sekolah Melayu (Numan, 2009:

180).

Islam dan Arab adalah dua perkara yang tidak boleh dipisahkan. Oleh itu,

semua sekolah Arab ialah sekolah agama (wawancara, Abdul Rahman, 1 Nov.



2008). Kedudukannya sama dengan perkataan Melayu yang mencantumkan
bahasa, bangsa dan agama (Worawit, 1999: 171). Istilah ini kemudian
diperluaskan maknanya merujuk kepada dua perkara, iaitu pertama, bahasa dan

kedua, agama penutur ibunda bahasa berkenaan (Hashim, 1999: 7; Noriah, 2000:

85-86).

Antara bukti yang jelas tentang pengaruh bahasa Arab terhadap bahasa
Melayu yang terhasil daripada proses pengislaman ialah aksara jawi yang
digunakan untuk menulis bahasa Melayu di Malaysia, Singapura, Brunei

Darussalam, Selatan Thailand dan Indonesia.

1.2 Kepentingan Kajian

Kajian ini penting berdasarkan kepada beberapa sebab:

1. Bahasa Arab ialah bahasa al-Quran dan bahasa Sunnah Rasul #. la
sebagai wahana untuk memahami al-Quran dan Sunnah Rasul #. Kedua-
duanya adalah sumber asas dan utama bagi syariah Islam (lbn
Taymiyyah, 1404: 471). Selain itu, bahasa Arab juga menjadi sebagai
salah satu syarat sah ibadat sembahyang (al-Syafi-e, 1993: 210) dan
syarat utama bagi seorang mujtahid (al-Sayuti, 2003: 2/ 359). Oleh yang
demikian, semua institusi pendidikan dan pengajian Islam di Selatan
Thailand, bahkan sebahagian daripada sekolah dan universiti kerajaan,
menawarkan pengajian bahasa Arab dan pengajian Islam sebagai salah
satu mata pelajaran dalam kandungan kurikulum pengajiannya semenjak
tahun 1961 (Prakit, 1973: 82). Lantaran itu, kajian ini amat penting

kerana ia akan memperlihatkan bagaimanakah ia berkembang dan



meningkat maju dari satu peringkat kepada satu peringkat dan

bagaimanakah kedudukannya dalam masyarakat Islam Selatan Thailand.

. Bahasa Arab secara umumnya boleh dianggap sebagai bahasa rasmi bagi
agama Islam (Asmah, 1993: 6) dan bahasa yang amat berperanan dalam
pendidikan Islam dan melahirkan tamadun Islam. Lantaran itu,
memperkembangkannya adalah penting kerana ia sebagai asas kepada
pendidikan Islam dan pembinaan tamadun Islam itu sendiri. Kajian ini
akan memberi gambaran jelas terhadap proses penyebaran dan
perkembangannya di Selatan Thailand serta dapat mengenal pasti faktor-

faktor yang membantu penyebaran dan perkembangan tersebut.

. Berdasarkan kepada pendapat yang mengatakan Selatan Thailand (Patani)
pada suatu masa dahulu bukan sahaja pernah mencapai kegemilangan dan
berperanan .sebagai pusat pendidikan ilmu-ilmu Islam yang penting .pada“
abad ke-17 dan 18 (Prakit, 1973: 78; Farid, 2007: 118), malahan sebagai
pusat tamadun Islam di Asia Tenggara sejak abad ke-15 dan sepanjang
abad ke-16 M (Mohd. Zamberi, 2006: 122), maka kajian ini adalah
penting, untuk mengimbaskan keadaan pendidikan Islam di dalam

masyarakat Melayu Islam di Selatan Thailand pada abad ke-19 dan ke-20

M.

. Selatan Thailand (Patani) pernah menjadi pusat pengajian Islam
Nusantara dan dianggap sebagai serambi Makkah (Prakit, 1973: 71,
Mohd. Zambri, 1994: 91-128). Islam bermula di dalam istana kemudian

terus tersebar dan meningkat hingga lahir institusi pondok (Abdul Kadir,



2001: 32). Setelah itu, pengajian Islam terus meningkat dan berkembang
hingga lahir pula beberapa bentuk institusi, seperti Sekolah Agama
Rakyat (SAR) dan seterusnya pusat-pusat pengajian tinggi. Kesemua
ilmu yang diajar di institusi itu adalah bersumberkan kitab-kitab rujukan
bahasa Arab (Hasan, 2001). Ini bererti bahasa Arab sangat penting dalam
menyebarkan ilmu-ilmu agama dan syariah Islam di Selatan Thailand.
Lantaran itu, kajian ini dianggap penting kerana ia akan memperlihatkan
bagaimanakah peranan, pengaruh dan sumbangan bahasa Arab terhadap

pendidikan Islam di Selatan Thailand.

. Bahasa Arab dan ilmu agama telah melahirkan ramai ulama Patani
(Prakit, 1973: 82). Ulama-ulama tersebut berperanan sebagai penyebar
ilmu agama dan bahasa Arab. Hal demikian sama ada melalui peranan tok
guru yang membuka pondok, ataupun' sebagai pengarang kitab-kitab
agama, atau sebagai penterjemah dan pentashih kitab-kitab daripada

bahasa Arab kepada bahasa Melayu (Siti Zakiah, 2001: 1).

Ketersohoran ulama Patani itu bukan sahaja di peringkat negeri
Patani, bahkan.antara mereka ada yang terkenal di peringkat Nusantara
dan dunia Islam dan sebahagian daripada mereka juga ada yang
bertauliah mengajar di Masjidil-Haram, Makkah (Mohd. Zamberi, 1994:
95) seperti Hj. Ismail bin Abdul Kadir dan Hj. Ismail bin Hj. Wan Ahmad
(Hasan, 2001: 51). Mereka bukan sekadar membaca atau mengajar kitab-
kitab yang berbahasa Arab, akan tetapi menterjemah, menulis dan
menyusun kitab-kitab yang dijadikan bahan pengajian dan rujukan bagi

masyarakat Melayu Islam di Selatan Thailand khususnya dan masyarakat



Islam di Nusantara dan sebahagian daripada pengajian tinggi di Eropah
(Samnak Pu Truach, 2548: 1). Oleh yahg demikian, kajian ini juga akan
mengesan dan mengenal pasti bagaimanakah mereka menyebar dan
mengembangkan bahasa Arab sehingga lahir ulama yang dapat
menguasai bahasa tersebut, seterusnya mereka itulah yang berperanan
dalam memberi sumbangan besar terhadap ilmu-ilmu agama khususnya

dan pendidikan Islam umumnya di Selatan Thailand.

6. Banyak kajian yang telah dibuat berhubung dengan Patani (Selatan

Thailand), sama ada kajian mengenai pondok, ulama atau tok guru dan
sebagainya. Antara kajian tersebut, ialah Seman Ransiyoruk5 Rung
6 . 7 . . 8
Kaewdeang, Prakit Pracon pacanuk, Khanit Khaimuk  Chamlong

9 10 A 1 I
Suwana khunanun™ Hasan Madmarn, = Ahmad Omar Chapakia, = Winij

12 13 o s .
Sanhkharat © Adnan Suemae. = Namun demikian, sampai sekarang

> Saman Rangsiyoruk (1967), menbuat kajian untuk mendapat ijazah sarjana bertajuk Cara
mendekati rakyat di dalam wilayah selatan. Sataban Banth Patana Borihansat (NIDA) (The
National Institute of Development Administration). Bangkok, Thailand.

6 Rung Kaewdaeng (1968), membuat kajian untuk mendapat ijazah sarjana bertajuk sikap dan
pandangan tok guru terhadap pembaharuan dan pengubahan pondok menjadi sekalah rakyat
mengajar agama Islam. Sataban Banth Patana Borihansat (NIDA) (The National Institute of
Development Administration). Bangkok, Thailand.

7 Prakit Prachonpachanuk (1973), kajian bertajuk pembaikan dan galakan supaya mengubh
pondok menjdi sekolah rayat mengajar agama Islam, tesis ijazah diajukan kepada universiti
Chulalongkorn, Bangkok.

8 Khanit Khaimuk (1983) kajian bertajuk peranan pondok terhadap masyarakat.

® Chamlong Suwana khunanun (1975) dalam kajian bertajuk Peranan tok guru di dalam wilayah
selatan, iaitu tesis ijazah diajukan kepada Universiti Sri Nakhrin Wirot, Bangkok.

10 Hasan Madmarn (1990) membuat kajian yang bertajuk Traditional Muslim Institution in
Southern Thailand. Beliau mengkaji tentang pendidikan Islam dan pengaruh bahasa Arab di
Pattani. Selain itu, beliau juga menulis sebuah buku tentang pondok dan madrasah di Patani.

" Ahmad Omar Chapakia (2000) mengkaji tentang Politik Thai Dan Reaksi Masyarakat Islam di
Selatan Thai. Tesis yang diajukan kepada Jabatan Sejarah Fakulti Sastera Dan Sains Sosial,
Universiti Malaya.

12 Winij Sangkharat (2001) membuat kajian untuk mendapat ijazah sarjana bertajuk Sejarah,
sekarang dan masa depan pondok di wilayah sempadan selatan. Universiti Chiang Mai.

10



mengikut pengetahuan pengkaji, belum terdapat mana-mana pengkaji
yang mengkaji tentang penyebaran dan perkembangan bahasa Arab

secara khusus dan sumbangannya terhadap pendidikan Islam.

7. Hasil kajian ini akan menjadi satu sumbangan ilmiah yang penting
terhadap perkembangan bahasa Arab khasnya dan kepada pendidikan
Islam amnya. Selain itu, hasil kajian juga merupakan satu sumbangan

kepada khazanah tamadun Islam di Selatan Thailand.

1.3 Permasalahan Kajian

Sesungguhnya pengaruh dan sumbangan bahasa Arab sangat meluas di
kalangan masyarakat Melayu Islam Patani. Ia merupakan lanjutan dan
kesinambungan terhadap penerimaan mereka kepada agama Islam (Abdul
Rahman, 1 Nov. 2008). Namun demikian, mengikut kajian dan tinjauan pengkaji,
belum terdapat mana-mana kajian yang membincang secara khusus dan memberi
gambaran yang jelas bagaimanakah proses perkembangan dan penyebaran
bahasa Arab. Sejauh manakah pengaruh dan sumbangannya terhadap pendidikan
Islam dalam masyarakat Melayu Islam Patani (Selatan Thailand). Walaupun
sejarah telah mencatatkan bahawa bahasa Arab telahpun tiba di Kepulauan Tanah
Melayu lebih awal daripada ketibaan agama Islam kerana hubungan perdagangan
antara dunia Melayu dengan dunia Arab sudah terbentuk melalui pedagang-

pedagang Arab sebelum Islam (Auni, 2000: 125; Mohd. Lazim, 2005: 63), tetapi

. Adnan Suemae (2005), membuat kajian bertajuk 4/- Sheikh Wan Ahmad bin Muhammad Zin
al-Fatani wa Juhuduhu fi al-Lughah al-Arabiah Fakulti Pengajian Islam, Universiti Kebangsaan
Malaysia.

11



tidak terdapat mana-mana kajian yang menunjukkan bahasa Arab sudah

berpengaruh di kawasan ini.

Sejarah juga turut mencatatkan bahawa Islam ialah pembina tamadun di
Nusantara dan Tanah Melayu. Buktinya Aceh dan Patani pernah menjadi pusat

pendidikan ilmu-ilmu Islam yang penting pada abad ke-17 dan 18 (Farid, 2007:
118).

Kemasyhuran Patani sebagai pusat penyebaran ilmu-ilmu Islam pasti ada
hubungannya dengan bahasa Arab kerana kebanyakan alim ulama yang
mengasaskan pengajian Islam dan bahasa Arab, sama ada di pondok atau
madrasah adalah terdiri daripada mereka yang menuntut ilmu di Makkah khasnya

dan negeri-negeri Arab umumnya (Prakit, 1973: 75; Numan, 2009: 171-173).

Berasaskan penjelasan di atas, pengkaji sangat yakin bahawa hubungan di
antara bahasa Arab dengan pendidikan Islam di Selatan Thailand sangat kuat.
Namun demikian, terdapat beberapa perkara yang masih menjadi pertanyaan
kepada masyarakat Melayun Islam di Selatan Thailand iaitu, bagaimanakah
kedudukan pendidikan Islam di Selatan Thailand dan apakah hubungannya
dengan bahasa Arab? Bagaimanakah perkembangan bahasa Arab? Apakah
matlamat pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab? Bagaimanakah kurikulum
pengajian bahasa Arab di Selatan Thailand pada abad ke-19 dan ke-20?
Bagaimanakah pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajaran bahasa

Arab. Dan apakah pengaruh dan sumbangannya terhadap pendidikan Islam?

12



1.4 Persoalan Kajian

Kajian ini tertumpu kepada perkembangan bahasa Arab dan
sumbangannya terhadap pendidikan Islam di Selatan Thailand pada abad ke-19

dan ke-20 M. Secara spesifik persoalan kajian ini adalah seperti berikut:

1. Bagaimanakah kedudukan pendidikan Islam di Selatan Thailand pada

abad ke-19 dan ke-20 M dan apakah hubungannya dengan bahasa
Arab?

2. Apakah faktor-faktor dan badan-badan yang berperanan dalam

mengembang dan menyebarkan bahasa Arab di Selatan Thailand

pada abad ke-19 dan ke-20 M?

3. Bagaimanakah perkembangan bahasa Arab dari aspek matlamat,
kurikulum, pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajaran
bahasa Arab di institusi pendidikan Islam di Selatan Thailand pada

abad ke-19 dan ke-20 M?

4. Sejauh manakah sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam

di Selatan Thailand pada abad ke-19 dan ke-20 M?

1.5 Objektif Kajian

Objektif kajian ini adalah untuk mengenal pasti perkembangan bahasa
Arab dan sumbangannya terhadap pendidikan Islam di Selatan Thailand pada

abad ke-19 dan ke-20 M. Secara spesifik, objektif kajian adalah sebagai berikut:

13



Menganalisis kedudukan pendidikan Islam di Selatan Thailand pada

abad ke-19 dan ke-20 M dan hubungannya dengan bahasa Arab.

Mengenal pasti faktor-faktor perkembangan dan penyebaran bahasa

Arab di Selatan Thailand pada abad ke-19 dan ke-20 M.

Menganalisis perkembangan bahasa Arab dari aspek matlamat,
kurikulum, pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajaran

bahasa Arab di institusi pendidikan Islam di Selatan Thailand pada

abad ke-19 dan ke-20 M.

. Mengenal pasti sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam di

Selatan Thailand pada abad ke-19 dan ke-20 M.

1.6 Hasil Kajian

Hasil kajian adalah seperti berikut:

1.

Menentukan kedudukan pendidikan Islam di Selatan Thailand pada

abad ke-19 dan ke-20 M dan hubungannya dengan bahasa Arab.

Mengenal pasti faktor-faktor perkembangan dan penyebaran bahasa

Arab di Selatan Thailand pada abad ke-19 dan ke-20 M.

Menganalisis perkembangan bahasa Arab dari aspek matlamat,
kurikulum, pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajaran
bahasa Arab di institusi pendidikan Islam di Selatan Thailand pada

abad ke-19 dan ke-20 M.

14



4, Mengenal pasti sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam

di Selatan Thailand pada abad ke-19 dan ke-20 M.

1.7 Metodologi Kajian

Kajian ini bersifat dokumentari. Terdapat tiga pemeringkatan data, iaitu

pengumpulan data, analisis dan kesimpulan (Asmah, 1990: 62).

1.7.1 Skop, Bahan dan Responden

Kajian ini merupakan satu kajian terhadap perkembangan dan sumbangan
bahasa Arab di institusi pendidikan Islam di Selatan Thailand. Data-data
yang diperlukan untuk mencapai objektif kajian ini ialah data-data
mengenai kedudukan pendidikan Islam dan hubungannya dengan bahasa
Arab, faktor-faktor dan badan-badan berperanan dalam mengembangkan
bahasa Arab, perkembangan matlamat, kurikulum, dan pendekatan,
kaedah pengajaran dan pembelajaran, dan sumbangan bahasa Arab
terhadap pendidikan Islam di Selatan Thailand. Tiga perkara yang
diambil kira dalam penyelidikan ini, iaitu masa, bahan dan golongan

responden. Ringkasnya adalah sebagai berikut:

1.7.1.1 Skop Masa

Tempoh masa yang menjadi had kajian tentang perkembangan
dan sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam ini ialah
abad ke-19 dan ke- 20 M. Penentuan tempoh ini adalah merujuk

kepada dua alasan iaitu, 1, kerana pada abad ke-19 M Selatan

15



Thailand tersohor dengan pusat pembelajaran agama dan bahasa
Arab. Terdapat beberapa banyak pondok-pondok yang menjadi
tumpuan penuntut-penuntut ilmu agama dan bahasa Arab. 2,
terdapat beberapa banyak kitab-kitab agama yang dihasilkan oleh
tokoh ulama Patani yang terkenal di Alam Melayu dan Nusantara.
Kemudian pada masa berikutnya, iaitu abad ke-20 M lahir
institusi-institusi pendidikan seperti, sekolah agama rakyat, tadika
dan pusat-pusat pendidikan tinggi. Selain itu, sekitar tempoh masa
tersebut juga, banyak perubahan yang berlaku dalam bidang

pendidikan dan pembelajaran bahasa Arab.

1.7.1.2 Bahan Kajian

Bahan pengkajian ini ialah bahasa Arab fusha (bahasa baku) yang
digunakan dalam bidang penulisan dan pembelajaran ilmu Islam
di Selatan Thailand, termasuk penulisan karya-karya agama dan
karya-karya bahasa Arab. Di samping itu, turut dikaji ialah ilmu
bahasa Arab yang mencakupi bidang-bidang ilmu bahasa Arab
(Ilmu al-Lughah dan Ulum al-Lisan al-Arabi). Demikian juga
dalam bentuk subjek bahasa Arab atau mata pelajaran (kurikulum
bahasa Arab) dan konsép penggunaan bahasa yang merangkumi
empat kemahiran, iaitu; mendengar, bertutur, membaca dan

menulis.

Bahan terpenting bagi kajian ini meliputi karya-karya

ulama Patani yang dihasil dan ditulis pada abad ke-19 M yang

16



dijadikan buku teks pembelajaran ilmu-ilmu Islam atau kitab-
kitab yang ditulis oleh ulama Patani yang dijadikan subjek

pembelajaran (kurikulum) bahasa Arab.

Penentuan bahan kajian tersebut adalah merujuk kepada
dua faktor penting iaitu, pertama, kerana pada abad ke-19 M
banyak pengaruh dan sumbangan bahasa Arab dalam penulisan
dan karya-karya yang dihasilkan oleh ulama-ulama Patani. Kedua,
pada abad ke-20 M pula perkembangan bahasa Arab adalah
berbentuk pengajaran dan pembelajaran di institusi-institusi
pendidikan melalui buku-buku teks sama ada yang diambil
daripada negeri-negeri Arab mahupun yang disusun dan ditulis
oleh ulama-ulama tempatan. Oleh itu, kajian ini adalah untuk
melihat dan menganalisis perkembangan bahasa Arab di institusi-
institusi pendidikan Islam yang berperanan dan penulisan ulama-
ulama tempatan pada masa tersebut serta sumbangannya terhadap

pendidikan Islam.

1.7.1.3 Responden

Golongan tumpuan dalam pengkajian ini ialah terdiri daripada
golongan yang terlibat dengan perkembangan dan penyebaran
bahasa Arab, sama ada secara langsung atau tidak. Mereka terdiri
daripada pengasas pondok atau tok guru pondok, pengetua, pihak

pengurusan, guru-guru dan mereka yang pernah belajar di institusi

17



berkenaan dan sebagainya seramai kurang lebih 30 orang. Mereka

inilah yang dipilih sebagai responden untuk diwawancara.

1.7.2 Kaedah Pengumpulan Data

Pengumpulan data adalah berasaskan kepada empat kaedah berikut:

1.7.2.1 Kaedah Dokumentari

Kaedah dokumentari ini digunakan untuk mendapatkan data dan
fakta mengenai perkembangan bahasa Arab pada abad ke-19 dan
ke-20. Dalam pengumpulan data dan fakta untuk tujuan tersebut
pengkaji menggunakan dokumen yang berhubungan dengan
masalah yang dibahaskan dalam kajian ini. Dokumen-dokumen
berkenaan seperti catatan-catatan rasmi, kurikulum, buku-buku
teks, karya-karya ulama di zaman berkenaan dan catatan-catatan

paribadi.

Kaedah dokumentari ini memerlukan pengkajian
dilakukan di perpustakaan-perpustakaan. Dengan cara ini pengkaji
akan mendapatkan data dan fakta dalam bentuk dokumen yang
terdiri daripada jurnal, ensklopedia, risalah, majalah, akhbar,
manuskrip dan buku-buku daripada Perpustakaan Universiti Utara
Malaysia, Perpustakaan Universiti Islam Yala, Perpustakaan
Universiti Songkhla Nakharin Pattani dan perpustakaan-

perpustakaan peribadi. Di samping itu juga pengkaji akan merujuk

18



kepada perpustakaan-perpustakaan institusi-institusi pengajian

yang ditentukan sebagai kumpulan tumpuan bagi kajian.

1.7.2.2 Kaedah Wawancara

Kaedah wawancara ialah satu cara pengumpulan maklumat yang
amat berkesan (Ahmad Badar, t.t.: 351). Ia digunakan untuk
mendapatkan maklumat-maklumat yang boleh membantu dan
menguatkan data-data dan fakta-fakta yang telah dihasilkan
melalui dokumen-dokumen berkenaan mengenai perkembangan
bahasa Arab dan sumbangannya terhadap pendidikan Islam di

Selatan Thailand pada abad ke-19 dan ke-20 M.

Bagi tujuan ini, pengkaji telah mengadakan wawancara
dengan pengasas atau pengurus institusi-institusi pendidikan,
tenaga pengajar, dan mereka yang berkenaan serta mempunyai
hubungan dengan proses perkembangan dan penyebaran bahasa
Arab, seperti tok guru pondok, guru-guru tadika, guru-guru SAR

dan institusi-institusi pengajian tinggi.

Untuk mendapat kerjasama yang baik daripada responden,
terlebih dahulu pengkaji merancang butiran-butiran berkaitan serta
menghubungi mereka untuk menentukan tarikh, masa, tempat dan

soalan-soalan yang akan diwawancara.

19



1.7.2.3 Instrumen

Wawancara yang dijalankan pengkaji menggunakan soalan-soalan
berstruktur yang disediakan. Soalan-soalan tersebut dibahagikan
kepada empat bahagian. Pertama, mengenai kedudukan
pendidikan Islam di Selatan Thailand dan hubungannya dengan
bahasa Arab. Kedua, soalan mengenai faktor dan badan-badan
berperanan dalam mengembangkan bahasa Arab. Ketiga, soalan
mengenai perkembangan matlamat, kurikulum dan pendekatan,
kaedah pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab. Dan keempat,
soalan mengenai sumbangan bahasa Arab terhadap pendidkan

[slam di Selatan Thailand.
1.7.2.4 Kaedah Pemerhatian

Pengumpulan data boleh dibuat melalui kaedah pemerhatian
(Abdul Rahman, 1988 : 29-31). Untuk itu, kaedah ini digunakan
untuk mengenal pasti pendekatan dan kaedah pengajaran dan
pembelajaran bahasa Arab yang diamalkan sekarang di institusi-
institusi berkenaan yang didapati ada persamaan dengan kaedah
pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab pada abad ke-19 dan
ke-20 dan penggunaan sebagai sarana penyampaian kuliah.
Justeru pemerhatian dapat menyokong maklumat-maklumat yang

ditegaskan oleh golongan yang diwawancara.

20



1.7.3 Analisis Data

Analisis data bertujuan mengkaji data-data yang terkumpul serta
merumuskannya. Kaedah yang digunakan bagi mencapai tujuan ini ialah

kaedah deskriptif dan deduktif.

Kaedah deskriptif digunakan untuk menganalisis kedudukan
pendidikan Islam dan hubungannya dengan bahasa Arab, faktor dan
badan-badan yang menyebar kan bahasa Arab, matlamat pembelajaran,
kurikulum, proses pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab. Di
samping itu, kaedah yang sama digunakan untuk menganalisis
sumbangan, pengaruh dan kesan bahasa terhadap pendidikan Islam di
Selatan Thailand. Manakala kaedah deduktif digunakan bertujuan untuk

merumuskan hasilan kajian dalam hal-hal tersebut.

1.8 Kerangka Teoritikal Kajian

Dalam bahagian ini perbincangan ditumpukan kepada suatu kerangka yang

menjadi landasan dalam kajian ini. Landasan kajian ini dibuat berasaskan

pandangan Imam Al-Syafie (150-204 H)M, Ibn Taymiyyah (661-728 H)15 dan

'* Nama sepenuhnya ialah Abu Abdullah Muhammad ibn Idris ibn al-Abbas ibn Othman ibn
Syafi ibn Sa-eb ibn Ubaid ibn Abd Yazid ibn Hasyim ibn Abdulmuttalib ibn Abdulmanaf dari
keturunan Hasyimi. Beliau dilahirkan di kampong Samarkand Ghazzah Palisten pada tahun 150
H meninggal dunia pada malam Jumat akhir Rajab di kebumikan pada hari Jumat 1 Syaban tahun
204 H (http://esamanas.blogspot.Com/ 2007/05). Beliau juga sébagai pengasas kepada mazhab
(alirah figah) al-Syafie).

15 Nama sepenuhnya ialah Syeikh al-Islam al-Imam Abu al-Abbas: Ahmad ibn Abdul Halim bin
Abdussalam ibn Abdullah ibn Muhammad ibn al-Khadar ibn Ali ibn Abdullah ibn Taimiyah al-
Harrani al-Dimisygi. Beliau dilahirkan di kampong Al-Harran pada hari Isnin 10 Rabi al-Awal
tahun 661 H. meninggal dunia pada malam Isnia 20 bulan Zulkaedah tahun 728 H. Beliau
dilahirkan dalam keluarga yang kuat berpegang dengan agama, beliau menghafaz al-Quran di
waktu beliau masih kecil, kemudian beliau mempelajari ilmu hadith, figah, usul tafsir dan lain-
lain (Ibn Taimiyah 1404 H: 12-17).

21



Ibn Khaldun (732-808 H)16 tentang bahasa Arab dan agama sebagai landasan
atau teori untuk memahami konsep perkembangan, penyebaran, pengajaran,

pembelajaran dan penguasaan bahasa Arab.

Teori “bahasa Arab adalah daripada agama” sebagai landasan teori
penyebaran, penguasaan dan perkembangan bahasa Arab. Pengkaji akan
mengupaskan pandangan tokoh-tokoh sarjana tersebut untuk menggambarkan
beberapa persamaan idea mereka mengenai konsep penyebaran, perkembangan

pengajaran, pembelajaran dan penguasaan bahasa Arab.

Teori tersebut diolah oleh beberapa tokoh ulama Islam seperti Imam Al-
Syafie, Ibn Taymiyyah dan Ibn Khaldun. Konsep ini bukanlah ciptaan mereka

sendiri, malahan ia merujukkan kepada beberapa ayat al-Quran dan Hadis Nabi
#& kemudian diperjelaskan dalam tujuan untuk memahami hubungan antara al-

Quran, bahasa Arab, hukum-hukum syariah dan ajaran Islam.

Teori ini dijadikan landasan bagi kajian ini dengan tujuan untuk
menganalisis kedudukan pendidikan Islam di Selatan Thailand dan hubungannya
dengan bahasa Arab dan juga untuk mengenal pasti faktor perkembangan bahasa

Arab dan sumbangannya terhadap pendidikan Islam.

!¢ Nama sepenuhnya ialah Wali al-din Abd al-Rahman ibn Muhammad ibn Muhammad ibn al-
Hasan ibn Muhammad ibn Jabir ibn Muhammad ibn Ibrahim ibn Abdul Rahman ibn Khaldun al-
Hadhrami dilahirkan di Tunisia pada 1 Ramadhan 732 H. bersamaan 27 Mei 1332 M. beliau
merupakan seorang ulama besar dan tokoh pemikir Islam yang unggul, tokoh pendidikan, pakar
sejarah, malah dianggap printis dan orang pertama merumuskan teori-teori sosiologi. Ibn
Khaldun meninggal dunia pada 26 Ramadhan 808 H di Cairo bersamaan 16 Mac 1406 M dengan
meninggalkan perbendahaan ilmu yang tidak ternilai kepada ummah. (al-Munjid, 1973: 7;
Donwana Taye, 1999).

22



Al-Quran diturunkan dalam bahasa Arab, banyak ayat-ayat al-Quran yang
menyatakan demikian. Antaranya, firman Allah 3% dalam surah al-Zukhruf

sebagai berikut:

oslas el € Crhadiis )

Maksudnya: sesungguhnya Kami jadikan Kitab itu sebagai Quran yang
diturunkan dengan bahasa Arab, supaya kamu (menggunakan akal)
memahaminya. (Az-Zukhruf: 3)

Sementara itu, dalam surah Fussilat, Allah 3 berfirman:
oyl il €5 B Ak lab e

Maksudnya: sebuah Kitab yang dijelaskan ayat-ayatNya satu persatu; iaitu al-
Quran yang diturunkan dalam bahasa Arab bagi faedah orang-orang yang
mengambil tahu dan memahami kandungannya. (Fussilat: 3)

Selain itu, dalam surah al-Syura, Allah 88 berfirman:

P - P I G B LIl T R LTI D S
G359 ol 1505455 Usa 25 el £ 5] €55 Gz &) W51 sy
M'dwﬂ&'dwﬁ

Maksudnya: dan sebagaimana Kami tetapkan engkau hanya penyampai, Kami
wahyukan kepadamu al-Quran dalam bahasa Arab, supaya engkau memberi
peringatan dan amaran kepada (penduduk) "Ummul-Qura" dan sekalian
penduduk dunia di sekelilingnya, serta memberi peringatan dan amaran
mengenai hari perhimpunan (hari kiamat) - Yang tidak ada syak tentang masa
datangnya; (pada hari itu) sepuak masuk syurga dan sepuak lagi masuk neraka.
(al-Syura: 7)

. Pl s

232 ) il wll 2oL s A O Dosbsts apl o 35
ot 2 e Ol ;s

Maksudnya: dan demi sesungguhnya kami mengetahui, bahawa mereka yang
musyrik itu berkata: " sebenarnya dia diajar oleh seorang manusia”. (padahal)
bahasa orang yang mereka sandarkan tuduhan kepadanya itu ialah bahasa asing,
sedang al-Quran ini berbahasa Arab yang fasih nyata (al-Nahl: 103).

Rasul B menyatakan bahawa al-Quran dan Sunnahnya merupakan sumber

asas bagi hukum-hukum syariah dan semua ajaran Islam. Rasul (saw) memberi

23



jaminan bahawa mereka yang menjadikan kedua-duanya sebagai panduan hidup

tidak akan sesat selama-lamanya. Sabda Nabi #&:

Y gy Ay ) LSS Loy SRS o Vishond ) o) 2838 5

Maksudnya: aku tinggalkan kepada kamu dua perkara, kamu tidak akan sesat
selagi kamu berpegang dengan kedua-dua, kitab Allah dan Sunnah Nabinya.

Omar ibn al-Khattab 4 berkata : “hendaklah kamu belajar bahasa Arab,

kerana ia adalah daripada agama kamu ...” (Ibn Taymiyyah, 1404: 471). Dengan
demikian, mempelajari bahasa Arab adalah diwajibkan ke atas umat Islam
supaya mereka boleh melafazkan dua kalimah syahadah, membaca al-Quran dan

sebagainya. Kata Imam al-Syafie;

VR PHACHE PR H A IS W RN S IR g
Dm0 LKA, (3 A0 S Ty ATl )y 6 18 oy 1 9)
. L1 S $ nbp o o & . L o i@ . X
(al-Shafi-ie: & e’y 3280y 2008 (e 4y aly AN 0 4lle
84)

Ertinya: wajib bagi tiap orang Islam bersungguh mempelajari bahasa Arab
hingga ia boleh menyaksi bahawa tiada tuhan melainkan Allah dan nabi
Muhammad pesuruh Allah, membaca kitab Allah, berzikir dan bertasbih dengan

zikir dan tasbih yang dimestikan ke atasnya seperti takbir membaca tasyahud
dan sebagainya.

Ibn Taymiyyah (1404: 463- 470) juga berpendapat bahawa mempelajari
bahasa Arab adalah wajib, kerana ia sebahagian daripada agama Islam. Lantaran
itu, setiap muslim wajib mengetahuinya, kerana ia sebagai wahana untuk

memahami al-Quran dan Sunnah Nabi #. Kata Ibn Taymiyyah:

S Fd 6 oy (im0 iy o) (e S B (58 8 — Gl
Loty B8 4] Conlll (5 VG A B 4 1 NEY (a0 AR
(470 1404435 o)

Ertinya: dan juga-sebenarnya bahasa Arab itu adalah sebahagian daripada
agama, mengetahuinya adalah fardhu dan wajib, kerana memahami kitab dan
sunnah adalah fardhu, kedua tidak dapat di faham oleh seseorang, melainkan ia
memahami bahasa Arab, dan sesuatu perkara yang tidak sumperna melainkan
dengan adanya perkara tersebut, maka ia juga adalah wajib.

24



Sementara itu, Ibn Khaldun (1984: 435-436) membincangkan keperluan
memahami ilmu-ilmu mengenai bahasa Arab dalam tujuan untuk memahami

ajaran agama yang bersumberkan al-Quran dan Sunnah Rasul #. Kata Ibn

Khaldun:

AN U35 4y AL 7 S (R £ (5 20l G A 23

Maksudnya: kemudian diikuti ilmu-limu itu oleh ilmu bahasa Arab, ia sebagai
lidah agama dan bahasa yang diturunkan al-Quran.

Selain itu, terdapat beberapa banyak tokoh sarjana yang mempunyai

pendapat yang sama dengan pendapat yang diutarakan. Antara mereka ialah

Sufyan a]-Thauri17 Imam Jalaludin al-Sayutils, Imam al-Ghazali19 dan lain-lain

(Ibn Kathir, 1981: 3/ 659).

Perkembangan bahasa adalah berlaku dalam dua aspek. Pertama, dalaman
iaitu perubahan dan perkembangan yang berlaku terhadap suara, rupa bentuk
tulisan, makna, pengertian dan sebagainya. Kedua, luaran iaitu perkembangan
dari aspek penyebaran persekitaran, penggunaan, pengaruh bahasa dan
sebagainya (Ali Wafi, 1973). Dengan demikian, bahasa boleh diteliti dan dikaji

berdasarkan dua unsur iaitu, unsur dalaman dan unsur luaran. Unsur dalaman

'” Nama penuhnya ialah Abu Abdullah Sufyan bin Said bin Masrur bin Habib al-Thauri. Di
lahirkan di negeri Kufah pada tahun 97 H beliau terkenal dengan seorang ulama yang warak,
zahid dan banyak takut kepada Allah. Meninggal dunia pada bulan Syaban tahun 161 H
bersamaan 778 M di negeri Basrah (al-Munjid fi al-Lughah wa al-Alam, 1973: 302, http://www.
khayma.com/sufyan/name School. htm7/7/2008).

¥ Nama penuhnya jalah Abdul Rahman bin al-Kamal Abi Bakr bin Muhammad sabiq al-Din al-
Khudhairi al-Asyuti. Beliau terkenal dengan nama Jalaluddin al-Sayuti. Dilahirkan pada hari
Ahad 1 Rajab tahun 849 H. di Bandar Kaherah. Beliau adalah daripada keluarga yang terkenal
dengan warak dan alim. Ayahnya seorang ulama yang terkenal. Ayhnya meninggal duniaa
diwaktu beliau berumur anam tahun. Beliau besar dalam keadaan yatim. Mengahafal al-Quran
sewaktu beliau masih berumur 8 tahun, dan beliau menghafal beberapa buah kitab lain seperti
kitab al-Umdah, kitab Minhaj al-Figh dan Usul, dalam bidang bahasa beliau menghafal kitab
Alfiyyah bagi Ibn Malik. Meninggal dunia pada 19 Jumada al-Akhir tahun 911 H http:/www,
islamonline.net/arabic/history/1422/08/article09.shtml.

" Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, mendapat gelaran “Hujjatul Islam”. Menjadi guru di
Baghdad. Antara kitabnya, ialah Ihyaa ulumuddin, al-Munkiz min al-dalal, al-Iktisad fi al-ietikad,
al-asmaa al-husna. Meninggal dunia di negeri Tus pada tahun 505H /1111 M

25



. . .20 .21 .22
mencakupi sistem dan strukturnya seperti fonologi, morfologi, sintaksis

dan semantik.23 Manakala unsur luaran, seperti fungsi, peranan, pengaruh
penyebaran, kelainan dan pemeringkatannya (Abdulghaffar, 1998: 454, Noriah
Muhamed, 2000: 1). Hal ini selaras dengan pendapat Ramdhan Abdul Tawwab
(1997: 111) yang menyatakan bahawa pembahasan ilmu al-lughah meliputi
aspek dalaman, seperti kaedah bacaan, pembentukan bahasa, makna, susunan dan
sebagainya. Dalam konteks yang sama, Ibn Khaldun (1984: 543-548) dalam

pembahasannya memakai dua istilah, iaitu /lmu al-Lughah dan Ulum al-Lisan al-

24 . .. .
Arabi,” " kedua-dua istilah tersebut memberi konsep yang sama.

Oleh itu, pertumbuhan dan perkembangan sesuatu bahasa bukan sahaja
dari sudut sistem dan strukturnya, malahan ia berkembang juga dari sudut
geografinya. Sesuatu bahasa boleh tersebar meliputi alam geografi yang melebihi

kawasan tanah asalnya (Asmah, 1993: 15; Abduighaffar, 1998: 425).

Ali Wafi (1973: 25) memberikan beberapa contoh perkembangan bahasa
Arab dalam konteks geografi. Antaranya, perkembangan yang berlaku hasil
daripada perpindahan kaum. Sebagai contoh perkembangan Bahasa Akadiyah
dan Bahasa Babilonia pada abad ke-36 sebelum Masihi. lanya berlaku adalah
hasil daripada perpindahan kedua-dua bangsa tersebut ke negeri Iraq. Sementara

perkembangan Bahasa Abriyah di Palestin terjadi setelah perpindahan Bani

2 Fonologi ialah kajian tentang bunyi sebutan dalam sesuatu bahasa (Kamus Dewan, 2002: 354).
2 Morfologi ialah kajian tentang pembentukan kata dalam sesuatu bahasa, termasuk infleksi,
terbitan dan pemajmukan (Kamus Dewan, 2002: 898).

22 Sintaksis ialah pengetahuan (cabang ilmu languistik, peraturan, dsb) tentang susunan kata
dalam ayat (Kamus Dewan, 2002: 1287).

2 Semantik ialah kajian tentang makna perkataan dan penambahan makna sesuatu kata (Kamus
Dewan, 2002: 1228).

 1lmu al-lughah dan ulum al-lisan al-arabi yang dimaksudkan oleh Ibn Khaldun mempunyai
empat rukun iaitu, ilmu bahasa, ilmu nahu, ilmu bayan dan ilmu adab (sastera) (Ibn Khaldun,
1984: 544). Dan ilmu-ilmu tersebut pembahasanya mencakupi aspek-aspek yang dibahaskan
dalam ilmu languistik.

26



Israel ke sana sekitar abad ke-13 sebelum Masihi. Dan perkembangan Bahasa

Aramiyah pada abad ke-15 sebelum Masihi (Ali Wafi, 1973: 45, 56).

Selain itu, terdapat dua teori yang menjadi landasan kepada kajian ini.
Teori sosiolinguistik (Noriah, 2000: 1) yang mencadangkan bahawa kajian
bahasa boleh dikaji dua unsur iatu, unsur dalaman dan unsur luaran. Dan teori
gelombang (wave theory) (Lehmann, 1992: 122; Hadson, 2002: 69) mengatakan
bahawa bahasa berkembang seperti gelombang, bermula dari kawasan lahirnya

dan berkembang ke kawasan persekitannya.

Komponen istilah sosiolinguistik menggabungkan dua perkataan, iaitu
sosio dan linguistik. Sosio dianggap sejajar dengan sosial yang bermakna perkara
yang berkaitan dengan masyarakat dan organisasinya. Sementara linguistik pula
merupakan disiplin yang mengkaji unsur bahasa (Noriah, 2000: 1). Berdasarkan
kepada penjelasan tersebut sosiolinguistik bermaksud disiplin ilmu yang
mengkaji bahasa dan hubungannya dengan masyarakat (Hadson, 2002: 12).
Maka teori-teori ini juga digunakan untuk menganalisis pengaruh dan
penyebaran bahasa Arab dalam masyarakat dan sumbangannya terhadap

pendidikan Islam di Selatan Thailand.

v gese o e 25
Bahasa boleh diteliti dan dikaji berdasarkan dua unsur, unsur dalaman

dan unsur luaran. Unsur dalaman mencakupi sistem dan strukturnya seperti

2 Dalam bahasa Arab terdapat ramai ulama bahasa yang membahaskan unsur dalaman bahasa
Arab, Antara mereka, ialah: 1. Ibn Faris (329-395H/941-1004 M), nama penuhnya, Abu al-
Husein Ahmad bin Faris bin Zakariya al-Qazwiny al-Razi. Beliau adalah salah seorang ulama
yang tersohor dalam bidang bahasa dan sastera Arab. 2. Ibn Junny (-392 H/1002 M), namanya
ialah Osman bin Junny al-Maosaly. Bapanya adalah daripada bangsa Rum. 3. al-Sayuti (849-911
H/1445-1505 M), namanya ialah Abdul Rahman bin Abi Bakr bin Muhammad bin Sabiq ai-Din
al-Khudairy al-Sayuty.

27



o

fonologi,26 morfologi,27 sintaksis28 dan semantik.29 Manakala unsur luaran pula
ialah fungsi, peranan, pengaruhs penyebaran, kelainan dan pemeringkatan
(Abdul Ghaffar, 1998: 454; Noriah, 2000: 1). Hal ini selaras dengan pendapat
Ramdhan A'bdul Tawwab (1997: 111) yang menyatakan bahawa pembahasan
bagi ilmu al-Lughah meliputi aspek dalaman, seperti kaedah bacaan,
pembentukan bahasa, makna, susunan kata dan sebagainya. Dalam kajian
sosiolinguistik, lazimnya unsur luaran bahasa ini yang diberi perhatian (Noriah,
2000: 1). Dalam konteks yang sama, Ibn Khaldun (1984: 543-548) dalam
pembahasannya memakai dua istilah, iaitu //mu al-Lughah dan Ulum al-Lisan al-
Araby,30 kedua-dua istilah tersebut memberi konsep yang sama. Maka teori-teori
ini juga digunakan untuk melihat perkembangan, pengaruh dan sumbangan

bahasa Arab terhadap pendidikan Islam di Selatan Thailand.
1.8.1 Penguasaan Bahasa

Terdapat beberapa teori mengenai penguasaan bahasa. Antaranya, teori Ibn Faris

(wafat, 390 H)31 yang berpendapat bahawa penguasaan bahasa taufigi iaitu

% Fonologi ialah kajian tentang bunyi sebutan dalam sesuatu bahasa (Kamus Dewan, 2002: 354).
Dalam bahasa Arab ilmu yang membincang hal tersebut ialah dinamakan /lmu al-Aswat
(Muhammad Abu al-Khair, 1988).

27 Morfologi ialah kajian tentang pembentukan kata dalam sesuatu bahasa, termasuk infleksi,
terbitan dan pemajmukan (Kamus Dewan, 2002: 898).

2 Sintaksis ialah pengetahuan (cabang ilmu languistik, peraturan, dsb) tentang susunan kata
dalam ayat (Kamus Dewan, 2002: 1287).

2 Semantik ialah kajian tentang makna perkataan dan penambahan makna sesuatu kata (Kamus
Dewan, 2002: 1228).

3 Tlmu al-lughah dan ulum al-lisan al-arabi yang dimaksudkan oleh Ibn Khaldun mempunyai
empat rukun iaitu, ilmu Bahasa, ilmu Nahu, ilmu Bayan dan ilmu Adab (sastera) (Ibn Khaldun,
1984: 544). Dan ilmu-ilmu tersebut pembahasannya mencakupi aspek-aspek yang dibahaskan
dalam ilmu linguistik.

3! Nama sepenuhnya ialah Abu al-Hasan Ahmad bin Zakariya, terkenal dengan gelaran Ibn Faris.
Beliau adalah salah seorang ulama dalam bidang bahasa Arab beraliran ulama Kufah. Karya-
karyanya, ialah al-Mujmal fi al-lughah, al-Sahibi fi figh al-lughag dan Magqayis al-lughah,
meninggal dunia pada tahun 390 H (al-Munjid, 1986: 12).

28



melalui ilham Allah 3%, manakala Ibn Junni (wafat, 329 H)32 pula memandang
bahawa ia adalah taugifi, iaitu antara masalah yang dipersetujui dan diistilahkan.
Kata beliau: “teras bagi bahasa pasti mendapat persetujuan, hal demikian, ialah
hendaklah ada dua atau lebih daripada ahli bijak pandai berkumpul dan
membincang tentang sesuatu perkara kemudian memberi perkataan nama yang
boleh menunjukan perkara tersebut, tidak semestinya perkara tersebut dibawa
datang di hadapan mata. Caranya, ialah datang kepada seseorang manusia, dan
tunjuk kepadanya kemudian berkata: ini manusia, maka jadilah perkataan ini
nama bagi manusia, dan jika mahu menyatakan mata, tangan atau kaki tunjukkan
kepada anggota berkenaan dan berkata: tangan, mata, kepala, kaki dan lain-lain.
Dan begitulah dengan nama-mana perkara-perkara lain, dengan demikian

lahirlah bahasa Arab.” (Ramadan,1997: 111).
1.8.2 Pengajaran dan Pembelajaran

Berdasarkan kepada teori taugifi, sesuatu bahasa boleh tersebar melalui proses
pengajaran dan pembelajaran. Walaupun teori ini ditolak oleh pelopor teori
wahyu, namun demikian pengkaji memandang bahawa ia dapat diaplikasikan
terhadap kajian perkembangan bahasa Arab di Selatan Thailand kerana
perkembangan dan penyebaran bahasa Arab di Selatan Thailand adalah berlaku
melalui proses pengajaran dan pembelajaran. Konsep pengajaran dan
pembelajaran ini telah ditegaskan oleh Allah dalam al-Quran (al-Baqarah, 31-32,
al-Rahman, 1-4, al-Alaq, 4-5). Selain itu, ia merupakan suatu cara yang telah

dilakukan oleh para salaf soleh (Ibn Taymiyah, 1404: 1/469).

32 Nama sepenuhnya ialah Abu al-Fatah Osman ibn Junni (wafat, 329). Beliau adalah teman bagi
penyair yang tersohor, iaitu al-Mutanabbi, beliau juga adalah pakar ilmu nahu beraliran ulama
Basrah. Antara karya beliau, ialah Sirru sinaah al-ierab, al-khasa-es, al-Munsif, Kitab al-Tasrif
dan al-Lumma fi al-nahwi (al-Munjid,1986: 6).

29



Manakala ilmu-ilmu bahasa Arab yang perlu dipelajari adalah terdiri
daripada empat bahagian asas, iaitu Bahasa Arab, Nahu, Bayan dan Sastera.
Pendapat ini diperkukuh lagi dengan kata-kata Ibn Khaldun (1984: 545):

B 36 el s LMYy (G Sy A3l (oa'y 36 A4S

FE PP L | PRIV VA (S R A TIAT AR Y IO R P PR IS Y

ol

Ertinya : rukunnya (bahasa Arab) empat perkara iaitu ilmu Bahasa, ilmu Nahu,

ilmu Bayan dan ilmu Adab, dan bagi mereka yang akan mengetahui syariah

mesti mengetahuinya, kerana semua hukum syariah diambil daripada al-Quran

dan sunnah, kedua-dua adalah berbahasa Arab.

Bahagian-bahagian ilmu bahasa Arab yang tersebut itu merupakan syarat

penting yang mesti dikembangkan dan disebarkan untuk memenuhi tuntutan

agama.

Rushdi Tuaymah (2006: 172-174) menyatakan bahawa dalam penguasaan
bahasa terdapat dua bentuk penguasaan yang penting. Pertama, kecekapan
bahasa (linguistic competence). Kedua, kecekapan berhubung dan berkomunikasi
(communicative competence). Zulkifley Hamid (1996: 8) menjelaskan bahawa
dalam penguasaan bahasa yang baik memerlukan dua jenis pengetahuan, iaitu
pengetahuan tentang kekang tata bahasa, iaitu kaedah bahasa dan pengetahuan
tentang kekang sosial kerana bahasa adalah unsur budaya yang penting (Asmah,
1990: 12). Oleh itu, sesuatu bahasa tidak boleh difahami dengan baik kecuali
melalui konteks hubungan dengan budaya masyarakat berkenaan (Lewis, 2003:
235). Lantaran itu, kadang-kadang perkataan yang sama memberi maksud yang
berlainan apabila digunakan dalam masyarakat yang berlainan budayanya. Hal
demikian kerana faktor sosial mempengaruhi penggunaan bahasa (Teo, 2007:

118).

30



1.8.3 Pencapaian Bahasa

Ibn Khaldun (1984: 554) membahagikan pencapaian bahasa kepada dua
kemahiran atau dua bahagian. Pertama, penguasaan dari sudut kecekapan bahasa
(ihkam al-lisan), iaitu menguasai kaedah-kaedah bahasa. Kedua, kecekapan
komunikasi (ijadah al-lisan), iaitu mempunyai kemahiran mengguna bahasa
dalam perhubungan, terutama perhubungan lisan yang melengkapi kemahiran

pendengaran dan percakapan.

Sehubungan itu, Ibn Khaldun (1984: 545-552) membahagikan ilmu
bahasa Arab kepada empat bahagian asas. Pertama, ilmu Nahwu sebagai ilmu
yang membincang tentang kaedah bahasa. Kedua, ilmu Bahasa (ilmu al-lughah)
yang membincang tentang perkataan dan susunan bahasa. Ketiga, ilmu Bayan
sebagai ilmu yang membincang tentang maksud atau makna yang dikehendaki
oleh bahasa. Keempat, ilmu Adab atau ilmu Sastera sebagai ilmu yang
membicarakan keindahan, kelunakan dan keenakan bahasa. Di samping itu,
beliau juga menjelaskan kepentingan ilmu tersebut sebagai alat untuk menguasai
dan memahami bahasa Arab. Ini bermakna untuk memahami syariah Islam,
empat bahagian ilmu bahasa Arab itu mesti difahami, kerana al-Quran dan
Hadith Nabi dan syarahan bagi kedua-dua sumber syariah Islam itu

kebanyakannya dalam bahasa Arab.

Daripada perbincangan tersebut, bolehlah dirumuskan bahawa bahasa
mengandungi ilmu-ilmu bahasa (ulum al-lughah). Manakala penguasaan bahasa
pula meliputi linguistic competence dan communicative competence (Rushdi,

1989:15).

31



Perkembangan bahasa boleh dilihat dari dua bahagian. Pertama, bahagian
dalaman. Kedua, bahagian luaran. Bahagian dalaman mengandungi sistem,
struktur, makna susunan dan sebagainya. Adapun kandungan bahagian luaran

ialah fungsi, penyebaran, pengaruh dan sebagainya.

Jadi, yang dimaksudkan dengan perkembangan dan penyebaran bahasa
Arab juga ialah perkembangan dan sumbangan dari beberapa aspek yang telah
dibincangkan, iaitu perkembangan dan penyebaran ilmu-ilmu bahasa Arab, sama
ada ilmu yang membina kecekapan bahasa (linguistic competence), seperti ilmu
Nahu, Saraf, Balaghah dan sebagainya, dan ilmu yang membina kemahiran
komunikasi (communicative competence), seperti tulisan (khat, insya), bacaan

(qiraah), pertuturan (muhadathah) dan pendengaran.

Ringkasnya, kajian ini ialah kajian untuk meneliti perkembangan dan
penyebaran bahasa Arab dari dalaman dan luaran, meliputi bahagian-bahagian
berkenaan, iaitu ilmu dan penggunaan atau kemahiran. Yang dimaksudkan
dengan ilmu, ialah ilmu-ilmu yang berkaitan dengan bahasa Arab, seperti ilmu
Nahu, Saraf dan Balaghah sebagai ilmu yang membahas sistem dan struktur
bahasa Arab. Manakala ilmu Qiraah (Mutalah), muhadathah dan sebagainya
adalah sebagai ilmu yang membina kecekapan dalam menjalankan fungsi bahasa
melalui kemahiran penggunaan bahasa Arab dalam bidang-bidang tertentu. Sama
ada secara lisan (mendengar dan bercakap) mahupun secara tulisan (membaca

dan menulis).

Berdasarkan kerangka teori dan koseptual tersebut, kajian ini akan
meneliti dan mengkaji perkembangan dan sumbangan bahasa Arab seperti yang

dibincangkan. Dari sudut ilmu bahasa Arab, kajian akan dibuat untuk melihat

32



perkembangan ilmu-ilmu bahasa Arab meliputi ilmu Nahu, Sarf, Balaghah, Adab
dan sebagainya. Kerana ilmu-ilmu tersebut merupakan ilmu yang membahas
sistem dan struktur bahasa Arab. Sedangkan ilmu Qiraah (Mutalah),
muhadathah dan sebagainya adalah sebagai ilmu yang membina kecekapan
dalam menjalankan fungsi bahasa melalui kemahiran penggunaan bahasa Arab
dalam bidang-bidang tertentu. Manakala dari sudut luaran pula kajian akan
dibuat terhadap sumbangan, kesan dan pengaruh bahasa Arab terhadap
pendidikan Islam. Lantaran itu, aspek yang menjadi tumpuan dalam kajian ini
ialah aspek matlamat pengajaran dan pembelajaran, aspek kurikulum, aspek
pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajaran di institusi-institusi

pendidikan, dan aspek sumbangannya terhadap pendidikan Islam.

33



Rajah berikut menjelaskan kerangka teoritikal kajian:

Rajah 1-1

Konsep Perkembangan dan Sumbangan
Bahasa Arab Terhadap Pendidikan Islam di Selatan Thailand

Islam dan
Bahasa Arab

Y

Kepentingan Bahasa Arab
- Mengucap dua kalimah syahadah.

- Menunaikan sembahyang.
- Membaca, memahami al-Quran danHadis.
- Memahami ajaran agama Islam.

Institusi Pendidikan Islam
L, Pondok
Tadika
Sekolah Agama Rakyat
Institusi Pengajian Tinggi

Perkembangan
/ Bahasa Arab
Dalaman Luaran
Ilmu-ilmu bahasa Arab Fungsi, Peranan, Pengaruh, Kesan,
(sistem, struktur, - Matlamat Pengajaran
kurikulum, buku-buku - Pendekatan dan Kaedah
teks, mata pelajaran) Pengajaran
- Sumbangan

Sumbangan Bahasa
Arab Terhadap
Pendidikan Islam

34



1.9 Definisi Konsep

Dalam bahagian ini pengkaji memberi definisi kepada 10 konsep bagi
menjelaskan maksud istilah yang digunakan dan untuk memudahkan

perbincangan dalam konteks kajian ini.

a. Perkembangan: Perihal atau proses pertumbuhan dan berkembang
menjadi maju atau tersebar luas atau meningkat dan bertambah (Kamus
Dewan, 2002: 625). Yang dimaksudkan dengan perkembangan dalam
kajian ini ialah dua bahagian, iaitu pertama, perkembangan ilmu, kedua,
perkembangan penggunaan bahasa. Perkembangan ilmu bahasa Arab
meliputi cabang-cabang ilmu yang berhubung dengan bahasa Arab,
seperti pelajaran nahu, saraf, balaghah, adab (satera), mutalaah (bacaan),
muhadathah (percakapan), insya (karangan) dan sebagainya. Manakala
perkembangan penggunaan meliputi empat kemahiran bahasa, iaitu

mendengar bercakap, membaca dan menulis (Rushdi, 2006: 182).

b. Bahasa Arab: iaitu bahasa Arab Fushah (bahasa baku) yang digunakan
dalam bidang pendidikan atau sebagai bahasa ilmu atau bahasa pengantar
dan penyampaian kuliah, ceramah dan perbincangan ilmiah. Ia juga |
sebagai bahasa yang digunakan dalam penulisan karya-karya ulama,

buku-buku teks dan buku-buku rujukan.

¢. Sumbangan: sesuatu yang diberikan sebagai bantuan atau pertolongan,
sama ada dari sudut material atau moral (Kamus Dewan, 2002: 1318).
Yang dimaksudkan dengan sumbangan dalam kajian ini ialah bantuan

atau pertolongan bahasa Arab yang bersifat maknawi atau ilmiah yang

35



menjadikan pendidikan Islam bertambah maju dan meningkat. Oleh itu,
termasuk dalam pengertian sumbangan ialah peranan, pengaruh dan
kesan yang terdapat dalam pendidikan Islam.

d. Pendidikan Islam: ialah penyusunan yang bersifat kejiwaan dan
kemasyarakatan yang bertujuan untuk menerapkan Islam serta
menghayati ajarannya dalam kehidupan peribadi dan kumpulan secara
menyeluruh (al-Nahlawi, 1979: 20). Yang dimaksudkan dengan
pendidikan Islam dalam kajian ini ialah program-program pengajian yang
mengandungi subjek-subjek keagamaan sama ada yang bersifat formal
ataupun tidak formal. Pendidikan formal, seperti pengajian-pengajian di
sekolah-SAR, tadika, institusi pengajian tinggi Islam. Manakala
pendidikan tidak formal, seperti pengajian di pondok, pengajian umum di

masjid dan sebagainya.

e. Pondok: ialah institusi pendidikan Islam tradisional. Sistem
pendidikannya adalah tertumpu kepada tuan guru. Kelas pengajian
biasanya diadakan di rumah twan guru, surau atau masjid di kawasan
pondok. Pelajar-pelajar pula membina rumah-rumah kecil mengelilingi
rumah tuan guru sebagai tempat kediaman mereka. Kata Abdullah (1990:
179) “pondok sebagai rumah-rumah kecil yang didirikan sebagai tempat
tinggal pelajar, berhampiran (di sekeliling) surau atau madrasah dan juga
rumah tuan guru di sebuah kawasan khas. Semua komponen tersebut
dipanggil pondok. Subjek pengajian hanya dalam bidang agama dan
bahasa Arab sahaja.” Kebanyakan tuan guru berkelulusan dari Asia Barat,

khususnya Makkah (Masjidil Haram) (Surin, 1989: 135-137).

36



f. Taman Didikan Kanak-kanak (Tadika): ialah salah satu institusi
pendidikan agama Islam peringkat pendidikan dasar di bawah naungan
masjid. Ia merupakan institusi pendidikan swasta, ditadbir oleh imam dan
jawantankuasa masjid secara sukarela. Murid-murid yang belajar di
Tadika adalah terdiri daripada kanak-kanak berumur lebih kurang 4-5
tahun, dan menghabiskan masa belajar lebih kurang selama 6 tahun.
Tadika mengguna kurikulum pendidikan peringkat prasekolah dan
peringkat ibtida-i. Kanak-kanak belajar di Tadika selama mereka berada
di sekolah rendah kerajaan (sekolah dasar). Masa belajar ialah dua hari

seminggu, iaitu hari Sabtu dan hari Ahad (Worawit, 2008: 193).

g. Sekolah Agama Rakyat (SAR): bermaksud kumpulan sekolah Islam
persendirian yang terletak di kawasan selatan Thailand bahagian bawah,
iaitu Pattani, Yala, Narathiwat dan Satun. Kebanyakannya mempunyai
dua aliran pengajian, aliran agama dan aliran akademik. Sebelum ini ia
merupakan pusat pengajian tradisional Islam yang terkenal dengan nama

pondok.

Mengikut Akta 15(2) Perlembagaan Sekolah Swasta 1982 Thai
bahawa SAR merupakan salah satu institut pengajian swasta. Kemudian
pada tahun 1993 Piagam Kementerian Pendidikan Thai mensyaratkan
ciri-ciri penting yang perlu dimiliki oleh SAR ialah menjalani dua aliran
pengajian: aliran agama dan aliran akademik. Mana-mana SAR yang
berkesempatan untuk menjalani pengajiannya mengikut perisytiharan
tersebut akan dipindahkan dari kategori 15(2) kepada kategori 15(1) dan

akan mendapat bantuan kerajaan seperti sekolah swasta awam yang lain.

37



Jumlah bantuan kewangan ini lebih banyak daripada jumlah
bantuan sekolah-sekolah agama rakyat dalam kategori 15(2) (Samnak
Phatana Karnsuksa Sasana Lea Watanatham Khet Karnsuksa II -

Yala,1999: 1).

h. Institusi Pengajian Tinggi (IPT): pengajian tinggi ialah pengajian di
peringkat lepasan menengah atas (Pochananukrum, 2542: 1381). Apa
yang dimaksudkan dengan institusi pengajian tinggi Islam ialah institusi
yang menawarkan pengajian Islam di peringkat lepasan menengah atas
bahagian akademik atau lepasan thanawy bahagian agama. Ia melengkapi

institusi pengajian tinggi awam dan swasta.

1. Kurikulum Bahasa Arab: kurikulum ialah skop dan isi kandungan
sesuatu mata pelajaran di sekolah atau senarai kesemua mata pelajaran
(Kamus Dewan, 2002: 735). Manakala kurikulum pengajian bahasa Arab
ialah suatu penyusunan yang bertujuan untuk membekali pelajar-pelajar
dengan pengalaman, pengetahuan, perasaan dan pergerakan diri yang
membolehkan mereka berintraksi dan berhubung dalam bahasa Arab, di
samping memahami kebudayaan Arab. Kurikulum pengajaran bahasa
Arab hendaklah mengandungi tujuan pembelajaran, isi kandungan, teknik

dan cara pengajaran dan cara penilaian (Rushdi, 1989: 59-110).

Jadi, yang dimaksudkan dengan kurikulum bahasa Arab dalam
kajian ini ialah mata pelajaran bahasa Arab, dan buku-buku teks atau
kitab-kitab bagi mata pelajaran bahasa Arab, seperti Nahu, Saraf,

Balaghah, Adab, Mutalah, Muhadathah, Insya dan sebagainya.

38



J. Karya Ulama: yang dimaksudkan dengan karya-karya ulama dalam
kajian ini ialah karya-karya agama dalam berbagai-bagai ilmu, seperti
ilmu Tauhid, Figah, Tasawuf, bahasa Arab dan sebagainya yang

dihasilkan oleh ulama-ulama Patani pada abad ke-19 dan 20 M.

1.10 Kajian-kajian yang Telah Dilakukan

Bahagian ini menyorot kajian-kajian yang telah dilakukan sama ada yang
mempunyai hubungan secara langsung dengan bahasa Arab ataupun tidak kerana

kajian khusus mengenai bahasa Arab amat sedikit.

Setakat ini terdapat beberapa kajian mengenai umat Islam di Selatan
Thailand atau di Patani. Kajian yang dilakukan adalah mengenai sejarah dan
politik, institusi pindidikan Islam, bahasa dan sebagainya. Namun demikian,
kajian tersebut tidak ada perbincangan khusus tentang perkembangan dan

penyebaran bahasa Arab di Selatan Thailand.

1.10.1 Kajian Mengenai Sejarah dan Politik

Ahmad Omar Chapakia (2000) menulis tentang Politik Thai dan Reaksi
Masyarakat Islam di Selatan Thai dalam kajian tersebut menjuruskan
perbincangan kepada polisi dan tindakan politik kerajaan Thailand
terhadap masyarakat Islam di Selatan Thailand dan reaksi mereka
terhadap politik itu. Kajian ditumpukan kepada lima wilayah Selatan
Thailand iaitu Pattani, Yala, Narathiwat, Satun dan Songkhla. Dalam
kajian berkenaan, beliau menjelaskan bahawa kerajaan mengadakan

program pengajian Islam di institusi pendidikan kerajaan di setiap

39



peringkat iaitu rendah, menengah dan juga di peringkat sarjana. Amalan
tersebut adalah bertujuan untuk memenuhi tuntutan masyarakat Islam
setempat kerana diharapkan ia dapat membendung reaksi penentangan
mereka. Walaupun kajian ini tidak membincang persoalan bahasa Arab,
tetapi ia sangat bermanfaat untuk melihat bagaimana kedudukan bahasa

Arab dalam pengajian Islam di institusi pendidikan di Selatan Thailand.

Ibn Hj. Abdurrasyid (1995) menulis tentang Gerakan Islah di
Patani antara tahun 1970-1990 M. Beliau membincangkan tentang
perubahan masyarakat Islam Patani dalam bidang pendidikan, agama,
politik dan sosiobudaya. Beliau turut membahaskan sebab-sebab berlaku
perubahan, kondisi masyarakat Patani sebelum kemasukan Gerakan Islah,
sejarah kemunculan dan perkembangan Gerakan Islah dan bagaimanakah

pemikiran, sumbangan Gerakan Islah semasa dan masa depannya.

Meskipun dalam tesis tersebut, pengkaji ada membahas perubahan
yang berlaku dalam bidang agama, politik, sosiobudaya, pendidikan dan
pengajian antara tahun 1970-1990 M, tetapi pengkaji tidak menyentuh

tentang perubahan yang berlaku terhadap bahasa Arab.

Muhammadzakee Cheha (2005), dalam tesis Ph.D berjudul “The
Adminitrative Problems of Islamic Family Law and Inheritance in
Thailand” memfokuskan kajiannya kepada masalah pelaksanaan undang-

undang Islam di beberapa wilayah di Selatan Thailand, khususnya di

40



wilayah-wilayah yang terdapat Dato Yutitham33, iaitu; Pattani, Yala,

Naratiwat dan Satun.

Tesis tersebut telah membincang sejarah dan latar belakang
undang-undang Islam, kedudukan undang-undang keluarga dan harta
pusaka dan masalah pelaksanaannya di mahkamah di Selatan Thailand.
Tesis ini membantu pengkaji meneliti pengaruh dan sumbangan bahasa
Arab terhadap undang-undang dan terhadap pendidikan Islam dalam
aspek undang-undang keluarga dan pusaka yang dilaksanakan di Selatan

Thailand.

Worawit Baru (1999) membincangkan tentang dasar kerajaan
yang memberi kesan terhadap penggunaan bahasa Melayu di kalangan
orang Melayu di Selatan Thailand. Dalam kajian tersebut, pengkaji ada
menyentuh sedikit tentang dasar kerajaan di bidang pendidikan yang
memberi kesan terhadap bahasa Melayu dan pendidikan agama di Patani
khususnya, tetapi tidak pula membahaskan kesan dasar-dasar itu terhadap

bahasa Arab.

Mohd. Lazim Lawi (2005) membuat kajian mengenai Sejarah
Dan Perkembangan Agama Anutan Masyrakat Melayu Patani. Beliau
mengkaji tentang asal usul bangsa Melayu, sejarah perkembangan agama
dan kepercayaan masyarakat Melayu Patani, sejarah kemasukan dan

perkembangan Islam di kepulaun Melayu dan di Patani khasnya serta

3 Dato Yutitham ialah nama jawatan yang diberikan oleh kerajaan kepada qadi syarie yang
dilantik untuk memberi nasihat dan saranan kepada hakim wilayah dalam menjatuhkan satu-satu
hukum Islam mengenai urusan keluarga dan pusaka yang dibicarakan di Mahkamah Wilayah.

4]



kemunculan Patani sebagai sebuah kerajaan Islam dan Patani sebagai
pusat penyebaran Islam. Dalam kajian ini terdapat perbahasan tentang
Patani sebagai pusat penyebaran Islam melalui institusi pondok dan kitab-
kitab agama, tetapi tidak terdapat perbahasan tentang perkembangan
bahasa Arab dan sumbangannya terhadap tamadun Islam secara khusus.
Kajian ini memberi data awal kepada pengkaji mengenai pondok dan

peranannya terhadap bahasa Arab.

Mohd. Zamberi A.Malek dalam bukunya Patani Dalam Tamadun
Melayu, membahaskan kegemilangan dan kejatuhan Kerajaan Melayu
Islam Patani sejak abad ke-16 M hingga abad ke-18 M. Dalam
perbincangan beliau lebih menjurus kepada kedudukan negeri Patani dari
sudut politik, sebagai sebuah kuasa Melayu di utara semenanjung iaitu
kawasan Selatan Thailand, termasuk kawasan Legor (Tamarlinga),
Cahaya, Terang, Grabi Phatalung dan Songkhla. Kawasan tersebut pernah
diperintah oleh raja-raja Melayu yang beragama Islam, seperti Sultan
Sulaiman dan lain-lain (Mohd. Zambri, 1994: 1-6). Penulis juga
membincangkan kedudukan Patani sebagai pusat pengajian Islam
Nusantara serta peranan pondok dan ulama dalam menyebar tamadun

Islam di Semenanjung Tanah Melayu.

1.10.2 Kajian Mengenai Institusi Pendidikan Islam

Terdapat beberapa kajian oleh pengkaji mengenai pondok, SAR, tok guru

ulama dan kurikulum. Antara kajian tersebut adalah seperti berikut:

42



e

e

Rung Keudeang (1968) membuat kajian yang bertajuk Tasana
Khati Khong Tok Gru To Kan Prabprung Pono Pen Rongrian Rat Son
Sasana Islam, (Sikap Tok Guru terhadap Perubahan Pondok Menjadi
SAR), iaitu tesis sarjana yang dikemukakan kepada Sataban Bandit Patna
Borihansat, Bangkok. Beliau mengkaji sikap tok guru terhadap dasar
kerajaan dalam usaha untuk mengubah pondok menjadi SAR. Banyak
perkara berkaitan dengan pondok telah dibahaskan, tetapi tidak terdapat

pembahasan tentang bahasa Arab secara khusus.

Chamlong Suwana khunanun (1975) 4pula membuat kajian
bertajuk Botbat Tok Gru Rongrian Rat SonSasana Islam Nai Changwad
Chaiden Pak Tai (Peranan Tok Guru Sekolah Agama Rakyat di Wilayah
Sempadan Selatan). Beliau mengkaji tentang peranan tok guru dalam
menyebarkan ilmu agama dan bahasa Arab serta peranan dan pengaruh
mereka terhadap masyarakat. Dalam kajian berkenaan pengkaji tidak
menyentuh tentang perkembangan dan penyebaran bahasa Arab secara

khusus.

Prakit Prachonpachanuk (1973) membuat kajian bertajuk Kan
Prabrung Leh Songsem Pono Pen Rongrian Rat Son Sasana Islam
(Pembaharuan dan Dokongan supaya Pondok Menjadi Sekolah Agama
Rakyat). Tesis yang diajukan kepada Jabatan Pengurusan, Pengajian
Siswazah, Universiti Chulalongkorn, Bangkok mengkaji tentang sejarah
pondok, pengajian dan pegurusannya serta usaha-usaha kerajaan untuk

mengubah pondok menjadi SAR.

43



Dalam kajian berkenaan beliau menyentuh juga tentang mata
pelajaran dan pengajian Islam di pondok secara umum, tetapi tidak

menyentuh mengenai pengajian bahasa Arab.

Winij Sangkharat (2001) membuat kajian bertajuk Sekolah Agama
Rakyat (Pondok) dalam Wilayah Selatan: Dahulu, Sekarang dan Masa
Depan. Beliau mengkaji perkembangan pondok sejak tahun 1899 M
hingga 1996 M. Kajian beliau membincangkan mengenai dasar kerajaan
terhadap pondok dan kesan-kesannya. Kajian ini juga tidak menyentuh

tentang pengajian bahasa Arab secara khusus.

Hasan Madmarn (1989) membuat kajian berjudul “Traditional
Muslim Institutions in Southern Thailand: A Critical Study of Islamic
Education and Arabic Influence in the Pondok and Madrasah Sistem of
Patani”. Kajian ini lebih memfokuskan masalah pendidikan tradisional di
Patani, dan tidak menyentuh tentang perkembangan dan pengajian bahasa

Arab secara khusus.

Begitu juga kajian Khanit Khaimuk (1982) mengenai peranan
pondok berjudul Botbat Rongrian Son Sasana Islam (pondok) Ti mi To
Chum Chun Nai Changwad Chaiden Paktai, Suksa Chapo Korani
Changwad Patani, (Peranan SAR atau Pondok terhadap Masyarakat
Islam di Wilayah Sempadan Selatan). Beliau membincangkan peranan
pondok dan SAR dalam aspek agama, bahasa dan budaya, tetapi tidak

menyentuh mengenai bahasa secara khusus.

44



Muhamat Sakree Manyunu (2007) membuat kajian mengenai
kurikulum pengajian Islam di SAR. Kajian beliau berjudul “Perubahan
Kurikulum Pendidikan Islam di Sekolah Agama Rakyat di Selatan Thai
(1961-2003)” memberikan tumpuan kepada perubahan kurikulum

pendidikan Islam di SAR Selatan Thailand.

Dalam kajian berkenaan, pengkaji mengkaji kurikulum
pendidikan Islam di SAR dan beberapa faktor yang mempengaruhi
kurikulum tersebut, seperti faktor undang-undang, politik, sosiobudaya,
sosioekonomi, dan sistem pendidikan awam serta implikasinya terhadap
masyarakat Islam di Selatan Thailand. Kajian ini tidak pula menyentuh
secara khusus terhadap kurikulum bahasa Arab atau proses penyebaran

bahasa Arab.

1.10.3 Kajian Mengenai Bahasa Arab

Terdapat beberapa kajian mengenai bahasa Arab yang dijalankan oleh

para pengkaji. Antaranya seperti berikut:

Sawai Haskanbancha (1995) menulis tesis bertajuk Pengajaran
Pertuturan Bahasa Arab di Kalangan Pelajar Thai. Pengkaji menyentuh
tentang penubuhan institusi tradisional pondok di Patani dan
menumpukan perbincangannya kepada sistem pengajaran dan
pembelajaran di pondok, matlamat dan kaedah pengajaran. Turut
dibincang ialah permasalahan pengajaran bahasa Arab. Kajian tersebut

hanya membincang satu aspek daripada perkembangan bahasa Arab, iaitu

45



aspek pertuturan, tetapi pengkaji tidak menyentuh perkembangan bahasa

Arab dalam aspek-aspek yang lain.

Adnan Suemae (2005) membuat kajian tentang sumbangan
Sheikh Wan Ahmad kepada bahasa Arab, yang bertajuk “Al- Sheikh Wan
Ahmad bin Muhammad Zin al-Fatani wa Juhuduhu fi al-Lughah al-

Arabiyyah”.

Beliau menyentuh sumbangan tokoh berkenaan dalam bidang
bahasa Arab dari tiga aspek, iaitu pertama, aspek mengajar atau mendidik
dan membina generasi pelapis, kedua, aspek penulisan atau penghasilan
karya-karya di pelbagai bidang ilmu pengetahuan termasuk bahasa Arab,
dan ketiga, sumbangannya dalam aspek menyunting dan mentashih hasil

karangan para ulama sebelum dan sezaman dengannya.

Kajian ini membentang secara ringkas pengajian Islam dan bahasa
Arab di Selatan Thailand, tetapi tidak menyentuh tentang perkembangan

pengajian bahasa Arab secara khusus dan terperinci.

Muhammatsoreh Hayisama-ae (2007) mengkaji mengenai amalan
pengajaran nahu di Pusat Pengajian Bahasa Arab, Kolej Islam Yala.
Kajian ini juga hanya memfokuskan kaedah, teknik, aktiviti dan alat-alat
yang digunakan dalam amalan pengajaran nahu bahasa Arab sahaja, dan

tidak menyentuh semua pelajaran bahasa Arab yang lain.

Apabila diperhatikan kepada kajian-kajian tempatan tersebut,

didapati kajian hanya dilakukan dalam satu aspek perkembangan bahasa

46



Arab sahaja, dan tidak meliputi keseluruhan aspek perkembangan dan

sumbangannya.

Terdapat sebuah buku penulisan yang dihasilkan oleh Ahmad
Syeikh Abdussalam (2000) berjudul Al-Lughah fi Nasyatiha al-Hadari
(Bahasa dalam Perkembangan Tamadun). Beliau membincangkan
peranan dan fungsi bahasa dalam pembinaan tamadun manusia. Beliau
juga membicarakan hak golongan tertentu dalam menggunakan bahasa.
Islam mengalu-alukan pengkhususan dalam bahasa dan sastera dengan
menggunakan pendekatan bahasa dalam memberikan kesedaran
beragama dan membina akhlak, moral dan kefahaman Islam melalui

proses pengajian dan pengajaran bahasa.

Di samping itu, beliau menyarankan supaya gerakan refomasi
meningkatkan fungsi bahasa Arab dalam membina tamadun,
menyebarkan dakwah serta mengislamisasikan ilmu pengtahuan melalui

bahasa Arab dan pengajian Islam.

Daripada perbincangan yang dibentangkan oleh penulis dalam
buku tersebut, terdapat beberapa perkara yang mempunyai hubungan
dengan kajian ini, khasnya dari sudut peranan bahasa Arab dalam

menyebarkan tamadun Islam.

Kajian dan penulisan yang telah diulaskan dapat dijeniskan
kepada tiga bahagian. Pertama, mengenai sejarah dan politik. Kedua,
istitusi pendidikan, khasnya pondok dan SAR. Ketiga, mengenai bahasa

Arab. Semua kajian yang telah dihasilkan tidak membahaskan dan

47



membincangkan secara khusus tentang perkembangan dan penyebaran

bahasa Arab di Patani atau Selatan Thailand.

1.11  Organisasi Kajian

Kajian dibahagikan kepada lima bab. Susunan bab adalah seperti berikut:

Bab I sebagai pendahuluan perbincangan merangkumkan latar belakang
kajian, kepentingan kajian, persoalan kajian, objektif kajian, hasil kajian, kaedah
kajian, skop kajian, kerangka teoritikal kajian, definisi konsep, kajian-kajian

yang telah dilakukan dan organisasi kajian.

Bab II menganalisis Selatan Thailand pada abad ke-19 dan ke-20 M.
Perbincangan dibahagikan kepada bahagian-bahagian berikut iaitu, pertama,
pengenalan ringkas Selatan Thailand, meliputi Selatan Thailand sebelum Islam,
kemunculan Patani sebagai sebuah negeri, kemasukan Islam, Selatan Thailand
selepas menerima Islam, kedudukan geografi sekarang, wilayah-wilayah,
penduduk, dan bahasa dan budaya masyarakat Islam di Selatan Thailand.
Bahagian kedua, pengkaji memganalisis Selatan Thailand pada abad ke-19 M,
perbincangan meliputi aspek politik dan pemerintahan, dan social dan budaya.
Bahagian ketiga, pengkaji memganalisis Selatan Thailand pada abad ke-20 M,
perbincangannya juga meliputi aspek politik dan pemerintahan, dan social dan
budaya. Bahagian keempat, perbincangan mengenai pendidikan Islam di Selatan
Thailand pada abad ke-19 M, mencakupi kelahiran pondok, sistem, peranan,
perkembangan dan peranan ulama pada abad ke-19 M. Bahagian kelima,
perbincangan tentang pendidikan Islam di Selatan Thailand pada abad ke-20 M,

perbincangan meliputi perkembangan institusi pendidikan Islam dan

48



perkembangan sistem pendidikan Islam seperti pendidikan di pondok, tadika,
sekolah agama rakyat (SAR), sekolah rendah Islam (SRI), sekolah kebangsaan,
pengajian umum atau majlis-majlis ilmu, madrasah tahfiz al-Quran dan institusi
pengajian tinggi Islam. Bahagian keenam, menganalisis kewujudan bahasa Arab
di Selatan Thailand. Bahagian ketujuh, membincang factor perkembangan bahasa

Arab, dan bahagian akhir ialah kesimpulan.

Bab III menganalisis perkembangan bahasa Arab di Selatan Thailand
pada abad ke-19 dan ke-20 M. Bab ini didahului dengan pendahuluan bab,
kemudian dibahagikan kepada dua bahagian penting. Pertama, perkembangan
bahasa Arab pada abad ke-19 M dan kedua, perkembangan bahasa Arab pada
abad ke-20 M. Bahagian pertama menganalisis perkembangan bahasa Arab di
institusi pondok, merangkumui aspek matlamat, kurikulum, pendekatan dan
kaedah pengajaran dan pembelajaran. Bahagian kedua, menganalisis
perkembangan bahasa Arab di Selatan Thailand pada abad ke-20 M. Bahagian ini
dibahagikan kepada empat bahagian. Pertama, perkembangan bahasa Arab di
pondok. Kedua, perkembangan bahasa Arab di Taman Didikan Kanak-kanak
(Tadika). Ketiga, perkembangan bahasa Arab di Sekolah Agama Rakyat (SAR)
dan keempat, perkembangan bahasa Arab di Institusi Pengajian Tinggi. Aspek-
aspek lain yang dianalisis ialah aspek matlamat, kurikulum, pendekatan dan

kaedah pengajaran dan pembelajaran.

Bab IV membincangkan sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan
Islam di Selatan Thailand pada abad ke-19 dan ke-20 M. Bab ini juga dimulakan
dengan pendahuluan, kemudian dibahagikan bab kepada dua bahagian asas dan

diakhiri dengan kesimpulan. Bahagian pertama membincangkan sumbangan

49



bahasa Arab terhadap pendidikan Islam di Selatan Thailand pada abad ke-19 M,
dan bahagian kedua membincangkan sumbangan bahasa Arab terhadap
pendidikan Islam di Selatan Thailand pada abad ke-20 M. Aspek-aspek yang
dibincangkan dalam abad ke-19 ialah sumbangan dan pengaruh bahasa Arab
terhadap penulisan karya-karya ilmiah, pengaruh dan kesan dalam penggunaan
nama-nama kitab dan pengaruh dan kesan terhadap persuratan Melayu, pengaruh
dan sumbangan dalam melahirkan ulama-ulama dan sumbangan terhadap
institusi pondok. Perbincangan pada abad ke-20 pula adalah tentang sumbangan
bahasa Arab di institusi pendidikan seperti pondok, tadika, sekolah agama rakyat

dan institusi pengajian tinggi terhadap pendidikan Islam.

Bab V ini membincangkan penemuan kajian, hubungan antara objektif
kajian, hubungan dengan kajian lepas, implikasi teori dan metodologi kajian,

cadangan kajian akan datang dan disudahi bab dengan penutup.

50



Bab II

Kedudukan Pendidikan Islam di Selatan Thailand
pada Abad Ke-19 dan Ke-20

2.0 Pendahuluan

Bab ini bertujuan menganalisis kedudukan pendidikan Islam di Selatan Thailand
abad ke-19 dan ke-20 M. Tajuk-tajuk yang dibincangkan dalam bahagian ini
ialah pengenalan ringkas mengenai Selatan Thailand, kedudukan Selatan
Thailand pada abad ke-19 dan ke-20 M, kedudukan pendidikan Islam di Selatan
Thailand pada abad ke-19 dan ke-20 M. Perbincangan institusi mencakupi
pendidikan pondok, Tadika, SAR, IPTI, SRI, pendidikan Islam di sekolah
kebangsaan, majlis-majlis ilmu, pengajian tahfiz al-Quran dan pengajian al-
Quran, kewujudan bahasa Arab di Selatan Thailand, faktor perkembangan dan
penye‘baran bahasa Arab di Selatan Thailand. Bab ini diakhiri dengan

kesimpulan.

51



2.1 Pengenalan Ringkas Selatan Thailand

Dalam bahagian ini, pengkaji membentangkan pengenalan ringkas mengenai
Selatan Thailand. Perbincangan mencakupi tajuk Selatan Thailand sebelum
Islam, kemunculan Patani sebagai sebuah negeri, kemasukan Islam, kedudukan
selepas menerima Islam, kedudukan geografi sekarang, dan wilayah-wilayah dan

penduduk.
2.1.1 Selatan Thailand Sebelum Islam

Selatan Thailand adalah sebahagian daripada gugusan Kepulauan Melayu di
Nusantara. Ia terletak di antara dua benua, iaitu Benua Asia dan Benua Australia
(Mohd. Lazim, 2005: 9), atau terletak di antara Lautan Pasifik dan Lautan India.
Orang-orang Melayu memanggilnya Semenanjung Tanah Melayu. la pernah
menjadi kawasan pemerintahan dua buah kerajaan yang besar, iaitu Langkasuka
dan Sriwijaya. Ramai ahli sejarah dan para penyelidik mempercayai bahawa
pusat pemerintahan kerajaan Langkasuka terletak di sekitar Patani, kerana dii
Patani terdapat pelabuhan yang menghubungkannya dengan bahagian timur
Tanah Melayu. Kenyataan ini terkandung dalam sejarah negeri China yang
ditulis pada abad ke-7 M yang mencatatkan bahawa kerajaan Langkasuka lahir
pada awal abad Masihi (Saicit, 1964: 3-6). Kenyataan ini juga selaras dengan
pendapat Paul Wheathly yang menyokong pendapat yang mengatakan bahawa di

kawasan inilah terletaknya kerajaan Langkasuka.

Di samping itu, dipercayai juga bahawa Langkasuka merupakan sebuah
kerajaan Hindu. Orang-orang Hindu pada zaman itu mempunyai pengaruh dan

terkenal sebagai satu bangsa yang telah maju dan mempunyai kebudayaan yang

52



tinggi (Ibrahim Syukri, 2002: 11). Pendapat ini disokong oleh catatan buku

Tarikh Patani yang menyebut;

Dan orang Cina dan orang Hindi pandai jampi-jampi dan sihir-sihir sehingga
orang lain takut kepadanya sebab hairan. Tetapi dia sembah belaka. Batu pun
sembah. Dan kayu pun sembah. Orang-orang Melayu berasa takut, maka
banyaklah mengikut agama Hindi itu. Agama Hindi itu boleh diketahui ada
ikat tali leher dan tengkok... Raja Langasuka dan Raja Patani ikut agama ini
belaka (Wan. Mohd. Saghir, 1998: 10).

Kemudian sekitar abad ke-5 M, lahir pula kerajaan Sriwijaya. Ia berpusat
di Palembang yang terletak di bahagian selatan Sumatera (Edward, 1977: 319).
Setelah kedudukannya menjadi kuat, kerajaan ini dapat menguasai kepulauan
Indonesia dan Semenanjung Tanah Melayu (Ahmad Shalaby, 1996: 438).
Sementara itu, sejarawan Thai pula mendakwa bahawa pusat pemerintahan
Sriwijaya terletak di kawasan wilayah Nakhon Sri Tamaraj atau daerah (amphur)
Chaiya sekarang!. Ini berdasarkan bilangan kuil Buddha yang banyak dibina di
kawasan tersebut (Saicit, 1964: 9). Oleh sebab kerajaan Sriwijaya sangat
berpengaruh dan berkuasa pada ketika itu, Patani juga berada di bawah pengaruh

dan kuasanya.

Kerajaan Sriwijaya adalah sebuah kerajaan Buddha. Lantaran itu, agama
Buddha berpengaruh dan tersebar di dalam kawasan pemerintahannya. Hal
demikian berlaku juga di Patani. Sejak itu, rakyat mula meninggalkan agama
Hindu dan memeluk agama Buddha (Ahmad Fathi, 2001: 6). Oleh itu, pada
zaman tersebut orang-orang Melayu Patani ada yang menjadi penganut agama
Buddha, Hindu dan ada juga golongan yang tidak beragama (Mohd Lazim, 2005:

40).

'Terdapat pada batu bersurat bahawa wilayah Nakhon Sri Tammaraj sekarang adalah disebut
Tamarlinga. Manakala amphor Chaiya sekarang disebut Grahi. Sementara itu, sejarah negeri Cina
menunjukan bahawa pusat pemerintahan kerajaan Srivijaya terletak di Palembang, di sebelah timur-
selatan Pulau Sumatera. Dalam catatan sejarah negeri China menyebutnya “Che-Li-Fo-Che”. 1a adalah
sebuah kerajaan Budha (Saicit, 1964: 9).

33



Setelah itu, sekitar abad ke-14 M kerajaan Sriwijaya yang berkuasa di
kawasan tersebut mulai mengalami kelemahan dan merosot. Hal demikian kerana
ia terpaksa menghadapi perselisihan dalaman dan juga serangan dari luar.
Keadaan demikian menyebabkan kerajaan Sriwijaya yang pernah gemilang pada

satu masa dahulu hancur dan hilang (Woodbridge, 1974: 256, Saicit, 1964: 12).
2.1.2 Kemunculan Patani Sebagai Sebuah Negeri

Terdapat pelbagai pandangan yang berbeza mengenai kemunculan Patani sebagai
sebuah kerajaan dan negeri. Buku Tarikh Patani menyatakan bahawa kawasan
yang dibina negeri Patani terdapat seorang toktani. Apabila raja membina
kotanya di kampung itu, terkenallah negeri itu dengan nama Patani sejak tahun

750 M. (Wan Mohd. Saghir, 1998: 15).

Pandangan yang lain pula mengandaikan bahawa pada masa
pemerintahan kerajaan Sriwijaya, terdapat sebuah negeri yang bergelar Kota
Mahligai terletak di kawasan Perawang.® Negeri itu diperintah oleh Raja Sri
Wangsa anak kepada Phya Tu Nakpa. Oleh sebab Kota Mahligai terletak jauh
dari pantai menyebabkan sukar bagi para pedagang menjalankan perdagangan
mereka, maka Raja Sri Wangsa memindahkan kotanya ke kawasan yang
bernama Gerisik (Kerisik). Pada masa pemerintahan Raja Seri Wangsa atau
Phaya Tu Nakpa inilah nama Patani mulai disebut (Ibrahim Syukri, 2002: 31; A.

Teeuw dan Wyatt, 1970: 68).°

? perawang atau Pra-ong terletak di kawasan Binjai Lima, berjauhan lebih kurang 15 kilometer dari
bandar Pattani sekarang.

? Raja Seri Wangsa (Bangsa) atau Phaya Tu Nakpa Antira Maha Wangsa, terdapat beberapa sumber
sejarah menyebut Phaya Intira Dewa Wangsa. Dalam buku Hikayat Patani Phaya Tu Antara adalah
anak kepada Phaya Tu Krub Mahajana raja di Kota Mahligai. Setelah baginda meninggal dunia, Phaya
Tu Antara menggantikan ayahnya, baginda menukar namanya dengan Phaya Tu Nakpa (A.Teeuw,

54



Dari kenyataan di atas pengkaji berpendapat bahawa negeri Patani lahir
dan terkenal ekoran daripada kelemahan kerajaan Sriwijaya sekitar abad ke-13
M. Dipercayai bahawa kawasan tersebut sudah menjadi pusat dagangan yang
menjadi tumpuan pedagang-pedagang dari berbagai bangsa tetapi besar
kemungkinan ia belum dikenali dengan nama Patani. Mengikut fakta-fakta
sejarah yang tercatat juga, kelahiran Patani sebagai mengambil tempat bagi Kota
Mabhligai. Manakala kemunculannya sebagai sebuah kerajaan Islam dengan
memakai gelaran Patani Darussalam ialah pada abad ke-15 M setelah rajanya
memeluk agama Islam, dan gelaran tersebut adalah diberikan oleh Syeikh Said
al-Basia seorang ulama dan tabib dari Pasai (Mohd. Lazim, 2005: 89-91).
Kemudian nama negeri Patani yang ditulis dengan huruf (t) (< : %) dibetulkan
tulisannya kepada huruf (t) (& :,4s8) oleh Syeikh Wan Ahmad bin Wan

Muhammad Zain al-Fatani (Ahmad Fathi, 2001: 58).

2.1.3 Kemasukan Islam

Mengenai kemasukan Islam ke Selatan Thailand (Patani), para sejarawan selalu
menghubungkannya dengan kemasukan Islam di kepulauan Melayu. Hal ini
boleh dibahagikan kepada dua peringkat. Pertama, ianya berlaku sejak zaman
Rasul dan di zaman Khalifah al-Rasyidin. Peringkat ini dinamakan peringkat
persinggahan (K. Snouk, 1999: 544). Peringkat seterusnya berlaku pada zaman
pemerintahan Khilafah Umaiyah, zaman Khilafah Bani Abbasiyah, dan zaman

selepas itu (Mohd. Lazim, 2005: 57), kerana Khilafah Umaiyah pernah

D.K.Wyatt, 1970: 68). Baginda adalah raja Patani yang pertama memeluk agama Islam, meninggal
dunia pada tahun 1530 M. bersamaan 2073 B.E. (Arifin Binci, 2000: 12).

Mengenai sebab kenapakah negeri yang baru dibangunkan itu dinamakan Patani, terdapat dua
pendapat. Pertama, kerana ia dibina di kampung yang berhampiran dengan kampung yang bergelar
Pak Tani itu terdapat seorang tua bergelar Pak Tani. Kedua, diambil daripada perkataan pantai ini,
kerana terdapat hikayat yang mengatakan bahawa seekor binatang yang diburu oleh raja itu hilang di
pantai ini. Akhirnya menjadi Patani.

55



mengirimkan perutusan ke Sriwijaya untuk menyampaikan seruan Islam dan

menjalin hubungan perdagangan (Auni, 2001: 126).

Berkenaan tarikh awal kedatangan Islam di kepulauan Melayu, berlaku
perselisihan pendapat di kalangan sejarawan tempatan. Kebanyakan mereka
berpendapat bahawa kedatangannya bermula sejak abad ke-7 atau ke-8 M dan
selewat-lewatnya abad ke-10 atau 11 M. Sarjana Barat pula berpendapat bahawa
kemasukan Islam di Sumatera adalah pada abad ke-13 M. Woodbridge Bingham
(1974) mengesahkan bahawa Marco Polo pernah mejelajahi Asia Tenggara
sekitar tahun 1275-1292 M. Manakala Ibn Batuta pernah melawat Sumatera pada
tahun 1345 M serta singgah di sana selama dua minggu. Pada ketika itu

penduduknya sudah beragama Islam. Bingham (1974) menyatakan;

In 1345 he stayed in Sumatera two weeks at the court of Moslem prince at
Samudra near Pasai on the northern tip of island. Among other thing Ibn
Batuta took an interest in the commerce of Sumatran port and note that Malay
aloes wood was being sold by Arab traders to the people of Sumatra in
exchange for cloth. He also visited the Malay Peninsula and went from this
region to a port which he refers to as “Tawalisi”, perhaps in the kingdom of
Sulu off the northeast coast of Borneo (Bingham, 1974: 278).

Islam masuk ke Tanah Melayu pada abad ke-15 M, dengan alasan
bahawa Parameswara raja Melaka memeluk Islam pada tahun 1414 M (Mohd.

Lazim, 2005: 59).

Walau bagaimanapun, mengenai tarikh sebenar kemasukan Islam ke
Patani tidak dapat dipastikan. Besar kemungkinan Islam tiba di Patani sejak awal
Islam kerana Patani merupakan pusat perdagangan terkenal sejak kerajaan
Langkasuka. Ia juga dikunjungi oleh pedagang-pedagang Arab, Parsi, India dan

Cina (Saicit, 1964: 7).

56



Sementara itu, sarjana Arab berpendapat bahawa Islam sampai ke Patani
semenjak abad ke-5 H (sekitar abad ke-11 Masihi), kemudian bertambah luas
ketersebarannya pada abad ke-9 H (sekitar abad ke-15 Masihi). Sejak itu, agama
Islam terus tersebar hingga Patani berada di bawah pemerintahan umat Islam

(Mahmud Shakir, 1988: 57).

Hal ini disokong oleh Kukrit Pramoj dalam Worawit (1999: 94). Beliau
menyatakan sejarah negeri Thai membuktikan bahawa sudah terdapat orang-
orang Islam di Sukho Thai’ pada masa kerajaan Sukho Thai ditubuhkan. Beliau
menganggap bahawa kewujudan orang-orang Islam di Sukho Thai itu adalah
hasil daripada pengaruh Islam yang telah sampai di Tanah Melayu kerana Islam
sudah tersebar di Tanah Melayu sebelum sampai ke Sukho Thai. Kukrit Pramoj

dalam Worawit (1999: 94) menerangkan:

Agama Islam atau orang yang beragama Islam mungkin berada di kawasan
yang dinamakan Negara Thai sejak dari permulaan sejarah kenegaraan Thai.
Ini kerana Islam tersebar masuk ke Indonisia dan Semenanjung Tanah
Melayu sebelum daripada pemindahan satu suku dari Yunan Selatan
(Worawit, 1999: 94).

Pandangan tersebut adalah selaras dengan catatan batu bersurat yang
ditemui di Sukho Thai. la mencatatkan dua rangkai kata atau ungkapan dalam

bahasa Thai yang berbunyi:

Kha patiyan to phracau ongdiua mai mi phracau un. Nabi Muhammad pen tut
khong phracau (Prakit, 1973: 39)

Maksud : Aku bersaksi kepada Tuhan Yang Maha Eesa tidak ada Tuhan yang
lain. Nabi Muhammad adalah Utusan Tuhan.

Ini bermakna kewujudan orang-orang Islam di Sukho Thai adalah

sebelum abad ke-13 M kerana Dinasti Sukho Thai diasaskan pada awal abad

*_Dinasti Sukho Thai, merupakan dinasti pertama yang memerintah kerajaan Thailand, diasaskan pada
tahun 1219-1438 M. Dinasti ini diperintah sebanyak sembilan orang raja. Sementara pusat
pemerintahannya adalah di Sukho Thai, sekarang Sukho Thai sebagai satu wilayah yang terlatak di
bahagian utara negara Thailand.

57



tersebut. Yang dimaksudkan dengan Tanah Melayu adalah termasuk juga Patani
kerana Patani pada masa tersebut adalah sebahagian daripadanya (Saicit, 1964:

26).

Patani secara rasmi menjadi sebagai sebuah kerajaan Islam berikutan raja
dan pembesar-pembesarnya memeluk agama Islam. Ini berlaku pada permulaan
abad ke-15 M, iaitu pada tahun 1457 M (Adnan, 2005: 26). Namun demikian,
dipercayai bahawa Islam telah tersebar di kalangan rakyat lebih awal lagi (Auni,
2001: 299), kerana pada tahun 1412 M terdapat seorang ulama Patani yang
ternama bertanggungjawab menyebarkan Islam ke Pulau Buton, di tenggara
Sulawesi (Mohd. Zambri, 2007: 124). Sementara itu, pada tahun 1564 M Syeikh
Abdul Wahid bin Syarif Sulaiman al-Fatani mengislamkan Raja Walio
pemerintah Pulau Buton. Dan pada tahun 1700 M. pula seorang ulama Patani
bernama Syeikh Abduljalil al-Fatani ke Kalimantan Barat dan meninggal di

Sambas (Abdul Rahman, 2002: 372).

Adapun A. Teeuw dan Wyatt (1970: 74) berpendapat bahawa Islam
masuk ke Patani pada awal abad ke-16 M, kerana rajanya yang mula memeluk
agama Islam ialah Phaya Tu Antara atau Phaya Tu Nakpa. Baginda meninggal
dunia pada tahun 2073 B.E. bersamaan tahun 1530 M dan memerintah negeri
Patani lebih kurang selama 30 tahun (Arifin, 2000: 12). Pendapat ini disokong
oleh Abdul Ghani Yakob (Abdulkadir, 1994: 24) bahawa kemasukan Islam ke

Patani berlaku pada abad ke-16 M iaitu sekitar tahun 1564 M.

Meskipun terdapat perbezaan dari sudut tahun kemasukan Islam, namun
orang yang mula masuk Islam adalah sama. Selain itu, terdapat juga pendapat

yang mengatakan kemasukan Islam ke Patani dianggarkan berlaku pada abad ke-

58



12 M. Ini berdasarkan kepada sejarah Kelantan, kerana sekitar tahun 1150 M
terdapat seorang pendakwah dari Patani telah datang ke Kelantan atas tujuan

untuk berdakwah (Adnan, 2005: 26).

Daripada beberapa pendapat yang telah dibentangkan, boleh dirumuskan
bahawa agama Islam sampai ke Tanah Melayu termasuk Patani sebelum abad-15
M. Besar kemungkinan di peringkat permulaan agama Islam hanya tersebar di
kalangan rakyat, kerana tidak ada sumber sejarah yang menyatakan bahawa raja-
raja masuk Islam sebelum abad ke-15 M. Kemudian ia mulai masuk ke dalam

istana dan dianuti oleh raja dan para pembesarnya pada awal abad ke-15 M.

Mengenai kedatangan Islam ke rantau ini, para sejarawan mempunyai
beberapa pendapat dan teori. Mohd. Lazim (2005: 63-72) membincang empat
teori, iaitu melalui Arab, India, China dan Champa. Manakala Abdul Ghani
(2007) hanya mengemukakan tiga teori, tidak termasuk teori Champa. Ahmad

Syalabi (1996: 445-463) juga membincang teori-teori yang sama.

Adapun tentang kedatangan Islam ke Patani, Mahmud Shakir (1988: 57)
dan Jamil al-Misri (1989: 595) berpendapat bahawa ia melalui perantaraan
pedagang-pedagang Arab. Kedua-dua mereka berpendapat bahawa pada abad
tersebut umat Islam sudah menguasai perjalanan laut. Pedagang-pedagang Arab

yang datang dari negeri Yaman sudah sampai kepulauan Melayu sejak abad
ketiga hijrah. Mereka itulah yang membawa Islam dan menyebarkannya kepada

orang-orang Melayu.

Hal demikian disokong oleh sarjana tempatan, seperti Prakit (1973: 38)
dan Auni (2001). Kemasukan Islam pada peringkat awal berhubung kait dengan

kedatangan pedagang Arab, Parsi dan India ke negeri-negeri di Asia Tenggara.

59



Demikian itu, kerana hubungan perdagangan sudah terbentuk semenjak abad ke
10 M, malahan lebih awal daripada itu. Kemasukan ini turut berlaku di kawasan
Patani (Selatan Thailand) kerana pada ketika itu Patani merupakan sebuah
pelabuhan yang maju dan sebagai sebuah pusat perdagangan di bahagian
penghujung Alam Melayu (Auni, 2001: 298-301). Patani berada di jalan
perniagaan yang dilalui oleh pedagang-pedagang Arab dan Parsi (Ahmad Omar,

2002: 25).

Negeri Patani pada masa tersebut merupakan sebuah negeri yang
diperintah oleh raja-raja Melayu. Apabila Islam sampai ke Patani, sultan yang
pertama memeluk agama Islam ialah Phaya Tu Nakpa. Kemudian baginda
menukar namanya kepada Sultan Ismail Syah Zillullah Fi al-Alam (A. Teeuw, D.
K. Wyatt, 1970: 75). Manakala Ibrahim Syukri (2002: 31-32) menyatakan
bahawa raja Patani yang mula masuk Islam ialah Raja Antira.’ Setelah itu,

baginda menukar namanya kepada Sultan Muhammad Syah.

Pada peringkat permulaan, penerimaan Islam berlaku secara peribadi dan
tersebar di kalangan rakyat kemudian barulah diterima oleh golongan pemerintah
dan pembesar (Jamil, 1985: 595). Mengikut Abdul Rahman (2003: 313) setelah
Islam berkembang selama 300 tahun barulah diterima oleh raja dan

pembesarnya.

Kemasukan Islam ke Semenanjung Tanah Melayu dan juga Patani tidak

sama dengan kemasukan Islam di negeri-negeri lain, seperti Syria, Mesir dan

* Terdapat perbezaan tentang nama raja Patani yang mula masuk Islam dan pendakwah yang mengajar
raja masuk Islam. Mengikut buku Hikayat Patani (A.Teeuw, 1970: 72) raja yang mula masuk Islam
ialah Paya Tu Nakpa, manakala pendakwah ialah Syeikh Said. Adapun mengikut buku Sejarah
Kerajaan Melayu Patani (Ibahim syukri, 2002: 33) raja yang mula masuk Islam ialah Raja Antira
melalui seorang alim yang bernama Syeikh Safiyy al-Din. Manakala Abdul Ghani (2007: 82)
mengesahkan bahawa Syeikh Safiyy al-Din dan Syeikh Said adalah orang yang sama. Sementara
Sultan Ismail Syah dan Sultan Muhammad Syah juga adalah orang yang sama.

60



lain-lain. Hal demikian kerana kemasukan Islam ke negeri-negeri tersebut
melalui angkatan tentera yang diutuskan oleh khalifah atau pemerintah pada
zaman tertentu, sementara kemasukan Islam ke Patani adalah melalui para
pedagang dan pendakwah, sama ada daripada negeri Arab, China atau India. Ini
jelas kerana Patani merupakan pelabuhan dan pusat perdagangan terpenting di

Nusantara sejak belum Islam dan sesudahnya (Auni, 2001: 298).

Pada masa awal-awal bagi kemasukan Islam ke rantau ini ia tidak
tersebar dengan cepat. Ini mungkin kerana kedudukan Semenanjung Tanah
Melayu terletak jauh daripada negeri-negeri Islam. Di samping itu, kekurangan
para pendakwah untuk menyampai dan mengajar Islam kepada penduduk juga

menyebabkan Islam lambat tersebar (Ahmad Syalabi, 1996).

Perkembangan Islam di Patani khasnya dan di Tanah Melayu umumnya
adalah dibantu oleh beberapa faktor. Antaranya ialah akidah, politik dan juga

keadilan Islam.

Akidah dan kepercayaan sebagai salah satu faktor penting yang
menyebabkan agama Islam mudah perkembang di Patani. Ini kerana tidak ada
akidah dan kepercayaan yang benar-benar bertapak di dalam jiwa orang-orang
Melayu Patani walaupun sejak lama ajaran agama Hindu dan Buddha bertapak di
rantau ini (Ahmad Syalabi, 1996: 447-448). Faktor politik juga merupakan salah
satu faktor yang menyebabkan Islam tersebar dengan cepat. Hal ini kerana
kedudukan raja-raja sangat penting dalam budaya orang-orang Melayu. Dengan
penerimaan raja-raja dan pembesarnya, Islam lekas tersebar di kalangan rakyat

jelata (Mohd. Lazim, 2005: 80).

61



Selain itu, Woodbridge (1974: 280) berpandangan bahawa keadilan Islam
di samping pemerintah yang bersifat lapang dada dan berjiwa demokrasi juga
merupakan salah satu sebab bagi ketersebaran agama Islam di Semenanjung

Tanah Melayu. Seterusnya beliau menegaskan bahawa;

One result of the spread of Islam, with its doctrine of the eguality of all men
before God, was that the government in these areas became somewhat more
liberal and democratic (Woodbridge, 1974: 280).

Setelah Patani menjadi sebuah negeri Islam, ia sangat penting dalam
sejarah islamisasi dan pertumbuhan perdagangan Islam di Alam Melayu (Auni,
2001: 298). Kata Saicit “negeri ini banyak dikunjungi oleh pedagang-pedagang

asing, terutama pedagang-pedagang Arab” (Saicit, 1964).

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahawa Islam telah sampai ke
Patani (Selatan Thailand) sebelum abad ke-15 M melalui para pedagang dan
pendakwah dan tersebar di kalangan rakyat jelata untuk beberapa lama.
Kemudian barulah diterima oleh raja-raja dan pembesar di dalam istana. Selepas
itu, Patani diisytiharkan sebagai negeri Islam. Dengan perisytiharan tersebut,

Islam mulai tersebar secara meluas.

Kemasukan Islam dan ketersebarannya juga adalah berlaku secara damai.
Tidak terdpat mana-mana sumber sejarah yang menyatakan bahawa Islam tiba ke
Patani dan seluruh Asia Tenggara melalui angkatan tentera. Malahan
keharmonian dan keadilan ajarannya menyebabkan penduduk di rantau ini
mudah terpengaruh dan segera menerimanya sebagai agama dan cara hidup

mereka.

62



2.1.4 Selatan Thailand Selepas Menerima Islam

Apabila Islam masuk ke kawasan Patani, rajanya Phaya Tu Nakpa dan pembesar-
pembesarnya memeluk agama Islam. Baginda membina sebuah negeri dan
dinamakannya Patani Darussalam (A. Teeuw dan D. K. Wyatt, 1970: 76). Sejak
masa tersebut negeri Patani diperintah oleh raja-raja Melayu beragama Islam
bermula dengan Sultan Ismail atau Muhammad Syah Zillullah fi al-Alam (1500-
1530). Setelah baginda meninggal dunia tahta pemerintahan diambilaleh oleh
anaknya Sultan Muzaffar Syah (1530-1564). Setelah itu, Patani berada di bawah
pemerintahan ratu-ratu. Mengikut Saicit (1964: 27) adat pemerintahan negeri
Patani pada masa tersebut ialah memilih perempuan daripada keturunan raja-raja
yang sudah berumur untuk menjadi raja. Adat tersebut dihapuskan pada zaman

pemerintahan Ayuthaya.

Dengan sebab raja Patani memeluk agama Islam, negeri Patani diperintah
oleh raja-raja Melayu Islam selama lebih kurang dua abad. Pada tahun 1785 M.
kerajaan Siam menyerang negeri Patani dan dapat menaklukinya pada tahun
1786 M. Semenjak itulah negeri Patani berada di bawah pemerintahan kerajaan
Siam. Untuk melemahkan kedudukan negeri Patani supaya tidak mampu
menentangnya, pemerintah Siam menggunakan dasar pecah dan perintah (Nik

Anwar, 2000: 22-23; Ahmad Fathi, 2001: 58).

Hasil penggunaan dasar pecah dan perintah oleh kerajaan Thai itu, negeri
Patani dibahagi kepada tujuh negeri kecil, iaitu negeri Patani, Jering, Nongcik,

Saiburi, Legih, Jala dan Raman (Chalum Kiart, 2547: 3).6 Pada zaman

® Terdapat sedikit perbezaan mengenai tarikh pemerintah Siam membahagikan negeri Patani kepada
tujuh negeri kecil. Mengikut Ahmad Fathi (2001, 58) ia berlaku pada tahun 1816 M, bersamaan tahun
2349 B.E., mengikut Chalem Kiart Khuntongpet (2547: 3) ia berlaku pada tahun 2334 B.E. bersamaan

63



pemerintahan Prabat Somdech Pra Chulla Chomklau Chao Yu Hua atau Rama
V.’ iaitu pada tahun 1902 M kerajaan Thai mengubah sistem penyusunan negeri-
negeri di bawah kawalannya. Ekoran daripada perubahan tersebut, pada tahun
1906 M ketujuh-tujuh negeri itu dicantumkan menjadi empat negeri, iaitu Patani,

Saiburi, Yala dan Legih dan dinamakan Monton Patani ® (Chalum Kiart, 2547:

3).

Sejak penghujung abad ke-18 M kerajaan Siam menyerang dan menakluk
negeri Patani. Pada awal abad ke-19 negeri Patani dibahagikan kepada tujuh
negeri kecil. Sungguhpun berbagai-bagai tindakan diambil oleh kerajaan
Thailand semenjak negeri Patani berada di bawah pemerintahannya, ia sentiasa
menghadapi permasalahan dari segi tujuan kepentingan politik. Oleh itu, pada
tahun 1916 M iaitu pada zaman pemerintahan Raja Rama VI, kerajaan Thailand
menghapuskan istilah negeri dan menggantikannya dengan istilah wilayah atau
cangwad. Negeri Legih ditukar menjadi Wilayah Naratiwat, serta menjadikan
Patani salah satu wilayah bagi negeri Thailand. Kemudian pada tahun 1931 M
kerajaan Thai mengubah kedudukan Saiburi daripada bertaraf sebagai sebuah
wilayah, menjadi sebuah daerah di dalam wilayah Pattani. Dengan demikian,

kedudukan negeri Patani daripada sebuah negeri bertukar menjadi beberapa

1791 M. Dan terdapat beberapa sumber lain menyatakan bahawa pemecahan yang dibuat oleh
kerajaan Thai itu berlaku pada tahun 1816 M. dengan demikian pengkaji melihat bahawa pendapat
pertama pertama lebih tepat. Kerana Datok Pengkalan memerintah Patani hingga tahun 1810 M
(Arifin, 2000:55). Ini bermakna negeri Patani dipecah kepada 7 negeri kecil berlaku selepas itu.

’ Raja Rama V ialah salah seorang raja dinasti Chakri yang memerintah Negeri Thai di antara tahun -
2411-2453 B.E./1868-1910 M. Baginda adalah seorang raja yang banyak membawa perubahan dan
kemajuan kepada Negeri Thai. Baginda terkenal dengan raja yang menghapuskan hamba sahya dan
sebagai raja pertama yang mengadakan sistem pemerintahan dan pentadbiran secara wilayah.

& Monton ialah kawasan pemerintahan yang dibahagikan kepada bahagian-bahagian secara luas
mencakupi beberapa kawasan atau negeri (Pocana Nukrum Rajbanditya Satan, 2542: 830),
seperti pada tahun 2449 B.E./1906 M. kerajaan Thai mencantumkan negeri-negeri kecil bagi
Patani, iaitu Patani, Yala, Saiburi dan Legeh dan dinamakan monton Patani. Ia berada di bawah
seorang pemerintah sebagai pesuruhjaya yang bertanggungjawab. Sistem pemerintahannya
dinamakan Thesapibal.

® Raja Rama V1 adalah salah seorang raja dinasti chakri, memerintah negeri di antara tahun 2453-
2468 B.E. bersamaan tahun 1912-1928 M.

64



wilayah di bawah kerajaan Thailand. Akhirnya negeri Patani terkenal dengan
wilayah-wilayah Selatan Thailand (Chalem kiart, 2547: 3, Ibrahim, 2002: 7,

Ahmad, 2001: 52)."°

Rajah 2-1

Kedudukan Negeri Patani di Abad Ke-19 dan Ke-20 M

Negeri Patani
(1807 M.)
I1807 M. atua 1|816 M.
[ [ [
Patani Nongcik Jering Raman Jala Sai Legih
| |
, |
Patani Yala Sai Legeh
1906 M.

1906 M. Monton Patani
(Negeri Patani)
1931 M. - Sekarang
Wilayah Wilayah Wilayah
Pattani Yala Naratiwat

Rajah 2-1 di atas menunjukkan perubahan negeri Patani daripada bertaraf
sebagai sebuah negeri yang berdaulat kemudian menjadi beberapa wilayah di

bawah kerajaan Thailand.

19 Mengenai tarikh kerajaan Siam membahagikan negeri Patani kepada tujuh negeri kecil, ada
sedikit perbezaan, iaitu mengikut Ahmad Fathi (2001: 58) adalah berlaku pada tahun 1816 M,
bersamaan tahun 2349 B.E., adapun mengikut Chalem Kiart Khuntongpecha (2547: 3) berlaku
pada tahun 2334 B.E. bersamaan 1791 M. Dalam hal ini, pengkaji lebih cenderung kepada
pendapat Ahmad Fathi kerana pada tahun 1791 M Siam melantik Datok Pengkalan salah seorang
pembesar dalam negeri Patani pada masa itu sebagai raja Patani. Datok Pengkalan memerintah
Patani hingga tahun 1810 M (Arifin, 2000: 55). Ini bermakna, negeri Patani dipecah kepada 7
negeri kecil berlaku selepas tahun tersebut.

65



2.1.5 Kedudukan Geografi Selatan Thailand Sekarang

Kawasan Selatan Thailand terdiri daripada 14 wilayah. Wilayah-wilayah ini
terbahagi kepada dua bahagian, iaitu bahagian selatan atas dan bahagian selatan
bawah. Bahagian selatan atas meliputi wilayah Pracuab Khirikhan, Chumporn,
Surathani, Nakhon Sri Thamaraj, Phuket, Pangnga, Krabi, Terang, Ranong dan
Sohgkhla. Bahagian selatan bawah pula meliputi empat wilayah yang terletak di
bahagian terakhiar Selatan Thailand, iaitu Pattani, Yala, Naratiwat dan Satun.
Pembahagian itu dibuat berdasarkan kepada agama, bahasa dan budaya
(Samnakngan Suksathikarn Khet Song, 1984: 6). Sebelum tahun 1963 M
wilayah-wilayah di selatan bawah ini dikenali dengan Empat Wilayah Selatan.
Memandangkan nama tersebut memberi kesan kepada politik dan kestabilan
negeri, pihak kabinet kerajaan telah mengambil keputusan pada 3 April 1963 M

untuk mengubah panggilan Empat Wilayah Selatan kepada Wilayah Sempadan

Selatan (Chalum Kiart, 2547: 3).

Selatan Thailand yang dijadikan bahan perbincangan dalam kajian ini
terdiri daripada Selatan Thailand bahagian bawah, meliputi tiga wilayah, iaitu
Pattani, Yala, dan Naratiwat. Tiga wilayah ini bersempadan dengan Malaysia di
sebelah negeri Kelantan di Pantai Timur, bersempadan dengan negeri Kedah di

Pantai Barat dan bersempadan dengan negeri Perak di bahagian selatan wilayah

Yala.

66



2.1.6 Wilayah-wilayah dan Penduduk

i. Wilayah Pattani

Wilayah Patani ialah salah satu wilayah yang terletak di selatan negeri
Thailand. Wilayah ini mempunyai keluasan 1,940.356 kilometer persegi.
Jumlah penduduk pada tahun 2007 adalah seramai 637,436 orang, terdiri
dari orang lelaki sebanyak 314,681, dan perempuan 322,755 orang.
Jumlah penduduk beragama Islam ialah 85.47 %, beragama Buddha

14.39%, dan Kristian serta lain-lain 0.13 % (www.patani.go.th/

data/banya, 21/11/2007). Penduduk yang beragama Islam kebanyakannya
menggunakan bahasa Melayu. Terdapat sebanyak 655 masjid, 94 buah
SAR, 515 buah tadika dan 186 buah pondok (Pejabat Wilayah Pattani,
www. mahadthai. com, www.tcmd. org/thai, 20-5-2008, Worawit, 2008:

225).

ii. Wilayah Yala

Wilayah Yala ialah salah satu wilayah yang terletak di bahagian terakhir
selatan negeri Thailand. Wilayah ini berkeluasan sebanyak 4,512.078
kilometer persegi. Pada tahun 2007 M wilayah ini mempunyai kepadatan
penduduk seramai 470,586 orang, dengan nisbah lelaki sebanyak 234,170
orang, dan perempuan 236,416 orang. Penduduk yang beragama Islam
adalah seramai 68.90 %, manakala yang beragama Buddha dan lain-lain
adalah seramai 31.10 %. Kebanyakan penduduk yang beragama Islam

menggunakan bahasa Melayu sebagai bahasa harian (www.patani.go.th/

data/banya, 2007). Terdapat sebanyak 460 masjid, 32 buah SAR, 404

67



buah tadika, dan 82 buah pondok (Pejabat Wilayah Yala, www.

mahadthai.com, www.tcmd.org/thai, 20-5-2008)

iii. Wilayah Naratiwat

Wilayah Naratiwat merupakan salah satu wilayah yang terletak di
bahagian pantai timur. Wilayah ini mempunyai keluasan 4,475.43
kilometer persegi dan berkepadatan penduduk seramai 717,336 orang
yang terdiri dari 356,229 lelaki dan 361,137 perepean. Pada tahun 2007,
jumlah penduduk yang beragama Islam ialah seramai 82 %, beragama

Buddha 17%, Kristian dan lain-lain 1 % (www.patani.go.th, 21/11/2007).

Seperti juga di wilayah selatan yang lain, penduduk yang beragama Islam
kebanyakan mereka mengguna bahasa Melayu dalam kehidupan harian.
Di wilayah ini terdapat sebanyak 634 masjid, 47 buah SAR, 594 buah
tadika dan 49 buah pondok (Pejabat Wilayah Naratiwat, www.tcmd.org/

thai, 20-5-2008).

iv. Wilayah Satun

Wilayah ini adalah salah satu wilayah yang terletak di bahagian selatan
negeri Thailand di bahagian pantai barat bersempadan dengan Laut
Andaman, dan bersempadan dengan negeri Perlis Malaysia. Wilayah ini
mempunyai keluasan bumi sebanyak 4,475.43 kilometer persegi.
Berkepadatan penduduk seramai 284,309 orang, terdiri daripada lelaki
seramai 141,780 orang, perempuan 142,529 orang. Jumlah penduduk
yang beragama Islam ialah seramai 67.80 %. Beragama Buddha seramai
31.90 %, Kristian dan lain-lain 0.30 % (www. patani.go.th/data/banya,

21/11/2007). Sementara itu, penduduk yang beragama Islam kebanyakan

68



mereka mengguna bahasa Melayu dalam kehidupan harian (Pejabat

Wilayah Satun, www.mahadthai. com, www.tcmd.org/ thai, 20-5-2008).

Jadual 2-1

Setatistik Keluasan Kawasan, Bilangan Penduduk
dan Agama Anutan Masyrakat di Selatan Thailand Tahun 2007

Wilayah | Kilometer Jumlah Islam Buddha | Lain-lain
persegi penduduk
Patani 1,940.356 637,436 | 85.47 14.39 0.13
Yala 4,512.078 470,586 | 68.90 31.10 -
Naratiwat | 4,475.430 717,336 | 82 17 1
Satun 2,478.977 284,309 | 67.80 31.90 0.30
Jumlah 13,406.841 | 2,109,667 | 76.04 23.60 0.43

Sumber : www.mahadthai.com, Pejabat Wilayah Patani, Yala Naratiwat dan Satun, tahun 2008,
www.tcmd.org/thai, 20-5-2008.

Jadual 2-1 di atas menunjukkan bahawa penduduk empat wilayah
Selatan yang beragama Islam hanya 76.04 peratus, beragama Buddha

23.60 peratus manakala agama yang lain 0.43 peratus Hal demikian

berbeza dengan keterangan Timbalan Menteri Pendidikan, Rung
Keawdeng bahawa penduduk di empat wilayah tersebut lebih daripada 80
peratus beragama Islam. Adapun yang beragama Buddha hanya 19.90
peratus sahaja, sementara 0.1 peratus menganut lain-lain agama (www.

thaiedresearch.org, www.tcmd.org/thai, 20-5-2008).

2.1.7 Bahasa dan Budaya Masyarakat Islam Selatan Thailand

Bahasa Thai merupakan bahasa rasmi bagi negara Thailand. Bahasa Melayu pula
merupakan bahasa ibunda dan bahasa harian bagi masyarakat Melayu Islam di

Selatan Thailand. Kebanyakan mereka menggunakan bahasa Melayu untuk

69



berkomunikasi dalam kehidupan harian. Malahan bahasa Melayu merupakan
bahasa majoriti di kawasan tersebut dengan jumlah penuturnya yang
diperkirakan 80-85 peratus (Ruslan, 2005: 6). Hasan Madman (2001)

berpendapat:

bagi kaum Melayu Islam Patani, bahasa Melayu amat bermakna. Pada
pandangan mereka, bahasa Melayu bahasa ibunda mereka dan satu pengenalan
bagi penganut Islam. Dalam erti kata lain, bercakap dalam bahasa Melayu
adalah sama dengan beragama Islam. Bahasa Melayu mempunyai hubungan
kuat dengan 1slam dan warisan agama (Hasan, 2001: 19).

Bahasa Arab juga berperanan penting, khasnya di empat wilayah; Pattani,
Yala, Narathiwat dan Satun. Ini kerana majoriti penduduk di kawasan ini
berketurunan Melayu dan beragama Islam. Penggunaan bahasa Arab adalah
penting sebagai bahasa agama dan bahasa untuk mereka menunaikan ibadat

(Prakit, 1973).

Selain berfungsi sebagai bahasa agama dan bahasa ibadat, bahasa Arab
juga ialah bahasa ilmu kerana kebanyakan ilmu pengetahuan agama yang
dipelajari di Selatan Thailand adalah daripada kitab-kitab berbahasa Arab
(Ahmad Fathi, 2008: 9). Ini diakui oleh pegawai-pegawai kerajaan yang
menjalankan kajian mengenai orang Melayu Islam di Selatan Thailand terutama
kajian-kajian yang dibuat mengenai institusi pendidikan pondok, seperti kajian
Rung Kaeudeng (1968), Prakit Pracon Pancanuk (1973), Winij Sangkharat
(1982) dan lain-lain. Justeru itu, didapati banyak perbendaharaan kata bahasa
Melayu Patani berasal daripada bahasa Arab (Ruslan, 2005: 15) kerana bahasa
Arab banyak digunakan dalam buku teks pengajian Islam (Hasan, 2001: 143).
Malahan setiap cabang ilmu Islam yang disampaikan di Patani pada masa itu
adalah dalam bahasa Melayu dan bahasa Arab (Worawit 1999: 115, Makree,

2007: 57).

70



Bahasa Arab menjadi semakin penting apabila digunakan di peringkat
pengajian yang lebih tinggi (Hasan, 2001: 144). Ini terbukti apabila institusi
pengajian tinggi di Selatan Thailand, seperti Prince Songkhla Universiti, Pattani,
Prince Naratiwat Universiti, Naratiwat, Yala Islamic Universiti dan Jamiah
Islamiah Syeikh Daud Patani menubuhkan program-program pengajian Islam
dan bahasa Arab (Kuliah Dirasat Islamiah, 1977). SAR dan pondok-pondok juga

menggunakan kitab-kitab berbahasa Arab.

Masyarakat Melayu Islam Patani mempunyai kebudayaan dan cara hidup
yang berbeza dengan rakyat Thailand di wilayah-wilayah yang lain. Budaya
hidup mereka hampir sama dengan penduduk di Semenanjung Malaysia. Prakit
(1973: 40) menggambarkan kehidupan orang-orang Melayu Islam di Selatan

Thailand:

Kehidupan orang-orang Thailand di sempadan selatan yang beragama Islam
tidak banyak berbeza dengan kehidupan dalam Persekutuan Tanah Melayu,
walau pun mereka hidup di bawah kerajaan Thai. Tidak keterlaluan jika
dikatakan semua budaya hidup orang-orang Thailand yang beragama Islam
adalah berdasarkan kepada agama.

Hal demikian selaras dengan penjelasan yang diberikan oleh Worawit

Baru (1999: 131) seperti berikut:

Oleh sebab orang Melayu yang merupakan golongan peri bumi wilayah
sempadan Selatan Thai mengamalkan cara hidup yang berlandaskan Islam,
budaya serta adat istiadat Melayu secara tersendiri masih diamalkan dan
menjadi warisan orang-orang Melayu di sini walaupun mereka sudah ditakluk
dan dimasukkan ke bawah sistem pemerintahan Negara Thai. Undang-
undang syariah tentang keluarga dan pusaka merupakan satu amalan yang
segar di seluruh wilayah sempadan Selatan Thai.

Selain itu, beberapa aspek lain juga menggambarkan pengaruh Islam dan
bahasa Arab. Ini dapat disaksikan melalui nama-nama yang digunakan oleh
orang-orang Islam di wilayah-wilayah berkenaan sama ada nama-nama diri,

nama-nama masjid, institusi pendidikan, seperti pondok, SAR, institusi pengajian

71



tinggi atau badan-badan kebajikan. Kebanyakan nama tentang perkara berkaitan
adalah dalam bahasa Arab. Manakala penggunaan nama-nama perkara tersebut
dalam bahasa Thai hanya sebagai nama kedua atau nama yang terpaksa
digunakan untuk berurusan dengan kerajaan. Di samping itu, banyak pula
perkataan atau istilah-istilah pinjaman daripada bahasa Arab digunakan dalam
kehidupan harian mereka (Worawit, 2008: 235), terutama dalam bidang pelajaran

dan keilmuan.

Keadaan sedemikian menjadi satu bukti bahawa bahasa Arab sangat
berpengaruh dan berperanan dalam masyarakat Melayu Islam di Selatan
Thailand. Peranan dan pengaruhnya bukanlah terbatas dalam bidang ibadat atau
pendidikan sahaja, malahan pengaruhnya melewati bidang-bidang yang lain,

seperti bidang politik dan ekonomi.

2.2 Kedudukan Selatan Thailand pada Abad Ke-19 M

Dalam bahagian ini dibincankan kedudukan Selatan Thailand pada abad ke-19
M. Perbincangan dikhususkan kepada aspek politik dan pemerintahan, dan sosial

dan budaya.

2.2.1 Politik dan Pemerintahan

Mengikut catatan sejarah, pemerintahan sistem beraja Islam pertama di
Patani (Selatan Thailand) diasaskan oleh Sultan Ismail Syah sejak abad ke-

16 M iaitu sekitar tahun 1500 M dan mencapai kegemilangan di zaman

72



pemerintahan raja-raja perempuan'' (Ibrahim Syukri, 2002: 42; Mohd.

Zambri, 1994: 1-2; Arifin, 2000: 12).

Walau bagaimanpun, kerajaan Patani menjadi lemah pada
penghujung abad ke-18 M. Hal demikian kerana pada tahun 1785 M
kerajaan Thailand di bawah pemerintahan Raja Rama I menghantar pasukan
tentera menyerang Patani serta dapat melemahkan kesultanan Melayu Patani
(Worawit, 1999: 88; Ahmad Fathi, 2001: 45) kemudian dapat menawan
sepenuhnya pada November tahun 1786 (Arifin, 2000: 41; Mohd. Zamberi,

1994: 6).

Patani kalah dan jatuh kepada Siam pada hujung abad ke-18 M, iaitu
pada tahun 1786 M. Dengan kejatuhan tersebut negeri Patani dibahagikan
kepada tujuh negeri kecil. Kejatuhan tersebut berlaku pada awal abad ke-19
M, iaitu sekitar tahun 1807 atau 1816 M (Nik Anuar, 2000: 21-23; Chalum

Kiart, 2547: 3).

Keadaan politik negeri Patani pada masa itu sangat genting, kerana
Patani sudah kehilangan identitinya sebagai sebuah negeri yang merdeka.
Beberapa usaha untuk melepaskan Patani daripada jajahan Siam terus
berjalan, seperti pemberontakan tahun 1808 M dan pemberontakan tahun

1832 M (Nik Anuar, 2000: 22; Ahmad Fathi, 2002: 6).

Sejak penghujung abad ke-18 M inilah Patani berada di bawah

kerajaan Siam yang berpusat di Kota Bangkok. Namun beberapa orang raja

!, Raja-raja perempuan (Ratu-ratu) yang memerintah negeri Patani ialah Raja Hijau (1584-1616),
Raja Biru(1616-1623), Raja Ungu (1623-1625), Raja Kuning (1635-1686). Ratu-ratu tersebut
memerintah negeri Patani lebih kurah satu abad, iaitu daripada penghujung abad 16 M hingga
penghujung abad 17 M (Arifin Bincik, 2001: 59).

73



Melayu masih diberi kuasa memerintah negeri Patani. Kata Nik Anuar
(2000: 27) “sejarah sepanjang pemerintahan Sultan Muhammad (1842-56)
dan dua orang penggantinya, Tengku Putih (1856-81) dan Tengku Besar
(1881-90), negeri Patani berada dalam keadaan aman.” Lantaran itu,
bermula dari masa tersebut, dari sudut politik dan pemerintahan, Patani
tidak lagi boleh menentukan nasibnya sendiri melainkan dalam beberapa
bidang tertentu sahaja, seperti hal-hal pusaka dan keluarga. Ini
menunjukkan bahawan sistem politik yang berlandaskan Islam tidak lagi
diamalkan dan dilaksanakan. Namun demikian, menjelang akhir abad ke-18
M dan sepanjang abad ke-19 M Patani terus berperanan sebagai pusat

tamadun Islam (Mohd. Zambri, 1994: 95).
2.2.2 Sosial dan Budaya

Setelah beberapa lama masyarakat Melayu Patani berpegang dengan agama
Hindu-Buddha barulah agama Islaﬁ tiba di Patani dan terus berkembang
dalam masyarakat Melayu. Pada permulaan Islam, beberapa amalan
kharafat masih diamalkan, hanya yang ditinggalkan ialah menyembah
berhala dan makan babi sahaja (A. Teeuw, 1970: 75). Dari masa ke semasa,
pegangan dan kepercayaan masyarakat mulai berubah, walaupun masih
terdapat saki-baki peninggalan kepercayaan agama Hindu dan Buddha (A.
Teeuw, 1970: 79). Mengikut K. Snouk (1999: 544) pegangan dan
kepercayaan mereka terhadap agama Hindu-Buddha tidak lagi penting
apabila mereka menerima Islam. Umat Melayu Islam menganggap bahawa

tamadun mereka yang sebenar bermula apabila mereka memeluk agama

74



Islam. Lantaran itu, umat Islam di wilayah sempadan selatan sangat

berpegang teguh dengan agama (Prakit, 1973).

Mungkin bermula pada zaman tersebut, kepercayaan adat dan
budaya hidup yang merupakan kesan daripada agama sebelumnya mulai
berkurangan, kerana banyak para ulama berperanan dalam menjalankan
dakwah Islamiah dan menyebarkan agama, seperti keterangan dalam
bahagian sebelumnya. Mengikut Hasan (2001: 18) orang Islam Patani
memiliki ciri-ciri dan identiti yang berbeza daripada penduduk Thailand
yang lain. Mereka menuturkan bahasa Melayu, berpakaian Melayu
mengikut ajaran agama Islam. Hal demikian selaras dengan gambaran
kehidupan orang-orang Melayu Islam di Selatan Thailand yang dinyatakan

oleh Prakit (1973: 40).

Ringkasnya, aspek sosial dan budaya hidup msyarakat Melayu
Islam di Selatan Thailand pada zaman tersebut melambangkan ciri-ciri
Melayu Islam. Hal ini kerana mereka sangat berpegang teguh dengan ajaran

agama Islam.

2.3 Kedudukan Selatan Thailand pada Abad Ke-20 M

Dalam bahagian ini, pengkaji membincangkan kedudukan Selatan Thailand pada

abad ke-20 M dalam dua aspek iaitu, aspek politik dan pemerintahan, sosial dan

budaya.

2.3.1 Politik dan Pemerintahan

Menjelang abad ke-20 M kesultanan Melayu Patani telah berakhir (Ibrahim

Syukri, 2002: 107; Ahmad Fathi, 2001: 67-79). Dengan itu, Patani hanya

75



menjadi beberapa wilayah di bawah pemerintahan autokrasi kerajaan
Thailand. Pada tahun 2475 B.E. bersamaan 1932 M, berlaku perubahan
sistem pemerintahan dari pada sistem autokrasi beraja kepada sistem

demokrasi (Chalemkiart, 2547: 18).

Perundangan dan pentadbiran adalah salah satu tuntutan dan
keperluan yang penting dalam sesebuah masyarakat. Walau bagaimanapun
tidak terdapat fakta-fakta yang menyatakan bahawa umat Islam di Selatan
Thailand menjalankan undang-undang Islam secara keseluruhan dalam
mengatur urursan hidup mereka. Namun demikian, terdapat juga beberapa
aspek atau hal tertentu mereka mengurus mengikut undang-undang Islam,
seperti urusan perkahwinan, perceraian, pusaka dan sebagainya. Undang-
undang tercatat dalam undang-undang Thailand pada zaman pemerintahan

Raja Chulalungkorn'? Fasal 32 (Worawit, 1999: 12).

Dalam urusan perundangan, sehingga pada zaman Patani sudah di
bawah pemerintahan kerajaan Siam, undang-undang keluarga dan pusaka
masih dilaksanakan ke atas umat Islam. Hal demikian terdapat di dalam
perlembagaan negeri Thailand pada tahun 2444 B.E. bersamaan 1901 M,

seperti berikut:

Hendaklah digunakan segala undang-undang dalam kes jinayah dan ...tetapi
dalam kes ....yang berhubung dengan agama Islam, baik dalam masalah
suami isteri, baik dalam masalah pusaka yang mana pengadu dan yang
tertuduh atau yang tertuduh beragama Islam hendaklah digunakan undang-
undang Islam dalam menjatuhkan hukuman (Mahamasaki, 2001: 85).

12 Raja Chulalungkorn atau Rama V Dinasti Chakri yang memerintah antara tahun 1864-1910.

76



Undang-undang  tersebut  dikuatkuasakan  hingga zaman
pemerintahan kerajaan Phibul."> Apabila Phibul berkuasa pada tahun 1938
M, beliau membubarkan sistem perundangan dan pentadbiran Islam dan
menggantikannya dengan undang-undang sivil dan komersil Thai.
Kemudian beliau memansukhkan jawatan Qadi pada tahun 1943 M

(Ahmad Fathi, 2001: 85; Worawit, 1999: 132).

Sungguhpun undang-undang Islam telah dibatalkan oleh Phibun
ketika beliau mengambil alih pucuk pimpinan negara pada tahun 1938 M
namun demikian, usaha untuk mengembalikan pelaksanaan undang-
undang Islam tidak terhenti. Pada tahun 1939 M ditubuhkan satu
pertubuhan yang bernama Al-Haiah al-Tanfizivyah li al-Ahkam al-
Syar’iyah atau Lembaga Pelaksanaan Hukum Syariah. Tujuan
penubuhannya adalah untuk menggembeling tenaga pemimpin-pemimpin
agama di Patani dalam usaha menyekat ancaman kerajaan Thailand yang

hendak mensiamkan orang Melayu serta mempertahankan kesucian agama

(Ahmad Fathi, 2001: 84).

Selepas Phibul memansuhkan jawatan Qadi Syar'ie (Dato
Yutitham) dan menggantikannya dengan hakim mahkamah sivil, semua
Qadi dilucutkan daripada jawatannya. Dengan demikian, tidak ada lagi
satu badan untuk menyelesaikan masalah bagi orang-orang Islam. Justeru
itu, alim ulama Patani berhimpun untuk membincangkan isu yang penting
ini di Pondok Jelapang pada 27 Oktober 1943 M. Perjumpaan itu dihadiri

oleh seramai 1,000 orang alim ulama. Keputusan perjumpaan tersebut

" Phibul menjawat jawatan Perdana Menteri Thai selama dua penggal, penggal pertama pada 16
Disember 1938 hingga 24 Otahungos 1944 dan penggal kedua padaa 8 April 1948 hingga 16
September 1957.

77



bersetuju melantik tiga orang ulama untuk menjawat jawatan al-Qadi al-
Syar'ie al-Darury, untuk menangani masalah orang Islam di Patani.
Mereka itu ialah Hj. Sulong,'* Hj.Abdul Majid"> dan Tokbermin'® (Ahmad

Fathi, 2001: 126-127).

Setelah berlaku perubahan pimpinan negara pada tahun 1945 M,
beberapa dasar kerajaan terhadap orang-orang Islam di Selatan Thailand di
hapuskan. Pada tahun tersebut kerajaan mengisytiharkan penggubalan akta

Islam. Pendahuluan akta tersebut menyatakan:

Oleh kerana perlembagaan kerajaan Siam memberi kebebasan beragama
kepada rakyat dengan raja sebagai pelindung utama agama dan
menimbangkan kenyataan bahawa sesetengah orang Siam menganut agama
Islam, adalah wajar bahawa orang-orang Islam dibantu dan diberi
perlindungan dalam hal ehwal agama mereka (Nik Anuar, 2000: 65).

Setelah Phibun jatuh, pucuk pimpinan kerajaan Thailand berubah.
Sebuah undang-undang pentadbiran hal ehwal Islam (Praracha Banyat
Sasanupatham) diluluskan oleh kerajaar; pada tahun 1945 M, dan jawatan
Qadi yang telah dimansuhkan diwujudkan kembali dengan memakai nama

baru, iaitu Datuk Yutitham (Ahmad Fathi, 2001: 86).

Sehubungan itu, Majlis Agama Islam Wilayah juga ditubuhkan
untuk mengendalikan urusan pentadbiran dan pengurusan hal ehwal umat
Islam, seperti urusan kekeluargaan, perkahwinan, perceraian, pusaka,

pengurusan masjid, zakat dan sebagainya mengikut hukum Islam.

!4 Nama sepenuhnya ialah Tuan Guru Hj.Sulong bin Hj. Abdul Kadir bin Muhammad. Cucu kepada
Tuan Minal (Hj. Zainul Abidin bin Ahmad@ Muhammad) penulis kitab Kasyful Litham yang sengat
terkenal itu. Manakala ibunya Che Aminah atau Che Thum (kurang pasti). Lahir pada tahun 1895 M di
kampung Anak Ru Patani (lihat Ahmad Fathi al- Fatani, 2001: 141-155).

'* Nama sepenuhnya ialah Hj. Abdul Majid Embung. Dilahirkan di Pondok Chawok pada tahun 1898
M. Ibu beliau bernama Hajjah Halimah. Meninggal dunia pada 10 Julai 1953 M dikuburkan di tanah
perkuburan Padang Krisik Patani (lihat Ahmad Fathi al- Fatani, 2001: 120 -136).

16 Nama sepenuhnya ialah Hj. Wan Ahmad bin Wan Idris. Dilahirkan pada tahun 1874 M di Kampung
Binjai, Mukim Binjai Lima, Patani. Meninggal dunia pada malaam Khamis 29 Zulkaedah 1376 H
bersamaan 27 Jun 1957 M (lihat Ahmad Fathi al- Fatani, 2001: 1161 -179).

78



2.3.2 Sosial dan Budaya

Seperti kebanyakan negara yang memerintah secara demokrasi, negara
Thailand juga memberi kebebasan kepada rakyatnya untuk memeluk
mana-mana agama yang disukainya, seperti mana telah tercatat dalam Bab

III Perlembagaan Thailand berikut:

Seseorang individu mempunyai hak yang sempurna dalam menganut mana-
mana agama atau pegangan, ia juga berhak untuk mendirikan ibadahnya
dengan tidak bercanggah dengan peraturan negara atau melanggar hak yang
lain (Rathamanoon Heang Racha-anachak Thai, 1997).

Lantaran itu, Islam di Thailand ialah sebagai agama kedua terbesar
selepas Buddha. Penduduk Islam di Thailand ialah minoriti, bilangan
mereka hanya (14%) pada keseluruhan rakyat Thai atau 8,239,190 orang
(Muslim in Thailand, 2005). Namun demikian, mereka merupakan

golongan majoriti di kawasan empat wilayah Selatan Thailand.

Masyarakat Melayu Islam di Selatan Thailand adalah terdiri
daripada Ahl al-Sunnah wa al-Jamaah. Dalam bidang akidah,
kebanyakan mereka berakidah mengikut aliran khalaf, dan ada juga yang
mengikut aliran salaf. Manakala dalam bidang fikah pula kebanyakan
mereka bermazhab Imam al-Syafie seperti kebanyakan umat Islam di
kawasan Asia Tenggara, seperti Malaysia, Indonesia, Brunei Darussalam

dan sebagainya.

Keadaan masyarakat Islam di Selatan Thailand dari sudut agama
boleh dilihat juga menerusi beberapa kegiatan yang bersifat keagamaan,
seperti kegiatan mereka dalam mempelajari ilmu-ilmu agama, kegiatan

dakwah Islamiyah dan sebagainya.

79



Dalam menuntut ilmu pengetahuan agama, didapati umat Islam di
Selatan Thailand sangat perihatin terhadap perkara tersebut. Keadaan ini
jelas dapat dilihat beberapa fenomena masyarakat Islam dalam memberi
didikan terhadap anak-anak. Apabila anak-anak mereka tamat daripada
sekolah rendah kerajaan, mereka akan menghantar anak-anak mereka ke
institusi pengajian pondok atau sekolah-SAR lebih banyak daripada ke
sekolah-sekolah kerajaan. Malahan bagi mereka yang berpeluang
menghantar anak-anak mereka ke sekolah rendah yang mengadakan
pengajian agama, mereka akan mengutamakan sekolah yang bercorak
demikian daripada sekolah kerajaan, walaupun di sekolah kerajaan juga

ada mata pelajaran pendidikan agama atau pengajian Islam.

Bagi golongan dewasa atau mereka yang sudah berumur pula,
mereka akan mengikuti majlis-majlis ilmu yang diadakan di masjid-masjid
di kampung mereka atau pengajian mingguan yang diadakan di surau-
surau atau di masjid-masjid jamek di pusat-pusat bandar dan sebagainya,
seperti pengajian mingguan yang diadakan di Masjid Jamek wilayah Patani

dan wilayah Yala.

Suatu perkara yang menjadi lambang kepada tamadun Islam ialah
masjid. Di Patani terdapat beberapa buah masjid yang dibangunkan sejak
awal kedatangan Islam, seperti Masjid Krisik dan Masjid Tanjung Datuk

(Arifin; A. Laoman; Ahmad Somboon, 2000: 12).

Masjid menjadi petanda dan bukti yang kuat bagi kewujudan Islam
di satu-satu kawasan, di samping sebagai tempat untuk menunaikan ibadat

bagi umat Islam. Di Selatan Thailand terdapat masjid yang tertua masih

80



wujud, iaitu Masjid Wadi al-Husein terletak di kapung Teluk Manak

wilayah Naratiwat, yang sudah berusia lebih daripada 300 tahun.

Pada tahun 2008, terdapat sebanyak 1739 buah masjid yang
berdaftar rasmi dengan MAIW yang terletak di merata-rata bandar dan
kampung di tiga wilayah selatan, iaitu Pattani sebanyak 655 masjid, Yala
sebanyak 450 masjid, Naratiwat sebanyak 634 masjid (http//www.tcmd.
org, 20/5/2551). Di samping itu, terdapat juga masjid yang tidak berdaftar
dengan Majlis Agama Islam Wilayah (Muhammad, 2007: 40). Selain
masjid, terdapat juga surau-surau yang tidak mendirikan sembahyang

Jumaat, hanya diadakan sembahyang berjamaah lima waktu sahaja.

Sehubungan dengan kenyataan di atas, bahasa Arab amat besar
pengaruhnya dalam mempengaruhi penggunaan nama-nama masjid,
kerana secara keseluruhannya nama-nama masjid di Selatan Thailand

adalah dalam bahasa Arab serta ditulis dengan tulisan Arab.

Selain itu, kesedaran beragama di kalangan masyarakat Melayu
Islam di Selatan Thailand juga dapat dilihat menerusi kegiatan-kegiatan
pembelajaran dalam hal-hal yang bersangkutan dengan agama. Pengajian-
pengajian agama sama ada secara formal dan tidak formal diadakan di
merata-rata kampung dan desa di dalam beberapa wilayah di Selatan
Thailand. Pengajian-pengajian tersebut diadakan bermula daripada
peringkat ilmu fardhu ain hingga ke peringkat pengajian tinggi. Secara
formal pengajian dilaksanakan di sekolah, pusat pengajian tinggi,
universiti dan sebagainya. Sementara itu, pengajian yang tidak formal pula

diadakan di rumah-rumah dan di masjid-masjid.

81



Antara suasana yang menunjukkan kesedaran beragama di
kalangan masyarakat Islam di Selatan Thailand ialah wujudnya
pertubuhan-pertubuhan yang berbentuk dakwah atau kumpulan-kumpulan
dakwah yang bergiat mengajak kepada kebaikan dan melarang daripada
melakukan kemungkaran. Banyak usaha dakwah islamiyah yang bergiat di
Selatan Thailand, sama ada secara perseorangan atau secara berjamaah,

seperti Jamaah Tabligh, Jamaah Dakwah Islamiyah dan sebagainya.

Bidang bahasa dan sastera juga adalah satu bidang yang amat jelas
terpengaruh dengan Islam dan bahasa Arab. Sebelum kedatangan Islam,
bahasa Melayu digunakan dalam konteks yang agak terbatas. Huruf-huruf
Jawi belum digunakan oleh orang-orang Melayu. Melalui huruf Arab
bahasa Melayu berkembang menggunakan tulisan Jawi. Dengan itu bahasa
Melayu meningkat maju menjadi bahasa ilmu dan bahasa sastera bagi

masyarakat Melayu di kawasan Nusantara.

Keadaan yang sama berlaku di Patani Selatan Thailand. Bahasa
Melayu dalam tulisan Jawi digunakan oleh masyarakat Melayu Islam
Patani. Bahasa Melayu tulisan Jawi berkembang sebagai bahasa ilmu yang
digunakan di pusat-pusat pengajian, seperti pondok, tadika, sekolah, agama
rakyat dan sebagai bahasa persuratan yang digunakan dalam urusan-urusan
agama, seperti surat nikah-cerai, surat nazar, surat wasiat, surat perjanjian

dan lain-lian.

82



2.4 Pendidikan Islam di Selatan Thailand pada Abad Ke-19 M

Bahagian ini menganalisis kedudukan pendidikan Islam di Selatan Thailand.
Mengikut Ahmad Kamil (2008: 3) bahawa sistem pendidikan Islam tertua di
Patani ialah pengajian al-Quran dan pengajian-pengajian agama secara tidak
formal. Pada peringkat permulaan pengajian ini diadakan di rumah-rumah guru
atau toklebai. Setelah itu, pengajian seperti ini berkembang dan diadakan di
surau-surau dan masjid-masjid. Berdasarkan kepada catatan kerajaan, pada tahun
1916 M bilangan tempat-tempat pengajaran Islam yang mengajar ilmu Islam di
Patani sebanyak 479 tempat. Tempat-tempat tersebut meliputi pondok, masjid,

surau dan rumah-rumah guru al-Quran'’ (Worawit, 1999: 115).

Ini menunjukan bahawa tempat-tempat tersebut sudah lahir sebelum
tarikh di atas. Manakala dalam konteks badan atau institusi, setakat ini, belum
terdapat fakta-fakta yang menunjukan adanya institusi pendidikan dan pengajian
Islam selain daripada pondok. Pondok sebagai pusat agama dan institusi
pendidikan Islam yang unik dalam melahir dan menghidupkan budaya tersendiri
(Ahmad Omar, 2002: 132). Justeru pondok merupakan institusi pendidikan Islam
pertama dan tertua di Selatan Thailand. Berikut ialah perbincangan mengenai
kelahiran pondok, sistem pendidikan, peranan, perkembangan sistem

pendidikannya dan peranan ulama Patani pada abad ke-19 M.

17 Kebanyakan rumah-rumah guru yang mengajar anak-anak membaca al-Quran di dalam kampung
atua qaryah lazimnya menjadi tempat mengajar ilmu fardu ain dan ilmu-ilmu agama kepada penduduk
kampung. Keadaan tersebut masih wujud sampai sekarang pada beberapa kampung. Terutama di
kampung yang berjauhan daripada pondok atau masjid.

83



2.4.1 Kelahiran Pondok

Banyak pandangan dan perbincangan mengenai kemunculan sistem
pengajian pondok. Bila dan daripada manakah pengaruh sistem pengajian
tersebut? Apakah ia terpengaruh dengan tamadun Arab atau tamadun
India? Mohd. Zambri (1994: 92-93) berpendapat bahawa sistem pondok
yang lahir di Patani secara khusus dan di Nusantara secara umum adalah
terpengaruh dengan sistem pengajian pada masa pemerintahan kerajaan
Saljuk di Baghdad (1055-1194). Kemudian sistem ini tersebar ke seluruh
dunia Islam pada abad ke-11 M, khususnya Makkah Mukarramah.
Adapun di Tanah Melayu, beliau berpendapat bahawa sejarah awal
kelahiran pondok ialah di Patani. Menurut beliau bahawa Patani adalah
pusat penyebaran Islam yang tertua di Asia Tenggara sejak abad ke-12 M

lagi.

Tarikh sebenar kemunculan pondok di Selatan Thailand tidak
dapat dipastikan. Namun demikian, terdapat beberapa sumber sejarah
menyatakan bahawa pondok yang tertua di Selatan Thailand ialah Pondok
Sena. Pondok tersebut diasaskan oleh Lebai Wan Musa atau Faqih Wan
Musa al-Laqihi, kemudian pondok Teluk Manak yang diasaskan oleh
Lebai Wan Husain (Paitoon, 2001: 74). Mengikut Wan Kamal Mujani
(2001: 8) pondok-pondok itu diasaskan sekitar tahun 1561-1571 M, bagi
beliau pondok pertama dan lebih awal penubuhannya ialah pondok Telok
Manak, kerana ia dibangunkan sekitar tahun 1532 M. Manakala Wan
Mohd. Saghir (t.t., 1) berpendapat bahawa sistem pengajian pondok yang

lahir di Selatan Thailand secara jelas pengasasnya dan dapat dikesan

84



kewujudannya ialah pada penghujung abad ke-16 M, iaitu di sekitar tahun
1005 H/1592 M diasaskan oleh Syeikh Faqgih Wan Musa bin Khaidir bin
Ahmad al- Fatani (Abdul Kadir, 2001: 31-32). Walau bagaimanapun
tarikh sebenar kelahiran pondok tidak dapat dipastikan, kerana tidak ada

sumber catatan yang jelas menyatakannya.

Walaupun kemunculan pondok di Patani dikatakan bermula pada
penghujung abad ke-16 M, namun maklumat dan data fnengenai
perkembangan dan kegiatannya masih kurang. Hal demikian kerana
kekurangan bahan-bahan tercatat mengenainya. Beberapa bukti
menunjukkan bahawa Patani menjadi pusat penyebaran ilmu dan tamadun
Islam yang penting dalam abad-abad ke-17 dan ke-18 M (Farid, 2007:
118). Pada permulaan abad ke 18 M di zaman pemerintahan Raja Along
Yunus (1726-1729), Patani maju khasnya dalam bidang pengajian Islam
dan bidang dakwah Islamiyah, malahan menjadi pusat tumpuan kegiatan
Islam di seluruh Nusantara (Mohd. Zambri, 1994: 95; Arifin, A. Laoman;

Ahmad Somboon, 2000: 32-33).
2.4.2 Sistem Pendidikan Pondok

Pondok merupakan institusi  pendidikan tradisional.  Sistem
pendidikannya adalah tertumpu kepada tuan guru. Kelas pengajian
biasanya diadakan di rumah tuan guru, surau atau masjid di kawasan
pondok. Sementara itu, pelajar-pelajar pula membina rumah-rumah kecil
mengelilingi rumah tuan guru sebagai tempat kediaman mereka. Kata
Abdullah (1990: 179) “pondok sebagai rumah-rumgh kecil yang didirikan

sebagai tempat tinggal pelajar, berhampiran (di sekeliling) surau atau

85



madrasah dan juga rumah tuan guru di sebuah kawasan khas. Semua
komponen tersebut dipanggil pondok. Subjek pengajian hanya dalam
bidang agama dan bahasa Arab sahaja.” Kebanyakan tuan guru
berkelulusan dari Asia Barat, khususnya Makkah (Masjidil Haram)

(Surin, 1989: 135-137).
2.4.3 Peranan Pondok

Pondok dibangunkan untuk menjadi pusat pengajian hukum-hukum
agama kepada orang-orang Melayu. Pengajiannya adalah percuma,
manakala sistem pengajiannya adalah tergantung kepada peribadi dan
kemampuan tuan guru. Tuan gurulah yang menentukan mata pelajaran

dan masa pengajian.

Semenjak dari abad ke-17 M hingga abad ke-19 M pondok di
Patani menjadi pusat pengajian Islam dan banyak telah melahirkan tokoh
pemikir Islam. Antara tokoh-tokoh yang tersohor pada abad ke-19 M
ialah Syeikh Daud bin Abdullah al-Fatani (1769-1847), Syeikh Nik Dir
al- Fatani (1829-1898 M), Syeikh Zainal Abidin al-Fatani (1820-1913),
Syeikh Nik Mat Kecik (1844-1915) Syeikh Wan Ahmad bin Muhammad
Zian al- Fatani (1856-1908 M) dan lain-lain (Ahmad Fathi, 2001: 55).
Malahan sebelum kemunculan Syeikh Daud al-Fatani terdapat beberapa
orang ulama Patani seperti, Syeikh Ali bin Ishak al-Jawi (Fatani) dan
Syeikh Soleh bin Abdul Rahman al-Jawi, Fatani (Ahamad Fathi, 2001:

26).'® Mereka itu telah mendapat pendidikan dan pelajaran di pondok

' Mengikut catatan nota kaki nombor 2 buku Ulama Besar dari Patani (Ahmad Fathi, 2001: 40)
menyebut bahawa ninik yang ke 5 bagi Syeikh Daud bin Abdulah, bernama Faqih Ali berasal dari
Sulawisi, tiba di Patani pada tahun 1049 H. / 1629 M. besar kemungkinan bahawa Faqih Ali ini adalah

86



sebelum menyambung pengajian mereka ke negeri luar, seperti Aceh,
Makkah dan sebagainya (Mohd. Zambri, 1994: 112, dan Ahmad Fathi,
2001: 24). Di samping itu, terdapat juga sebahagian daripada ulama-
ulama yang terkenal di Malaysia dan di Makkah adalah berasal dari
Patani serta pernah menuntut ilmu pengetahuan daripada pondok di
Patani. Kata Ahmad Fathi (2008: 1) “negeri Patani boleh disebut sebuah

negeri yang muncul bersama ulama.”

Setelah negeri Patani berada di bawah pemerintahan Siam, usaha-
usaha mengembang dan menyebarkan ilmu pengetahuan juga tidak
terbengkalai dan terhenti. Malahan para ulama terus memainkan peranan
untuk berdakwah bagi menyebarkan ilmu agama dan bahasa Arab kepada
umat Islam melalui pondok. Peranan ini bukan sahaja kepada masyarakat

Patani bahkan kepada umat Islam Tanah Melayu.

Selain itu, terdapat di dalam Biografi Ulama Kedah, di antara
ulama yang tersohor di Kedah yang pernah menuntut ilmu pengetahuan di

Patani, dan juga yang berasal dari Patani, adalah seperti:

1. Haji Ishak bin Muhammad Hashim lahir pada tahun
1771 M dan nenda beliau yang bernama Haji Abdul
Baqi juga salah seorang ulama dan pemimpin

masyarakat di Patani pada masa tersebut.

2. Haji Wan Muhamad Idris bin Haji Jamal (1849-1911),

yang terkenal dengan Tok Sheikh Jarum Derga juga

seorang alim ulama, kerana beliau sudah bergelaran Fagih yang bererti alim ilmu figah. Dan
difahamkan bahawa kedatangan beliau ke Patani di atas tujuan untuk berdakwah dan menyebarkan
ilmu-ilmu agama.

87



adalah berasal daripada Patani. Beliau dilahirkan di
kampong Bendang, daerah Jaha, wilayah Yala,
ayahnya seorang hulubalang yang pernah berkhidmat

dengan kerajaan Patani.

3. Haji Muhammad Soleh bin Haji Idris, lahir pada tahun

1870-an di kampung Bendang Badan, wilayah Patani.

4. Haji Wan Ibrahim bin Wan Abdulkadir (1892-1968)
atau lebih terkenal denga Pak Cu Him Gajah Mati,
Padang Pusing, Pendang, Kedah. Beliau juga menuntut
ilmu pertama kali sebelum pergi ke Makkah ialah di
Patani dan beliau juga berasal dari Patani (Biografi
Ulama Kedah Darul Aman, Jilid 1, 1996: 18, 27, 87,

181-187).

5. Haji Hussain bin Hasan (1852-1932), walaupun beliau
bukanlah berasal dari Patani, tetapi beliau pernah
menuntut ilmu agama di Patani, Selatan Thailand
selama tiga puluh lima tahun, iaitu antara tahun 1872
hingga 1907 (Biografi Ulama Kedah Darul Aman, Jilid

1, 1996: 45).

Selain itu, pada tahun 1820 M terdapat juga seorang ulama yang
bernama Abdul Samad bin Abdullah (1792-1873) pengasas Pondok Pulai
Condong, Kelantan pernah mendapat didikan dan ilmu pengetahuan di

Patani (Farid, 2007: 122).

88



Ramai para ulama yang muncul di Patani. Mereka telah
menubuhkan institusi pondok sebagai pusat pendidikan agama yang
menjalankan peranan penting dalam memberi ajaran dan menyebarkan
agama Islam di Selatan Thailand. Di samping itu, institusi pondok
merupakan institusi agama yang ulung dan tunggal pada abad tersebut
yang menyebarkan tamadun ilmu pengetahuan di Patani, Tanah Melayu

dan Nusantara.

2.4.4 Perkembangan Sistem Pendidikan Pondok

Sistem pengajian pondok berkembang dan sampai ke peringkat
kemuncaknya pada abad ke-19 M (Ahmad Fathi, 2008: 5). Antara pondok
yang terkenal seperti Pondok Jakar bagi Hj. Abdulsamad bin Mohd.
Saman al-Nufi termasyhur dengan Tok Jakar (Hj. Ismail Hari, 2008).
Manakala pondok yang paling besar dan terkenal di Patani dan di Asia
Tenggara di waktu itu ialah Pondok Bendang Daya yang didirikan oleh
Tok Bendang Daya iaitu Syeikh Abdulkadir bin Mustafa al- Fatani
(Mohd. Lazim, 2005: 96). Beliau adalah seorang ulama besar di Patani
pada ketika itu. Sementara itu, Syeikh Zainul Abidin bin Muhammad al-
Fatani (1820-1913) yang terkenal dengan nama Tuan Minal pernah
belajar di Pondok Bendang Daya dan sempat berguru dengan pengasas
pertamanya. Kemudian, pada dekad 1860-an, dipercayai bahawa Tuan
Minal sudah membuka pondok di kelahirannya iaitu Bendang Badan. Di
samping itu, sewaktu memondok beliau juga sempat bersahabat dan

bergaul dengan Syeikh Muhammad Zain al-Fatani dan saudaranya Syeikh

89



Wan Abdul Kadir al-Fatani juga dengan Tuan Seridik (Ahmad Fathi,

2001: 69).
2.4.5 Peranan Ulama Patani pada Abad Ke-19 M

Ulama-ulama Patani juga terkenal dalam bidang penulisan karya agama.
Sejak abad 16 M lahir karya Fagih Wan Musa al-Fatani dalam ilmu
Mantiq pada tahun 1593 M (Mohammad Alinor, 2001: 2). Manakala
ulama yang banyak meninggalkan karyanya ialah Syeikh Daud bin
Abdullah al-Fatani. Mengikut Ahmad Fathi (2001: 33-35) pada separuh
pertama abad ke-19 terdapat 24 buah karya Syeikh Daud di samping
beberapa buah karya beliau yang tidak tercatat tarikh penulisannya.
Antara kitabnya yang paling banyak ditadah orang ialah Munyah al-
Musalli, Furu al-Masael, al-Dur al-Thamin, Minhaj al Abidin dan Sullam

al-Mubtadi (Ahmad Fathi, 2001: 39).

Selain itu, pada abad ini juga, bukan sahaja Syeikh Daud al-Fatani
yang banyak meninggalkan karya-karya agama, malahan terdapat juga
ulama-ulama lain seperti, Syeikh Nik Dir al-Fatani (1829-98), Syeikh
Wan Ahmad bin Wan Muhammad Zain al-Fatani (1856-1908), Tuan
Mina] (1820-1913), Syeikh Nik Mat Kecik al-Fatani (1844-1915), Tok

Kelaba (1823-1948) dan lain-lain (Ahmad Fathi, 2001).

Manakala kitab-kitab yang membincangkan secara khausus
mengenai ilmu bahasa Arab iaitu ilmu Nahu dan Saraf yang ditulis atau
diterjemahkan pada abad ke-19 M ialah kitab yang ditulis oleh Syeikh Hj.
Wan Ahmad bin Muhammad Zain. Ilmu nahu seperti, kitab Manzumah

al-Tshimari al-Syahiyah, Manzumah al-Unqudi al-Ali, Manzumah al-

90



Awamil, Al-Risalah al-Fataniyyah, Al-Ibanah al- Irabiyyah, Matn
Awamil dan Tas-hih al-Naili al-Amany fi Syarhi Awamil al-Jurjany.
Manakala ilmu saraf seperti, Abniyah al-Asma wa al-Afal, Matn al-

Madkhal fi Ilmi al-Sarfi dan Al-Ibriz  fi Fanni al-Sarfi (Wan Mohd.

Shaghir, 1998: 1-7).

Dengan fakta yang telah dibincangkan itu, dapat dirumuskan
bahawa dengan kedatangan Islam yang bersama-samanya bahasa Arab
(Farid, 2007: 132), telah membawa suatu tamadun di bidang keilmuan
khasnya. Mengikut Mohd. Zambri (2006: 23-24) pada abad ke-16 M
Patani (Selatan Thailand) sudahpun menerima pengaruh Islam secara
menyeluruh. Bahasa Arab menjadi bahasa pengajian Islam yang utama
dan menjadi bahasa penulisan kitab agama. Dan pada abad tersebut juga
masyarakat Melayu Patani sudahpun menggunakan kalimah Arab sebagai
istilah Melayu. Kalimah Arab sudah menjadi sebahagian daripada kosa
kata yang lumrah dalam perbedaharaan bahasa Melayu. Dari fakta di atas,
sebagai bukti bahawa sejak sebelum abad ke-19 M sudah terdapat ulama
yang bergiat menyebarkan ilmu Islam di Patani. Ini menunjukan bahawa
Patani adalah pusat penyebaran tamadun ilmu Islam. Hal demikian kerana
banyak ulama yang tersohor di Patani malahan dari Tanah Melayu adalah

lulusan pondok-pondok di Patani.

Pada abad ke-19 M juga, bukan sahaja di Patani, malahan ramai
ulama Patani telah berhijrah ke negeri-negeri lain, kesan daripada
serangan Siam ke atas Patani. Antara ulama tersebut ialah Syeikh Abdul

Kadir bin Wan Abdul Rahim (1864 M). Beliau mendapat pendidikan di

91



Patani, kemudian meneruskan pengajiannya ke Makkah. Setelah itu,
beliau membuka pondok di Bukit Bayas, Kuala Terangganu sehingga
beliau terkenal dengan Tok Sheikh Kadir Bukit Bayas (Farid, 2007: 123).
Begitu juga, beberapa orang ulama Patani yang tersohor di Makkah pada
abad tersebut terus menetap di Makkah. Ada juga antara mereka yang

mengajar di Masjid al-Haram dan meninggal dunia di sana (Ahmad

Fathi, 2001)
2.5 Pendidikan Islam di Selatan Thailand pada Abad Ke-20 M

Selatan Thailand pernah menjadi pusat pengajian Islam di Tanah Melayu dan di
Nusantara sejak abad ke-16 M. Pada abad ke-20 M, terutama separuh kedua bagi
abad tersebut banyak perkembangan dalam aspek pendidikan. Justeru lahir
beberapa jenis institusi pendidikan dan pengajian Islam yang menawarkan setiap
peringkat pendidikan dan pengajian Islam, seperti pengajian dasar atau fardhu
ain, peringkat rendah, menengah dan pengajian tinggi, bahkan pengajian umum
untuk golongan dewasa dan masyarakat awam. Dengan itu, sistem pendidkan di
Selatan Thailand boleh dibahagikan kepada dua bentuk pendidikan, iaitu

pendidikan formal dan pendidikan tidak formal.

Bahagian ini menganalisis kedudukan pendidikan Islam pada abad ke-20
M. Perbincangan meliputi perkembangan institusi dan sistem pendidikan dan
pengajian Islam. Tajuk-tajuk perbincangan ialah sekolah agama rakyat, tadika,
institusi pengajian tinggi, sekolah rendah Islam, pengajian Islam di sekolah
kebangsaan, pondok, pengajian umum, madrasah tahfiz al-Quran dan pengajian

al-Quran.

92



2.5.1 Perkembangan Institusi Pendidikan dan Pengajian Islam di
Selatan Thailand pada Abad Ke-20 M

Perbincangan dalam bahagian terdahulu menunjukkan bahawa sepanjang
abad Abad ke-19 M hanya terdapat institusi pondok sahaja yang
berperanan dalam bidang pendidikan dan pengajian Islam di Selatan
Thailand. Hal demikian berterusan hingga menjelang awal abad ke-20 M.
Kecuali pada pertengahan abad ke-20 M bilangan pondok di empat
wilayah, iaitu Pattani, Yala, Naratiwat dan Satun terus bertambah.
Daripada bilangannya sebanyak 50 buah pondok pada awal tahun 60-an,

menjadi 206 buah pondok pada tahun 1968 M (Rung, 1968: 21).

Sebenarnya pada pertengahan abad ke-20 M, iaitu sekitar tahun
50-an, kerajaan telah merancang untuk mencampuri urusan pondok.
Langkah pertama ialah kerajaan telah mengadakan satu polisi serta
menggubal beberapa undang-undang dan peraturan untuk membendung
pertumbuhan dan mengawal kedudukan pondok, tetapi oleh kerana
kedudukan dan keadaan politik dalaman negara Thailand pada masa
tersebut yang tidak stabil dan mengalami beberapa perubahan,
menyebabkan beberapa polisi dan peraturan kerajaan yang dikenakan ke
atas institusi pondok itu tidak dapat dilaksanakan (Rung, 1968: 71,

Worawit, 1999: 146-151).

Setelah itu, pada tahun 1958 M sekali lagi kerajaan berusaha
untuk menjalankan polisi yang diadakan pada tahun 50-an. Dalam rangka
untuk melaksanakan pembaharuan dan perubahan terhadap pondok,
kerajaan memperkenalkan sistem madrasah atau SAR. Pada kali ini

kerajaan berjaya membentuk tiga jawatankuasa untuk membuat reformasi

93



dan membangun sistem pendidikan dalam kawasan 2,” iaitu kawasan
yang terdiri daripada empat wilayah selatan iaitu, Pattani, Yala, Naratiwat
dan Satun. Di atas tujuan tersebut, pihak kerajaan telah mengeluarkan
beberapa peraturan terhadap pondok, antaranya ialah mewajibkan pondok
mendaftar secara rasmi dengan pihak kerajaan, memasukkan pengajian
bahasa Thai dan pengajian kemahiran ke dalam sistem pengajian pondok

(25 Pi Khet Kansuksa 2, 2528: 6).

Hasil daripada perlaksanaan dasar tersebut, dalam tempoh masa
selama 4 tahun, iaitu bermula daripada tahun 1965 M hingga tahun 1968
M secara beransur-ansur pihak kerajaan berjaya mereformasi dan
mengubah sebanyak 140 buah pondok yang berada di dalam kawasan 2
menjadi SAR (Abdulkadir, 2001: 32-33, Rung, 1968: 78). Sistem
madrasah dan pondok sepanjang dekad tersebut adalah amat longgar
bentuknya dan tidak tersusun (Hasan, 2001: 133). Walau bagaimanpun,
pondok masih berperanan sebagai salah satu institusi pendidikan dan
pengajian Islam dan bahasa Arab yang mampu menjaga keunikan dan
keunggulan pendidikan tradisinya sampai sekarang (Ibrahim

Narongraksakhet, 2008: 195).

Sampai sekarang masyarakat Islam di Selatan Thailand masih

menganggap pondok sebagai satu wahana yang amat berkesan dalam

19 Khet Kan suksa 2 (Pejabat Pelajaran Kawasan 2), ialah ringkasan daripada nama penuhnya “Samnak
ngan suksatikan khet, khet kansuksa 2” terjemahannya : Pejabat Pendidikan Kawasan, kawasan 2.
Mengikut polisi kerajaan pada tahun 1957 M kerajaan telah membahagikan kawasan pendidikan
negara Thailand kepada 12 kawasan pendidikan, dengan menjadikan empat wilayah selatan Thailand
yang terdiri daripada wilayah Patani, wilayah Yala, wilayah Naratiwat dan wilayah Satun dalam satu
kawasan pendidikan, iaitu kawasan 2. Pembahagian tersebut berlandaskan kepada persamaan agama
bahasa dan budaya. Demikian itu, kerana empat wilayah tersebut didiami oleh penduduk yang
beragama Islam berbahasa dan berbudaya Melayu. Setelah empat wilayah selatan mengalami beberapa
perubahan sama ada dalam bidang pendidikan dan bidang politik atau lain-lain. Sekarang kawasan 2
telah diubah namanya kepada Samnak Pu Truac Rachakan Pracam Khet Truac Rachakan ti-12,
Yala. Ertinya Pejabat pemeriksa kerajaan bagi kawasan 12, Yala.

94



bidang pendidikan dan pengajian agama. Ini jelas dapat dilihat melalui
jumlah bilangannya berbanding dengan SAR khasnya kerana terdapat
bilangannya sebanyak 317 pondok yang berdaftar dengan pihak kerajaan
di tiga wilayah Selatan Thailand, iaitu di wilayah Pattani sebanyak 186
pondok, Yala sebanyak 82 pondok dan Naratiwat sebanyak 49 pondok.
Manakala SAR hanya 136 buah sekolah sahaja (Samnak Pu Truac
Rachakan Pracam Khet Truach Rachakan ti 12, Yala, tt.).

Jadual 2-2
Institusi Pendidikan Islam di Selatan Thailand Tahun 2006 M

Wilayah SAR Tadika Pondok
Pattani 57 515 186
Yala 32 404 82
Naratiwat 47 594 49
Jumlah 136 1,513 317

Sumber: Samnak pu truac rachakan pracam khet truac rachakan ti 12, Yala

Jadual 2-2 di atas menerangkan bilangan institusi pendidikan Islam yang terdiri
daripada SAR, Tadika dan Pondok yang terdapat di tiga wilayah selatan, iaitu

Pattani, Yala dan Naratiwat.

2.5.2 Pendidikan dan Pengajian Islam di Selatan Thailand pada

Abad Ke-20 M

Pada bahagian kedua abad ke-20 M, pendidikan dan pengajian Islam
terus berkembang maju. Beberapa institusi pendidikan moden mulai lahir.
Institusi tersebut seperti SAR (SAR), Sekolah Rendah Islam (SRI),

Taman Didikan Kanak-kanak (Tadika), Institusi Pendidikan Tinggi Islam

95



(IPTI) dan pengajian Islam di dalam sekolah kebangsaan. Walaupun
sistem pendidikan moden sudah tersebar dan popular, namun institusi
pengajian Islam tidak formal, seperti pondok, majlis-majlis ilmu secara

mingguan, madrasah tahfiz al-Quran, dan pengajaran juga berperanan

penting.
i. Sekolah Agama Rakyat (SAR)

Sekolah Agama Rakyat adalah salah satu institusi pendidikan Islam yang
sangat popular di kalangan masyarakat Islam di Selatan Thailand.
Malahan masyarakat Islam di kawasan atas (utara), seperti kawasan
Bangkok dan sekitarnya juga ramai menghantar anak-anak mereka ke
sekolah tersebut, kerana di sekolah tersebut mempunyai beberapa
keistimewaan, antaranya ialah pelajar-pelajar dapat mempelajari ilmu-

ilmu agama dan ilmu akademik secara berkembar (Worawit, 2551: 201).

Sekolah Agama Rakyat ialah institusi pendidikan Islam yang
menjadi milik peribadi atau milik badan-badan kebajikan Islam.
Kebanyakannya lahir adalah hasil daripada kerajaan melaksanakan dasar
reformasi pondok menjadi sekolah agama rakyat (Samnak Pu Truach
Rachakan, 2548: 1). Walaupun kebanyakan Sekolah Agama Rakyat
berasal daripada pondok, namun terdapat sebahagian daripadanya

diasaskan mengikut sistem persekolahan.
a. Sejarah dan Kelahiran

Sekolah pertama yang lahir di Selatan Thailand ialah Madrasah Dar al-

Ma'arif al-Wataniyyah yang didirikan oleh Haji Sulong bin Haji

96



Abdulkadir bin Muhammad bin Haji Zainal Abidin bin Ahmad @
Muhmammad Al Fatani®® yang terletak di kampung Anak Ru. Sekolah ini
didirikan setelah beliau kembali dari Makkah pada tahun 1924 M atau
tahun 1929 M (Chalum Kiaf, 1968: 16, Noordin, 1997: 135, Nik Anwar,
2000: 64). Tidak beberapa lama sekolah itu bergiat, ia terpaksa ditutup

kerana sebab-sebab politik (Ahmad Fathi, 2001: 143).

Kemudian sistem persekolahan lahir kembali pada tahun 50-an.
Tokoh pertama yang telah mengasas pengajian bersistem persekolahan
pada dekad tersebut ialah Tuan Guru Hj. Harun bin Muhammad Tabhir.
Beliau telah mengasaskan sekolahnya yang pertama pada sekitar tahun
1951 M. dengan memakai nama Ma’had al-Bi’that al-Diniyyah.
Kemudian pada tahun 1963 M beliau mengasaskan sebuah sekolah khas
untuk anak-anak perempuan dengan mengguna nama Ma 'had al-Irsyad li
al-Banat (Adnan, 2005: 116 ). Kedua-dua sekolah yang diasaskan itu
terkenal di -kalangan masyrakat Islam di Selatan Thailand dengan nama

Sekolah Hj. Harun sampai sekarang.

Sementara itu, di wilayah Pattani terdapat Madrasah Furu al-
Saulati al-'Alawy yang diasaskan oleh Haji Wan Ali bin Wan Yaakub al-
Saulaty, yang di kampung Sekam, Daerah Mayo, Wilayah Pattani
(Noordin, 1997: 137). Walau bagaimanapun, sebelum itu sistem

pengajian secara persekolahan sudah lahir di Patani, iaitu “Madrasah al-

2 Tuan guru Hj.Sulong atau Hj.Muhammad Sulum dilahirkan pada tahun 1985 M di kampung Anak
Ru, Pattani (sebuah kampung dalam kawasan Bandar Pattani sekarang. Ayahnya Hj.Abdulkadir bin
Muhammad bin Hj. Zainal Abidin. Pendidikan awal ialah belajar membaca al-Quran daripada ayahnya
sendiri. Apabila beliau berumur 8 tahun, ayahnya mengirimnya belajar agama di pondok Hj.Abdul
Rasyid, kampung Bandar, Sungai Pandan, Pattani. Apabila berumur 12 tahun, beliau dihantar belajar
ke Makkah al-Mukarramah. Pada tahun 1924 M, beliau kembali ke Pattani. Di sangka beliau meningal
dunia pada malam sabtu 13 August 1954 M setelah beliau ditangkap oleh kerajaan Thai (Ahmad Fathi,

97



Maarif al-Wataniyah” Justeru itw, Ma’had al-Bi’sat al-Diniyyah
merupakan sebuah institusi pendidikan Islam yang menggunakan sistem

persekolahan yang tertua yang ada di Selatan Thailand sekarang.

Apabila kerajaan mengadakan dasar untuk menguasai urusan
pendidikan umat Islam di Selatan Thailand, khususnya pendidikan yang
dijalankan di institusi pondok, dasar Reformasi Pondok Prabrung leh
Songsem Pono Pen Rongrian Ekachon Son Sasana Islam (pembaharuan
dan galakan supaya pondok menjadi sekolah agama rakyat) dijalankan
oleh kerajaan. Dengan demikian, menyebabkan sebahagian daripada
pondok berubah menjadi sekolah agama rékyat (Samnak Pu Truach,
1/2548: 2). Untuk itu, langkah pertama yang diambil oleh kerajaan ialah
mewajibkan institusi pondok mendaftar secara rasmi dengan pihak
kerajaan. Kemudian pihak kerajaan juga mengubah nama pondok kepada
“Rongrian Ekachon Son Sasana Islam” bermaksud Sekolah Rakyat
Mengajar Agama Islam. Selain itu, disyaratkan supaya pondok yang
berdaftar mengadakan kurikulum pengajian bahasa Thai dan ilmu

kemahiran (Rung, 1968: 78).

Hasil daripada pelaksanaan dasar tersebut, terdapat sebanyak 140
buah institusi pondok berubah menjadi sekolah rakyat mengajar agama
Islam (Abdulkadir, 2001: 33). Bermula daripada masa tersebut, sekolah
agama rakyat mula terkenal secara meluas dalam masyarakat Islam di

Selatan Thailand.

Dengan demikian, dapat dibuat rumusan bahawa kelahiran

sekolah agama rakyat adalah melalui dua proses. Pertama, proses dasar

98 -



reformasi yang dijalankan terhadap institusi pondok. Kedua, melalui
tokoh ulama yang terpengaruh dengan sistem daripada negara Timur

Tengah, khususnya Makkah al-Mukarramah.

Mengikut kajian Worawit (2551: 226), pada tahun 2006 M
terdapat sebanyak 136 buah sekolah agama rakyat di tiga wilayah Selatan
Thailand, iaitu, di wilayah Patani terdapat sebanyk 57 buah sekolah, di
wilayah Yala sebanyak 32 buah sekolah dan di wilayah Naratiwat

sebanyak 47 buah sekolah.

Kebanyakan sekolah ini menawarkan semua peringkat pengajian,
iaitu peringkat ibtida-e (rendah), mutawassit (menengah rendah) dan
thanawy (menengah atas). Namun demikian, masih terdapat sekolah-
sekolah agama rakyat yang menjalankan pengajiannya pada peringkat

ibtida-i atau ibtida-i dan mutawassit sahaja.
b. Kurikulum dan Sistem Pengajian

Sekolah Agama Rakyat menjalankan sistem pendidikan berkembar, iaitu
kurikulum pendidikan Islam dan pendidikan umum atau pendidikan
akademik. Pendidikan akademik bermula daripada peringkat menengah
bawah dan menengah atas. Sementara pendidikan Islam bermula daripada
peringkat ibtida-e (rendah), mutawassit (menengah bawah) dan thanawi
(menengah atas). Namun demikian, masih ada sekolah-sekolah agama
rakyat yang menjalankan pengajiannya di peringkat ibtida’i sahaja atau di

peringkat ibtida-i dan mutawassit sahaja.

99



Semenjak tahun 1960 M terdapat beberapa kurikulum pendidikan
Islam yang dijalankan di Sekolah Agama Rakyat di Selatan Thailand,
iaitu, pertama, Kurikulum Pendidikan Islam 2504 B.E. (1961), kedua,
Kurikulum Pendidikan Islam 2513 B.E. (1970), ketiga, Kurikulum
Pendidikan Islam 2523 B.E. (1980), keempat, Kurikulum Pendidikan
Islam 2535 B.E. (1992), kelima, Kurikulum Pendidikan Islam 2540 B.E.
(1997), dan keenam, Kurikulum Pendidikan Islam 2546 B.E. (2003)
(Samnak Pu Truach, 1/2548). Manakala kurikulum pendidikan umum

adalah mengikut kurikulum pendidikan Kementerian Pelajaran.
ii. Taman Didikan Kanak-kanak (Tadika)

Tadika adalah nama yang terkenal sekitar tahun 80-an. Tadikalah sebagai
institusi pendidikan agama yang pertama bagi kanak-kanak Muslim di
Selatan Thailand selepas institusi keluarga. Mereka mulai dapat mengenal
bahasa Melayu sama ada yang ditulis dengan huruf-huruf Jawi atau yang
ditulis dengan huruf-huruf Rumi, mengenal dan mempelajari bahasa Arab
dan ilmu-ilmu agama Islam yang asas atau ilmu fardhu ian, seperti ilmu
Tauhid atau ilmu mengenal Allah, ilmu Figah atau belajar sembahyang,

puasa dan sebagainya.

Lantaran itu, Tadika merupakan salah satu institusi yang sangat
penting dan berperanan bagi masyarakat Melayu Islam di Selatan
Thailand, kerana ia satu-satunya medan yang boleh mendidik dan
membentuk peribadi anak-anak Muslim ke arah yang dikehendaki oleh
agama dan kemahuan ibu bapa. Di samping itu Tadika boleh dianggap

sebagai sekolah rendah agama Islam di peringkat qaryah.

100



a. Kelahiran Tadika

Sejarah Tadika tidak dapat dipastikan. Oleh sebab kelahiran Tadika
adalah di bawah naungan masjid, maka untuk mengenal pasti masjid
mana yang mula-mula menubuhkan pembelajaran fardu ain kepada anak-
anak garyah agak sukar kerana pembelajaran itulah kemudiannya terkenal
dengan Tadika. Atas tujuan tersebut, pengkaji menemui beberapa ahli
jawatankuasa Majlis Agama Islam Wilayah Yala dan beberapa individu

yang ada hubung kait dengana penubuhan institusi Tadika.

Pada permulaan lahir kegiatan pembelajaran di masjid-masjid di
Selatan Thailand, pusat-pusat pembelajaran tersebut adalah terkenal
dengan nama Sekolah Melayu. Mengikut Baba Hj. Abdulaziz, bahawa
pada permulaan, pusat pendidikan di masjid-masjid tidak dinamakan
Tadika (pusat didikan kanak-kanak), tetapi lebih terkenal dengan
panggilan Sekolah Melayu atau Sekolah Fardu Ain. Mengikut beliau lagi,
dalam daerah Krungpinang wilayah Yala, pembelajaran bagi anak-anak
kampung bermula di masjid sekitar tahun 1960 M. Masjid pertama yang
mengadakan pembelajaran seperti itu ialah Masjid Jamaah al-Salamah
kampong Banggol Saring. Pusat pembelajaran itu dikenali dengan nama
Sekolah Melayu. Hal demikian, kerana di sana terdapat sekolah dasar
kerajaan yang terkenal dengan nama Sekolah Siam (Hj. Abdulaziz, 20

November 2007).

Manakala Hj. Yackob menceritakan bahawa mengikut ingatan
beliau di kawasan Jaha, institusi yang kemudiannya terkenal dengan

Tadika itu lahir di kampung Lako, Jaha. Di bawah naungan masjid Nurul

101



Huda. Tarikh awal kelas fardu ain dibuka kepada anak kampong Lako,
Jaha ialah hari Ahad 30 Safar 1391 H bersamaan 14 April 1971 M.
Mengikut beliau kelas pengajian yang dibuka itu juga tidak dinamakan

Tadika, malahan terkenal dengan Sekolah Melayu (2 September 2009).

Selepas itu, beberapa tahun kemudian mulai lahir pusat-pusat
pembelajaran di masjid-masjid hingga kebanyakan masjid di Selatan
Thailand ada pusat pembelajaran yang memberi didikan agama dan
bahasa Arab kepada kanak-kanak di dalam garyah masjid berkenaan.
Pusat-pusat didikan tersebut ada yang dinamakan Sekolah Melayu dan
ada juga yang dinamakan Sekolah Fardu A in. Pada dekad 1980-an

barulah ia dikenali dengan nama Tadika.

Menjelang tahun 80-an, bilangan tadika bertambah. Hampir
keseluruhannya adalah lahir di bawah naungan masjid. Lantaran itu,
sekarang bilangan tadika hampir sama dengan bilangan masjid, kerana
hampir setiap masjid terdapat tadika yang bertugas mendidik anak-anak

muslim di kampung masing-masing (Hj. Abdulaziz, 20 November 2007).

Jadual 2-3
Bilangan Tadika di Dalam Tiga Wilayah Selatan Thailand
Pada Tahun 2007 M
Wilayah Jum.Tadika Jum.Guru Jum.Pelajar
Yala 404 1,135 40,404
Pattani 515 1,830 44,821
Nartiwat 594 2.100 51,543
Jumlah 1,513 5,065 136,768

(Sumber : Samnak Pu Truac Rachakan ti 12, B.E. 2550)

102




Jadual 2-3 di atas menunjukan bahawa di tiga wilayah, iaitu Yala,
Pattani dan Naratiwat terdapat sebanyak 1,513 tadika, seramai 5,065 guru

dan 136,768 orang murid.

Manakala  kurikulum pembelajaran, kebanyakan Tadika
menggunakan kurikulum peringkat pra-ibtida-e. Namun demikian
terdapat juga sebahagian daripadanya memberi pendidikan sampai ke
peringkat ibtida-e. Manakala pengajaran dan pembelajarannya, murid-
murid akan belajar mulai daripada mengenal huruf-huruf, belajar
membaca dan menulis bahasa Melayu, bahasa Arab dan asas-asas agama
Islam, seperti ilmu mengenal Tuhan (Tauhid), Fiqah dan ilmu belajar

sembahyang dan sebagainya.

Sementara itu, pada permulaan lahir Tadika, kebanyakan buku-
buku yang diguna diambil daripada negara jiran Malaysia, kemudian lahir
beberapa buku yang disusun dan ditulis oleh ulama-ulama dan ilmuan

tempatan (Abdulkadir, 2007: 9).

Manakala kanak-kanak yang belajar di Tadika adalah terdiri
daripada kanak-kanak yang berumur 4 atau 5 tahun hingga seterusnya,
ada yang belajar sampai ia tamat pengajian akadem’ik darjah 6 di sekolah
dasar kerajaan. Hal demikian kerana murid-murid yang belajar di sini

ialah murid yang masih belajar di sekolah dasar kerajaan.*’

Walaupun Tadika tidak begitu tersusun dan teratur berbanding

dengan institusi pendidikan yang lain, seperti sekolah rendah kerajaan

! Pada masa tersebut, setiap waraga negara Thailand wajib belajar di sekolah dasar kerajaan hingga
tamat darjah 6. iaitu, bermula daripada umur 6 hingga 12 tahun.

103



dan sebagainya, Tadika juga mempunyai persatuan-persatuan sama ada di
peringkat daerah, wilayah dan di peringkat tiga wilayah selatan. Melalui
persatuan-persatuan itu Tadika dapat mengadakan penyelarasan dalam
beberapa bidang demi kemajuan dan peningkatannya, seperti
menyelaraskan kurikulum, mengadakan perhimpunan tahunan untuk
mengadakan beberapa kegiatan di peringkat daerah, wilayah dan di

peringkat tiga wilayah Selatan Thailand.

Sekarang Tadika sudah mendapat perhatian khusus dari pihak
kerajaan. Hal tersebut kerana pemerintah mencurigai bahawa
kemungkinan ada kumpulan yang menggunakan Tadika sebagai tempat
menanam perasaan kasih dan cinta kepada tanah air, membuat persiapan
dan mengadakan revolusi (Kancana Bunyang, dalam Warasan Indocin
suksa, 2006: 314-315). Dengan demikian, pihak kerajaan melalui
Kementerian Pendidikan dan Pelajaran dan Samnak Pu Truac Rachakan
ti 12 (Pejabat Pemeriksa Kerajaan Kawasan 12) berusaha untuk
mengadakan kurikulum khusus kepada Tadika. Di samping itu, pihak
kementerian telah mengeluarkan beberapa buku panduan berdasarkan

kepada kurikulum yang telah diadakan (Kumkan Pokkhrong, 2548).

Sementara itu, pada tahun 2003 M pihak Kementerian Pendidikan
mengadakan kurikulum untuk Tadika, dengan membahagikan isi
kandungan pembelajaran kepada 8 kumpulan, iaitu ; kumpulan isi
kandungan bahagian al-Quran, kumpulan isi kandungan bahagian Hadith,
kumpulan isi kandungan bahagian Tauhid, kumpulan isi kandungan

bahagian Fiqah, kumpulan isi kandungan bahagian Sirah (Sejarah Nabi),

104



kumpulan isi kandungan bahagian Akhlak, kumpulan isi kandungan
bahagian bahasa Arab dan kumpulan isi kandungan bahagian bahasa

Melayu (Kromkan pokkhrong, Krasuang mahadthai, 2548).

Jadual 2-4
Kandungan Kurikulum Tadika Tahun 2548 B.E. /2006 M
Bil. | Kandungan/ Tahun1l | Tahun2 | Tahun3 | Tahun4 | Tahun5 | Tahuné6
Mata Pelajaran Jam/tahun | Jam/tahun | JamAahun | Jam/tahun | Jam/tahun | Jam/tahun
1 [ Al-Quran 40 40 40 40 40 40
2 | Al-Hadis 40 40 40 40 40 40
3 | Tauhid 40 40 40 40 40 40
4 | Figh 80 80 80 80 80 80
5 | Tarikh 40 40 40 40 40 40
6 | Akhlak 40 40 40 40 40 40
7 | B. Arab 80 80 80 80 80 80
8 | B. Melayu 80 80 80 80 80 80
Ko-kurikulum 40 40 40 40 40 40
Jumlah 480 480 480 480 480 480

(Sumber : Kromkan Pokkhrong, Krasuang Mahadthai, 2548)

Jadual 2-4 di atas menunjukan bahawa kandungan kurikulum tadika bagi

tahun 2006 M mempunyai sebanyak lapan mata pelajaran dan satu ko-kurikulum.

Setiap pelajaran mengguna masa selama empat puluh jam dalam setahun, kecuali

pelajaran Figh, Bahasa Arab dan Bahasa Melayu menggunakan masa sebanyak

lapan puluh jam setahun.

iii. Institusi Pendidikan Tinggi Islam (IPTI)

Yang dimaksudkan dengan Institusi Pendidikan Tinggi Islam (IPTI) ialah
institusi yang layak menerima kemasukan pelajar-pelajar lepasan sanawi
bahagin agama atau lepasan peringkat menengah bahagian pendidikan
umum (akademik). TPTI diberikan tauliah menganugrahkan diploma,

sarjana muda dan ijazah sarjana.

105



Institusi pendidikan tinggi Islam pertama lahir di Selatan Thailand
ialah College of Islamic Studies, Prince of Sonkla University, Pattani
(CIS, PSU) pada tahun 1989 M (Ekasan neknam sataban Islam suksa: 2)

kemudian disusuli oleh beberapa institusi lain.

Selain itu, IPTI boleh dikategorikan institusi pendidikan tinggi
yang mengadakan kurikulum pendidikan Islam kepada dua jenis, iaitu :
Pertama, awam dan kedua, swasta. Manakala institusi awam, ialah
College of Islamic Studies, Prince of Songkla University, Pattani (CIS,
PSU) dan Institusi Pengajian Islam dan Bahasa Arab, Prince of Naratiwat
University (PNU). Manakala yang institusi swasta, ialah Universiti Islam
Yala, Jamiah Syeikh Daud al-Islamiyah dan Al-Makhad al-Ali li al-

Dirasat al-Islamiyah wa al-Arabiyah.

Walaupun institusi-institusi tersebut sama-sama mengadakan
kurikulum pengajian Islam, tetapi terdapat beberapa kelainan dan

perbezaan. Berikut pengenalan ringkas mengenai institusi-institusi

tersebut.

a. College of Islamic Studies, Prince of Songkla University Pattani
(CIS, PSU)

College of Islamic Studies atau Kolej Pengajian Islam, Prince of Songkla
University, Pattani, adalah sebuah institusi pengajian Islam awam yang
ditubuhkan pada 31 Disember 1989 M (Ekasan neknam sataban Islam
suksa: 2). Ia merupakan sebuah insitutsi pendidikan tinggi yang
terkemuka dalam bidang pengajian Islam di Selatan Thailand. Tujuan

asas penubuhannya adalah untuk memajukan mesyarakat Islam di negara

106



Thailand. Selain itu, penubuhannya adalah untuk melahirkan graduan,
pusat pengajian dan kajian mengenai ilmu-ilmu Islam dan masyarakat
Islam di dalam Negara Thailand dan masyarakat serantau. Selain itu,
kolej juga bersedia memberikan khidmat ilmu kepada masyarakat untuk
memupuk budaya dan moral melahirkan persefahaman, memajukan

masyarakat dan menjaga nilai-nilai budaya yang murni selaras dengan

ajaran Islam.

CIS, PSU menawarkan program pengajiannya pada peringkat

Sarjana Muda, Sarjana dan peringkat Doktor Falsafah (Ph.D.).

Di peringkat sarjana muda, terdapat Jurusan Pengajian Islam,
Jurusan Pendidikan Islam, Jurusan Syariah (Undang-undang Islam),
Jurusan Ekonomi dan Pengurusan Dalam Islam, Jurusan Pengajian Timur

Tengah, dan Jurusan Pengajian Islam (Antarabangsa).

Manakala di peringkat sarjana, Kolej Pengajian Islam
menawarkan Jurusan Syariah (Undang-undang Islam), Jurusan
Usuluddin, Jurusan Pendidikan Islam, dan Jurusan Sejarah dan Tamadun

Islam.

Pada setiap peringkat pengajian dan setiap jurusan itu, bahasa
Arab dijadikan sebagai salah satu subjek wajib atau subjek asas. Bagi

setiap pelajar diwajibkan mendaftar untuk mengambil kursus ini.

Sementara itu, di peringkat ijazah doktor falsafah pula terdapat
satu jurusan, jaitu Jurusan Pengajian Islam (Khumu Kansuksa Radap

Prin-ya Tri, 2545: 180).

107



b. Institusi Pengajian Islam dan Bahasa Arab, Prince of Naratiwat

University (PNU)

Institusi Pengajian Islam dan Bahasa Arab, Prince of Naratiwat
University, terletak di wilayah Naratiwat. Institusi ini merupakan sebuah
institusi pendidikan Islam yang termuda. Ia ditubuhkan pada tahun 2006
M. dan institusi tersebut menawarkan dua jurusan pengajian, iaitu Jursan

Bahasa Arab dan Jurusan Syariah.
¢. Yala Islamic University (YIU)

Yala Islamic University (YIU) atau Universiti Islam Yala, adalah sebuah
universiti Islam swasta yang pertama di Selatan Thailand. YIU
ditubuhkan dengan mendapat kelulusan daripada Kementerian Hal Ehwal

Universiti pada 3 April 1998 M.? Di peringkat permulaan penubuhannya

%2 Sebenarnya usaha untuk menubuhkan institusi pengajian tinggi Islam di Selatan Thailand telah
bermula semenjak tahun 1983 M. dengan terbentuknya satu jawatankuasa yang diberi nama
“Jawatankuasa pengasas projak kolej Islam swasta selatan” di peringkat pertama jawatankuasa telah
membeli tapak tanah yang luas sebanyak 70 rai. Pada tahun 1985 M. jawatankuasa telah menghantar
wakil untuk mengajukan permohonan menubuhkan institusi pengajian tinggi kepada pihak
Kementerian Hal Ehwal Universiti pada waktu itu (sekarang universiti di bawah Kementerian
Pendidikan dan Pelajaran). Pada tahun yang sama “Yayasan Jawatankuasa Majlis Agama Islam
Wilayah Yala™ mengajukan projek penubuhan institusi pengajian tinggi Islam kepada “Bank Islam
Untuk Pembangunan (IDB)” yang mempunyai ibu pejabat di kota Jeddah, dan pada tahun 1986 M.
kedua-dua pihak telah menanda tangani perjanjian bahawa pihak bank bersetuju untuk memberi
bantuan keuangan sebanyak 1,200,000 US$ Dolar sebagai bajek pembinaan bangunan dan beberapa
fasiliti lain. Pada tahun yang sama yayasan telah membeli tanah seluas 43 rai 2 ngan 34 depa persegi
di kawasan kampung Paramitae yang terletak di pinggir Bandar Yala. Pada tahun 1987
“Jawatankuasa Pengasas Projek Kolej Islam Swasta Selatan™ dan “Yayasan Jawatankuasa Majlis
Agama Islam Wilayah Yala” mengadakan perbincangan dan bersetuju menyatukan dua jawatankuasa
dengan memakai nama ‘“Jawatankuasa Pengasas Projek Kolej Islam.” Di samping itu jawatankuasa
berkenaan bersetuju juga untuk jadikan kawasan Paramitac Budi Muang Yala sebagai tempat yang
akan dibina kolej Islam, pada tahun 1988 M mulai diletakkan batu asas. Pada 1996 M Kolej mulai
menerima pelajar kumpulan pertama (Wityalai Islam Yala, 2546: 8 -10). Universiti terus maju dalam
mengatur sistem pengurusan yang berkualiti agar dapat menjadi contoh tauladan sebagai sebuah
institusi yang berkualiti mengikut konsep Islam dengan mengadakan serta mengangkat taraf kerjasama
dengan lain-lain institusi di peringkat antarabangsa di bidang ilmiah agar mendapat pengiktirafan
diperingkat antarabangsa.

Selain itu, Universiti Islam Yala, menentukan 5 strategi pelaksanaan seperti berikut ;

Pengajian tinggi sebagai budaya dan moral.

Membawa ilmu dan pembinaan graduan bertaraf antarabangsa.

Membina kecekapan pengurusan ke taraf antarabangsa melalui cara Istam.

Mengintergrasi hubungan damai ke arah masyarakat makmur.

Menyediakan kesediaan ke arah universiti canggih (Universiti Islam Yala, t.t.: 43-44).

bl i h i ae

108



ia hanya bertaraf fakulti yang memakai nama Kolej Islam Yala atau lebih
dikenali di kalangan masyarakat Islam setempat dengan nama Kulliyah
Islamiyah Yala. Pada peringkat awal penubuhan, kolej hanya
menawarkan ijazah sarjana muda dalam dua jurusan sahaja, iaitu Jurusan

Syariah dan Jurusan Usuluddin (Dalil al-Kulliyah, 1996-1997).

YIU adalah berasaskan akidah salaf al-saleh yang bermatalamat
untuk membentuk dan melahirkan mukmin rabbani yang berilmu dan
Daei yang berlandaskan konsep keikhlasan pengabdian diri kepada Allah
dan ittiba sepenuhnya kepada sunnah Rasullullah #£ serta berkemampuan
membentuk kehidupan diri, keluarga dan masyarakat sejajar dengan
tuntutan al-Quran dan Sunnah melalui sistem pengajian dan pendidikan
yang terkini, seimbang, berterusan menyeluruh dan bersepadu (Dalil al-

Kulliyah, 1996-1997: 10).

Sementara itu, untuk mencapai matlamat, universiti telah

menggariskan beberapa objektifnya seperti berikut ;

1. Merealisasikan cita-cita umat Islam di Thailand umumnya dan di
wilayah selatan khasnya untuk mewujudkan sebuah institusi

pengajian tinggi Islam yang menjadi mercu tanda kemajuan dan

Sementar itu, Universiti Islam Yala, berwawasan untuk menjadi sebuah institusi pengajian tinggi
Islam yang melahirkan graduan yang berbudaya dan bermoral, sebagai gedung pemikiran yang
cemerlang dalam menjalankan tanggungjawab berlandaskan Islam dan menjadi pusat pengajian
bertaraf antarabangsa menuju ke arah membina kedamain yang berterusan dan berperanan dalam
membina graduan yang berbudaya dan cemerlang dalam bidang keilmuan, mempunyai sifat
kepimpinan yang cinta akan kedamain. Manakala dalam bidang kajian, universiti gigih dalam memberi
rangsangan dan galakan usaha penyelidikan dan kajian untuk melahirkan ilmu yang dapat menyahuti
keperluan dan tuntutan masyarakat setempat dan masyarakat antarabangsa. Di samping itu, kerjasama
di peringkat kebangsaan dan antara bangsa juga diadakan. Di waktu yang sama, universiti bersedia
memberi khidmat ilmiah kepada masyarakat dengan berbagai-bagai bentuk dan cara demi untuk
melahirkan masyarakat berpendidikan agar dapat membawa dan memimpin masayarakat di peringkat
kebangsaan dan antarabangsa dalam membina kualiti hidup dan membina alam sekitar secara
berterusan dan teguh, menjaga budaya, adat istiadat yang luhur selaras dengan ajaran Islam.

109



menjadi benteng pertahanan ummah, demi menangani cabaran zaman
yang kian mencabar. Keadaan demikian sejajar dengan polisi
kerajaan yang sentiasa membuka peluang kepada sektor swasta agar
turut menyumbang ke arah mempertingkatkan status keilmuan dan

keserjanaan rakyat ke peringkat yang lebih tinggi.

Sebagai faktor penggalak dan laluan mudah kepada pelajar lulusan

sanawi tempatan, khasnya untuk melanjutkan pelajaran mereka ke

peringkat ijazah.

Membendung keperibadian muslim dan budaya Islam yang murni
agar tidak dipengaruhi oleh budaya asing yang berleluasa di segenap

pelosok negara hari ini.

Menanam dan menyuburkan roh Islam serta mengutuhkan
penghayatan agama secara amali dalam kehidupan individu dan
masyarakat yang berteraskan keikhlasan kepada Allah 3 Yang Maha

Esa dan ittiba hanya kepada Sunnah Rasulullah .

Membina generasi soleh yang berkeupayaan menunaikan risalah
Islam, serta berkemampuan merealisasikan tuntutan masyarakat. Di
samping itu, mereka berupaya menghadapi serangan ideologi yang

menyeleweng dan serangan taghut semasa.

Menampung dan menggalakkan usaha penyelidikan dan kajian
mengenai Islam dan segala cabang ilmu yang diperlukan oleh

masyarakat dalam bentuk menterjemah, menyebar dan

110



memperkembangkan ajaran Islam serta mengumpul, menjaga,

mentahqiq dan menyebarkan kitab-kitab turath.

7. Mengadakan hubungan dan kerjasama dalam bidang ilmiah dan
budaya dengan universiti-universiti, badan-badan dan institusi
pengajian Islam di dunia dalam rangka kerjasama untuk berkhidmat
kepada Islam dan merialisasikan tujuan-tujuannya (Dalil al-Kulliyah,

1996-1997: 14).

YIU terus berkembaﬁg dari masa ke semasa, mendapat persetujuan dan
pengiktirafan daripada Kementerian Pendidikan dan Pelajaran sebagai sebuah
universiti pada tarikh 14 June 2007 M dan pihak universiti telah mengadakan
majlis perasmian sempena pengangkatan tarafnya pada tarikh 27 Jun 2007 M
(Universiti Islam Yala, 2007: 37-39). Sekarang Universiti Islam Yala
mempunyai 13 jabatan di bawah beberapa fakulti dan satu institut bahasa seperti

berikut;

Fakulti Pengajian Islam, mempunyai 3 jabatan iaitu Jabatan

Syariah, Jabatan Usuluddin dan Jabatan Pengajian Islam.

Fakulti Sastera dan Sains Kemasyarakatan, mempunyai 5 Jabatan
itu; Jabatan Bahasa Arab, Jabatan Pentadbiran Awam, Jabatan Ekonomi
Kewangan dan Perbankan, Jabatan Bahasa Inggeris dan Jabatan Bahasa

Melayu.

Fakulti Sains dan Teknologi, mempunyai 2 Jabatan iaitu; Jabatan

Teknologi Maklumat dan Jabatan Sains.

111



Manakala Pusat Bahasa, mempunyai dua bahagian iaitu, Bahasa
Arab dan Bahasa Inggeris ditubuhkan pada tahun 1996 M. Tujuan
penting penubuhannya ialah untuk membina asas dan mengemaskinikan
bahasa Arab kepada pelajar yang akan belajar di Jabatan Usuluddin dan
Jabatan Syariah, dan Jabatan Bahasa Arab, kerana pengajian di jabatan-
jabatan tersebut mengguna bahasa Arab sebagai midia dan bahasa
pengantar, buku-buku teks dan buku rujukan utama adalah dalam bahasa
Arab. Di samping itu, pusat bahasa juga berperanan dalam menjayakan
fungsi bahasa dalam beberapa tujuan lain, seperti mengemukakan kajian
dan penyelidikan yang berkaitan dengan bidang bahasa Arab,
mengadakan kursus intensif bahasa Arab dan membina dan menyediakan
kurikulum dan pedagogi bahasa Arab. Sementara kurikulum
pengajiannya ialah kurikulum pemantapan bahasa Arab dan bahasa

Inggris (Universiti Islam Yala, 2550 :26).

Sementara itu, di peringkat pengajian siswazah, terdapat 2 jurusan

pengajian iaitu ; Jurusan Syariah, Jurusan Sejarah dan Tamadun Islam.

Kini YIU mempunyai lebih kurang 3,000 orang pelajar. Mereka
terdiri daripada umat Islam dari lebih kurang 30 wilayah seluruh negara
Thailand, termasuk 91 orang pelajar antarabangsa dari pelbagai negara
iaitu: terdiri daripada Negara China, Kemboja, Khazastan, Sweeden,
Ripublik Islam Iran, Malaysia dan Indonesia. Sementara itu, terdapat
seramai 125 pensyarah, termasuk pensyarah daripada negara asing
sebanyak 13 orang. Selain itu, terdapat seramai 158 orang pegawai dan

kakitangan kerja (Universiti Islam Yala, 2007: 41).

112



Semenjak awal universiti menerima pelajar hingga sekarang,
universiti telah berjaya mengeluarkan sebanyak 966 graduan yang terdiri
daripada lulusan Sarjana Muda Usuluddin, Syariah, Bahasa Arab dan
Diploma Pendidikan, termasuk beberapa orang pelajar yang datang dari

luar negara (Yala Islamic University, tt: 15).

d. Jamiah Islamiah Syeikh Daud Patani (JISDA)

Jamiah Islamiyah Syeikh Daud Patani (JISDA) adalah sebuah pusat
pendidikan Islam lepasan sanawi. JISDA berada di bawah Muassasah
Assaqgafah al-Islamiyah, Yala yang mempunyai kampus di Makhad al-
Biksat al-Diniyyah, Yala. Sebagai sebuah pusat pendidikan tinggi Islam

swasta yang mengadakan pengajian di peringkat pengajian siswazah.

JISDA ditubuhkan pada awal bulan Mei tahun 1993 M di
peringkat permulaan pihak Makhad al-Biksat al-Diniyah, telah
mengadakan program diploma tarbiyah (pendidikan). Dan pada tahun
1998 M ditingkatkan kepada taraf kulliyah atau fakulti dengan
mengadakan dua program pengajian. Pertama, Program Diploma
Pendidikan. Kedua, Program Sarjana Muda. Pada tahun 1999 M
dinaikkan taraf menjadi Kulliyah Syeikh Daud al-Fatani dengan
mengadakan dua jurusan pengajian, iaitu Jurusan Tarbiyah dan Jurusan
Syariah. Kemudian, pada tahun 2000 M diubah kedudukannya menjadi

JISDA.

Tujuan penubuhan JISDA adalah untuk membina pelajar yang
cekap dan berkebolehan untuk memberi khidmat kepada Islam dan

umatnya dan bekerjasama dalam membina masyarakat yang soleh yang

113



terbina di atas aqidah Ahli al-Sunnah wa al-Jamaah, di samping
mengangkat taraf pendidikan Islam dan pengajian bahasa Arab. Selain
itu, tujuan penubuhannya juga adalah untuk merealisasikan impian umat
Islam Patani dalam membina kegemilangan Islam melalui institusi
pendidikan yang mampu membina keperibadian Islam kepada anak
bangsa, mengadakan ikatan dan kerjasama di bidang ilmiah dengan
universiti-universiti dan badan-badan keilmuan dalam memberi khidmat
kepada Islam dan umatnya. memberi kemudahan dalam menjalan kajian
ilmiah serta menterjemah dan menyebarkan ilmu-ilmu Islam dan bahasa
Arab di samping mengutamakan pusaka Islam dan menjaganya (Dalil

jamiah, 10).

JISDA mempunyai empat fakulti, iaitu Fakulti Usuludin, Fakulti
Syariah, Fakulti Bahasa Arab dan Fakulti Pendidikan. Manakala
penyampaian subjek kuliyah, bahasa Araba‘sebagai bahasa pengantar,
kecuali Fakulti Tarbiyah yang mengguna bahasa Melayu sebagai bahasa

pengatar (al-Manahij al-Dirasiyah, t.t.).

JISDA mendapat pengiktirafan daripada Universiti Al-Azhar,
Kaherah, Mesir. Pelajar dari Fakulti Syariah, Fakulti Usuluddin dan
Fakulti Bahasa Arab yang telah menamatkan pengajiannya tahun ketiga
daripada JISDA dapat meneruskan pengajiannya di tahun keempat di

fakulti yang sama di Universiti Al-Azhar (Dalil Jamiah, t.t.).

e. Al-Ma’had al-Aali li al-Dirasat al-Islamiyah wa al-Arabiyah
(MADIWA), cawangan Selatan Thailand

Al-Ma’had al-Aali li al-Dirasat al-Islamiyah wa al-Arabiyah (MADIWA)

diasaskan pada tahun 1999 M oleh Tuan Guru Hj. Ismail Abu Bakar bin

114



Hj.Abdulwahab dan beberapa orang pembantunya, di bawah naungan
Ma’had al-Tazkiyah al-Diniyah, Jaha, Yala. Al-Ma’had ini lebih terkenal
dengan Kulliyah Petai, Jaha, Yala. Ia adalah sebagai salah satu cawangan
bagi MADIWA, Bagan Serai, Perak, Malaysia. Ma’had berkampus di
Ma’had al-Tazkiyah al-Diniyah, kampung Petai, daerah Jaha, wilayah
Yala, lebih kurang 8 kilomiter dari Bandar Jaha dan 30 kilomiter dari

Bandar Yala.

Penubuhan MADIWA, Petai, Yaha, Yala bertujuan untuk membina
dan mengangkat taraf pendidikan generasi Islam Patani serta memberi
didikan Islam yang berdasarkan agidah yang sahih. Selain itu, penubuhan
al-Ma’had juga bertujuan untuk membina generasi muda supaya menjadi
pakar dalam bidang agama berasaskan kepada tauhid dan beribadat

kepada Allah dan mampu menempuhi cabaran hidup semasa.

Manakala program yang ditawarkan oleh al-Ma’had ialah Jurusan
al-Syariah al-Islamiah. Pengajiannya ialah secara berkembar 3+1, iaitu
belajar tiga tahun di A/-Ma’had al-Aali li al-Dirasat al-Islamiyah wa al-
Arabiyah Jaha, Yala, kemudian satu tahun di Universiti al-Azhar Jurusan

al-Syariah al-Islamiah (Pengenalan Makhad, t.t.).

iv. Sekolah Rendah Islam (SRI)

Sekolah Rendah Islam (SRI) ialah institusi pendidikan swasta yang
mengadakan pendidikan peringkat dasar serta diurus dan ditadbirkan oleh
orang-orang Islam yang bertujuan untuk melahirkan generasi Islam yang
berilmu serta berpegang teguh dengan agama. Menurut Wahab

Hemprathan, salah seorang anggota pengasas sekolah Santitham:

115



“sebenarnya sekolah ini ialah sekolah saman (sekolah dasar). Oleh kerana
tidak ada sekolah saman yang diuruskan oleh orang-orang Islam, sebab
itulah kami pergi cari Haji Harun dan syor kepada dia hendak
mengadakan rendah. Dia pun setuju dan berkata ambillah bangunan yang
sesuai untuk dijadikan tempat mengajar.” (Wahab Hemprathan, 17

August 2009)

SRI adalah antara institusi pendidikan Islam yang termuda lahir di
dalam masyarakat Islam di Selatan Thailand. Sekolah yang pertama lahir
ialah Sekolah Santitham terletak di wilayah Yala. Diaséskan pada tahun
2527 B. E. (1984). (Sejarah Sekolah Santitham, tt, Wahab Hemprathan,
17 August 2009). Beberapa tahun kemudian, bertambah bilangan sekolah
seperti lahir di wilayah Patani dan Naratiwat. Mengikut Rosdee bahawa
sekolah seperti tersebut terdapat di wilayah Yala sebanyak 6 buah, di
wilayah Patani sebanyak 5 buah dan di Naratiwat sebanyak 2 buah (17

August 2009).

Manakala kurikulum yang digunakan di sekolah-sekolah tersebut
boleh dikategorikan kepada dua jenis kurikulum. Pertama, kurikulum
dasar kementerian pelajaran Thailand bagi tahun 2544 B.E. dengan
mengintegrasikan konsep dan nilai-nilai Islam melalui ko-kurikulum.
Kedua, kurikulum berkembar, iaitu kurikulum dasar kementerian
pelajaran Thailand bagi tahun 2544 B.E. dan kurikulum fardu ain atau
kurikulum tadika yang dikeluarkan oleh Samnak Pu Truac Rachakan ti 12

(Wahab Hemprathan, Rosdee, 17 August 2009).

116



Kelahiran sekolah dalam bentuk tersebut adalah bagi menyahut
tuntutan dan keperluan masyarakat Melayu Islam di Selatan Thailand.
Mereka mengalu-alukan supaya wujudnya pendidikan Islam sejak dari

permulaan anak-anak memasuki bangku sekolah.

Dengan demikian, SRI adalah salah satu peluang dan kemudahan
bagi ibu papa dalam memberi pendidikan kepada anak-anak mereka
secara berkembar, iaitu bermula daripada peringkat rendah sampai tamat
peringkat menengah atas bahagian akademik. Hal demikian, kerana
Sekolah Rendah Islam (SRI) menyediakan pendidikan secara integrasi
atau pendidikan bersepadu sejak daripada peringkat pra-sekolah (bagi
kanak-kanak yang berumur 3-5 tahun) dan peringkat sekolah dasar (bagi

kanak-kanak yang berumur 6-12 tahun).

Selain itu, kurikulum yang digunakan di SRI adalah kurikulum
yang diiktiraf oleh Kementerian Pelajaran Thailand. Oleh itu, pelajar-
pelajar yang lulus daripada SRI dapat memilih sama ada mahu
menyambung ke bahagian agama, mahupun bahagian akademik atau

bahagian kemahiran.
v. Pendidikan Islam di Sekolah Kebangsaan

Pendidikan Islam di sekolah kebangsaan adalah salah satu usaha
pemerintah supaya masyarakat Islam di Selatan Thailand menerima
pendidikan kebangsaan secara penuh. Lantaran itu, satu langkah yang
diambil oleh pemerintah ialah mengadakan program pengajian Islam di
sekolah kerajaan (Hasan, 2001: 153). Berdasar kepada program itu,

ditentukan dua syarat asas bagi sekolah yang akan mengadakan

117



pendidikan Islam. Pertama, bilangan pelajar Muslim lebih daripada 50
peratus. Kedua, kurikulum pelajaran mestilah mendapat kelulusan
daripada kementerian pelajaran. Hal demikian berlaku buat kali pertama

pada tahun 1975 (Hasan, 2001: 175; Ahmad Omar, 2002: 193).

Manakala kurikulum pendidikan Islam yang diluluskan oleh
kementerian, adalah berdasarkan kepada kurikulum yang dicadangkan
oleh Pejabat Pendidikan Kawasan 2 (Khet Kan Suksa 2). Kurikulum
tersebut mengandungi tujuh subjek, iaitu Tauhid, Fiqah, Sejarah Islam,
al-Quran, Tajwid, Bahasa Arab dan Akhlak. Kemudian pada thun 1981 M
kementerian pelajaran menguatkuasakan kurikulum pengajian Islam di
peringkat menengah bawah, manakala kurikulum pengajian Islam untuk
menengah atas dikuatkuasa pada tahun 1983 M (Hasan, 2001: 175;

Ahmad Omar, 2002: 193).

Perkembangan ini adalah suatu yang positif bagi masa depan
pengajian Islam. Justeru mengikut statistik pada tahun 2004 M, terdapat
sebanyak 807 buah sekolah rendah kerajaan yang menawarkan subjek
pengajian Islam, sementara di peringkat menengah terdapat sebanyak 31
buah sekolah di seluruh tiga wilayah Selatan Thailand (Worawit, 2551:

202).

118



Jadual 2-5

Sekolah Rendah Kebangsaan (SRK) Yang Menawarkan Pengajian Islam

Wialyah Jum.sekolah Bilik belajar Guru Pelajar
Yala 186 1,531 192 42,106
Pattani 293 2,290 198 68,985
Naratiwat 328 2,700 367 68,665
Jumlah 807 6,521 857 179,756

(Sumber : Samnak Pu Truac Rachakan ti 12, 2547 kh : 5)

Jadual 2-5 menunjukan sekolah rendah kebangsaan di tiga

wilayah Selatan Thailand yang menawarkan pengajian Islam terdapat

sebanyak 807 buah sekolah, 6,521 bilik belajar, seramai 857 orang guru

dan 179,756 orang pelajar.

Jadual 2-6

Sekolah Menengah Kebangsaan (SMK) Yang Menawarkan Pengajian Islam

Wialyah Jum.sekolah Bilik belajar Guru Pelajar
Yala 11 86 18 1,315
Pattani 9 70 15 1,800
Naratiwat 11 150 22 2,726
Jumlah 31 306 55 5,841

(Sumber : Samnak Pu Truac Rachakanti 12, 2547 kh : 5)

Jadual 2-6 di atas menunjukan bilangan sekolah menengah

kebangsaan di tiga wilayah Selatan Thialand yang menawarkan pengajian

Islam, ialah 31 buah sekolah, 306 bilik belajar, 55 orang guru dan 5,841

orang pelajar.

119




vi. Pondok

Pada pertengahan abad ke-20 M banyak pondok telah menerima dasar
reformasi pemerintah (Samnak Pu Truac Rachakan ti 12, 1/2548: 3).
Namun demikian, bukan bererti pendidikan bersistem pondok
dihapuskan. Apabila Kementerian Pendidikan menguatkuasakan
peraturan mengenai institusi pondok pada 28 April 2004 M, selepas satu
tahun, iaitu pada tahun 2005 M didapati sebanyak 290 buah pondok
mendaftar dengan kementerian (Krasuang Suksatikan, 55/2548).
Kemudian pada tahun 2007 M, setelah masa berlalu selama dua tahun,
terdapat sebanyak 317 buah pondok (Samnak Pu Truac Rachakan, ti 12,
2550: 195). Ini bermakna, institusi pondok sangat mendapat kedudukan

di dalam masyarakat Islam di Selatan Thailand.

Manakala kurikulum pengajian pondok, selain pelajaran al-Quran,
Hadis, ilmu Tauhid, Figah, Tasawuf, Tafsir dan sebagainya bahasa Arab
dijadikan sebagai mata pelajaran utama dalam pengajiannya. Hal
demikian kerana ia sebagai ilmu alat untuk memahami dan mendalami

ilmu-ilmu yang tersebut di atas. Kata Hj.Husein:

Ilmu Nahu dan ilmu Saraf sebagai alat untuk faham kitab-kitab, jika tidak
faham bahasa Arab susah untuk jadi tokguru, ilmu nahu sebagai bapa dan ilmu
Saraf sebagai ibu (20 November 2007).

Lantaran itu, pondok sangat berperanan terhadap perkembangan
bahasa Arab. Sepanjang abad ke-20 M dapat dirumuskan peranan pondok

terhadap perkembangan bahasa Arab seperti berikut

120



a. Menjadi institusi yang tunggal dalam menyebar dan
mengembangkan bahasa Arab kepada umat Islam Patani dan

umat Islam di Tanah Melayu.

b. Melahirkan pelajar-pelajar yang cekap dan mahir tentang
kaedah bahasa Arab dan ilmu-ilmu alat seperti ilmu Nahwu,

ilmu Sarf, ilmu Maa’ny dan ilmu Arud.

c. Sebagai institusi yang melahirkan ulama-ulama yang pakar
dalam mengenai kaedah, sistem, struktur bahasa Arab dan
sebagainya. Mereka ini merupakan tenaga penyambung tugas

mengembang dan menyebarkan bahasa Arab.

d. Menjadi institusi tumpuan dan harapan masyarakat untuk

mempelajari bahasa Arab dan ilmu-ilmu agama.

e. Sebagai pusat rujukan masyarakat dalam hal-hal berkenaan

bahasa Arab.
vii. Majlis-majlis Ilmu dan Pengajian Mingguan

Sebenarnya majlis-majllis ilmu yang diadakan di rumah-rumah; masjid-
masjid atau tempat-tempat tertentu telah bermula semenjak awal
kedatangan Islam. Sehingga sekarang, ia masih wujud dan menjadi model
yang sangat berpengaruh dalam masyarakat Islam di Selatan Thailand.
Justeru banyak majlis ilmu dan pengajian agama secara mingguan yang

diadakan di masjid-masjid, surau, rumah-rumah dan sebagainya.

121



Majlis Ilmi atau pengajian agama Islam secara mingguan tersebut
tidak mempunyai kurikulum tertentu dan berlainan antara satu majlis
dengan yang lain. Guru-guru yang bertugas bertanggungjawab untuk
memilih pelajaran dan kitab yang sesuai untuk dijadikan mata pelajaran.
Walau bagaimanapun ia mempunyai pelajaran-pelajaran tetap seperti
Tauhid, Fikah Tafsir dan sebagainya. Manakala tempat pengajian,
kebanyakannya diadakan di masjid atau pondok. Masa pengajian juga
berlainan atau berbeza. Ada yang mengadakan pengajian secara
mingguan di pagi hari-hari tertentu, ada yang diadakan selepas
sembahyang Mahgrib sementara menunggu sembahyang Isya, ada yang
diadakan pada waktu pagi hari Jumat dan sebagainya. Demikian juga
pelajarnya tidak terhad kepada golongan tertentu, malahan terdiri

daripada berbagai-bagai peringkat dalam masyarakat.
viii, Madrasah Tahfiz Al-Quran

Madrasah Tahfiz Al-Quran merupakan satu fenomena baru bagi
masyarakat Islam Selatan Thailand. Sekarang sudah terdapat beberapa
buah madrasah tahfiz al-Quran yang terkenal dan telah banyak

mengeluarkan para huffaz dari Selatan Thailand dan negara-negara jiran,

seperti Malaysia, Kemboja dan lain-lain. Para huﬁ‘az23 yang telah
menghafal semua al-Quran atau yang telah mengkhatamkan tiga puluh

juzuk diminta oleh masyarakat untuk mengimamkan sembahyang

2 Perkataan huffaz adalah kata jamak daripada perkataan hagfiz memberi erti orang yang
menghafal. Dimaksudkan di sini ialah mereka yang menghafal al-Quran tiga pulu juz dengan
sempurna.

122



tarawih24 di dalam bulan Ramadan di Selatan Thailand dan juga negeri-

negeri jiran seperti Malaysia.
ix. Pengajaran Al-Quran

Masyarakat Islam di Selatan Thailand sangat mementingkan pengajaran
al-Quran. Terdapat tiga bentuk pengajaran al-Quran yang diamalkan, iaitu
belajar dalam bentuk bacaan atau tilawah, belajar dalam bentuk tafsir dan

belajar dalam bentuk hafal.

Pengajaran al-Quran dalam bentuk pertama, iaitu belajar
membaca semata-mata tidak bertujuan untuk mempelajari penafsiran
ayatnya. Pengajaran seperti ini dilibatkan kepada semua umat Islam.
Pengajaran dimulakan sewaktu anak-anak berumur sekitar 2-3 tahun
hingga seterusnya. Secara tidak formal, ibu bapa yang mampu mengajar
pengajaran diadakan di rumah-rumah. Manakala ibu bapa yang tidak
berkemampuan, mereka akan menghantar anak-anak mereka ke tempat-
tempat pengajaran al-Quran di dalam kampung mereka kerana setiap
buah kampung terdapat tempat pengajaran al-Quran yang diusahakan
dalam bentuk persendirian. Dalam sesebuah kampung terdapat guru-guru
al-Quran yang mengadakan pengajaran al-Quran di rumahnya, dan setiap

guru mampu menerima murid-murid sekitar 10 hingga 20 orang.

Selain itu, pengajaran al-Quran diadakan juga di surau-surau dan

di masjid-masjid. Di sini penerimaan murid-murid akan lebih banyak

2 perkataan tarawih juga adalah perkataan bahasa Arab. Tarawih ialah salah satu sembahyang
sunat yang didirikan di bulan Ramdan selepas sembahyang /’sya. Oleh sebab sesetengah masjid
mahu mengkhatamkan sebuah al-Quran di bulan Ramadan melalui sembahyang tarawih mereka
menjemput Aafiz untuk menjadi imam.

123



bilangannya kerana bilangan guru ramai. Pengajaran bagi kedua-dua

bentuk tersebut akan diadakan selepas sembahyang Maghrib.”’
2.6 Bahasa Arab dan Kewujudannya di Selatan Thailand

Dalam bahagian ini, perbincangan mencakupi kepentingan, kelahiran, faktor

perkembangan dan penyebaran dan sejarah kedatangan bahasa Arab ke Selatan

Thailand.
2.6.1 Kepentingan Bahasa Arab

Bahasa Arab ialah bahasa al-Quran. Justeru itu, kedudukannya sangat
mulia dan tinggi (Jurji, 2005 : 1/ 36-41, Taufik, 2001 : 40-41). Fuad
Sazkin berkata (1983: 20):

demikian itu, kerana Allah telah memilih bahasa Arab sebagai bahasa agama,

bahasa al-Quran, bahasa al-Sunnah dan bahasa yang dijadikan wasilah dalam
beribadat dan bahasa syariah.” Allah 3¢berfirman dalam surah Yusof';

2. L s, 7 EF
(Yusof:2) 7,1 380l e B3 a3 1)

Maksudnya : Sesungguhnya Kami menurunkan Kitab itu sebagai Quran Yang
dibaca Dengan bahasa Arab, supaya kamu (menggunakan akal untuk)
memahaminya.

Dalam mentafsirkan ayat di atas, Ibn Kathir berkata;

2% Pengajian al-Quran secara formal atau lebih tersusun, ialah pengajaran yang diadakan oleh institusi-
institusi pengajian, bermula daripada peringkat tadika hingga kepada peringkat pengajian tinggi.
Institusi berkenaan menjadikan al-Quran salah satu sabjek dalam kurikulum pengajian. Pelajar-pelajar
diwajibkan belajar membaca al-Quran di samping itu diwajibkan juga menghafal beberapa surah yang
ditentukan. Seperti di Makhad Nahdhatu! Ulum Yala, diadakan kelas-kelas khas bagi pengajaran al-
Quran dan dijadikan pelajaran pertama pada setiap hari (Ahmad Idris, 12 Jun. 2008, Makhad Nahdatul -
Ulum,Yala).

Sementara itu, pengajaran al-Quran di peringkat pengajian tinggi, Universiti Islam Yala mengadakan
pengajaran al-Quran bagi setiap semester sebagai satu sabjek, dengan nama sabjek al-Quran dan
Tajwid (Laksud Silapasat Bandit, Sakhawicha Pasa Arab, 2549: 7).

Berdasar kepada pemerhatian pengakaji, pengajian al-Quran dalam bentuk pengajian tafsir, terdapat
secara formal dan tidak formal. Ia diadakan di setiap pusat pengajian seperti pondok, tadika, sekolah
agama rakyat, sekolah kerajaan, institusi pengajian tinggi, majlis pengajian umum yang diadakan di
masjid-masjid dan sebagainya, seperti majlis pengajian umum di Masjid Raudhatul Jannah, Masjid
besar wilayah Yala, Masjid [badurrahman, Madrasah al-Rahmaniyah, Bra-ol Patani dan lain-lain.

124



Hal demikian, kerana bahasa Arab adalah bahasa yang paling fasih, jelas,
luas dan lengkap dalam memberi perngertian bahasa. Al-Quran bertepatan
dengan kedudukannya yang mulia, diturunkan dengan Arab bahasa yang
sangat baik kepada Rasul yang sungguh mulia melalui Malaikat yang sangat
mulia di bumi yang maha suci (al-Sabuny, 1981, 2: 239).

Oleh sebab al-Quran dijamin terpelihara, secara tidak langsung
bahasa Arab juga terpelihara. Tidak ada bahasa di dunia yang diberi
jaminan bahawa ia akan terpelihara dan terjaga sampai hari kiamat
melainkan bahasa Arab. Allah 3% telah menegaskan hal demikian di

dalam al-Quran :

@-Hii:9)  &shad AL

Maksudnya : Sesungguhnya Kamilah yang menurunkan Al-Quran, dan
Kamilah yang memelihara dan menjaganya.

Bahasa Arab juga dikenali sebagai bahasa ahli syurga. Sufyan al-

Thauri berkata, “tidak diturunkan al-Quran melainkan dalam bahasa
Arab. Rasul # menerangkannya kepada umatnya, sesiapa yang masuk

syurga dan bercakap dengan bahasa Arab” (al-Sabuny 1981, 3: 659).

Di atas kepentingan inilah Nabi #2 menggalakkan umatnya

supaya mempelajari bahasa Arab. Baginda bersabda: (b yale s &1 alifgal
" oA (Ibn Taymiyyah, 1404: 1/470), maksudnya, hendaklah kamu

belajar bahasa Arab dan mengajarkannya kepada manusia.

Hadis di atas menunjukkan bahawa belajar dan mengajar bahasa

Arab adalah perintah agama. Setiap Muslim wajib mempelajarinya (al-
Syafie: 2005: 84; Ibn Taymiyyah, 1404: 463). Nabi Muhammad #Z juga

menekankan kaedah bertutur dengan bahasa Arab. Beliau pernah

125



memberi arahan kepada sahabatnya supaya mengajar seorang lelaki

bercakap mengikut kaedah bahasa Arab dengan betul. Baginda bersabda:
L 38 28141 15|
Maksudnya : tunjuklah saudaramu kerana ia telah sesat.

Bahasa Arab juga dianggap sebagai bahasa agama. Umar Ibn al-
Khattab pernah berkata “hendaklah kamu belajar bahasa Arab kerana
sesungguhnya ia adalah sebahagian daripada agama dan hendaklah kamu
belajar ilmu faraid kerana sesungguhnya ia juga sebahagian daripada
agama” (Ibn Taymiyyah, 1404: 471). Hal ini, ditegas oleh Rasul &
bahawa berucap atau bercakap dengan cara yang menyalahi daripada
kaedah bahasa Arab sudah dianggap sesat oleh Rasul #&, dan baginda
segera memberi teguran. Ini jelas bahawa bahasa Arab sangat penting
kerana ia boleh menjejaskan sumber hukum dan semua ajaran Islam.

Apabila kaedah bacaan dan tulisan tidak betul, menyebabkan bacaan

berlainan akan menyebabkan berlainan pula pengertiannya.

Abu Mansur al-Thalaby”® menulis dalam mukadimah kitabnya

(Figh al-Lughah al-Arabiyah: 5) : “sesiapa yang cinta kepada Allah 3%,
akan cinta kepada Rasul-nya %2, dan sesiapa cinta kepada Rasul yang

berbangsa Arab, akan cinta kepada orang Arab, dan sesiapa cinta kepada

orang Arab akan cinta kepada bahasa Arab”.

2 Nama penuhnya ialah Abu Mansur Abdul Malik bin Muhammad bin Ismail al-Saalabi.
Dilahirkan di suatu kampung yang bernama Naisabur pada tahun 350 H / 962 M. Meninggal
dunia pada tahun 429 H/1038 M. Antara kitabnya ialah Figh al-Lughah, kitab Sirru al-Balaghah,
kitab Sirru al-Arabiyah dan lain-lain (Figh al-Lughah: 5).

126



Malahan paling penting bagi seorang Muslim, bahasa Arab
merupakan wahana dan wasilah dalam menunaikan ibadat sembahyang.
Ini kerana dalam menunaikan sembahyang orang Islam diwajibkan
membaca surah al-Fatihah. Tanpa membaca surah al-Fatihah,
sembahyang seseorang Muslim menjadi tidak sah (al-Syafie, 1993: 210),
sabda Nabi £

HG;]\Z.’;;GDE;}SZ);}D&AY

Ertinya : tidak sah sembahyang bagi sesiapa yang tidak membaca surah al-
fatihah (Muslim, 1995, 3: 84).

Al-Quran tidak boleh dibaca dan ditulis dengan selain dalam
bahasa Arab. Bahkan kebanyakan ulama berpendapat bahawa segala zikir
didalam sembahyang juga tidak digalakkan membacanya dengan bahasa
yang lain daripada bahasa Arab (Ibn Taymiyyah, 1404, 1: 463). Imam al-
Sayuti (2003: 221) menyatakan di dalam kitab al-ltgan “seseorang
Muslim tidak boleh sama sekali membaca al-Quran mengunakan bahasa
asing, selain dalam bahasa Arab, sama ada dia sudah boleh membaca

bahasa Arab ataupun tidak, di dalam sembahyang atau di luar

sembahyang.

Bahasa Arab adalah bahasa al-Quran dan bahasa hadith Rasul #E.

Ia dianggap sebagai bahasa rasmi bagi agama Islam (Ibn Taymiyyah,
1404, 1: 471). Ini, kerana setiap Muslim mesti berusaha gigih untuk
menguasainya, sekurang-kurangnya ia dapat menguasai bahasa Arab dari
sudut bacaan. Keislaman seseorang Muslim itu tidak sempurna, kecuali ia
mampu melafazkan dua kalimah syahadah dan menunaikan sembahyang

lima waktu. Semua tuntutan tersebut memerlukan seseorang itu

127



menguasai bahasa Arab, sekalipun ia tidak memahami makna dan

maksud yang diucapkan di dalam ibadatnya.

Selain itu, bahasa juga mempunyai hubungan yang sangat erat
dengan unsur kepercayaan dan pemikiran sesuatu bangsa. Terdapat
kamus khusus bagi setiap bangsa yang mengandungi perkataan berkaitan
akidah dan nilai-nilai sosial yang dijadikan sebagai suatu alat
perhubungan jiwa untuk mereka saling memahami. Hal yang sedemikian
juga wujud kepada umat Islam dan Arab. Mereka mestilah menggunakan
perbendaharaan yang terdapat di dalam kamus Islam, seperti mempelajari
keterangan (penerangan) al-Quran. Sebaliknya pula, tidak patut
perbendaharaan Islam digunakan dengan maksud yang terkeluar daripada

tujuan asalnya (al-Utaibi, 1996: 131).

Bahasa Arab ialah kunci utama seseorang untuk bertafaquh27
dalam ilmu agama. Imam al-Sayuti (2003, 2: 359) menegaskan bahawa
menyatakan bahasa Arab merupakan bahasa yang menjadi perantara
dalam mengkaji dan mendalami ilmu Islam, malah sebagai syarat bagi
melayakkan seseorang bergelar mujtahid. Seseorang yang akan menjadi
pakar dalam ilmu tafsir misalnya hendaklah menguasai lima belas jenis
ilmu pengetahuan. Sebahagian daripadanya melibatkan ilmu-ilmu yang

berhubung dengan bahasa Arab.

7' Tafagquh adalah perkataan bahasa Arab, berasal daripada kata perbuatan fagiha yang
bermakna faham. Manakala perkataan rafaaquh berasal daripada kata perbuatan rafag gaha
bermakna berusaha untuk faham. Jadi, perkataan bertafagquh memberi maksud bersungguh-
sungguh untuk memahami sesuatu.

128



Imam Abu Hasan al-Naisaburi”® menyebut hal yang sama di
dalam kitab Asbab al-Nuzul (1987: 11). Kaedah untuk mengetahui
tafsiran al-Quran adalah dengan mempelajari ilmu Nahu dan ilmu Adab
(sastera). Ini kerana kedua-duanya adalah asas kepada ilmu Tafsir. Imam
Malik juga berpendapat sedemikian. Tidak wajar bagi seseorang yang
jahil tentang bahasa Arab mentafsirkan kitab Allah iaitu al-Quran. Ulama
sependapat bahawa bahasa Arab sangat penting untuk mengetahui
hukum-hukum agama dan syariat Islam, di samping ia berperanan sebagai

alat kerjasama di kalangan umat Islam (Jamil al-Misri, 1985: 13).

Selain aspek keagamaan, bahasa Arab juga sebagai bahasa ilmu.
Ini kerana hampir semua pusaka ilmu Islam yang unggul dan asli ( &_l
Jua¥l salall) adalah dalam bahasa Arab. Para orientalis menganggap
bahawa fnanuskrip Arab yang terdapat di negeri-negeri Islam sangat
penting dan bernilai. Ini kerana mereka sedar bahawa manuskrip tersebut
mengandungi berbagai-bagai ilmu pengetahuan Islam. Pada hujung abad
ke-18 M misalnya, sebahgian daripada pemerintah di negara Barat
mewajibkan setiap kapal perdagangan yang pergi berdagang ke negara
Timur (negeri-negeri Islam) membawa balik beberapa manuskrip Arab ke
negara mereka. Kesannya manuskrip Arab ini boleh memberi sumbangan
yang sangat besar kepada Eropah dalam usaha mereka untuk mengkaji

kehidupan masyarakat Arab dan umat Islam (Mahmud, 1985: 61-62).

% Nama penuhnya ialah Ali bin Ahmad bin Muhammad bin Ali al-Wahidi al-Naisaburi. Beliau
disifatkan sebagai seorang imam dalam bidang ilmu Tafsir, dan sebagai seorang ulama yang
sangat mantap dalam bidang ilmu bahasa Arab, ilmu Nahu, ilmu Adab, ilmu Arud dan ilmu Qira-
ah. Beliau meninggal dunia pada tahun 468 H.

129



Selain itu, terdapat institusi-institusi pengajian Islam dan bahasa

Arab yang ditubuhkan oleh para orientalis di negara-negara Barat.29
Penubuhan institusi-institusi tersebut adalah bertolak daripada hasrat
mereka untuk mempelajari dan menguasai bahasa Arab. Mereka yakin
bahawa bahasa Arab adalah media dan wasilah utama untuk mengenali

hakikat Islam (al-Sibai, 1979, Jamil al-Misri, 1989: 187).

Terdapat pelbagai tujuan orang Barat menguasai bahasa Arab.
Ada yang bertujuan untuk mengenal Islam, dan ada juga yang berniat

buruk terhadap Islam (Mahmud, 1985: 27-29).

Justeru orang-orang Eropah, terutama umat Kristian sangat sedar

tentang kepentingan bahasa Arab dan hubungannya dengan Islam.

Mereka berusaha memerangi bahasa Arab dengan berbagai-bagai cara30

(Jamil a-Misri, 1989: 187, al-Siba-¢, 1979).

Bahasa Arab juga sebagai lambang kesatuan umat Islam (Jamil,
1989: 13). Walaupun mereka terdiri daripada berbagai bangsa dan
bahasa, akan tetapi mereka mengguna bahasa yang sama dalam beberapa
hal kerana ia merupakan bahasa rasmi bagi agama Islam. Justeru itu,
bahasa Arab merupakan wasilah penting yang dapat menyatukan seluruh

umat Islam di dunia di mana sahaja mereka berada. Dengan demikian,

? Antara institusi pengajian Islam dan bahasa Arab yang diasaskan oleh orientalis di negara-
negara Barat, ialah Institusi Pengajian Islam, Universiti Edinburg, Scotland. Institusi Pengajian
Islam dan Bahasa Arab, Universiti Oxford. Institusi Pengajian Arab, Universiti Glasgo, Scotland.
Department Bahasa Arab, Universiti Cambirdge.

3% Antara usaha-usaha Barat untuk melemahkan bahasa Arab, ialah mengubah tulisan daripada
huruf Arab kepada huruf Latin menyebarkan bahasa mereka di dalam negeri-negeri yang dijajah,
menggalakan negeri-negeri Arab menggunakan bahasa amiyah (bahasa dailek tempatan) (Jamil
al-Misri, 1989: 187).

130



bahasa Arab merupakan lambang Islam dan lambang keunggulan

umatnya (Ibn Taymiyyah, 1404: 463).

Kemajuan dan pencapaian sesuatu bangsa mempunyai hubungan
yang erat dengan bahasa. Bahasa merupakan salah satu ciri tamadun
manusia yang tertua, bahkan sebagai asas kepada tamadun (Nur Abdul
Rahman, 20/21: 87). Tulisan juga dikatakan seni ketamadunan (Jurji,
2005: 1/214). Justeru itu, bahasa Arab sangat penting bukan sahaja bagi
masyarakat Islam di Tanah Arab, malahan masyarakat Islam di seluruh

dunia. Bahasa inilah yang membentuk tamadun yang berasas kepada al-

Quran dan hadith Nabi .

2.6.2 Kelahiran dan Perkembangan Bahasa Arab

Bahasa Arab adalah daripada rumpun bahasa Semitik31 yang lahir di

Semenanjung Tanah Arab32 sekitar negeri Hijaz33 dan Najdi.34 Bahasa
Semitik adalah terdiri daripada beberapa bahasa, yang paling terkenal
ialah bahasa Arab, bahasa Saryaniyah, bahasa Abranyah, bahasa
Finikiyah, Asyuriyah, Babilivah dan Habasyiyah. Sebahagian daripada
bahasa ini telah lenyap dan hilang, melainkan bahasa Arab, Habasyiyah,

Abraniyah dan Saryaniyah. Antara beberapa bahasa yang masih wujud

31 Semitik dalam bahasa Arab ialah Al-Samiyah. Al-Samiyah ialah nama kumpulan bahasa yang
digunakan oleh beberpa kumpulan bangsa Arab keturunan Sam bin Nuh. Mereka itu adalah
penduduk di kawasan Timur Tengah. Walaupun bahasa yang digunakan oleh mereka itu terdapat
beberapa kelainan, tetapi semua dinamakan bahasa Semitik. Dibangsakan kepada nenek mereka,
iaitu Sam bin Nuh (Jurji, 2005: 1/36, Syauki, 2004: 22).

32 Semenanjung Tanah Arab mempunyai lima kawasan, iaitu Yaman, Tihamah, Hijaz, Najdi dan
Yamamah (Jawwad,1993: 167, Bayumi,1996: 238-244).

33 Hijaz ialah satu kawasan yang terletak di Semenanjung Tanah Arab, di antara Najdi dan
Tihamah. Ia terdiri daripada Makkah (sebagai pusat), Taif, Madinah, Jeddah dan Tabuk (Ibrahim
Anis, 1972: 158, al-Munjid, 1986: 213)

** Najdi adalah sebahagian daripada Semenanjung Tanah Arab. Berada di antara Hijaz dan Iraq.
Meliputi Riyadh, Unaizah dan Buraidah (Ibrahim Anis, 1972: 902, al-Munjid, 1986: 571).

131



itu, bahasa Arab merupakan bahasa yang hampir sama dengan bahasa
Semitik purba (Bayumi, 1996: 177). Sementara itu, bahasa Arab
merupakan bahasa yang tertinggi berbanding dengan semua bahasa
tersebut (Jurji, 2005: 1/ 36-41; Taufik, 2001: 40-41). Daripada rumpun
bahasa inilah lahirnya bahasa Arab al-Baidah dan bahasa Arab al-
Bagiyah. Sementara itu, bahasa Arab al-Baidah telah lenyap, hanya
terdapat beberapa kesan daripada ukiran-ukiran yang ditemui sahaja.
Manakala bahasa Arab yang digunakan di negeri-negeri Arab sekarang,

merupakan cabangan bahasa yang berkembang daripada bahasa Arab al-

Bagiyah>> (Wafi, 1972: 96-98; Taufik, 2001: 40-52).

Sementara itu, terdapat berbagai-bagai pendapat mengenai bila
kelahiran dan bagaimana perkembangannya. Ali Wafi (1972: 97)
menyatakan bahawa kesan ukiran bangsa Akadiyah yang ditemui
menunjukkan bahasa Arab sudah wujud sejak abad 20 sebelum Masihi.
Manakala kesan ukiran Abriyah merujuk kepada abad 10 sebelum
Masihi. Selain itu, beberapa fakta menunjukan bahawa Nabi Ismail

bercakap dengan bahasa Arab (Jawwad, 1993: 294). Malahan ada juga

35 Terdapat juga sumber sejarah menyatakan bahawa asal usul orang-oranag Arab terbahagi
kepada tiga kelompak, iaitu Arab al-Baidah, Arab al-Aribah dan Arab al-Musta’rabah. Arab al-
Baidah, ialah kelompak Arab yang telah lenyap dan hilang. Mereka ini adalah terdiri daripada
Tasm, Julais, Aad, Samud. Kumpulan Tasm dan Judais hancur binasa sebab peperangan yang
berlaku antara mereka. Manakala kumpulan 4ad dan Samud dibinasakan oleh Allah sebab
mereka tetap dalam keadaan syirik dan mendustai dua orang Rasul Allah, iaitu Hud dan Saleh
(A.S.) sebagaimana Allah menceritakan kisah mereka menerusi al-Quran surah al-Haqqah.
Sementara Arab al-Aribah ialah golongan yang dibangsakan keturunan mereka kepada Ya'rab
bin Yasyjab bin Qahtan. Golongan ini terkenal dengan Qahtaniyyun. Antara mereka ada yang
mendiami bumi Hijaz, Syam, Mesir, Semenanjung Tanah Arab, dan ada yang mendiami negeri
Yaman. Manakala Arab al-Musta'rabah (ertinya yang menjadi Arab), ialah keturunan Nabi
Ismail (A.S.). Dinamakan mereka sedemikian kerana Nabi Ibrahim (A.S.) bukan daripada anak
Ya’rab tetapi ia adalah anak kepada Abir bin Syalikh bin Arfasyakhaz bin Sam bin Nuh (A.S.),
bahasa mereka ialah bahasa Saryani bukan bahasa Arab. Oleh sebab Nabi Ismail membesar
didalam kabilah Jurham keturunan Qahtaniyyun yang telah mendiami Mekah dengan mendapat
kebenaran daripada Siti Hajar bunda Nabi Ismail. Nabi Ismail mempejari bahasa Arab sehingga
dapat menguasai bahasa Arab lebih dari golongan yang asal berbahasa Arab. Lantaran itu,
dinamakan Arab Mustarabah (Abu Bakar al-Jazaeri, 1989: 18-19).

132



mereka mengatakan bahasa Nabi Adam juga bercakap dalam bahasa Arab
(Taufik, 2001: 41). Mengikut Blacher (1989: 77) orang pertama
mengadakan khat (tulisan) Arab ialah Murar bin Marrah al-Anbary,
kemudian tersebar dari al-Anbar ke aI-Hirdh. Tulisan tersebut dibawa ke
Makkah oleh Harb bin Umaiyah, iaitu nenek Muawiyah yang menjadi
pengasas kerajaan Umaiyah. Hal demikian adalah berlaku sebelum

kelahiran Nabi Muhammad .

Perkembangan bahasa Arab pada peringkat awal dahulu tidak
dapat dipastikan, melainkan pada zaman pertama Islam (Jurji, 2005: 1/

36). Pendapat ini disokong oleh Ali Wafi (1972: 107). Beliau berkata :

(T il 8 SLal 13 2 3) sl o3 AT e 3 403 Y
s LB s G AT DAL O B sl B
b e alall il Ll U b U 00 (g ) By L 28, T
AUy LA Ll adll o1l e A Guh 500 70

” o s - Lo A . 0,5 -8 o -0 S0 - Gy

XY el ¥ s 3 ) sy el W ST
Maksudnya : dan kami tidak mengetahui sesuatu mengenai bahasa ini semasa
permulaannya, kerana para ulama tidak menjumpai kesan-kesan yang terukir
atau tertulis di kawasan permulaan lahirnya di kawasan Hijaz dan Najdi. Dan
kesan tertua yang ditemui, ialah sastera Jahiliyah, iaitu beberapa kesan sastera
yang dikaitkan dengan segolongan penyair-penyair Jahiliyah, sasterawan dan

ahli pidatunya, tetapi semuanya tidak tercatat melainkan pada abad-abad
pertama Islam.

Selain itu, pada zaman sebelum Islam, negeri-negeri yang
berbahasa Arab juga hanya terbatas kepada Semenanjung Tanah Arab
dan kawasan berhampiran sahaja. Bahsa Arab tersebar secara meluas

selepas Islam tersebar (Jurji, 2005: 1/41).

133



2.6.3 Faktor Perkembangan dan Penyebaran Bahasa Arab

Bahasa Arab telah lama wujud. Bahasa Arab aI-Baedah36 lahir sejak

beberapa abad sebelum masihi. Manakala bahasa Arab aI-Baqiyah37 lahir
pada abad kelima selepas masihi (Wafi, 1972: 97). Namun demikian,
perkembangannya pada masa tersebut tidak seperti perkembangannya
selepas kedatangan Islam. Ali Wafi (1972: 109) dalam perbincangannya
mengenai pengaruh dan faktor perkembangan bahasa Arab menyatakan
lima perkara, iaitu agama, ekonomi dan perdagangan, politik, budaya dan

sastera.
2.6.3.1 Agama Islam

Bahasa berkembang dan tersebar hasil daripada kegiatan keagamaan, atau
melalui para pengembang atau pendakwah agama. Ia dianggap sebagai
faktor penting bagi penyebaran dan kelestarian bahasa, khususnya bahasa
Arab. Salah satu bukti yang jelas ialah bahasa Arab, kerana ia
berkembang dan tersebar ke setiap punjuru alam kerana ketersebaran
agama Islam. Sebelum kedatangan Islam, penggunaan bahasa Arab
terbatas pada kawasan Semenanjung Tanah Arab sahaja, ia tidak
berkambang dan tersebar kecuali setelah Islam tersebar (Asmah, 1993:

12).

3 Arab al-Baedah. Al-Bedah ertinya lenyap dan terhapus. Dinamakan Arab al-Baedah kerana
mereka tidak wujud lagi, hanya terdapat kesan-kesan daripada ukiran-ukiran sahaja.
Dimaksudkan dengan Arab Baedah oleh kebanyakan ahli sejarah ialah kaum Ad, Samud, Judias,

Jasim, Jarham dan lain-lain. Mereka semua telah lenyap dan hilang ( Jawwad,1993: 295).

37 Arab al-Bagiyah. Al-Bakiyah ertinya kekal ataupun masih wujud. Mereka ini terdiri daripada
dua keturunan iaitu keturunan al-Qahtan dan keturunan al-Adnan. Dua keturunan inilah yang
menurunkan zuriat orang Arab yang wujud di Semenanjung Tanah Arab sekarang (Jawwad,

1993: 353).

134



Al-Quran dan hadis Nabi #, merupakan sumber asas kepada

ajaran Islam. Semua ajaran, sama ada yang bersifat perintah mahupun
larangan adalah melalui dua perkara tersebut. Kedua-duanya itu adalah
melalui bahasa Arab. Oleh itu tidak mungkin seseorang itu memahami
~ ajaran itu dengan betul dan tepat, jika tidak memahami bahasa Arab
dengan sebaik-baiknya. Lantaran itu, bahasa Arab berkembang dan
tersebar bersama dan seiring dengan penyebaran agama Islam (Jamil,
1989: 187) kerana bahasa ini berperanan sebagai wahana untuk
memahami ajaran Islam. Ramai ulama berpendapat bahawa mempelajari
bahasa Arab adalah wajib bagi setiap Muslim. Ini kerana tidak sempurna
Islam seseorang Muslim yang tidak boleh berbahasa Arab. Sebahagian
besar daripada amal ibadat hendaklah dilaksanakan dengan bahasa Arab.
Imam al-Syafie®® (150-204) (al-Syafie: 84) berpendapat bahawa belajar
bahasa Arab adalah fardhu, kerana untuk melafazkan dua kalimah
syahadah dan membaca al-Quran. Beliau berkata:

G By B Y Ve S B S U ol e i o 2 O

D Ay S5 e (o s S ey b D ol B B
e e8he B .
25 Ty gty

Ertinya: wajib bagi tiap orang Islam bersungguh-sungguh mempelajari
bahasa Arab hingga ia boleh menyaksi bahawa tiada tuhan melainkan Allah
dan Nabi Muhammad pesuruh Allah, membaca kitab Allah, berzikir dan
bertasbih dengan zikir dan tasbih yang dipastikan ke atasnya seperti takbir
membaca tasyahud dan sebagainya (al-Syafie: 48).

%% Nama sepenuhnya ialah Abu Abdullah Muhammad bin Idris bin al-Abbas bin Othman bin
Syafi bin Sa-eb bin Ubaid bin Abd Yazid bin Hasyim bin Abdulmuttalib bin Abdulmanaf
daripada keturunan Hasyimi. Beliau dilahirkan di kampung Samarkand Ghazzah Palisten pada
tahun 150 H. Meninggal dunia pada malam Jumaat akhir bulan Rajab dan dikebumikan pada hari
Jumat 1 Syaban tahun 204 H. (al-Syafi-e, 1993: A)

135



Dalam hal yang sama Ibn Taymiyyah39 (661-728H) juga berkata:
AT s A AT P o PO A P T2
(P ANy OB L35 0B (Lol (05 G A0) il A0 TA0 BRI (el 0 — Cally
(1404:47005 o) Lot 548 530 Lol o Y055 ¢ 500 i 3 S 2430

Ertinya : dan juga sebenarnya bahasa Arab itu adalah sebahagian daripada
agama, mengetahuinya adalah fardhu dan wajib, kerana memahami kitab dan
sunnah adalah fardhu, kedua tidak dapat difaham oleh seseorang, melainkan
ia memahami bahasa Arab, dan sesuatu perkara itu tidak sumpurna melainkan
dengan adanya perkara tersebut, maka ia juga adalah wajib.

Selain itu, Imam al-Sayuty*°(2003, 2: 359), berpendapat bahawa
seseorang yang akan mentafsirkan al-Quran wajib mengetahui bahasa
Arab. Manakala Imam al-Ghazali*' (1983: 16) menganggap bahasa Arab

dan ilmu Nahu adalah antara ilmu-ilmu yang ulung yang wajib dipelajari.

Bahasa Arab akan terus kekal kerana ia adalah bahasa al-Quran
(al-Aqad, 1988: 91-101). Al-Quran menjadikan bahasa Arab terus wujud
dan kekal, kerana Islam merupakan agama untuk manusia sejagat
bukanlah untuk segolongan manusia tertentu sahaja. Keutamaan ini, tidak

membezakan antara bangsa Arab dengan bangsa asing. Mereka

3% Nama sepenuhnya ialah Syeikh al-1slam al-Imam Abu al-Abbas : Ahmad bin Abdul Halim bin
Abdussalam bin Abdullah bin Muhammad bin al-Khadar bin Ali bin Abdullah bin Taimiyah al-
Harrani al-Dimisyqi. Beliau dilahirkan di kampung al-Harran pada hari Isnin 10 Rabi al-Awal
tahun 661 H. meninggal dunia pada malam lIsnin 20 bulan Zulkaedah tahun 728 H. Beliau
dilahirkan dalam keluarga yang kuat berpegang dengan agama, menghafaz al-Quran pada waktu
beliau masih kecil, kemudian beliau mempelajari ilmu hadith, figah, usul tafsir dan lain-lain (Ibn
Taimiyah 1404: 12-17). Beliau berpendapat bahawa belajar bahasa Arab adalah wajib, kerana ia
sebahagian daripada agama Islam, setiap Muslim wajib mengetahuinya, kerana mengetahui al-
Quran dan Sunnah Nabi adalah fardhu, yang mana kedua-dua itu tidak dapat diketahui melainkan
dengan memahami dan mengetahui bahasa Arab (Ibn Taimiyah 1404: 470).

40 Nama penuhnya ialah Abdul Rahman bin al-Kamal Abi Bakr bin Muhammad sabiq al-Din al-
Khudhairi al-Asyuti. Beliau terkenal dengan nama Jalaluddin al-Sayuti. Dilahirkan pada hari
Ahad 1 Rajab tahun 849 H. di Bandar Kaherah. Beliau adalah daripada keluarga yang terkenal
dengan warak dan alim. Ayahnya seorang ulama yang terkenal. Ayahnya meninggal dua pada
waktu beliau berumur enam tahun. Beliau besar dalam keadaan yatim. Mengahafal al-Quran
sewaktu beliau masih berumur 8 tahun, dan beliau menghafal beberapa buah kitab lain seperti
kitab al-Umdah, kitab Minhaj al-Figh dan Usul, dalam bidang bahasa beliau menghafal kitab
Alfiyyah bagi Ibn Malik. Beliau meninggal dunia pada 19 Jumada al-Akhir tahun 911 H
(http://www.islamonline.net/arabic/history/1422/08/article09).

‘1 Nama sepunuhnya ialah Muhammad bin Muhammad bin Ahmad Abu Hamid al-Tusi al-
Ghazali. Beliau dilahirkan di kampung Tus pada tahun 450 H. Ayahnya adalah seorang fakir lagi
soleh sangat mengharapkan supaya Allah mengurniakan kepadanya. Setelah itu dikurniakan
kepadanya Imam al-Ghazali. Beliau meninggal dunia pada hari Isnin 14 Jumadil Akhir tahun 505
H. di kampung asalnya Tus (al-Ghazali, 1983: W).

136



mempertahankan bahasa Arab, kerana al-Quran berbahasa Arab dan
merupakan kitab agama Islam. Kata Jurji Zaidan (1904: 49), al-Quran

merupakan faktor penting dalam menyatukan semua bangsa Arab”.

Penggunaan bahasa Arab terbatas di Semenanjung Tanah Arab
sahaja. la tidak bekembang dan tersebar ke kawasan lain, melainkan
selepas kedatangan Islam, khususnya selepas berlaku kegiatan
menghimpun al-Quran Mashaf Othmani, lahirlah kajian di bidang
linguistik berhubung dengan al-Quran (Wafi, 1972: 113). Malahan
pengamatan terhadap bahasa Arab makin bertambah apabila berlaku
pembukaan negara-negara Islam (Futuhat Islamiyah) ke seluruh dunia
(Ibn Taymiyyah, 1404: 469). Manakala pembaharuan yang dibuat
terhadap bahasa Arab ialah dengan mengadakan beberapa tanda bacaan
seperti mad (panjang), sakin (tidak berbaris), tasydid (berganda) dan
sebagainya itu adalah dinisbahkan kepada Abu al-Aswad al-Du-ali (- 69

H) (Fuad Sazkin, 1983: 20).

Penyebaran dan perkembangan Islam tidak dapat dipisahkah
dengan penyebaran dan perkembangan bahasa Arab, kedua-duanya saling
lengkap melengkapi antara satu sama lain. Imam al-Azhari, salah seorang
pakar bahasa yang termasyhur telah mencatatkan beberapa ungkapan
dalam mukadimah bukunya “Tahzib al-Lughah” yang membuktikan
bahawa Islam sebagai faktor utama yang menyebabkan bahasa Arab
mendapat pengamatan istimewa serta berkembang dan tersebar luas ke

seluruh dunia. Beliau berkata;

137



/‘o PR 0’/ P s - . Jie n"ézz ‘/,0//4 o’_‘
S Ly Gy (T Y Sk g Al ad
.5 °

ol 255 W) B s i B Ll ) S0 L G 3 B

8 i Ol g Sy s PO 2 i ol B g
l-’.:// o)

» P
.Q‘W)rﬁg\}};céfj\oi}i}\

Maksudnya : sesungguhnya bahasa Arab berkembang dan tersebar di Asia,
Afrika dan Eropa dengan sebab agama Islam dan beberapa banyak bahasa
kosa kata bahasa Arab yang meresap kedalam bahasa-bahasanya. Bukan
sekadar itu ketersebarannya, bahkan ia makin berkembang di masa sekarang
pada kebanyakan negeri melalui penyebaran Islam, dan umat Islam bercita-
cita untuk mempelajari bahasa al-Quran untuk mengetahui dan memahami
agama mereka. (http://www.isesco.org/ARABIC/P4.htm)

Dari kenyataan di atas, membuktikan bahawa Islam adalah satu-
satunya agama yang menjadikan bahasanya tersebar dan berkembang
dengan cepat. Sejarah manusia telah membuktikan bahawa tidak ada
mana-mana bahasa yang tersebar dengan cepat berbanding dengan bahasa
Arab kerana pada awalnya bahasa Arab bukanlah bahasa yang terkenal

(Turki, 1996: 131).
2.6.3.2 Pengajaran dan Pembelajaran Bahasa Arab

Pembelajaran merupakan satu proses untuk mendapatkan ilmu
pengetahuan. Banyak ayat al-Quran menyatakan hal tersebut. Mengajar
dan belajar adalah salah satu faktor penting dalam perkembangan dan
penyebaran bahasa. Manusia dapat mengetahui dan menguasai sesuatu
bahasa melalui pembelajaran. Hal demikian Allah telah menunjukkan
satu contoh yang jelas di dalam kitab al-Quran mengenai kisah

penciptaan Adam, di samping mengajarkannya segala nama-nama.

Firman Allah 3%;

s, - PP Y I R B RN P
228 o, Vi Ul el 06 AT Jo bk 28 G TENT 531 gl

7. tP] b./,,, P S I .
) 54 aalf ol el U NI gl Y5l 1,06 pgae

ez

138



Maksudnya : Dan Dia (Allah) telah mengajarkan Nabi Adam akan segala
nama benda dan gunanya, kemudian ditunjukkannya kepada malaikat lalu
Dia berfirman: "Terangkanlah kepadaKu nama benda-benda ini semuanya
jika kamu golongan yang benar". 32. Malaikat itu menjawab: "Maha Suci
Engkau (Ya Allah)! Kami tidak mempunyai pengetahuan selain daripada apa
Yang Engkau ajarkan kepada kami; Sesungguhnya Engkau jualah Yang
Maha Mengetahui, lagi Maha Bijaksana (al-Baqarah, 31-32).

Sementara itu, Allah menjelaskan bahawa Dialah yang

mengajarkan al-Quran kepada manusia. Firman-Nya;

PP 5. L -"-,., - /':a‘ 15, » I d
(al-Rahman: 1-4)" pldladde e lsYIGS Blsall cle w20

Maksudnya : (Tuhan) Yang Maha Pemurah serta melimpah-limpah rahmat-
Nya. Dialah Yang telah mengajarkan al-Quran. Dialah yang telah
menciptakan manusia; yang mengajar manusia melalui Pena dan tulisan,

Selain itu, Allah 3% menyatakan mengenai salah satu cara daripada

proses pembelajaran di dalam surah al-Alaq:

Eirt R

(al-Alag: 4-5) (B TG iyl LTG0 SE

Maksudnya: Yang mengajar manusia melalui pena dan tulisan, Ia
mengajarkan manusia apa yang tidak diketahuinya.

Pembelajaran bukan sekadar dapat memberi ilmu kepada manusia
tetapi haiwan juga dapat diajar dan dilatih untuk sesuatu kemahiran dan

kepandaian. Hal tersebut Allah 3 menyatakan di dalam surah al-Maidah:

2548 L%

. . R L R A LR
(4:mul)wr§¢f¢5¢){ﬂayﬁcg‘)*lwwbﬁc”"":‘k'HVQU?JJ’

Katakanlah : "Dihalalkan bagi kamu (memakan) yang lazat-lazat serta baik,
dan (buruan Yang ditangkap oleh) binatang-binatang pemburu yang telah
kamu ajar (untuk berburu) mengikut cara pelatih-pelatih binatang pemburu.
kamu mengajar serta melatihnya (adab peraturan berburu) sebagaimana yang
telah diajarkan Allah kepada kamu.

Daripada ayat-ayat di atas, boleh dirumuskan bahawa
pembelajaran merupakan salah satu cara dan wasilah untuk menyebar dan
mengembangkan ilmu pengetahuan dan sesuatu bahasa termasuk ilmu-

ilmu mengenai bahasa Arab. Untuk itu, para ulama memperkenalakan

139



kaedah-kaedah mengenai bahasa Arab untuk menjaga dan
mengajarkannya kepada generasi kemudian. Justeru itu, lahirlah ulama

yang masyhur dalam bahasa Arab, seperti Abu al-Aswad al-Duali (69
42 . 43 g

H/605-688 M), = Abu Amru bin al-‘Alla (689-770), ~ al-Khalil bin

Ahmad (100- 160 H/-786 M),"* Abu Said Abdul Malik al-Asma’i (740-

828 M),** Sibawaih*® dan lain-lain.

Pembelajaran bahasa Arab terus berkembang dari masa ke
semasa. Institusi pembelajaran bahasa Arab diwujudkan. Pada
pertengahan abad 20 M lahir kaedah atau cara pembelajaran bahasa Arab
sebagai bahasa kedua kepada mereka yang tidak bertutur dengan bahasa

Arab (M.M.Lewis, 2003: 10), seperti, Kaedah Nahu dan Terjemahan

2 Abu al-Aswad al-Duali (- 69 H/605-688 M), namanya Zalim bin Amru (Omar). Al-Zahabi
tidak menyebut tarikh lahir. Hanya menyatakan bahawa beliau lahir dan memeluk Islam pada
masa Nabi masih hidup. Dan meninggal dunia pada tahun 69 H berumur 85 tahun. Beliau juga
menyertai Wakat al-Jamal (perang berkuda) bersama dengan Ali bin Abi Talib. Beliau adalah
terkenal sebagai seorang penyair. Dan beliaulah dikatakan ulama yang mengadakan ilmu kaedah
(Nahu) bahasa Arab. Apabila Ali (khalifah ke empat) mendengar seseorang membaca al-Quran
tidak betul, baginda menyuruh Abu al-Aswad mengadakan kaedah bacaan, kemudian terkenal
dengan ilmu Nahu (al-Zahabi, 1997: 5/115-119, al-Munjid,1986: 17).

# Abu Amru bin al-Allaa (689-770), lahir di Mekah, terkenal dengan ulama Nahu Basrah. Beliau
adalah salah seorang daripada Qurra Tujuh. Sebagai guru kepada al-Khalil dan al-Asmai ( al-
Munjid, 1986: 20).

4 Al-Khalil bin Ahmad, lahir di Kota Basrah (100-160 H). Beliau terkenal warak, merendah diri
dan berpada. Diceritakan bahawa beliau berdoa kepada Allah supaya mengurniakan ilmu yang
belum ada seseorang mengetahuinya. Allah mengurniakan ilmu Arudh kepadanya. Salah seorang
ulama bahasa Arab yang tersohor. Sebagai pengasas ilmu al-Arud. pengarang kitab al-‘Adin.
Beliau juga adalah guru kepada Sibawaih dan al-Asmai (al-Dhahaby, 1997: 7/ 325-326, al-
Munjid, 1986: 234).

* Abu Said Abdul Malik bin Kuraib al-Asmai. Dilahirkan pada tahun 120 H dan meninggal
dunia pada tahun 215 H. (740-828 M), adalah antara ulama bahasa Arab Basrah. Tidak ada
tandingan pada zamannya. Kitabnya yang terkenal mengenai syair Arab ialah al-Asmaiyat. Selain
itu, terdapat beberapa buah kitab bagi beliau, seperti Khalqu al-Insan, al-Khaylu, al-Ibilu dan al-
Adhdad. Beliau pernah berkata ; “sesungguhnya perkara yang aku sangat takut menimpa
seseorang pelajar ialah apabila tidak mempunyai pengetahuan tentang ilmu Nahu (kaedah bahasa
Arab), akan termasuk dalam golongan mereka yang diterangkan oleh Nabi “sesiapa mendustai
terhadap aku, tempatnya ialah neraka” ( al-Zahabi, 1997: 8 :469-471, al-Munjid,1986: 52).

6 Namanya ialah Omar (Amru) bin Osman bin Qunbur. Lahir di Bandar Baidha negeri Parsi pada
tahun 140 H. Beliau pergi ke Basrah pada waktu masih kecil. Meninggal dunia pada tahun 180 H.
Terkenal dengan gelaran Sibawaih. Perktaan Sibawaih adalah bahasa Parsi. Beliau adalah
seorang yang meluaskan ilmu Nahu, kitab yang ditulis oleh tidak memberi nama, kemudian
terkenal dengan nama a/-Kitab (isalmstori.com 26-8-09).

140



(Gramma-Translation Method),”” Kaedah Langsung (Direct Method)®,
Kaedah Pendengaran dan Percakapan (Audio—Lingual Method),”
Kaedah Bacaan (Reading Method),”® dan Kaedah Ma'rifiyah (Cognitive

Code-Learning Theory).”!

Sebenarnya, perkembangan dan penyebaran bahasa Arab bukan
terhad kepada pembelajaran bahasa Arab sahaja. Malahan pengajian
ilmu-ilmu syariah juga merupakan salah satu faktor penting bagi
perkembangan bahasa Arab kerana banyak perbendaharaan kata bahasa
Arab digunakan langsung tanpa terjemahan. Lantaran itu, banyak
perbendaharaan kata bahasa Arab meresap ke dalam bahasa umat Islam

yang lain, seperti Parsi, Turki, Pakistan, India, Afghanistan (Wafi, 1972:

7 1a adalah salah satu metod mengajar bahasa kedua, metod ini lahir pada abad pertengahan.
Mengikut metod ini, pengajaran bahasa akan dimulakan dengan cara memahami kaedah bahasa,
setelah itu barulah diikuti dengan lain-lain kemahiran terutama kemahiran membaca dan
terjumah. Metod ini mulai tersebar secara berleluasa pada dekad 30-an abad ke-20 M. Sementara
tujuan asas bagi metod tersebut jalah untuk membolehkan pelajar memahami sumber ilmu
pengtahuan dalam bahasa Arab, metod ini juga akan menjadikan pelajar mantap dan mahir
tentang kaedah bahasa (Rushdi, 1989: 127).

“8 Jalah cara mengajar bahasa secara tidak mengguna bahasa perantaraan, pengajarannya akan
dimulakan dengan percakapan dan perbualan di antara satu dengan yang lain, adapun kaedah
bahasa diajar secara tidak lansung. Tujuan asas bagi metod ini ialah untuk membina kecekapan
dan daya berfikir dengan bahasa Arab bagi pelajar-pelajar (Rushdi, 1989: 129).

%9 Jalah metod yang menganggap bahawa bahasa bukan sekadar alat perhubungan melalui tulisan
sahaja, bahkan sebagai alat perhubungan melalui lisan dan bacaan. Bardasar kepada konsep ini,
lahirlah metod pengajaran bahasa secara mendengar dan bercakap, atau metod sam-i-yah dan
syafawiyah dan dinamakan juga Aural-Oral method (Rushdi, 1989: 133).

%0 lalah metod pengajaran bahasa yang dimulakan dengan melatih pelajar mendengar dan
melafazkan perkataan dan ayat-ayat supaya pelajar mahir dengan sistem binyi dan suara, setelah
itu pelajar akan diberi latihan membaca, diperingkat permulaan pelajar dilatih membaca secara
tidak bersuara kemudian diikuti dengan bacaan secara bersuara, kemudian diikuti dengan juga
dedngan soalan-soaln mengenai nas yang dibaca untuk mempastikan kefahaman pelajar terhadap
nas yang dipelajari itu (Rushdi, 1989: 136).

5! Jalah metod pengajaran bahasa yang menganggap bahawa sistem suara, kaedah nahu saraf
adalah penting supaya pelajar mampu mengguna bahasa dengan benar-benar faham tentang
hakikat bahasa. Justeru itu, pengajaran akan dimulakan dengan menghurai kaedah bahasa dan
didatangkan dengan beberapa contoh bertujuan untuk melatih pelajar memahami kaedah dan
mengaplikasikannya, kemudian diikuti dengan beberapa kegiatan lain (Rushdi, 1989: 139).

141



129) termasuk juga bahasa Melayu Patani seperti terdapat dalam kitab-

kitab Syeikh Daud dan lain-lain.>>

2.6.3.3 Penghijrahan atau Perpindahan Golongan Penutur Bahasa

Arab ke Kawasan Bukan Arab

Bahasa tersebar melalui penyebaran di kalangan penutur. Antara bentuk
penyebaran bahasa ialah melalui perpindahan atau penghijrahan. Dari
sudut sejarah, penyebaran bahasa Arab di peringkat permulaan berlaku
dengan perpindahan para sahabat ke negara-negara yang baru dibuka.
Apabila mereka mendiami satu-satu negara atau bandar, mereka akan
mengajar warga negara atau bandar tersebut (Muslim dan Kafir)
’berbicara dengan bahasa Arab. Tercatat dalam kitab Iktidha al-Sirat al-

Mustagqim (Ibn Taymiyah, 1404, 1: 469), seperti berikut;

Sy, Gl Ay ey o pnf 1B G G 0, 0 g,
- 4 Gl a0y oA afy 6 Wl & ok on Lo
S e B B L S R S e B

B AT

Maksudnya : dan kerana itu, umat Islam terdahulu, apabila mereka mendiami

bumi Syam dan bumi Mesir, di mana bahasa bagi penduduknya ialah bahasa

Rum, bumi Iraq dan Khurasan, bahasa penduduknya ialah bahasa Parsi. Bumi

Morocco, bahasa penduduknya ialah bahasa Barbariyah, mereka akan

membiasakan penduduk kawasan-kawasan tersebut dengan bahasa Arab,

sehingga bahasa Arab akan menguasai para penduduk bandar-bandar
tersebut, sama ada umat Islam atau orang-orang kafir.

Penyebaran bahasa berlaku melalui berbagai-bagai faktor,
antaranya, sama ada secara sukarela seperti bangsa penjajah atau dipaksa

seperti kerana dijajah, malapetaka; banjir, kemarau, ribut taufan,

52 Gebagai contoh, perbendaharaan kata bahasa Arab yang terdapat di dalam kitab-kitab Melayu
Patani lama, seperti Idhah al-Bab li Muridinnikah bi al-sawab dan sebagainya.

142



ketandusan tanah, kemiskinan, atau perpindahan yang berlaku dengan
sebab faktor-faktor lain, seperti faktor politik, ekonomi, sosial dan

budaya.

Bagitu juga apa yang berlaku pada bahasa Arab, ia berkembang
dan tersebar bersama-sama dengan pembukaan negeri-negeri baru iaitu

yang dinamakan futuhat Islamiyah (Ahmad al-Dhabib, 200: 14).

Bangsa penjajah dahulu seperti bangsa-bangsa Inggeris, Perancis
dan Belanda berjaya menyebarkan bahasa masing-masing di tanah
jajahan mereka. Umpamanya bahasa Inggeris di Tanah Melayu, Perancis
di Vietnam, Kemboja, Laos dan pulau-pulau Pasifik dan Belanda di

Indonesia (Asmah, 1993: 4).

Bahasa tidak dapat berkembang dalam sesebuah masyarakat jika
tidak digunakan oleh sekumpulan induvidu dalam perhubungan mereka
antara satu sama lain (Asmah, 1993: 3). Jelas dapat dilihat apa yang
berlaku kepada bahasa Latin, ia pupus dan terhakis setelah sembahyang

bagi golongan penganut agama Kristian tidak lagi dilaksanakan dengan

bahasa Latin.

2.6.3.4 Peradaban dan Sastera

Orang-orang Arab mulai memberi perhatian terhadap kepentingan bahasa
mereka pada penghujung zaman jahiliyah lagi, malah mereka amat
berbangga dengan pusaka kesusasteraan ini, seperti terdapat dalam

pepatah Arab:

143



o O P

Ertinya: Syair itu merupakan gedung bagi orang-orang Arab.

Sejak zaman jahiliyah bahasa Arab sudah menjadi bahasa
peradaban dan kesusasteraan. Sebagai bahasa puisi, pantun, syair dan
bahasa pidato. Orang-orang Arab mempunyai berbagai-bagai
perhimpunan di samping perhimpunan bagi urusan pemerintahan dan
pentadbiran. Bagi mereka, terdapat pasar-pasar perdagangan pada musim-
musim tertentu, seperti Pasar Daumatul Jundal, Pasar Hajar dan lain-
lain. Dan pasar yang sangat masyhur dan terkenal ialah Pasar Ukaz (Ali

Wafi, 1973: 116).

Sementara itu, bangsa Arab pada zaman jahiliyah terkenal juga
dengan bangsa yang suka bertanding kepintaran atau kecekapan dalam
seni berbahasa. Mereka suka mengadakan pertandingan kesusasteraan
melalui keindahan bahasa dalam berbagai-bagai perhimpunan sama ada
melalui puisi, pantun, pidato dan sebagainya. Melalui pertandingan itu
mereka menggambarkan kebaikan dan keistimewaan diri, keluarga dan

kabilah dengan bahasa yang indah dan menarik (Ali Wafi, 1973 : 117).
2.6.3.5 Pengaruh Ekonomi dalam Perkembangan Bahasa Arab

Perkembangan bahasa Arab berlaku juga melalui pengaruh ekonomi dan
perdagangan (Ali Wafi, 1973: 109). Orang-orang Arab selalu
menjalankan perdagangan dengan penduduk di kawasan sekelilingnya,
terutama pada dua musim, iaitu musim sejuk dan musim panas. Mereka
berdagang ke negeri Syam di sebelah utara dan di negeri Yaman di

sebelah selatan, seperti mana Allah # menyebut di dalam surah Quraisy:

144



k4 rd P N P - ,’t .1
(Quraisy: 1-2) g’_,q._.faﬂj et >, ;'.H.LL_! u:.xgjsuﬂg?,
PR I ‘g -

Maksudnya : kerana kebiasaan aman tenteram kaum Quraisy (penduduk
Makkah) (laitu) kebiasaan aman tenteram perjalanan mereka (menjalankan
perniagaan) pada musim sejuk (ke negeri Yaman), dan pada musim panas (ke
negeri Syam).

Sebahagian besar daripada kegiatan ekonomi di Semenanjung
Tanah Arab pada zaman jahiliyah dan zaman awal Islam adalah diterajui
oleh kabilah Quraisy. Oleh itu, bahasa Arab Quraisy lebih besar pengaruh
dan peranannya dan telah mengatasi bahasa-bahasa lain (Waif, 1972:

108-109).
2.6.3.6 Pengaruh Politik dalam Perkembangan Bahasa Arab

Selain pengaruh agama dan ekonomi, kuasa politik pada zaman jahiliyah
juga berada di tangan Arab Quraisy. Pengurusan dan pentadbiran Kota
Makkah secara keseluruhan dan beberapa pengurusan lain, seperti
pengurusan Dar al-Nadwah, urusan pemegang bendera perang, urusan
menjaga Ka’bah dan urusan menyedia makan minum kepada para jamaah
haji dan mereka yang menziarahi Kota Mekah pada zaman tersebut juga
di tangan kaum Quraisy (Muhammad, 1418: 28; Safyurrahman, 1994:
36). Lantaran itu, bahasa Arab Quraisy tersebar dan mempunyai pengaruh

terhadap bahasa Arab lain yang ada di kawasan itu.

2.6.4 Sejarah Kedatangan Bahasa Arab ke Selatan Thailand

Tidak terdapat catatan atau kajian secara khusus tentang kedatangan
bahasa Arab ke Selatan Thailand. Hal ini sama juga dengan ketiadaan
bukti masyarakat Islam Selatan Thailand menggunakan tulisan Jawi

Arab. Namun demikian, terdapat beberapa sumber menyatakan bahawa

145



bahasa Arab sudah sampai ke Alam Melayu lebih awal daripada agama‘
Islam. Walau bagaimanapun tidak terdapat sumber sejarah yang
menyatakan tarikh kedatangan bahasa Arab, bahkan difahamkan bahawa
kedatangannya bersama-sama dengan pedagang-pedagang Arab yang
datang berniaga di kawasan-kawasan sekitar Tanah Melayu (Auni, 2001:

125; Mohd. Lazim, 2005: 63).

Selain Tanah Melayu, Patani juga adalah antara kawasan-kawasan
yang menarik kedatangan pedagang Arab. Ini kerana Patani juga
mempunyai bahan-bahan penting dalam perdagangan. Antara bahan yang
terdapat di Nusantara ialah lada hitam, rempah, kemenyam, kapur barus
dan lain-lain (Mohamad Khadafi, 2006: 9). Dengan kedatangan
pedagang-pedagang Arab ini, sudah tentu bahasa Arab turut diperkenal
kepada masyarakat tempatan. Oleh sebab kegiatan perdagangan tidak
melibatkan rakyat Patani secara keseiufuhan, maka perkembangan dan

penyebaran bahasa Arab di negari Patani pada masa itu adalah terhad.

Walau bagaimanapun, boleh dianggap bahawa bahasa Arab mulai
diperkenalkan kepada masyarakat Melayu Patani sebaik sahaja Islam
sampai ke kawasan tersebut. Apabila raja dan rakyat Patani menerima
Islam, bahasa Arab mulai dipelajari. Ini kerana mereka mesti mengucap
dua kalimat syahadah. Justeru melafazkan dua kalimah syahadah adalah
syarat pertama untuk menjadikan seseorang itu beragama Islam. Hal ini
pernah disebut dalam buku Hikayat Patani (1970: 74) yang Syeikh Said

telah mengajar kalimat tersebut kepada raja dan meteri-menterinya.

146



Lantaran itu, bahasa Arab menjadi penting bagi penganut Islam
untuk bersyahadah dan melaksanakan amal ibadat, seperti sembahyang
dan sebagainya. Hal ini selaras dengan pandangan Imam al-Syafie ( 2005:
84) dan Ibn Taymiyyah (1404, 1: 469) yang menganggap bahawa belajar
bahasa Arab adalah wajib. Menurut J. Anthony (http://www.idesa. net.27-
12-2007), kedatangan para pedagang Arab ke Asia Tenggara yang
berperanan sebagai mubaligh Islam secara perlahan-lahan telah
menyerapkan perkataan-perkataan Arab ke dalam bahasa Melayu.
Misalnya K. Snouk Horgronje (1999: 518) turut menegaskan pelajar-
pelajar dari semenanjung Tanah Melayu yang datang belajar di Kota Suci
Makkah al-Mukarramah, akan belajar bahasa Arab sebelum mempelajari

ilmu-ilmu syariah yang lain.

Masih belum terdapat kajian yang menyatakan bila permulaan
lahir pengajian dan pengajaran bahasa Arab secara khusus, seperti ilmu
Tauhid, Figh, Tasawuf dan sebagainya. Dijangka peringkat awal
masyarakat Islam di Selatan Thailand mempelajari bahasa Arab adalah
melalui cara belajar membaca al-Quran (Ahmad Kamil, 2008: 3). Namun
demikian, pengkaji berpendapat bahawa usaha mempelajari bahasa Arab
bermula serentak dengan masyarakat memeluk Islam. Ini untuk
membolehkan mereka melafazkan dua kalimah syahadah dan membaca
al-Quran. Pembelajarannya bermula dengan pengajian al-Quran (Ahmad
Kamil, 2008: 3). Kemudian bahasa Arab telah diajar dan dipelajari di
pondok-pondok sebagai satu mata pelajaran berasingan sejak permulaan
lahir institusi pondok pada penghujung abad ke 16-M, iaitu tahun 1002 H

/1593 M (Noordin, 1997: 129). Ianya diajar bersama dengan ilmu-ilmu

147



Islam yang lain, seperti ilmu Tauhid, Fiqah dan sebagainya. Ini kerana
ilmu bahasa Arab adalah terdiri daripada ilmu-ilmu asas Islam (Jauhari,

2002: 9).

Setelah Islam dan bahasa Arab bertapak baik di Patani (Selatan
Thailand) di abad ke-16 M bahasa Arab mula menjadi bahasa pengajian
Islam yang utama dan menjadi bahasa penulisan kitab agama (Hasan,
2001: 73). Pada abad tersebut juga masyarakat Melayu Patani mula
menggunakan kalimah Arab dalam bahasa Melayu. Dengan kata lain,
kalimah Arab mula menjadi sebahagian daripada kosa kata yang lumrah

dalam perbendaharaan bahasa Melayu (Mohd. Zambri, 2006: 23-24).

Pada dekad ke-3 abad ke-13 H atau permulaan abad ke-19 M, para
ulama Patani mulai menulis kitab-kitab agama. Hampir keseluruhan
kitab-kitab tersebut terpengaruh dengan bahasa Arab, terutama dari sudut
susunan bahasa, kaedah penulisan dan kosa kata. Malah hampir
keseluruhan kitab-kitab tersebut menggunakan nama dalam bahasa Arab

(Ahmad Fathi, 2001: 33-35).

Bahasa Arab mempunyai nilai yang tinggi dalam kehidupan
masyarakat Melayu dan peranannya sangat hebat dalam kehidupan
keagamaan dan pendidkan Islam. Asmah (1990: 27-29) merumuskan
bahawa kedatangan bahasa Arab ke Alam Melayu adalah datang dari
atas, yakni pada mulanya diperkenalkan kepada pihak yang memerintah
yang menurunkan kepada rakyat. lanya datang bersama orang-orang
terpelajar yang banyak mempengaruhi istana, bahasanya berhubung hal-

hal berkaitan dengan falsafah dan keagamaan Islam, banyak unsur bahasa

148



Arab masuk ke dalam bahasa Melayu serta mengalami proses asimilasi ke

dalam bahasa Melayu. Selain itu, bahasa Arab berkembang dan tersebar

melalui usaha-usaha orang-orang Melayu.

2.6.5 Pengajaran dan Pembelajaran Bahasa Arab di Selatan

Thailand Kini

Dalam bahagian terdahulu pengkaji telah menganalisis pendidikan Islam
di Selatan Thailand. Banyak institusi pendidikan Islam berperanan sejak
dari dahulu sampai sekarang. Secara keseluruhannya boleh dikatakan
bahawa pengaruh dan peranan bahasa Arab banyak telah menjadikan
pengajian Islam terkenal di seluruh Semenanjung Tanah Melayu. Bahasa
Arab merupakan salah satu bahan penting sama ada sebagai subjek
pengajian bahasa atau bahasa buku-buku teks pengajian di institusi-
institusi pendidikan Islam, mahupun sebagai bahasa bagi kitab-kitab
rujukan pengajian agama. Selain itu, bahasa Arab juga sebagai bahasa
ilmu dan bahasa pengantar bagi beberapa institusi pendidikan Islam di
Selatan Thailand. Setiap cabang ilmu Islam yang diajarkan di institusi
pendidikan Islam di Patani pada awal abad ke-20 adalah disampaikan

dalam bahasa Melayu dan bahasa Arab (Worawit, 1999: 115).

Pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di Selatan Thailand
secara terancang dan bersistematik sekurang-kurangnya diadakan oleh
empat kategori institusi pendidikan iaitu, pondok, Tadika, SAR dan IPT.

Pengajaran dan pembelajaran di institusi tersebut mempunyai matlamat,

149



kurikulum, pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajaran

s . 53
tersendiri, yang berbeza antara satu dengan yang lain.

Bahasa Arab menjadi wasilah dan media penting bagi masyarakat
Melayu Islam di Selatan Thailand dalam mencari dan mempelajari ilmu
pengetahuan, khususnya ilmu-ilmu agama dan ilmu syariah. Pendapat
tersebut selaras dengan penegasan Imam al-Sayuti (2003, 2: 359), bahawa
bahasa Arab ialah kunci utama untuk bertafaquh dalam bidang agama
Islam. Untuk tujuan itu, institusi pendidikan seperti pondok, tadika,
sekolah agama rakyat, majlis-majlis pengajian umum dan institusi
pengajian tinggi dan sebagainya ditubuhkan. Bahasa Arab menjadi subjek
utama bagi institusi tersebut sama ada sebagai wahana atau media dalam
penyampaian kuliah mahupun sebagai subjek pengajian asas dan bahasa
bagi kitab-kitab yang menjadi sukatan pelajaran dan kitab-kitab rujukan

(Hasan, 2001: 143-144).

Mengikut Adnan (2008), bahasa Arab mendapat pengamatan
khusus dan usaha untuk mengembang dan menyebarkannya makin
bertambah. Kursus bahasa Arab di berbagai peringkat diadakan, seperti
kursus pemantapan bahasa Arab kepada pelajar yang akan masuk
universiti, kursus bahasa Arab kepada pelajar lepasan universiti, kursus
bahasa Arab kepada guru-guru dan sebagainya. Kurikulum baru bahasa

Arab juga dibina selaras dengan kursus-kursus yang diadakan.

3 Analisis mengenai matlamat, kurikulum dan pendekatan kaedah pengajaran dan
pembelajarannya akan dibincangkan dalam bahagian perkembangan bahasa Arab dalam bab yang
ketiga.

150



2.7 Faktor Perkembangan dan Penyebaran Bahasa Arab di Selatan
Thailand

Bahasa ialah ciptaan Allah sama dengan ciptaan-ciptaaan lain. Ia sentiasa
berubah (Lehmann, 1992: 1), subur dan berkembang atau di sebaliknya, pupus,
mati dan lenyap. Menurut Asmah (1993: 4), bahasa mempunyai kawasan
penuturnya yang sama dengan kawasan penghunian penuturnya. Kawasan ini
boleh meluas dan menyempit mengikut penyebaran bangsanya. Hal demikian,
adalah berhubung dengan pelbagai faktor. Dan faktor itu mungkin berbeza dan

berlainan antara satu tempat atau satu keadaan dengan yang lain.

Bahasa Arab ialah antara bahasa yang tersebar luas di dunia terutama di
negeri-negeri Islam dan kawasan yang terdapat umat Islam. Walau
bagaimanapun, sebelum kelahiran Islam, bahasa Arab hanya berada di sekitar
Semenanjung Tanah Arab. Ia tersebar dan berkembang selepas kelahiran Islam
(Wafi, 1972: 107, Jurji, 2005: 1/41). Oleh itu, faktor utama menyebabkan bahasa
Arab berkembang dan tersebar ialah Islam. Hal demikian kerana bahasa Arab
sebagai bahasa agama, bahasa ibadat dan bahasa sumber ajaran Islam, iaitu al-
Quran dan hadith Rasul . Walaupun Islam merupakan faktor penting dan asas
bagi perkembangan dan penyebaran bahasa Arab, namun terdapat beberapa
faktor lain yang membantu perkembangan dan ketersebaran bahasa Arab, seperti

faktor perdagangan, perkahwinan, pendakwahan, perpindahan dan sebagainya

(Asmah,1993; Mohamad Khadafi, 2006).

Faktor perkembangan dan penyebaran bahasa Arab di Selatan Thailand

dapat dirumuskan kepada beberapa perkara sebagai berikut:

151



2.7.1 Perkembangan Agama Islam

Islam ialah aI-Din54 yang mencakupi segenap lapangan hidup, segenap
lapisan manusia dan meliputi setiap zaman (4/-Qardawy, 1985: 105).
Kedatangan Islam ke Selatan Thailand bukan sahaja telah membawa
perubahan cara hidup, akan tetapi telah mengubah akidah dan
kepercayaan, konsep pemikiran, nilai moral dan budaya hidup masyarakat
Melayu di Selatan Thailand daripada masyarakat yang terpengaruh
dengan agama Hindu dan Buddha (Mohd. Lazim, 2005: 115) kepada
masyarakat yang terpengaruh dengan Islam, termasuk bahasa yang
digunakan dalam kehidupan mereka. Buktinya, banyak perkataan bahasa

Arab digunakan dalam kehidupan mereka.

Islam tersebar melalui bahasa Arab. Di sebaliknya, bahasa Arab
pula berkembang kerana ketersebaran Islam. Jurji Zaidan (1904: 34)

berkata:

Bahasa Arab ialah bahasa yang sangat tinggi di kalangan bahasa Semitik. Ia
berada dalam kawasan Semenanjung Tanah Arab. Apabila Islam lahir, ia
mulai tersebar ke seluruh pelusuk alam melalui pembukaan negeri-negeri
Islam (Jurji Zaidan, 1904: 34).

Islam merupakan faktor penting yang mendorong seseorang
Muslim di Selatan Thailand supaya memberi keutamaan dalam

mempelajari bahasa Arab. Hal demikian sama dengan umat Islam di lain-

3% al-Din adalah perkataan bahasa Arab daripada kata kerja U'> memberi erti rendah, hina, lemah
atau tunduk dan patuh. Manakala al-Din ialah nama bagi semua perkara yang dijadikan ibadat
kepada Allah dalam bentuk patuh setia dan mengabdikan diri kepadanya (Ibrahim Anis, 1972:
307). Perkataan al-Din diterjemahkan kepada bahasa Melayu dengan agama. Agama ialah
kepercayaan pada Tuhan dan sifat-sifat serta kekuasaan Tuhan dan penerimaan ajaran dan
perintahnya (Kamus Dewan, 2002: 12). Selain itu, ulama mengatakan bahawa maksud dengan
perkataan al-Din ialah Islam, justeru itu, ia memberi maksud suatu sistem dan peraturan daripada
Allah yang mencakupi semua bidang hidup dan perilaku manusia, dibawa oleh Nabi Muhammad
B untuk disampaikan kepada seluruh manusia. Di samping itu, Allah akan memberi balasan
kepada pengikut mahupun pelanggarnya, sebagaimana Allah menceritakannya di dalam surah 4/i
Imran ayat 58 (Abdul Karim, 1981: 9).

152



lain kawasan, kerana ia merupakan tuntutan agama sama ada dalam

tujuan untuk beribadat ataupun untuk jadikan alat dan dalam memahami
ajaran Islam (Babakar Hasan, 2000: 46-47). Nabi Muhammad o

bersabda:

L6

» - L4
s e @6 20 vl

-

Maksudnya : belajarlah kamu bahasa Arab kerana ia sebahagian daripada
agama kamu (Ibn Taymiyyah, 1404, 1: 471).

Justeru itu, umat Islam Patani, Selatan Thailand pada dasarnya
mempelajari bahasa Arab bukan dalam erti kata mempelajari bahasa,
seperti mempelajari bahasa Thai, bahasa Inggeris dan sebagainya, bahkan
mereka belajar bahasa Arab dalam konsep mempelajari ilmu agama.

Abdul Hafiz (2008) berkata;

Orang Melayu Patani mengaji Arab tu, dia kira bukan mengaji bahasa, tetapi
mengaji agama, kerana ia sebagai alat untuk ibadat, baca Quran dan baca
ayat-ayat dalam sembahyang. Bahasa Arab bahasa Quran, mengajinya
maknanya mengaji bahasa Quran dan sebahagian daripada mengaji agama.

Begitu juga Asmah Hj. Omar (1993: 6) yang berpendapat bahawa
agama Islam merupakan dorongan penting bagi seseorang Melayu

mempelajari bahasa Arab. Beliau berkata;

ada orang Melayu yang belajar bahasa itu setakat dapat membaca al-Quran
dan sembahyang sahaja, tetapi ada juga yang betul-betul menguasai bahasa
itu sehingga dapat memahami al-Quran dan Hadis. Ini sudah cukup untuk
meluaskan penyebaranya.

Penyataan di atas menunjukan bahawa orang Melayu Islam Patani

menganggap bahawa bahasa Arab dan agama Islam adalah dua perkara

153



yang tidak boleh dipisahkan. Itu sudah cukup untuk memberi kesempatan

kepada bahasa Arab berkembang dan tersebar di Selatan Thailand.

Selain itu, beberapa fakta sejarah telah membuktikan bahawa
agamalah satu-satunya faktor yang menyebabkan bahasa Arab
berkembang dan tersebar di Patani Selatan Thailand. Hal demikian kerana
hubungan pedagang-pedagang Arab dengan Alam Melayu sudahpun
bermula sebelum kelahiran Islam di Makkah (Auni, 2001: 125). Namun
demikian, tidak ada fakta sejarah membuktikan bahawa pada masa itu
bahasa Arab berkembang atau wujudnya usaha-usaha untuk menyebar
dan mengembangkan bahasa Arab kepada masyarakat awam, sama ada
dalam bentuk badan-badan mahupun dalam bentuk peribadi-peribadi
tertentu. Apa yang jelas, penyebaran bahasa berlaku setelah kedatangan
Islam sahaja. Ini sangat jelas bahawa agama merupakan faktor utama
dalam perkembangan bahasa Arab di Tanah Melayu termasuk Selatan

Thailand.
2.7.2 Pengajaran dan Kursus

Sementara itu, faktor pengajaran dan pembelajaran juga sebagai faktor
yang penting dalam perkembangan dan penyebaran bahasa Arab di

Selatan Thailand.

Institusi pendidikan tersebut bukan sahaja menyebar dan
mengembangkan bahasa Arab melalui kurikulum-kurikulum yang
diadakan atau melalui subjek dan sebagai mata pelajaran kuliah sahaja,
malahan pelbagai kegiatan lain dijalankan oleh Institusi Pengajian Tinggi

bertujuanAuntuk menyebar dan mengembangkan bahasa Arab kepada

154



pelajar-pelajar di universiti khususnya dan pelajar-pelajar di sekolah
rendah dan menengah. Kegiatan tersebut sama ada dalam bentuk
mengadakan kursus intensif, membina kurikulum, menyediakan buku-

buku teks, bahan-bahan pembelajaran dan lain-lain.

Sebagai contoh, CIS, PSU Patani mengadakan kursus pemantapan
bahasa Arab kepada pelajar-pelajar baru yang akan belajar di tahun
pertama. Tujuannya supaya pelajar itu mempunyai asas bahasa yang kuat
untuk membolehkan mereka memahami buku-buku rujukan dalam bahasa

Arab.

Di samping itu, CIS, PSU Patani dengan kerjasama Universiti
Islam Madinah mengadakan kursus bahasa Arab secara intensif selama
sebulan kepada pelajar-pelajar di peringkat thanawi. Pelajar yang
mengikuti kursus tersebut yang mendapat natijah yang cemerlang akan
dipilih untuk menyambung pengajiannya di Universiti Islam di al-

Madinah al-Munawwarah (Wityalai Islam Suksa, t.t.).

Melalui pengajaran dan kursus-kursus bahasa Arab yang diadakan
oleh pihak-pihak tertentu, seperti sekolah, pusat bahasa, universiti dan
sebagainya, bahasa Arab tersebar dan berkembang. Bermula dari dekad
80-an abad ke-20 M. hingga sekarang banyak pengajaran bahasa Arab
dan kursus-kursus yang bersifat intensif diadakan, khususnya pengajaran
bahasa Arab dan kursus-kursus yang diadakan kepada pelajar-pelajar di
peringkat sekolah rendah, menengah dan pelajar di peringkat

prauniversiti.

155



Selain itu, kursus pengajaran bahasa Arab diadakan juga kepada
guru bahasa Arab yang bertugas di tadika, guru-guru sekolah agama
rakyat dan guru yang bertugas di pusat bahasa. Dengan adanya kursus-
kursus tersebut, pengajaran bahasa Arab di institusi berkenaan bertambah
mutu dan kualitinya, serta menjadikan penyebarannya terus berkembang

dan tersebar dengan cara yang lebih efektif dan berkesan.
2.7.3 Majlis-majlis Ilmu

Yang dimaksudkan dengan majlis ilmu dalam bahagian ini ialah
pengajian agama yang diadakan secara terbuka kepada setiap golongan
masyarakat. Majlis-majlis ilmu seperti ini merupakan salah satu bentuk
pengajian secara tidak formal yang diadakan di masjid-masjid dan
sebagainya. la diadakan dalam beberapa bentuk. Ada yang gurunya tetap
dan pelajaran atau ilmu yang diajar juga tetap, seperti Akidah, Fiqah,
Tafsir, Hadis dan Tasawuf. Selain itu, terdapat pengajian yang tidak
ditentukan kepada seorang guru sahaja, malahan silih berganti, manakala
ilmu yang diajar juga mengikut kesesuaian dan kesanggupan guru
berkenaan. Namun begitu, kebanyakan pelajaran yang diajar ialah terdiri
daripada ilmu-ilmu tersebut di atas. Sementara kitab yang dijadikan
sukatan pula adalah terdiri daripada kitab yang dipelajari di pondok-
pondok, seperti Faridah al Fara-ed, Aqidah al-Najin, Munyah al-Musalli,

Tafsir al-Jalalain, Tafsir Ibn Kathir, Penawar bagi Hati dan sebagainya.

Majlis ilmu tersebut adalah salah satu model pengajian Islam di
Selatan Thailand. Ia merupakan salah satu faktor yang menjadikan bahasa

Arab berkembang dan tersebar. Hal demikian kerana beberapa perkara.

156



Antaranya kitab-kitab yang dijadikan buku teks ialah kitab Melayu yang

terpengaruh dengan bahasa Arab. Malahan terdapat juga kitab-kitab

berbahasa Arab.

Selain itu, penyampaian guru dalam pengajian tersebut juga
banyak menggunakan bahasa Arab sebagai istilah bahasa Patani dan
istilah-istilah ini tidak diterjemahkan ke dalam bahasa Melayu Patani.
Sementara itu, pengajian ini juga boleh melahirkan perasaan positif
terhadap bahasa Arab, menyebabkan mereka akan merasai bahawa
bahasa Arab penting bagi mereka bukan hanya untuk menggunakannya
dalam menunaikan ibadat tertentu atau untuk membaca al-Quran sahaja,
bahkan sebagai wasilah untuk mendalami ajaran agama dan ilmu syariah
secara lebih baik dan lebih sumpurna. Lantaran itu, pengajian tersebut
merupakan pendorong kepada masyarakat Islam di Selatan Thailand
supaya berusaha mempelajari dan memahami bahasa Arab (Hj. Abdul

Aziz, Hj. Ahmad, Hj. Husein, 2007).
2.7.4 Institusi Pendidikan dan Pengajian

Institusi-institusi pendidikan dan pengajian Islam ialah pondok, tadika,
sekolah agama rakyat, institusi pengajian tinggi. Institusi tersebut
merupakan faktor penting dan besar peranannya terhadap perkembangan
dan ketersebaran bahasa Arab di Selatan Thailand. Asmah Hj. Omar

berkata;

adanya sekolah-sekolah Arab atau sekolah-sekolah pondok lebih-lebih lagi
memperkuatkan kedudukan bahasa Arab itu di kalangan tertentu dalam
masyarakat Melayu (1993: 6).

157



Terdapat kajian mengenai tempat belajar agama dan bahasa Arab
bagi pemimpin agama yang terdiri daripada ketua-ketua dan ahli
jawatankuasa Majlis Agama Islam Wilayah dan para imam di tiga
wilayah Selatan Thailand. Kajian yang dijalankan oleh Yusof (2008: 215)
menunjukkan bahawa kebanyakan pemimpin tersebut sebelum tahun
1998 M adalah terdiri daripada lulusan pondok dan SAR, iaitu 66.67 %
daripada mereka belajar di pondok dan 30.33 % daripada mereka belajar
di SAR. Adapun selepas tahun 1998 hingga tahun 2008 kajian tersebut
menujukan bahawa mereka yang belajar di SAR lebih daripada mereka

yang belajar di pondok, iaitu 25% di pondok dan 53.80% di SAR.

Selain itu, berdasarkan kepada pengetahuan pengkaji bahawa
kebanyakan guru-guru agama yang sedang bertugas di institusi
pendidikan agama, seperti Tadika atau yang menjadi guru di SAR dan
sebagainya di Selatan Thailand, bahkan termasuk juga guru-guru agama
di SAR di beberapa wilayah lain adalah terdiri daripada lulusan institusi-

institusi tersebut.

Perkembangan bahasa Arab di institusi pendidikan Islam berlaku
melalui dua faktor penting. Pertama, melalui pengajaran bahasa Arab,
dan kedua, melalui pengajaran ilmu-ilmu agama seperti pengajaran ilmu
tauhid, pengajaran ilmu fikah, pengajaran ilmu tasawuf dan sebagainya.
Hal demikian kerana pengajaran ilmu-ilmu tersebut menggunakan kitab-

kitab dan buku-buku teks dalam bahasa Arab.

158



Dengan demikian, dapat dirumuskan bahawa institusi-institusi
pendidikan merupakan faktor penting bagi ketersebaran dan

perkembangan bahasa Arab di Selatan Thailand.
2.7.5 Karya-karya Ulama

Kitab-kitab yang ditinggalkan oleh para ulama, terutama kitab-kitab Jawi
yang terkenal dengan kitab kuning telah banyak memberi sumbangan
kepada perkembangan bahasa Arab di Selatan Thailand, kerana penulisan
kitab-kitab tersebut banyak terpengaruh dan terkesan dengan sastera Arab
dan sastera Islam (Hasan Madman, 2001: 30). Pengaruh tersebut sama
ada dalam aspek sistem, struktur, kosa kata dan rangkai kata bahasa Arab
banyak digunakan dalam kitab-kitab tersebut, teruatama kitab yang ditulis
dalam abad ke-18 dan 19 M, seperti kitab yang ditulis oleh Syeikh Daud
bin Abdullah al-Fatani (1769-1847), Syeikh Nik Dir al-Fatoni (1829-
1898 M), Syeikh Zainal Abidin al-Fatani (1820-1913), Syeikh Nik Mat
Kecik (1844-1915) Syeikh Wan Ahmad bin Muhammad Zian al-Fatoni

(1856-1908 M) dan lain-lain (Ahmad Fathi, 2001: 55).

Karya-karya ulama itu tadi dijadikan sukatan atau silibus
pengajian di institusi pondok, SAR, malahan di institusi pengajian-
pengjian umum. Dengan demikian bahasa Arab daripada kitab ulama itu
akan tersebar daripada mulut ke mulut. Kata Asmah (1993: 7) “di zaman
yang belum ada alat-alat media am, bahasa mengalami peresapan dengan
cara berpindah dari mulut ke mulut. Misalnya kemasukan unsur-unsur

tertentu daripada bahasa Arab ke dalam bahasa orang-orang di

159



pendalaman adalah dengan cara ini bukan dengan perpindahan orang-

orang Arab ke kampung-kampung”.
2.7.6 Kerjaya

Kerjaya adalah antara matlamat pengajaran dan pembelajaran bahasa
Arab di Selatan Thailand. Semenjak tahun 1985 M Prince of Songkla
Universiti telah mengadakan pengajian bahasa Arab. Antara matlamat
diadakan pengajian tersebut adalah untuk melahirkan pelajar yang
mempunyai pengetahuan tentang bahasa dan budaya Arab serta selaras
dengan keperluan badan awam dan swasta (Mahawitayalai Songkla

Nakhrin, 2539: 1).

Pengajian dan pengajaran bahasa Arab di Selatan Thailand bukan
hanya diikuti oleh mereka yang beragama Islam, malahan oleh pelajar-
pelajar yang belajar di Jabatan Bahasa Arab yang terdiri daripada bukan
Muslim. Hal demikian membuktikan bahawa mereka itu mempelajari

bahasa Arab dengan bertujuan untuk mendapat sesuatu kerjaya.

Selain itu, hubungan dua hala antara sesebuah negara dengan
sesebuah negara yang lain memerlukan kepada bahasa perantaraan.
Kebanyakan negara menggunakan bahasa Inggeris sebagai bahasa
perhubungan tetapi bagi negara Arab, banyak pejabat kerajaan yang
mengutamakan bahasa Arab dalam perhubungan dua hala. Justeru itu, ia
merupakan satu peluang kepada mereka yang menguasai bahasa Arab
untuk mendapatkan pekerjaan. Sementara itu, beberapa banyak badan
awam dan swasta, seperti hospital, syarikat perniagaan, kilang-kilang,

agensi pelancongan dan sebagainya banyak memerlukan pegawai dan

160



kakitangan kerja yang mampu berbahasa Arab untuk menjalan kegiatan

dan kerja-kerja bagi badan-badan tersebut.
2.8 Kesimpulan

Selatan Thailand bahagian bawah ialah kawasan yang mencakupi empat wilayah,
iaitu Pattani, Yala, Narathiwat dan Satun yang bersempadan dengan Malaysia.
Sebelum 1963, wilayah-wilayah di selatan bahagian bawah ini dikenali dengan
panggilan Empat Wilayah Selatan. Sebelumnya kawasan tersebut pernah
didirikan sebuah negara yang terkenal dengan negeri Patani, diperintah oleh raja-
raja Melayu, kemudian sebahagian daripada mereka memeluk agama Islam.
Mengikut sejarah, Islam telah tiba di Patani sejak abad ke-10 dan tersebar luas

pada abad ke-15 dan ke-16 M.

Patani (Selatan Thailand) pernah menjadi pusat penyebaran Islam ke
kawasan-kawasan yang berhampiran, seperti negeri Kelantan, Kedah dan
sebagainya. Selain itu, ia juga pernah menjadi pusat pembelajaran ilmu-ilmu
Islam dan bahasa Arab. Banyak tokoh ulama dari Selatan Thailand terkenal dan
tersohor di luar Patani sama ada di Tanah Melayu, Nusantara dan di negara-
negara Arab. Pada abad ke-19 hanya didapati pondok sebagai institusi
pendidikan Islam yang mengajar ilmu agama dan bahasa Arab, sedangkan pada

abad ke-20 terdapat banyak institusi pendidikan Islam antaranya ialah, pondok,

Tadika, SAR, IPT, SRI.

Bahasa Arab sangat penting kerana ia merupakan bahasa agama dan
bahasa ilmu. Ia berasal daripada rumpun bahasa Semitik yang digunakan oleh
penduduk sekitar Semenanjung Tanah Arab kemudian berkembang serta luas

penggunaannya selepas kelahiran agama Islam.

161



Bahasa Arab sampai ke Selatan Thailand melalui pedagang-pedagang
Arab yang selalu mengunjungi pelabuhan Patani di atas tujuan perdagangan,
sebab Patani pernah menjadi pusat perdagangan di kawasan Tanah Melayu.‘
Kedatangan pedagang-pedagang Arab itu menyebabkan bahasa Arab sampai ke
Selatan Thailand lebih awal daripada kedatangan Islam. Walau bagaimanapun,
sebelum ketibaan Islam tidak ada bukti yang menunjukkan bahawa bahasa Arab
tersebar luas di dalam masyarakt Melayu Patani, sedangkan ia mulai tersebar dan

berkembang apabila masyarakat Melayu Patani memeluk agama Islam.

Bahasa Arab adalah antara bahasa asing yang sangat penting
kedudukannya dalam masyarakat Melayu Islam di Selatan Thailand, kerana ia
merupakan bahasa yang digunakan dalam beribadat kepada Allah dan sebagai
wasilah untuk memahami ajaran agama Islam. Lantaran itu, bahasa Arab segera
tersebar dan berkembang, serta meningkat penggunaannya dalam kalangan
masyarakat Islam di Selatan Thailand, bukan sahaja digunakan sewaktu beribadat

kepada Allah, malahan ia berperanan juga dalam hal-hal yang lain.

Oleh sebab bahasa Arab penting bagi masyakat Melayu Islam di Selatan
Thailand, mereka berusaha untuk mengajar dan menyebarkannya kepada umat
Islam. Justeru itu, lahirlah badan-badan pendidikan dan pengajian yang

berperanan menangani penyebaran dan perkembangannya.

Antara badan-badan yang memain peranan penting dalam perkambangan
dan penyebaran bahasa Arab di Selatan Thailand ialah institusi pendidikan Islam,
iaitu pondok, Tadika, SAR, IPT dan sebagainya. Manakala faktor yang
terpenting menyebabkan ia tersebar dan berkembang ialah agama Islam. Walau

bagaimanapun, terdapat juga beberapa faktor lain yang membantu perkembangan

162



dan penyebarannya, seperti majlis-majlis ilmu, kursus-kursus bahasa Arab,

institusi pendidikan dan pengajian, karya-karya ulama dan pekerjaan.

Selain itu, bahasa Arab juga mendapat pengamatan yang sangat istimewa
kerana ia berfungsi sebagai bahasa ilmu dan bahasa pengantar di institusi
pendidikan dan pengajian Islam, sebagai bahasa bagi buku-buku teks dan kitab-
kitab rujukan. Pengajaran dan pembelajarannya diadakan di setiap peringkat
pengajian, ia bukan hanya untuk menjadi wasilah dalam beribadat dan sarana
untuk mengkaji dan mampelajari ilmu-ilmu agama sahaja, akan tetapi terdapat

juga sebahagian mereka mempelajarinya bertujuan untuk mendapat kerja-kerja

tertentu.

163



Bab 111

Perkembangan Bahasa Arab di Selatan Thailand
Abad Ke-19 dan Ke-20M

3.0 Pendahuluan

Bab ini bertujuan menganalisis perkembangan bahasa Arab di Selatan Thailand
pada abad ke-19 dan ke-20 M. Perbincangan dibahagikan kepada empat
bahagian. Pertama, bahagian pendahuluan. Kedua, perkembangan bahasa Arab di
Selatan Thailand pada abad ke-19 M. Bahagian ini dikhususkan kepada analisis
perkembangan bahasa Arab di institusi pondok. Ketiga, perkembangan bahasa
Arab di Selatan Thailand pada abad ke-20 M. Bahagian ini pula dikhususkan
kepada analisis perkembangan bahasa -Ar.ab di institusi pendidikah Tadika, SAR
dan TPT. Perbincangan dalam bab ini mengandungi tiga aspek, iaitu pertama,
aspek matlamat pengajaran dan pembelajaran. Kedua, aspek kurikulum dan
buku-buku teks yang dijadikan bahan pengajian. Ketiga, aspek pendekatan dan
kaedah pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di institusi pendidikan Islam

berkenaan. Bahagian keempat ialah bahagian kesimpulan.

164



3.1 Perkembangan Bahasa Arab di Selatan Thailand Pada Abad Ke-19 M

Pada abad ke-19 M, institusi pendidikan tunggal yang berperanan dalam
menyebar dan mengembangkan bahasa Arab di Selatan Thailand ialah

pondok. Dalam bahagian ini, perbincangan dikhususkan kepada pondok.
3.1.1 Perkembangan Bahasa Arab di Pondok

Pondok adalah salah satu institusi pendidikan dan pembelajaran ilmu-
ilmu Islam yang sangat berperanan dan sampai kepada kemuncaknya
pada abad ke-19 M (Ahmad Fathi, 2008: 5), bukan sahaja di Selatan
Thailand malahan di Tanah Melayu (Abdul Rahman, 1990: 64). Ia

merupakan institusi pendidikan tradisional, sistem pengajiannya tertumpu

kepada tuan guru secara halaqah.l Guru berperanan penting dalam proses
pembelajaran dan menyampaikan isi kepada pelajar. Ini kerana pelajar
hanya sebagai penerima, iaitu mendengar dan mengikuti huraian dan
syarahan guru. Selain itu, mereka juga tidak dibahagikan kepada kelas
atau kumpulan-kumpulan tertentu, sebaliknyayna pelajar mengikuti
pengajian yang sama. Pengajian diadakan di rumah tuan guru, surau atau
masjid di dalam kawasan pondok (Abdullah, 1990: 179). Walau
bagaimanpun, pembelajarannya mempunyai matlamat, kurikulum,

pendekatan dan kaedahnya tersendiri. Oleh itu, bahagian ini akan

menganalisis matlamat, kurikulum dan buku-buku teks, pendekatan2 dan

' Halagah ialah perkataan bahasa Arab yang memberi erti lingkungan. Maka dimaksudkan
dengan pengajian berbentuk halaqah ialah, pelajar-pelajar duduk secara lingkungan di hadapan
tuan guru untuk menadah kitab yang akan dibaca oleh tuan guru.

2 pakar pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab membincang pelbagai pendekatan bagi
pengajaran dan pembelajaran bahasa asing. Antranya Rushdi Tuaymah (1989) menyebut
pendekatan moden yang digunakan dalam pengajaran bahasa asing, ialah 1. Pendekatan
Kemanusiaan (Humanistic Aproach). Konsep penting bagi pendekatan ini, ialah memberi

165



kaedah3 pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab yang dijalankan di

pondok.

3.1.1.1 Matlamat Pengajaran dan Pembelajaran Bahasa Arab di
Pondok

Sangat sulit untuk mengetahui matlamat, tujuan pengajaran dan pengajian
bahasa Arab dalam tempoh masa tersebut kerana kekurangan fakta-fakta
dan data yang bertulis. Hal demikian berkemungkinan disebabkan oleh
pembelajaran bahasa Arab di Selatan Thailand pada masa tersebut
dilaksanakan secara tradisional, di mana tidak terdapat kenyataan melalui
catatan-catatan. Walau bagaimanapun, beberapa orang tok guru yang
pernah belajar di pondok menceritakan bahawa matlamat mereka belajar

bahasa Arab adalah untuk dijadikan alat yang membolehkan mereka

keutamaan kepada pelajar sebagai seorang manusia bukan alat. Konsep ini memandang bahawa
peluang sepenuhnya hendaklah diberi kepada pelajar untuk berintraksi dengan bahasa bersama
kawan-kawan. 2. Pendekatan Media (Media-Based Aproach). Konsep penting pendekatan ini,
ialah mengutamakan penggunaan alat dan media dalam pengajaran dan pembelajaran bahasa. 3.
Pendekatan analisis (Analytical and Non-Analytical Aproach). 4. Pendekatan Komunikasi
(Communicative Aproach atau Communicative Competennce). Konsep penting pendekatan ini,
iailah mengutamakan kecekapan seseorang dalam mengguna bahasa dalam pelbagai situasi
(Lihat, Rushdi, 1989: 115-126). Sementara itu, Muhammad Rajab Fadlullah (2002) menyebut
tiga jenis pendekatan moden bagi pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab. Pertama,
Pendekatan Komunikasi (Communicative Aproach Juai} Jax), Kedua, Pendekatan Intergrasi
(Integration Aproach JaSill Jaa ), Ketiga, Pendekatan Fungsi (Fungsional Aproach b gl Jase )
(Lihat, Muhammad Rajab Fadlullah, 2002: 21-32).

3 Dalam pengajaran bahasa Arab kepada penutur asing terdapat beberpa kaedah, antaranya 1.
Kaedah Nahu dan Tarjumah (Gramma-Translation Method) (Rushdi, 1989: 127). Konsep penting
bagi kaedah ini, ialah membulehkan penutur asing untuk berintraksi dengan sumber ilmu
pengetahuan bahasa Arab, membaca dan memahami teks bahasa Arab. Oleh itu, mengetahui
kaedah bahasa Arab merupakan syarat penting. Selain itu, pelajar juga hendaklah menguasai
sebanyak mungkin perbendaraan kata dan kesusasteraan Arab. 2. Kaedah Langsung (Direct
Method) (Rushdi, 1989: 129). Konsep penting kaedah ini, ialah pengajaran dan pembelajaran
bahasa tanpa mengguna bahasa terjemahan. 3. Kaedah Pendengaran dan Percakapan (Audio-
Lingual Method). Kaedah ini menganggap bahawa pengajaran bahasa asing sama dengan proses
pengajaran bahasa ibunda (bahasa pertama), bermula dengan mendengar kemudian bercakap,
membaca dan menulis (Rushdi, 1989: 133). 4. Kaedah Bacaan (Reading Method) (Rushdi, 1989:
136). Kaedah ini mengutama bacaan. Pelajar akan mulakan pembelajarannya denga latihan
membaca, bermula dengan rangkai kata, ayat dan seterusnya. 5. Kaedah Makrifiyah (Cognitive
Code-Learning Theory) (Rushdi, 1989: 139). Konsep penting kaedah ini, ialah mempelajari
sistem, struktor dan kaedah bahasa. Kaedah bermul dengan mempalajari kaedah kemudian diberi
contoh. Matlamat penting supaya pelajar mampu mengguna kaedah dengan betul.

166



meluaskan ilmu dan memahami kitab-kitab agama. Antara mereka ialah

Hj. Husein bin Hj. Abdulmuttalib Dumedae,4 beliau berkata:

mereka yang belajar kitab Jawi sahaja, tidak mendalami bahasa Arab tidak
begitu alim, tidak boleh meluaskan ilmu pengetahuan, sebab itu mereka
bersungguh-sungguh belajar bahasa Arab (Hj. Husein, 2007).

Kebanyakan mereka yang pernah belajar di pondok menyatakan
bahawa mereka mempelajari bahasa Arab adalah bertujuan mendalami
agama semata-mata. Dalam kata lain tujuan utama ialah supaya bahasa
Arab menjadi sebagai sarana untuk memahami agama. Kebolehan yang

sangat diharapkan supaya tercapai ialah mampu membaca kitab-kitab

agama dalam bahasa Arab. Kata Hj. Abdul Aziz bin Hj. Senik Mae5 dan

Hj. Muhammad bin Hj. Abdullah Ismail;

tujuan kami belajar bahasa Arab selain daripada supaya boleh melaksanakan
ibada, ialah untuk memahami kitab-kitab agama kerana semua kitab agama
yang besar-besar adalah dalam bahasa Arab (Hj. Abdul Aziz dan Hj.
Muhammad, 2007).

Berdasarkan kenyataan di atas, dapat dirumuskan bahawa
pembelajaran bahasa Arab pada masa tersebut bukanlah bertolak dari
kemahuan atau tujuan yang bersifat penggunaan dalam kehidupan harian
seperti bercakap atau mendengar, malahan ia adalah hasil daripada
dorongan agamad, iaitu supaya dapat menunaikan ibadat dan memahami
ajaran agama. Hal ini supaya mereka dapat memahami kitab-kitab agama
dalam bahasa Arab mengenai aqidah, kepercayaan dan ibadat, serta

mampu mengajar kitab-kitab tersebut kepada masyarakat. Justeru itu,

* Hj. Husein bin Hj. Abdulmuttalib Dumidae, ialah Tok guru (baba) Madrasah Darulhuda,
Pondok La-el, Jaha, Yala. Beliau juga adalah salah seorang ahli jawatankuasa Majlis Agama
Islam Wilayah Yala.

3 Hj. Abdul Aziz bin Hj. Senik Mae, Mudir Ma’had al-Dakwah al-Islamiyah, Chelum,
Krungping, Yala. Beliau juga adalah salah seorang ahli jawatankuasa Majlis Agama Islam
Wilayah Yala.

167



tujuan pelajar-pelajar yang belajar bahasa Arab di pondok adalah untuk
menguasai aspek kaedah bahasa Arab dengan baik. Dengan demikian
didapati bahawa tumpuan penting dalam pembelajaran mereka adalah

diberi kepada aspek pemahaman kaedah dan teks bacaan (Sawai, 1995:

39). Kata Abdul Rasyid Hj. Daud:®

mereka yang belajar bahasa Arab di pondok tekan masalah nahu sahaja, supaya
mereka benar-benar faham kaedah nahu dan boleh istinbat hukum-hukum
dengan betul, kerana jika baca tidak betul hukum pun tidak betul juga (Abdul
Rasyid, 2009).

Selain itu, ketokohan seorang ulama juga tergantung kepada
kemampuan mereka dalam menguasai ilmu-ilmu bahasa Arab. Seseorang
tidak dikatakan benar-benar alim jika ia tidak dapat menguasai bahasa

Arab dengan baik, kerana seseorang yang akan membuka pondok mesti

boleh mengajar kitab-kitab dalam bahasa Arab7 (Hj. Husein; Hj. Abdul
Aziz; Hj. Muhammad, 2007). Walaupun demikian, mereka hanya
menitikberatkan kaedah-kaedah nahu sahaja. Dalam kata lain bukan
semua aspek bahasa diutamakan oleh mereka pada masa tersebut.
Kemahiran lain, seperti mendengar dan bercakap tidak begitu

dipentingkan.

Itulah sebagai matlamat dan tujuan utama bagi pengajaran dan
pembelajaran bahasa Arab bagi penuntut-penuntut pondok di Selatan
Thailand. Ia itu merupakan matlamat utama pembelajaran bahasa Arab

bagi kebanyakan negeri atau institusi pondok iaitu supaya pelajar boleh

¢ Abdul Rasyid Hj. Daud ialah mudir (pengurus Madrasah Asasuddin Witya, Melayu Bangkok,
Muang, Yala.

7 Pengkaji telah mengadakan perbincangan kelompok dengan tiga orang tuan guru, sekali gus
mereka juga sebagai Ahli Jawatankuasa Majlis Agama Islam wilayah Yala, iaitu Tuan, Guru Hj.
Husein Dumedae, Tuan Guru Hj. Abdul Aziz Hj. Senik dan Tuan Guru Hj. Muhammad Ismail.

168



menggunakannya berkomunikasi di samping mengajar mereka thaqafah
Islamiyah, memahami karya-karya bersifat sastera dan membantu mereka

memahami al-Quran dan Sunnah Nabi # (Ahmad Syeikh, 2000: 77).

Secara lebih khusus, matlamat dan tujuan pengajaran bahasa Arab
di pondok adalah tidak meliputi semua kemahiran. Kemahiran yang
paling diutamakan oleh para pelajar ialah kemahiran membaca, manakala
kemabhiran lain tidak mendapat perhatian yang serius. Namun demikian,
bukan bererti kemahiran lain terus diabaikan, khususnya kemahiran
menulis. Kemahiran menulis juga berhasil tetapi melalui usaha-usaha
peribadi, iaitu bukan melalui usaha institusi atau perancangan tok guru.
Tok guru tidak mengadakan pengajaran atau aktiviti-aktiviti yang
bertujuan khusus untuk melatih kemahiran menulis. Para penuntut di
institusi pondok dalam era tersebut juga tidak belajar menulis secara

khusus (Abdul Rasyid, 2009). Kata Tuan Guru Hj. Abdul Rahman:

Aku tak belajar menulis, tapi tekah dok menadah kitab tu kena dabit, jadi
pana menulis sebab tu (Hj. Abdul Rahman, 2008).

Maksudnya: saya tidak pandai menulis, tetapi semasa belajar mendangar
huraian guru, pelajar mesti mencatat semua huraian yang disampaikan
olehnya, oleh sebab demikian, pelajar pandai menulis.

Sebagai perantaraan bagi mencapai matlamat dalam bidang
pemahaman bahan bacaan, cara menghafal kaedah-kaedah nahu juga
dianggap sebagai matlamat yang sangat penting, kerana ingatan serta
memahami kaedah-kaedah bahasa Arab merupakan syarat utama dalam
memahami teks kitab Arab. Lantaran itu, terdapat sebahagian daripada
pelajar meletakkan tujuan mereka mempelajari bahasa Arab adalah

supaya dapat menghafal kaedah-kaedah tersebut kerana mengingati

169



kaedah-kaedah tersebut adalah salah satu cara untuk memudah
memahami susunan ayat. Justeru itu, beberapa kaedah matan dihafal, dan

biasanya kaedah yang gemar dihafal oleh pelajar-pelajar itu ialah kaedah

yang berbentuk ayat nuzum, bukan kaedah yang berbentuk ayat nathr8
(Hj. Abdul Aziz, 2007). Ramai pelajar di pondok menghafal matan-matan
yang merupakan kaedah nahu yang menjadi asas kepada pengajaran
bahasa Arab di institusi pondok, antaranya ialah Matan al-Ujrumiyyah,
Matan Alfiyyah dan sebagainya. Malahan, ada di kalangan pelajar itu

boleh menghafal Matan Alfiyyah secara songsang (Abdul Rasyid, 2009).

Sebagai rumusan, pada abad ke-19 M, matlamat dan tujuan
pembelajaran bahasa Arab di Selatan Thailand adalah lebih bersifat satu
pihak, iaitu sebagai wasilah untuk memahami bahan bertulis, iaitu kitab-
kitab yang menjadi buku teks, kitab rujukan kepada alim ulama atau
guru-guru yang mengajar dan pelajar-pelajar yang menuntut ilmu di
pondok. Aspek menulis atau mengarang, bercakap dan mendengar tidak
menjadi matlamat penting bagi pengajaran dan pembelajaran pada masa‘
tersebut. Justeru itu, untuk tercapai matlamat itu, menghafal dan

memahami kaedah-kaedah bahasa Arab amat diutamakan.

® Dalam bahasa Arab terdapat dua bentuk ayat, iaitu ayat mathr (manthur) dan ayat nuzum
(manzum). Ayat-ayat nathr ialah ucapan yang tidak bersifat puisi, syair, pantun dan sebagainya.
Manakala ayat nuzum ialah ayat-ayat yang bersifat puisi, syair, pantun dan sebagainya.

170



3.1.1.2 Kurikulum Bahasa Arab di Pondok

Tidak terdapat istilah kurikulum pengajian pondok dalam erti kata yang

sempurna mengikut pengertian yang diberikan oleh pakar pendidikan,9
Apa yang dimaksudkan dengan kurikulum di sini ialah mata pelajaran
yang diajar dan dipelajari di pondok-pondok tersebut. Pengajian atau
mata pelajaran bahasa Arab ini adalah terhad kepada ilmu-ilmu yang
membincangkan tajuk-tajuk berhubung dengan kaedah nahu, dan
balaghah (Sawai, 1995: 38). Mengikut Hj. Abdul Aziz; Hj. Husein dan
Hj. Muhammad (2007) bahasa Arab yang diajar di pondok-pondok adalah
berputar sekitar ilmu nahu dan ilmu saraf sahaja. Namun demikian,
terdapat juga di sesetengah pondok yang menambahkan dengan ilmu
balaghah. Walaupun bahasa Arab mulai diajar secara terancang setelah
lahir institusi pondok, belum terdapat satu kurikulum khusus yang boleh
menjadi panduan. Sebaliknya ia hanya terdapat dalam behtuk mata
pelajaran bahasa Arab, seperti pelajaran Nahu, dan Balaghah seperti yang
telah dinyatakan. Pelajaran Nahu dijadikan pelajaran asas, kerana mereka
menganggap ilmu nahu merupakan alat untuk mendalami bahasa Arab.

Syair Arab menyebutkan:
AR R P IR WA B R P R

Maksudnya: ilmu Nahu itulah yang utama mula dipelajari kerana ucapan
tiada ber nahu itu tidak boleh difaham.

o Mengikut Rushdi Tuaymah (1989: 59-62) kurikulum mengandungi empat unsur penting, iaitu
matlamat pembelajaran, kandungan atau isi (mata pelajaran), kaedah pengajaran dan
pembelajaran dan penilaian. Jadi, walaupun di institusi pondak pengajarannya mempunyai
matlamat yang jelas, mata pelajaran juga ditentukan serta terdapat cara tertentu dalam
pengajarannya, tetapi ia tidak tersesun dengan cara-cara yang sepatutnya seperti yang ditakritkan
oleh pakar pendidikan.

171



[Imu Nahu dan ilmu Saraf menjadi penting bagi pelajar-pelajar di
pondok. Ini kerana ia dikatakan sebagai ilmu alat untuk memahami ilmu-
ilmu yang lain. Walaupun pelajaran Nahu dan Saraf sudah menjadi mata
pelajaran asas yang diajar di pondok-pondok pada masa tersebut, namun
demikian, tidak terdapat catatan lengkap mengenai kitab-kitab yang telah
dijadikan sukatan pelajaran. Antara kitab-kitab yang dijadikan teks
pengajian di pondok pada masa tersebut ialah kitab yang ditulis oleh
Syeikh Ahmad bin Muhammad Zain dalam ilmu Nahu dan ilmu Saraf.
Kitab-kitab tersebut telah dicetak pada akhir abad ke-19 M (Wan. Mohd.
Saghir, 1992: 45). Mengikut Tuan Guru Hj. Ismail Hari (2008) pada awal
abad ke-20 M, antara kitab-kitab berkenaan bahasa Arab yang dipelajari
di pondok-pondok, ialah kitab Dam wa Madkhal, Matn al-Ujrumiyah,
Syarh Mukhtasar, Matn Mutammimah, al-Asymawy, al-Azhary, Qatr al-

Nada, Yasin Fakihy, al-Asymuny, Matn Alfiyyah dan Kitab Ibn Aqil.

Selain itu, sukatan pelajaran bahasa Arab di pondok adalah
berlainan di antara sebuah pondok dengan pondok yang lain. Hal
demikian kerana kebolehan dan kecekapan tok guru adalah berbeza-beza.
Tok guru akan mengajar mengikut kebolehan masing-masing (Prakit,
1973: 45). Kitab-kitab yang digunakan sebagai buku teks di pondok pula
kebanyakannya adalah kitab-kitab daripada negara-negara Arab. Ini
mungkin kerana pada masa tersebut kitab-kitab yang ditulis atau disusun

oleh ulama tempatan sangat kurang atau belum ditulis.

Kurikulum pengajaran bahasa Arab di pondok dapat dibahagikan

kepada tiga peringkat. Peringkat rendah digunakan pelajar-pelajar yang

172



mula belajar bahasa Arab. Peringkat menengah adalah bagi pelajar-
pelajar yang sudah mempelajari kitab-kitab diperingkat permulaan.
Sementara peringkat tinggi adalah bagi pelajar-pelajar yang sudah
menamatkan kedua-dua kurikulum, iaitu peringkat rendah dan menengah
(Hj. Abdul Aziz, 20 Nov. 2007). Kitab-kitab yang dijadikan mata

pelajaran bagi setiap peringkat adalah seperti berikut:

Peringkat rendah, iaitu kitab Matn al-Ujrumiyyah, al-Allamah Abi
Naja a’la syarh al-Syeikh Khalid al-Azhari a’la matni al-Ujrumiyyah fi
ilmi al-lughah al-Arabiyyah, Syarh al-Tiftazani a’la al-Ezzi dan kitab Al-
Bahjah al-Mardiyyah, Matn al-Bina wa al-Asas, Abniyah al-Asma wa al-

Afal dan kitab Dam wa al-Madkhal (Abdul Rasyid, 7 Dec. 2009).

Manakala Kitab-kitab yang dijadikan sukatan pelajaran di
peringkat menengah pula ialah kitab yang berbentuk huraian atau syarah
kepada matan yang dipelajari pada peringkat permulaan. Antara kitab-
kitab tersebut ialah Syarh al-Syeikh Khalid, Hasyiyah al-Asymawy a’la
matni al-Ujrumiyyah fi ilmi al-Lughah al-Arabiyyah, Syrah al-Kufrawy

(Abdul Rasyid, 7 Dec. 2009).

Pada peringkat tinggi, kitab-kitab yang dipelajari ialah kitab
Matan Alfiyyah, Kitab Syarh Ibn Aqil, Hasyiyah al-Khudari, Hasyiyah

Yasin a’la Fakihin.

Jadual 3-1 berikut memaparkan sebahagian kitab-kitab mengenai
bahasa Arab yang diajar dan dipelajari di pondok-pondok pada abad ke-

19 M (Ahmad Fathi, 2001: 201).

173



Jadual 3-1

Antara Kitab-kitab Yang Menjadi Sukatan Pelajaran
Bahasa Arab di Institusi Pondok

al-Allamah Abi Naja a’la syarh al-
Syeikh Khalid - al-Azhary a’la
matni al-ujrmiyyah fi ilmi al-
lughah al-Arabiyyah

Al-Allamah Abi Naja

Hasyiyah al-Asymawy ala matni
al-Ujrumiyyah fi ilmi al-lughah al-
Arabiyyah

Syeikh Abdul bin Syeikh al-Asymawy.

al-Kawakib al-Durriyyah

Muhammad bin Ahmad bin Abdulbary
al-Ahdal.

Matn Alfiyyah Muhammad bin Abdullah bin Malik al-
Andalusy (598-672H.)
Kitab Syarh Ibn Aqil Al-Allamah Abdullah Baha al-Din

Abdullah bin Abdul Rahman bin Aqil
al-Aqily al-Hamadany al-Misry (698-
769H.)

Syarh al- Asymuny

Abu al-Hasan Ali bin Muhammad al-
Misry al-Asymuny (900 H.)

Syarh kailany li tasrif al-Ezzy

Abi al-Hasan Ali
Kailany.

bin Hisyam al-

Al-Fawakih  al-Janiyyah
mutammimah al-Ujrumiyyah

syarh

Abdullah bin Ahmad al-Fakihy

Syarh al-Tiftazani a’la al-Ezzi

Ibrahim Abdul Wahab al-Zanjany

Al-Bahjah al-Mardiyah

Jalaluddin al-Sayuty

3.1.1.3 Pendekatan dan Kaedah Pengajaran Bahasa Arab di Pondok

Pendekatan dan kaedah pengajaran bahasa Arab di pondok secara

umumnya ialah kaedah Nahu dan terjemahan (dex_ ilissild i, k),

174




Pengajaran dan pembelajarannya adalah berbentuk halaqah.lo
Pengajiannya diadakan di dalam surau atau di dalam masjid. Semua
pelajar atau murid-murid yang sama tahapnya akan duduk bersama dalam
majlis pengajaran dan pembelajaran tersebut. Mereka tidak dibahagikan -
secara kelompak-kelompak. Malahan mereka akan belajar daripada guru
yang sama. Seorang guru sahaja yang mengajar semua pelajaran, iaitu tok
guru atau lebih terkenal dalam kalangan orang tempatan dengan
panggilan Baba. Tok guru ini bertanggungjawab mengajar semua mata

pelajaran berkaitan ilmu Islam (Worawit, 1999: 159).

Pendekatan yang diguna dalam proses pengajaran dan
pembelajaran di pondok ialah pendekatan nahu dan terjemahan. Tok guru
bertugas sebagai penyampai isi pengajaran. Beliau membaca kitab atau
buku yang dijadikan sukatan pelajaran, kemudian menterjemahkannya
kedalam bahasa Melayu serta memberi huraian dan syarahan. Manakala
pelajar mengikuti bacaan nas (teks) daripada tok guru serta mendengar
huraian dan syarahannya. Ketika menyampaikan isi pengajian beliau akan
menyelitkan dengan latihan-latihan, seperti menyuruh pelajar-pelajar
membaca teks kitab berbahasa Arab. Setelah itu beliau menghuraikannya.

Selain itu, pembelajaran bahasa Arab di pondok juga menggunakan cara

i ’rdb”. Ini adalah antara cara tok guru menguji pelajar-pelajarnya untuk

1° Halagah adalah perkataan bahasa Arab, ertinya sesuatu yang berbentuk bulat, seperti bulatan
emas dan perak. Dalam bahasa Arab mengguna perkataan Halagah al-Iimi ertinya majlis ilmu
(Ibrahim, 1972: 193).

" I'raib ialah membuat analisis terhdap susunan perkataan di dalam ayat-ayat. la merupakan salah
satu cara pengajaran bahasa Arab yang sangat popular bagi pengajaran dan pembelajaran sistem

175



mengetahui sejauh manakah pelajar memahami nas (teks) yang dipelajari.

Kata baba Hj. Abdul Aziz:'>

cara tok guru Pondok Dala mengajar talah anak mughid (murid) mesti baca,
dia syarah sahaja, jadi tok peke (fakir) mesti mutalaah dulu sebelum naik
mengaji atas bala kerana tok guru suruh baca mesti kena baris dan berhenti
kena pada tempatnya. Tapi (tetapi) kalau pondok Pengkalan Nam (enam)
cara belajarnya ialah mesti i’rab setiap kalimah (2009).

Salah satu pendekatan dan cara yang digunakan di pondok ialah
pendekatan tasmi’l3. Tok guru akan menyuruh pelajar memperdengarkan
matan-matan atau kaedah-kedah yang dihafal sebelum memulakan
pengajian. Ini adalah antara cara yang sangat berkesan dalam proses
pengajaran dan pembelajaran di pondok. Sehubungan itu, pelajar-pelajar
wajib menghafal matan dan kaedah nahu dan sebagainya. Kata Abdul

Rasyid:

kalau pelajar yang sudah menjadi kepala muralaah sudah ingat semua matan
Alfiyyah, malahan ada yang sampai kepringkat mahir boleh membaca secara
songsang (Abdul Rasyid, 2009).

Walaupun tok guru yang mengajar hanya seorang sahaja, tetapi
ada juga pembantu-pembantu tok guru, sama ada dipilih oleh tok guru
atau dicari sendiri oleh pelajar-pelajar serta mendapat pengiktirafan

daripada tok guru. Pembantu-pembantu itu terkenal sebagai Kepala

Mutalah14 (Sawai, 1995: 39). Mereka itu adalah terdiri daripada pelajar-

pelajar yang lebih lama belajar di pondok dan biasanya umur mereka juga

12 Hj. Abdul Aziz bin Hj. Senik Mae, beliau ialah mudir (pengurus) Ma’hadMa’had al-Dakwah
al-Islamiah, Chalum, Krungpinang, Yala.

3 pendekatan tasmi’, perkataan adalah bahasa Arab, ertinya memperdengar. Dimaksudkan
dengan pendekatan memperdengar di sini ialah tok guru menyuruh supaya pelajar
memperdengarkan matan-matan atau kaedah-kaedah yang dihafal sebelum tok guru akan
memulakan pengajian.

14 Kepala mutalah, mutilaah maksudnya mengulang kaji. Kepala mutalah ialah seorang yang
bertugas mengulang kaji kitab-kitab yang telah diajar oleh tok guru untuk menambahkan
pemahaman kepada pelajar-pelajar (tok fakir).

176



lebih tua serta telah diakui oleh tok guru yang mereka mempunyai
kemampuan mengendalikan kelas tambahan kepada pelajar-pelajar

lapisan bawah atau pelajar yang baru datang ke pondok.

Kepala mutalah itu berperanan sebagai tutor yang memberi
tuisyen kepada pelajar-pelajar yang mahu menambah dan meningkat
fahaman mereka terhadap kitab-kitab yang telah dipelajari daripada tok
guru. Sungguhpun demikian, ada juga dalam kalangan mereka itu
mengajar kitab-kitab yang tidak diajar lagi oleh tok guru. Malahan, ada
juga pelajar-pelajar yang baru datang ke pondok hanya belajar dengan
kepala mutalah sahaja. Kata Hj. Muhammad: “Kepala mutdlah ini
penting, terkadang hidup sesebuah pondok itu kerana kepala mutalah”

(2007).

Pengajaran di pondok menitikberatkan pemahaman kaedah bahasa
Arab. Membaca secara betul dengan kaedah nahu adalah penting supaya
dapat memahami makna atau maksud daripada nas-nas yang tertulis di
dalam kitab atau yang diistilahkan dalam bahasa Arab dengan fahm al-

magru (55,5 %) (Sawai, 1995: 39).

Bentuk di atas merupakan teknik pengajaran dan pembelajaran, di

15 . .
mana guru akan membaca nas (teks) ataupun matan ~ daripada Kitab,

15 Matan adalah perkataan yang berasal daripada bahasa Arab ialah matn((7), maksudnya ialah
perkataan asal bagi penulis kitab yang dapat diberi huraian tambahan, seperti beberapa matan
mengenai kaedah bahasa Arab, antaranya Matn al-Ujrumiyyah, Matn Alfiyyah dan sebagainya.
Jadi, bagi matan-matan tersebut terdapat banyak ulama-ulama yang datang kemudian memberi
huraian dan syarahan kepadanya. Antaranya ialah kitab al-4llamah Abi Naja a’la syarh al-Syeikh
Khalid al-Azhari a'la matni al- al-Ujrumiyyah fi ilmi al-Lughah al-Arabiyyah, Hasyiyah al-
Asymawi a'la matni  fi ilmi al-Lughah al-Arabiyyah. Kedua-dua sebagai syarah dan huraian
kepada matan. Kitab Syarh Ibn Aqil, sebagai syarahan dan huraian kepada matan Alfiyyah dan
sebgainya.

177



kemudian diikuti dengan syarahan dan huraian. Di samping itu,
pengamatan diberi kepada kaedah bacaan baris fathah (di atas) kasrah (di
bawah) atau dammah (di hadapan) dan sebagainya, serta sebab-sebab
kenapa dibaca sedemikian. Kemudian diikuti dengan huraian kaedah-
kaedah yang terdapat di dalam kitab. Guru akan menitikberatkan contoh-
contoh dan pelaksanaan atau lebih diketahui dengan istilah i rab, iaitu
dengan cara menganalisis sistem dan struktur ayat atau sintaksis bahasa
Arab seperti kalimah (perkataan), jumlah (susunan ayat), fungsi dan
kedudukannya dalam satu-satu keadaan berdasarkan kepada kaedah-

kaedah yang dipelajari itu.

Mengikut K. Snouk Horgronje (1999: 600) pelajar mempelajari
bahasa Arab melalui terjemahan guru. Guru akan memberi imla (s34))
kepada pelajar dengan bahasa tempatan untuk menerangkan kandungan
pengajaran. Di peringkat permulaan pelajar akan menghadapi beberapa

kesulitan dalam memahami pelajaran seperti memahami kaedah tasrif

kata kerja (&3).16

Sementara itu, tindakan yang mesti diambil oleh pelajar-pelajar
dalam pendekatan yang digunakan ialah dabit atau mencatat huraian yang
disampaikan oleh tok guru. Pelajar-pelajar mendabit (mencatat) huraian
dan syarahan yang disampaikan oleh tok guru di bahagian luar isi

kandungan kitab.

Y Tasrif adalah berasal daripada perkataan bahasa Arab. Ia telah menjadi satu istilah bahasa
Melayu yang dipakai dalam pengajaran bahasa Arab dalam ilmu saraf. Memberi maksud sama
dengan perkataan konjungasi atau mengubah bentuk kata kerja.

178



Selain guru yang membaca nas (teks) daripada kitab yang telah
ditentukan, pelajar juga diberi tugas untuk membaca. Kaedah ini adalah
sebagai satu cara yang digunakan oleh guru untuk mengawasi pelajar. Di
samping itu, cara ini juga dapat mengenal pasti pencapaian pelajar, sama
ada pelajar-pelajarnya telah menguasai kaedah-kaedah yang dipelajari
mahupun belum. Dengan cara demikian guru akan dapat mengambil

tindakan yang sewajar supaya pengajarannya lebih berkesan.

Dalam memberi tugas kepada pelajar-pelajar untuk membaca,
pemilihan dilakukan secara spontan, bukan secara terancang. Itu mungkin
kerana bilangan murid-murid terlalu banyak. Pendekatan yang digunakan
oleh guru itu memang sangat efektif, kerana ia menyebabkan murid-

murid sentiasa berhati-hati menunggu giliran.

Pendekatan Kaedah Nahu dan Terjemahan mengutamakan cara
menghafal kaedah-kaedah bahasa Arab, seperti Kaedah Nahu dan
sebagainya diwajibkan pelajar-pelajar menghafalnya. Biasanya pelajar-
pelajar lebih suka menghafal kaedah yang berbentuk syair berbanding
kaedah yang berbentuk ayat biasa kerana ayat berbentuk syair lebih
mudah dihafal (Hj. Abdul Aziz, 2007). Antara kitab yang sangat diberi
galakan kepada pelajar supaya menghafalnya ialah Matn al-Ujrumiyyah,
Matn Alfiyyah Ibn Malik, tasrif empat belas bagi ilmu Saraf. Hal ini
dilakukan kerana matan yang dihafalkan itu sebagai matan induk bagi
segala kaedah dan peraturan bahasa Arab dan memudahkan proses

pembelajaran. Pelajar akan segera faham dan cepat dapat menguasai

179



bahasa Arab. Malahan ilmu-ilmu lain, seperti ilmu Tauhid, Figah,

Tasawuf dan sebagainya juga senang dan mudah difaham.

Selain itu, antara pendekatan yang diikuti untuk menguatkan
kefahaman pelajar terhadap kaedah bahasa Arab ialah pelaksanaan i'rab
kaedah Nahu. Kaedah ini, bukan sahaja dalam mata pelajaran bahasa
Arab, seperti Nahu, bahkan semua mata pelajaran yang dipelajari,

termasuk pelajaran Tauhid, Figah, Tafsir, Hadith dan lain-lain.

Ringkasnya dalam era tersebut, proses pengajaran dan
pembelajaran bahasa Arab adalah meliputi penggunaan Kaedah Nahu dan
Terjemahan (Sawai, 1995: 39) atau yang dikatakan Tarigah al-Qawaid
wa al-Tarjumah. Pendekatan ini tersebar luas dalam kalangan pondok-
pondok yang ada di Selatan Thailand pada masa itu. Malahan pengajaran
bahasa yang terawal dan tersebar di lain-lain negara secara umumnya

mengguna pendekatan tersebut (Rushdi, 1989: 127).

3.2 Perkembangan Bahasa Arab di Selatan Thailand Pada Abad Ke-20 M

Sekitar penhujung abad ke-19 M dan awal abad ke-20 M Selatan Thailand

menjadi pusat perkembangan dan penyebaran agama dan pengajian Islam.

Banyak para ulama dan tokoh ilmuan muncul dan tersohor dalam era tersebet

(Ahmad Fathi, 2001). Malahan, institusi pendidikan juga banyak lahir.

Ketokohan ulama Patani bukan sahaja tersohor di Selatan Thailand, malahan di

Tanah Melayu dan Nusantara. Hal demikian kerana mereka menguasai ilmu-ilmu

agama dan bahasa Arab. Banyak kitab yang ditulis dan dihasilkan oleh mereka

sama ada kitab yang diterjemahkan daripada bahasa Arab kepada bahasa Melayu

mahupun kitab karangan ulama itu sendiri. Bahasa Arab mendapat kedudukan

180



penting serta berpengaruh dalam masyarakat Islam di Selatan Thailand. Justeru
itu, bahasa Arab dikembangkan dan disebarkan kepada masyarakat Islam,
kerana ia sebagai bahasa agama, bahasa ibadat, bahasa ilmu, bahasa dakwah dan

juga bahasa komunikasi.

Bahasa Arab berkembang dan tersebar di Selatan Thailand seiring dengan
perkembangan ilmu-ilmu agama, seperti ilmu Figah, ilmu Tauhid, ilmu Tasawuf
dan sebagainya. Selain itu, perkembangan ilmu-ilmu agama itu juga
menyebabkan bahasa Arab cepat tersebar dan berkembang. Hal demikian kerana
ilmu-ilmu itu dirujuk kepada kitab-kitab berbahasa Arab (Hasan, 2001: 77).
Pengajaran juga disampaikan dalam bahasa Arab dan diterjemahkan kepada
bahasa Melayu. Pada abad ini juga selain institusi pondok terdapat beberapa
institusi semasa yang turut muncul, iaitu Taman Didikan Kanak-kanak (Tadika),

Sekolah Agama Rakyat (SAR) dan Institusi Pengajian Tinggi (IPT).

Pada tahun 50-an, berlaku beberapa perubahan bagi negara Thailand,
terutama perubahan dalam bidang politik. Perubahan tersebut mempengaruhi dan
menyebabkan berlakunya beberapa perubahan dalam bidang yang lain,

khususnya perubahan dasar pendidikan dan pelajaran negara.

Dasar pendidikan baru yang dijalankan oleh pemerintah pada masa
tersebut turut melibatkan institusi pendidikan Islam yang wujud kerana konsep
penting dalam pembentukan dasar ini terletak pada perancangan dasar asimilasi

kaum melalui sistem pendidikan.

Kesan daripada pelaksanaan dasar pendidikan baru itu menyebabkan
sistem pendidikan dan pengajian di Selatan Thailand berubah, Khususnya

pengajian agama di pondok (Ahmad Omar, 2000). Pada tahun 1954 M kerajaan

181



telah mengadakan dasar transformasi pondok (Worawit, 1999: 159). Oleh sebab
keadaan politik dalam negera Thailand tidak stabil dan mengalami beberapa
perubahan bagi pimpinan negera, dasar transformasi Pondok menjadi sekolah

agama rakyat tidak dapat diteruskan (Abdulkadir, 2001).

Pada tahun 1958 M sekali lagi pemerintah menjalankan dasar yang telah
diadakan pada awal tahun 50-an. Kali ini pihak pemerintah berjaya membentuk
tiga jawatankuasa untuk tranformasi sistem pendidikan dalam kawasan 2.
Sehubungan itu, pihak pemerintah mengeluarkan beberapa peraturan khusus
terhadap institusi pondok (Abdulkadir, 2001), antara lain ialah mewajibkan
institusi pondok mendaftar secara rasmi dengan pihak kerajaan, memasukkan
pengajaran bahasa Thai dan pengajaran vokasional (kemahiran) ke dalam sistem
pengajian Pondok. Hasil daripada pelaksanaan tersebut, terdapat sebanyak 140
buah pondok yang berada di dalam kawasan 2 berubah menjadi sekolah agama
rakyat, dalam tempoh masa selama 4 tahun, iaitu dari tahun 1965 M hingga 1968
M (Abdulkadir, 2001: 32-33). Justeru itu, lahirlah sistem persekolahan di
pondok-pondok, dan pada waktu yang sama pengajian dan pengajaran sistem

pondok masih dikekalkan.

Pada waktu yang sama juga lahir institusi pendidikan yang menggunakan
sistem persekolahan sahaja bukan institusi pendidikan yang bermula daripada
sistem pondok kemudian diubah kepada sistem persekolahan. Institusi ini
dikenali dengan Sekolah Agama Rakyat. Sekolah agama rakyat yang pertama
lahir di Selatan Thailand pada dekad 50-an, sekitar tahun 1951 M (Adnan, 2005:
116). Selain itu, dalam tempoh yang lebih kurang sama, ditubuhkan taman

didikan kanak-kanak (Tadika). Seterusnya pada penghujung abad ke-20 M lahir

182



pula institusi pengajian tinggi Islam sebagai pelengkap sistem pendidikan Islam

dari peringkat rendah hingga peringkat pendidikan tinggi.

Ringkasnya, pada abad 20 M, beberapa institusi pendidikan Islam lahir
dan berperanan dalam mengembang dan menyebarkan bahasa Arab. Antaranya
ialah Pondok, Tadika, SAR dan IPT. Berikut ini perbincangan akan ditumpukan
kepada perkembangan dan penyebaran bahasa Arab yang berlaku di institusi-

institusi tersebut.

3.2.1 Perkembangan Bahasa Arab di Pondok

Pondok ialah salah satu institusi pendidikan dan pengajian Islam yang
sangat berperanan dan terkenal pada awal abad ke-20 M, bukan sahaja di
Selatan Thailand malahan di Tanah Melayu (Abdul Rahman, 1990: 64).
Ia masih menjaga keunggulan sistem pendidikannya sebagai sebuah
institusi pendidikan tradisional yang pengajiannya tertumpu kepada tuan
guru secara berhalagah. Guru sebagai unsur utama dan berperanan
penting dalam proses pembelajaran dan menyampaikan isi kepada
pelajar. Pelajar tidak dibahagikan kepada kelas atau kumpulan-kumpulan
secara jelas. Kelas pengajiannya juga masih diadakan di rumah tuan guru,
surau atau masjid di kawasan pondok (Abdullah, 1990: 179) yang belum

terdapat kelas seperti sekolah.

Ringkasnya, sistem pengajian di pondok dan beberapa aspek lain
seperti matlamat, kurikulum dan kaedah pengajaran dan pembelajarannya
adalah masih sama dengan masa sebelumnya terutama pada abad ke-19

M.

183



Sudah dibincang dalam bahagian sebelumnya bahawa pondok
ialah institusi pendidikan dan pengajian Islam tradisional yang tertua di
Selatan Thailand. Mata pelajaran asas dalam pembelajarannya ialah ilmu-
ilmu syariah dan bahasa Arab. Kebanyakan kitab yang dijadikan teks
pelajaran adalah berbahasa Arab. Manakala matlamatnya adalah untuk
melaksanakan  perintah-perintah agama. Proses  pengajarannya

menggunakan kaedah terjemahan dan kaedah Nahu terjemahan.

Walaupun dasar transfomasi pondok menjadi sekolah agama
rakyat menyebabkan pondok mengalami beberapa perubahan, namun
demikian, secara umum ia tidak banyak memberi kesan kepada
perkembangan dan penyebaran bahasa Arab. Hal demikian kerana sistem
pengajian secara pondok masih dikekalkan. Lantaran itu, tiga unsur yang
menjadi bahan kajian dalam perkembangan dan penyebaran bahasa Arab,
iaitu matlamat pembelajaran, kurikulum atau sukatan pelajaran dan
proses pengajaran dan pembelajaran tidak banyak berbeza berbanding

dengan masa sebelumnya.

Selain itu, hasil daripada dasar transformasi pondok menjadi
sekolah agama rakyat juga menyebabkan sebahagian daripada pondok
berubah menjadi institusi pendidikan yang mempunyai dua sistem, iaitu
sistem pondok dan sistem persekolahan. Perkembangan bahasa Arab
melalui sistem persekolahan akan dibincangkan dalam bahagian sekolah

agama rakyat.

184



3.2.2 Perkembangan dan penyebaran bahasa Arab di Tadikar7

Tadika ialah salah satu institusi pendidikan agama Islam peringkat
pendidikan dasar di bawah naungan masjid. Murid-murid yang belajar di

Tadika adalah terdiri daripada kanak-kanak berumur lebih kurang 4-5

tahun, dan menghabiskan masa belajar lebih kurang selama 6 tahun.18
Tadika menggunakan kurikulum pendidikan peringkat prasekolah dan
peringkat ibtida-i. Kanak-kanak belajar di Tadika selama mereka berada
di sekolah rendah kerajaan. Sementara itu, masa belajar ialah dua hari
seminggu, iaitu hari Sabtu dan hari Ahad (Worawit, 2008: 193). Berikut
ini perbincangan mengenai matlamat, kurikulum dan pendekatan yang
digunakan dalam proses pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di

Tadika.

3.2.2.1 Matlamat pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab

Pakar pengajian dan pengajaran bahasa membahagikan kemahiran
dalam bidang bahasa kepada empat kemahiran asas. Pertama,
kemahiran pendengaran. Kedua, kemahiran percakapan. Ketiga,
kemahiran membaca. Keempat, kemahiran menulis (Rushdi,
1989: 76). Perkembangan matlamat pengajaran bahasa Arab di
Tadika yang akan dibahaskan seterusnya akan dilihat dalam aspek

tersebut.

Mengenai kelahiran tadika, sudah dibincangkan dalam bab ii.

'8 Terdapat beberapa perbezaan bagi Tadika. Hal demikian, kerana ia merupakan institusi
pendidikan swasta. Ditadbir oleh imam dan jawantankuasa masjid secara sukarela. Lantaran itu,
keteraturan dan kejayaannya bergantung kepada beberpa faktor penting, terutma faktor
kewangan. Selain itu, faktor-faktor lain juga banyak memberi kesan kepada tadika, sama ada
positif mahupun negatif. Antara faktor tersebut, ialah bergantung kepada sikap dan dedakasi ahli
kampung, pentadbir, guru-guru yang bertugas dan sebagainya.

185



Hasil daripada kajian yang dibuat19 dapat dirumuskan

matlamat pengajaran dan pembelajaran di Tadika seperti berikut:

Matlamat dan tujuan pengajaran dan pembelajaran bahasa
Arab di Tadika pada dasarnya adalah supaya murid-murid
berpeluang untuk mempelajari ajaran agama Islam supaya dapat
mengetahui perkara yang wajib bagi seorang Islam lakukan dalam
kehidupan harian. Antara lain mereka dapat mengetahui
berkenaan kepercayaan, amal ibadat dan pandai menunaikan

ibadat-ibadat yang wajib. -

Apabila ditinjau kepada matlamat khusus, didapati bahawa
pembelajaran bahasa Arab adalah bertujuan supaya mencapai
kemahiran membaca dan menulis merupakan matlamat penting.
Manakala kemahiran mendengar dan bercakap berada di peringkat

kedua.

Tahap kemahiran membaca yang perlu dikuasai oleh
murid Tadika ialah menyebut (membaca) dan menulis huruf]
kalimah, ayat dan kiasan atau frasa dalam bahasa Arab di
peringkat asas atau permulaan. Hal demikian kerana ayat-ayat,
bacaan-bacaan sembahyang dan doa adalah dalam bahasa Arab.
Malahan sebahagian daripada isi kandungan buku-buku teks
Tadika, seperti buku Tauhid, Figah, Tafsir, Hadith dan sebagainya

juga dalam bahasa Arab. Namun demikian, penekanan lebih

19 Antaranya wawancara yang diadakan pada 16 Jan. 2008 dengan Hj.Ahmad Tok Lako, imam
masjid dan pengasas Tadika Nurul Huda, Lako Jaha, Yala dan pada 17 Jan. 2008 dengan Hj.
Abdulhalim Hilir, setiausaha Majlis Agama Islam Wilayah Yala bekas jawatankuasa Persatuan
Tadika Wilayah Yala.

186



mengutamakan kemahiran membaca secara betul dan lancar lebih
bersifat hafalan daripada bacaan yang bertujuan supaya dapat
memahami isi kandungan. Dengan kata lain, murid-murid mampu
membaca ayat-ayat al-Quran, doa dan zikir ketika menunaikan
sembahyang dan sebagainya dengan mahir dan betul. Selain itu,
supaya menjadi asas bagi mereka untuk menyambung pengajian
Islam atau pengajian agama di peringkat yang lebih tinggi, seperti
di sekolah agama atau di Pondok (Hj. Ahmad Toklako, 2008 dan

Abdulhalim Hilir, 2008).

Ringkasnya, dapat dirumuskan bahawa matlamat
pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di Tadika secara
umumnya adalah untuk menjayakan dua fungsi. Pertama, untuk
berperanan sebagai alat atau wasilah bagi seorang Muslim dalam
menjalankan tuntutan agama, seperti sembahyang, membaca al-
Quran dan sebagainya. Kedua, untuk menjadi asas dan media
dalam menambahkan ilmu pengetahuan agama di peringkat yang
lebih tinggi, seperti menyambung pengajian di SAR atau di

pondok-pondok.

3.2.2.2 Kurikulum bahasa Arab di Tadika

Maksud kurikulum bahasa Arab dalam kajian ini ialah sukatan
pelajaran dan buku-buku teks yang digunakan dalam
pembelajaran di Tadika. Ini kerana pada permulaan lahir Tadika,
tidak terdapat kurikulum atau sukatan pelajaran yang tertentu,

malahan penentuan pelajaran apakah akan diadakan, buku

187



manakah akan diguna itu terpulang kepada guru masing-masing
untuk menentukannya dan mencari buku-buku teks yang sesuai
sebagai sukatan pelajarannya. Manakala pelajaran bahasa Arab
yang diajar di Tadika pada masa mula-mula ditubuhkan ialah
pelajaran Nahu dan Saraf sahaja, selepas itu barulah ada

pelajaran-pelajaran lain (Hj. Abdul Aziz, 2007).

Oleh sebab Tadika lahir dalam suasana sistem
persekolahan sedang mendapat sambutan baik dalam kalangan
masyarakat, besar kemungkinan penentuan sukatan pelajaran
bahasa Arab terpengaruh dengan sukatan pelajaran di SAR.
Lantaran itu, pelajaran bahasa Arab di Tadika hampir sama
dengan pelajaran bahasa Arab di SAR peringkat ibtida-i. Sukatan
pelajaran Tadika terdiri daripada pelajaran Khat (tulisan),
Mutalaah (bacaan), Muhadathah (percakapan), Insya (karangan),
Nahu dan Saraf (kaedah bahasa Arab) (Madrasah Nurul Huda,

Lako, Jaha, 1428).

Manakala buku-buku yang dijadikan sukatan pelajaran ada
yang ditulis dan disusun oleh ulama tempatan dan ada juga buku-
buku yang disusun oleh ulama di negeri lain, terutama dari

Malaysia.

Buku-buku sukatan pelajaran bahasa Arab susunan dan
karangan ulama atau ilmuwan tempatan antaranya ialah berkenaan
kaedah bahasa Arab, seperti buku al-Nahu al-Araby, karangan

Abdul Aziz Hj.Wanik, (1380/1960), buku al-Qiraah wa al-

188



Mutalaah, karangan Hj.Wan Abdul Latif bin Mohd. Nur
(1389/1968), buku al-Sarf al-Wadih, karangan Hj.Yusof al-
Bandari, (1388/1968), buku karangan bahasa Arab atau buku al-
Insya yang disusun oleh Hj.Abdul Rahman bin Hj. Abdul Latif

Bra-ol (1390/1969) dan buku Taisir al-Nahwi, karangan Hj.

Abdulkadir bin Hj. Daud (1392/1971).%° Selain itu, terdapat
buku-buku yang disusun dan ditulis secara kumpulan untuk
dijadikan buku-buku teks bagi pengajian Tadika, seperti buku-
buku yang disusun oleh Jamaah Pengarang Pustaka, Bahagian
Pelajaran, Majlis Agama Islam Wilayah Pattani (MAI, Patani,
1411 H). Manakala buku-buku yang ditulis oleh ulama dari negara
Malaysia, seperti buku al-Nahu al-Madrasy karangan Abi
Lugman cetakan Matbaah al-Ahliyah, Kota Baru Kelantan, dan
“Al-Sarf al-Wadih” karanga Abu Mansur. Di samping itu,
terdapat juga buku daripada negara Arab, seperti buku al-Qiraah

al-Musawwarah (1962) cetakan Beirut, Lubnan.

Kemudian lahir buku-buku sukatan pelajaran yang disusun
dan ditulis oleh para guru di beberapa wialayah Selatan Thailand
di bawah penyeliaan Pejabat Pembangunan Pelajaran,
Keagamaan dan Kebudayaan, kawasan 2. Antara buku-buku
tersebut ialah buku-buku sukatan pelajaran yang disusun
mengikut Kurikulum Pengajian Islam Peringkat Ibtida-i dan

Mutawassit Tahun 1980 M. Selepas itu, lahir pula usaha

2 Buku-buku yang tersebut di atas disusun dan dikarang untuk menjadi sukatan pelajaran bagi
Sekolah Agama Rakyat peringkat i bida-i. Kemudian digunakan oleh kebanyakkan Tadika di tiga
wilayah selatan. Hal demikian, mungkin kerana tidak terdapat buku-buku lain yang sesuai untuk
dijadikan sukatan pelajaran di Tadika.

189



menyediakan buku-buku sukatan pelajaran yang disusun
berdasarkan Kurikulum Pengajian Islam Peringkat Ibtida'i dan

Mutawassit Tahun 1992 M (Samnak Pu Truac Rajakan Khet 12,

1/2548: 33).

Buku-buku sukatan pelajaran yang disusun berdasarkan
kurikulum pengajian Islam di peringkat Tadika itu meliputi buku-
buku teks pelajaran bahasa Arab. Buku-buku tersebut disusun dan
disediakan dengan cara dan bentuk penyusunan yang lebih moden
dan terkini berbanding dengan buku-buku yang disusun pada era
60-an. Hal demikian kerana keutamaan diberi juga kepada
kemahiran untuk berkomunikasi di samping kemahiran menulis
dan membaca. Sementara itu, dari sudut bentuk dan rupa atau
teknik penyesunan dan penyedian buku, ia juga mengandungi
beberapa cara dan teknik yang dapat menarik perhatian dan minat
murid-murid berbanding dengan buku-buku sebelumnya. Hal
demikian kerana ia mengandungi gambar-gambar, cetakannya

berwarna dan sebagainya.

Sementara itu, pada tahun 2007 M, Kementerian Pelajaran
telah mengadakan buku-buku sukatan pelajaran berdasarkan
kepada Kurikulum Fardu Ain di Masjid B.E. 2548 untuk
digunakan di Tadika. Jadi, buku-buku teks pelajaran bahasa Arab
juga disusun bersama dengan pelajaran lain (Kementerian

Pelajaran, 2548).

190



Ini bermakna, semenjak kelahiran Tadika sampai kini,
bahasa Arab berkembang dan tersebar sama ada menerusi buku-

buku teks mahupun sukatan pelajaran. Perkembangan tersebut

dapat dirumuskan seperti berikut;

1. Bahasa Arab yang diajar dan dipelajari di Tadika
pada permulaan kelahirannya banyak mengutamakan
isi kandungan berkenaan kaedah bahasa Arab
berbanding dengan kandungan-kandungan lain.
Manakala mata pelajarannya ialah pelajaran Nahu

dan Saraf.

2. Pada permulaan kelahiran Tadika tidak wujud
penyelarasan sukatan pelajaran dan buku-buku teks
di kalangan Tadika. Dengan demikian, buku-buku
yang dijadikan sukatan pelajaran berlainan antara

sebuah Tadika dengan yang lain.

3. Pada permulaan kelahiran Tadika kandungan sukatan
pelajaran mengutamakan bahasa Arab yang
digunakan dalam amal ibadat, seperti bacaan-bacaan

dalam sembahyang, doa dan sebagainya.

4. Kebanyakan kandungan buku-buku sukatan pelajran
itu terpengaruh dengan gaya kitab-kitab yang diajar
dan dipelajari di pondok, tetapi ia disusun dengan

cara yang lebih mudah lagi sesuai dengan peringkat

191



pelajar, seperti meletakkan subtajuk, mengemukakan

dengan bahasa yang lebih mudah dan sebagainya.

5. Kemahiran yang diutamakan di Tadika ialah
kemahiran membaca dan menulis. Ini kerana
membaca merupakan salah satu syarat dalam ibadat
sembahyang di samping amalan sunat lain. Namun
demikian, kemahiran mendengar dan bercakap juga

diajar, seperti terdapat pada pelajaran Muhadathah.

3.2.2.3 Pendekatan dan kaedah pengajaran dan
pembelajaran bahasa Arab di Tadika

Tadika merupakan sebuah institusi pendidikan yang mengadakan
pembelajaran secara persekolahan. Pelajar dibahagikan kepada
beberapa  kumpulan mengikut kebolehan  murid-murid,

berdasarkan kepada sukatan pelajaran yang telah tentukan.

Setiap mata pelajaran  ditentukan  guru  yang
bertanggungjawab untuk mengajar berdasarkan kepada kebolehan
dan kesanggupan guru masing-masing. Ini bererti ada guru khusus
yang mengajar pelajaran Nahu, Saraf, Mutalah, Muhadathah dan

sebagainya.

Sehubungan itu, dalam proses pembelajarannya terdapat
beberapa alat atau bahan bantu mengajar seperti papan hitam,
kapur tulis, buku catatan dan buku latihan di samping buku-buku

teks. Ini kerana matlamat utama pengajaran bahasa Arab di

192



peringkat Tadika adalah supaya murid-murid dapat menguasai
kamahiran menulis dan membaca. Dengan demikian, proses
pengajarannya mengutamakan latihan menulis dan menghafal
perkataan-perkataan atau isi kandungan pelajaran, seperti
menghafal perkataan-perkataan bahasa Arab bersama dengan

terjemahannya dalam bahasa Melayu. Menghafal kaedah-kaedah

Nahu dan kaedah tasrif.21 Oleh sebab guru yang bertugas di
Tadika adalah terdiri daripada mereka yang belajar dengan sistem
pondok, maka, proses pengajarannya banyak terkesan dengan

sistem pengajian dan pengajaran di pondok (Hj. Abdulaziz, 2007).

Selepas beberapa tahun, proses pengajaran dan
pembelajaran di Tadika juga berubah. Hal demikian terjadi kerana
beberapa sebab, antaranya, 1. berlaku peralihan guru-guru yang
bertugas di Tadika. 2. terpengaruh dengan teknik dan cara-cara
moden. 3. guru-guru mendapat kursus cara mengajar. 4. guru-guru
lulus diploma pendidikan. Pada permulaan kelahiran Tadika,
guru-guru yang bertugas adalah terdiri daripada mereka yang
belajar di pondok, mereka terpengaruh dengan proses pengajaran
dan pembelajaran di pondok. Oleh itu, cara tersebut juga
digunakan di Tadika. Setelah ramai, guru-guru Tadika itu terdiri

daripada mereka yang belajar di SAR, proses pengajaran dan

2! Tasrif adalah berasal daripada perkataan bahasa Arab. Ertinya perubahan bentuk kata kerja
(Kamus Dewan, 2002: 1382). Dalam bahasa Arab kata kerja dapat ditasrifkan kepada empat belas
bentuk. Perbuatan itu dikenali dengan istilah rasrif empat belas. Pembelajaran mengikut sistem
Pondok, pelajar-pelajar diwajibkan menghafal tasrif tersebut. Hal demikian, kerana ia sebagai
satu kaedah tetap yang sangat penting dalam bahasa Arab dan dapat membantu seseorang dalam
memahami bahasa Arab dengan baik. Jika salah penggunaan bentuk kata kerja dalam satu-satu
ayat, boleh menyebabkan erti dan maksudnya berubah. Malahan, ia menyebabkan ayat atau
ucapan tidak difahami.

193



pembelajaran bahasa Arab juga berubah, walaupun ia tidak
berubah secara keseluruhan, namun demikian, banyak

perkembangan positif berlaku terhadap proses tersebut.
3.2.3 Perkembangan Bahasa Arab di Sekolah Agama Rakyat (SAR)

Sekolah Agama Rakyat adalah salah satu institusi pengajian dan
penyebaran bahasa Arab yang sangat penting dan besar peranannya di
Selatan Thailand. Dalam bahagian ini pengkaji akan membincang tiga
aspek daripada perkembangan dan penyebaran bahasa Arab. Pertama,
aspek matlamat dan tujuan pengajaran. Kedua, aspek kurikulum dan

buku-buku teks. Ketiga, aspek proses pengajaran dan pembelajaran.

3.2.3.1 Matlamat pengajaran bahasa Arab di Sekolah Agama
Rakyat (SAR)

Secara umum matlamat penting penubuhan SAR adalah untuk
menjadi pusat pendidikan Islam dan tempat mempelajari ilmu-
ilmu agama bagi anak-anak Muslim di Selatan Thailand
khususnya dan kawasan-kawasan lain amnya. Manakala matlamat
pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di peringkat ibtida-i
ialah untuk menekankan asas bahasa Arab (Muhamatsakkree,
2008: 75). Sementara itu, di peringkat mutawassit dan thanawi
pula adalah bertujuan untuk membina dan meningkatkan
penguasaan bahasa Arab dan kemahiran menggunanya kepada
pelajar (Ibrahim, 2009). Hal demikian kerana pelajar di SAR
sudah mempunyai pengetahuan dan kemahiran asas bahasa Arab.

Oleh sebab itu, mereka sangat memerlukan kepada penerapan dan

194



pembinaan bahasa Arab yang lebih kuat. Lantaran itu, matlamat
dan tujuan pengajaran bahasa Arab di peringkat ini

mengutamakan semua kemahiran di samping kaedah-kaedah

bahasa Arab.

Secara spesifik matlamat pengajaran bahasa Arab di SAR
juga dapat dikelaskan kepada tiga peringkat, iaitu peringkat
rendah (ibtida-i), menengah bawah (mutawassit) dan menengah
atas (thanawy). Oleh sebab itu, ilmu bahasa Arab di SAR dapat
dibahagikan kepada dua bahagian ilmu, iaitu ilmu mengenai
sistem, struktur dan kaedah Nahu bahasa Arab, seperti pelajaran
Nahu, Saraf, Balaghah dan Adab, dan kedua, ilmu-ilmu untuk
membina kemahiran dan kecekapan penggunaan bahasa Arab,
seperti pelajaran Khat, Mutalah, Muhadathah dan Insya
(Kurikulum Ma’had Nahdah al-Ulum, Yala, 1405-1406). Jadi,
matlamat pengajarannya juga terbahagi kepada dua bahagian, iaitu
matlamat dari sudut kaedah bahasa dan matlamat dari sudut

pengunaan bahasa.

Sementara itu, penentuan nilai bagi setiap pelajaran
tersebut adalah berbeza kerana setiap pelajar;cln mempunyai
matlamatnya tersendiri. Berdasarkan kepada perbezaan itu, bererti
keutamaan yang diberi kepada setiap pelajaran tidak sama.
Tindakan tersebut menunjukkan bahawa keutamaan yang diberi

kepada setiap kemahiran itu juga berbeza-beza.

195



Peringkat rendah (ibtida-i) dan menengah bawah
(mutawassit), mempunyai 6 mata pelajaran yang sama, iaitu
pelajaran Mutalah (bacaan), Imla (tulisan), Insya (karangan),
Muhadathah, Nahwu, Sarf dan Khat (Kurikulum Ma’had Nahdah
al Ulum, Yala, 1405-1406). Apabila merujuk kepada matlamat
pembelajaran bahasa Arab yang diharapkan supaya tercapai ialah
“supaya pelajar mempunyai pengetahuan dan kecekapan asas
dalam bahasa Arab” (Samnak Pu Truat Rachakan 12, 1/2548: 9).
Manakala di peringkat menengah bawah (mutawassit),
matlamatnya ialah untuk “menambah ilmu dan membina
kemahiran bahasa Arab” (Samnak Pu Truat Rachakan ti 12,

1/2548: 11).

Kesemua enam mata pelajaran tersebut mempunyai nilai
kredit (unit) yang sama kecuali pelajaran Muhadathah di peringkat
ibtida-i, dan pelajaran Mutalah dan Kawaid (Nahu) di peringkat
mutawassit. Ini menunjukkan bahawa matlamat pengajaran
bahasa Arab di peringkat rendah (ibtida-i) mengutamakan
kemahiran bercakap berbanding dengan lain-lain kemahiran.
Sementara itu, di peringkat menengah bawah (mutawassit),

keutamaan diberi kepada kemahiran membaca dan memahami

kaedah-kaedah Nahu bahasa Arab.

Manakala di peringkat menengah atas (thanawy), semua
mata pelajaran yang terdapat pada peringkat sebelumnya

dikekalkan, kecuali pelajaran Imla dan Khat dihazafkan serta

196



ditambah mata pelajaran Balaghah mata pelajaran Adab dan mata
pelajaran A’rud. Hal demikian kerana dua mata pelajaran
berkenaan adalah bersifat kesusasteraan. Ini bererti matlamat
pembelajaran di peringkat ini mungutamakan pembinaan
kemahiran memahami teks bacaan (ss>—Sel! a¢8) yang bersifat
sastera (,—Y! ua—) berbanding dengan lain-lain kemahiran.
Matlamat sedemikian dititikberatkan supaya pelajar mampu
menyambung pelajaran di peringkat pengajian tinggi Islam
(Samnak Pu Truat Rachakan 12, 1/2548: 13). Hal demikian,
kerana pengajian di peringkat tersebut memerlukan kemampuan

untuk memahami teks-teks yang bersifat kesusasteraan.

Daripada perbincangan di atas, dapat dirumuskan bahawa
pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di SAR adalah
bermatlamat untuk menjayakan fungsi bahasa Arab dalam bidang
pendidikan, iaitu sebagai wasilah untuk mempelajari dan
menambah ilmu pengetahuan agama terlebih penting berbanding
dengan lain-lain bidang. Namun demikian, fungsi bahasa Arab
dalam lain-lain bidang juga terdapat dalam sukatan pelajaran yang
dilaksanakan Sekolah-sekolah Agama Rakyat, seperti bidang

komunikasi dan sebagainya.

Sementara itu, dari sudut kemahiran pula, keutamaan
diberi kepada kemahiran membaca. Lantaran itu, di peringkat
thanawy ditambah mata pelajaran Balaghah, dan mata pelajaran

Adab. Ini menunjukan bahawa pembacaan untuk memahami

197



kandungan pelajaran yang bersifat kesusasteraan memerlukan

ilmu-ilmu tersebut,

3.2.3.2 Kurikulum bahasa Arab di Sekolah Agama Rakyat
(SAR)

Kurikulum SAR di Selatan Thailand terbahagi kepada tiga
kumpulan ilmu pengetahuan. Setiap kumpulan terdiri daripada
beberapa mata pelajaran. Begitu juga mengenai kumpulan ilmu
bahasa Arab, ia adalah merupakan salah satu bahagian penting
bagi kandungan kurikulum. Sistem pengajarannya dibahagikan
kepada tiga peringkat, iaitu, ibtida-i, mutawassit dan thanawy.
Manakala kumpulan ilmu bahasa Arab terbahagi kepada beberapa
mata pelajaran, seperti mata pelajaran Nahu, Saraf, Imla, Khat,
Insya, Muhadasah, Mutalaah, Mutalaah, Balaghah dan Adab. Bagi
peringkat ibtida-i terdapat pelajaran Nahu, Saraf, Imla, Khat,
Insya, Muhadasah, Mahfuzat dan Mutalaah. Peringkat mutawassit,
terdapat pelajaran yang sama, melainkan pelajaran Khat dan Imla.
Manakala peringkat thanawy mata pelajaran Imla (tulisan)
dibuang dan ditambah dua mata pelajaran, iaitu mata pelajaran
Balaghah, dan Adab (Kurikulum Ma’had Nahdah al-Ulum, Yala,

1405-1406).

198



Jadual 3 -2

Kurikulum (Sukatan Pelajran Bahasa Arab) di Sekolah Agama Rakyat (SAR)

Tahun 1405-1406 H/1984-1985 M

Peringkat ibtida-i

Peringkat mutawassit

Peringkat thanawy

Nahwu

Saraf

Insya
Mutalah
Muhadathah
Mafuzat

Imla (tulisan )
Khat

Kawaed(Nahwu, Saraf)
Insya

Muhadathah

Mutalah

Balaghah

Adab dan Nusus

Nahwu dan Saraf
Mutalah

Insya

Balaghah

Adab

(Sumber: Kurikulum Ma’had Nahdah al-Ulum, Yala, 1405-1406)

Jadual 3-2 di atas menyatakan peringkat pengajian dan
mata pelajaran bahasa Arab yang dijadikan kandungan kurikulum

di SAR.

Hasil daripada kajian dan penelitian yang dibuat, didapati
kitab-kitab yang digunakan di SAR pada tahun 60-70-an, terdiri
daripada kitab-kitab yang mengutamakan pengajian qawaid atau
kaedah Nahu bahasa Arab, seperti kitab al-Nahwu al-Wadih fi
Qawaid al-Lughah al-Arabiyyah (1955), karangan Ali al-Jarim,
dan Mustafa Amin, dicetak di Dar al-Maa’rif, Mesir. Kitab
Qawaid al-Lughah al-Arabiyyah, karangan Hanafi Big dan
kawan-kawan. Dan terdapat juga kitab yang dikarang di
Malaysia," iaitu kitab al-Lughah al-Arabiyyah, karangan Hasan
Idris dan Abdullah Ahmad, kitab yang dijadikan Kurikulum

Lembaga Peperiksaan Kerajaan Tanah Melayu, keluaran Dewan

199



Bahasa dan Pustaka. Di samping itu, terdapat kitab-kitab yang
digunakan di pondok-pondok, seperti kitab Alfiyah bagi Ibn
Malik, kitab Syarh Ibn Aqil, kitab Qatr al-Nada, kitab Main al-
Ujrumiyyah, kitab Matn al-Bina dan sebagainya (Ahmad Idris,

2008).

Pada dekad 80-an, berlaku beberapa perubahan dari sudut
penggunaan buku teks di SAR. Perubahan berlaku kerana
terpengruh dan terkasan daripada Kurikulum pengajaran bahasa
Arab kepada penutur asing ‘& O8G0 i Ay el Al adad zegie yang
digunakan oleh pusat-pusat pengajaran bahasa Arab di negara
Arab, seperti Arab Saudi dan Republik Sudan dan lain-lain. Hal

demikian, kerana pada dekad tersebut lahir dan tersebar

kurikulum pengajaran bahasa Arab kepada penutur asing.22

Sementara itu, pada masa tersebut juga terdapat sarjana
yang tamat daripada institusi-institusi di negara berkenaan dan
pulang ke tanah air dengan membawa pengalaman-pengalaman
baru dalam bidang pengajian dan pengajaran bahasa Arab. Di
samping itu, mereka membawa juga buku-buku yang digunakan
di negara tersebut pulang untuk dijadikan buku teks di sekolah-

sekolah agama di negara mereka. Hakikat ini juga terjadi di

2 Kurikulum pengajaran bahasa Arab kepada penutur asing t& OAbUY R} Ly jadl Al adel gl
adalah kurikulum yang dibina khusus untuk menyediakan bahasa Arab kepada pelajar-pelajar
yang tidak mempunyai asas atau belum menguasai bahasa Arab apabila mengikuti kuliyah atau
ceramah yang disampaikan oleh pensyarah-pensyarah dalam bilik belajar. Berdasarkan kepada
pengalaman pengkaji di Arab Saudi, kurikulum seperti ini dilaksanakan pertama kali oleh Institut
Pengajaran Bahasa Arab, Universiti al-Malik Sa-ud, Riyadh. Kemudian diikuti oleh beberapa
universiti lain, seperti Universiti Islam Imam Muhammad bin Su-ud, Riyadh. Institut Bahasa
Arab, Universiti Um al-Qura, Makkah. Institut Bahasa Arab, Universiti Islam Madinah.

200



negara Thailand, khasnya di wilayah Selatan Thailand. Justeru,
buku-buku teks banyak diimport dari negara Arab dan Malaysia

(Muhamatsakree, 2008: 61). Antara buku-buku yang dijadikan

buku teks di SAR, ialah buku al-Arabiyyah li aI-Naszyi-in.23 Buku

tersebut digunakan oleh Pusat Bahasa Arab, King Saud Universiti

Riyadh. Dan buku Saisilah Ta’lim al-Lughah aI-Arabiyyah24
yang disusun dan dijadikan kurikulum pengajian bahasa Arab oleh
Pusat Bahasa Arab, Universiti Islam Imam Muhammad bin Saud,

Riyadh. Buku Durus al-Lughah al-Arabiyyah li ghairi al-Natiqin

biha25 yang disusun dan dijadikan kurikulum pengajian bahasa
Arab oleh Pusat Bahasa Arab, Universiti Islam, Madinah.
Manakala buku-buku yang diimport dari Malaysia, antaranya
ialah buku al-Nahwu al-Madrasy dan al-Sarf al-Wadih karangan

Abi Lukman.

3 Al-Arabiyyah li al-Nasyi-in (1983) ialah siri buku teks pengajaran bahasa Arab. Merupakan
salah satu kurikulum lengkap untuk pengajaran bahasa Arab kepada pelajar penutur asing. Buku
ini karangan Dr.Mahmud Ismail Sini, Nasif Mustafa Abdul Aziz dan Mukhtar al-Tahir Husien,
cetakan Kementerian Pelajaran, Kerajaan Arab Saudi. Buku ini mengandungi enam siri untuk
pelajar dan bersamanya enam siri panduan untuk pengajar atau guru. Susunan buku tersebut
secara intergrasi antara semua kemahiran, iaitu kemahiran mendengar, kemahiran bercakap,
kemahiran membaca dan kemahiran menulis. dengan mengutamakan kemahiran komunikasi di
samping kemahiran-kemahiran lain, seperti mana buku juga mengutamakan bahasa Arab semasa
dan tidak mengabaikan bahasa saqafah Isalm supaya pelajar mampu memahami agama di
samping berkumunikasi dalam keperluan hidup (Ismail Sini, 1983),

* Salsilah Ta'lim al-Lughah al-Arabiyyah (1993) ialah siri buku pengajaran bahasa Arab. Buku
ini salah satu kurikulum lengkap untuk pengajaran bahasa Arab kepada pelajar penutur asing.
Disediakan oleh Ma’hadMa’had Taklim al-Lughah al-Arabiyah, Universiti Islam Imam
Muhammad bin Saud Riyadh. Mengandungai 37 siri untuk pelajar bersama 5 buku panduan dan 8
kamus (mukjam). Siri dibahagikan kepada empat peringkat. Setiap peringkat mengandungi
pelajaran agama, seperti durus min al-Quran (tafsir), hadith, figah, tauhid dan sejarah Islam.
manakala pelajaran bahasa Arab, ialah gira-ah, takbir, kitabah, Nahu, saraf, adab dan balaghah.
Walaupun terdapat pelajaran yang berbentuk agama, seperti figah dan tauhid, tetapi
kandungandan pengajarannya menekankan sudut bahasa (Salsilah Taklim al-Lughah al-Arabiyah,
1993).

» Durus al-Lughah al-Arabiyyah li ghairi al-Natigin biha (1415) ialah siri buku teks pengajaran
bahasa Arab. Siri buku ini adalah salah satu kurikulum lengkap untuk pengajaran bahasa Arab
kepada pelajar penutur asing, disusun oleh Dr.F.Abdul Rahim. Buku ini menjadi sukatan
pelajaran bahasa Arab di Ma’had Taklim al-Lughah al-Arabiyah, Universiti Islam Madinah
(F.Abdul Rahim, 1415).

201



Walaupun sukatan pelajaran bahasa Arab di SAR sudah
mengalami perubahan dan perkembangan, tetapi ia belum menjadi
kurikulum pengajaran bahasa Arab yang lengkap berbanding
dengan kurikulum pengajaran bahasa Arab yang digunakan di

pusat-pusat pengajaran bahasa Arab di Negara-negara Arab. Hal

demikian adalah merujuk kepada pelbagai faktor26 kerana
beberapa kurikulum yang tersebut di atas adalah dibina khusus
kepada pelajar asing bukan penutur bahasa Arab yang akan
menyambung pengajian di universiti tersebut. Di samping itu,
mereka menumpukan masa pembelajaran sepenuhnya kepada

bahasa Arab, iaitu belajar secara intensif.

3.2.3.3 Pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajaran
bahasa Arab di Sekolah Agama Rakyat (SAR)

Dalam bahagian terdahulu telah dinyatakan bahawa kurikulum
bahasa Arab di SAR mempunyai tiga peringkat ibtida-i,
mutawassit dan thanawy. Manakala pelajaran-pelajarannya

terbahagi kepada dua bahagian, bahagian ilmu dan bahagian

kemabhiran.

26 Antaranya, kerana kurikulum yang disebutkan di atas adalah dibina khusus kepada pelajar
asing yang akan menyambung pengajian di universiti tersebut. Sementara itu, perancangan dan
pembinaan kurikulum pengajian bahasa Arab pada ketika itu tidak barpandukan kepada kaedah
pengajaran bahasa Arab sebagai bahasa kedua. Kurikulum yang dirancang atau diadakan khusus
dengan berdasarkan faktor-faktor pembinaan kurikulum, kerana di Selatan Thailand waktu itu
belum tersebarnya teori-teori pembelajaran bahasa kedua atau bahasa asing. Lantaran itu,
kurikulum yang ada di Selatan Thailand pada waktu itu, tidak boleh disifatkan sebagai kurikulum
pengajian bahasa Arab dalam konsepnya yang lengkap dan sempurna kerana, mengikut pakar
pengajian bahasa Arab, bahawa kurikulum pengajian dan pengajaran bahasa Arab hendaklah
dibina dengan berdasar kepada tiga asas penting, iaitu asas pendidikan, asas kejiwaan dan asas
kemasyarakatan (Rushdi, 1989: 59-98). Sedangkan kurikulum yang terdapat di Sekolah Agama
Rakyat di Selatan Thailand lebih berbentuk mata pelajaran bahasa Arab, maka ia lebih tepat jika
dikatakan yang mengalami perkembangan itu ialah mata pelajaran atau kitab-kitab yang
digunakan di sekolah-sekolah tersebut.

202



Sementara itu, pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab
di SAR secara keseluruhannya sama halnya dengan kedudukan
kurikulum, Oleh sebab buku-buku teks yang digunakan
sebahagiannya berbeza dengan buku yang digunakan di institusi
pondok, pengajaran dan pembelajarannya juga berbeza. Namun
demikian, terdapat beberapa cara yang terpengaruh dengan cara
yang digunakan di institusi pondok, iaitu kebanyakan guru

menggunakan Kaedah Nahu dan Terjemah (il y saill 43,k ),

Walau bagaimanapun, terdapat beberapa perkara yang
membezakan pengajaran dan pembelajaran di SAR dengan
institusi pondok. Perbezaan-perbezaan tersebut adalah sebagai

berikut:
1. Pelajar-pelajar dibahagikan kepada kelas-kelas.

2. Bagi setiap mata pelajaran, guru yang khusus
ditentukan. Jadi, seorang guru akan bertanggung jawab

bagi satu atau dua mata pelajaran.

3. Ditentukan masa bagi setiap mata pelajaran serta

ditentukan bilangannya dalam seminggu

4. Penggunaan bahan bantu mangajar, seperti papan

hitam, kalam kapur, buku latihan dan sebagainya.

5. Diadakan latihan-latihan amali sama ada secara

bertulis, membaca dan bercakap.

203



6. Sebelum melasanakan tugas mengajar setiap guru

mesti menyediakan rancangan mengajar.

Faktor-faktor tersebut mempengaruhi proses pengajaran
dan pembelajaran dan ini adalah perkara-perkara yang tidak

terdapat di institusi pondok.

Sementara itu, pada dekad 80-an, Kementerian Pendidikan
menggalakkan guru-guru yang bertugas di SAR supaya
mempunyai kelayakan perguruan. Untuk itu, guru mesti
mengikuti kelas atau kursus supaya mendapat kelayakan tersebut
(Abdul Razak, 2009). Hal demikian memberi kesan positif kepada
pengajaran dan pembelajaran di SAR secara umum, termasuk

pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab.

Selain itu, kusus-kursus mengenai kaedah pengajaran juga
diadakan kepada guru-guru, sama ada kursus pengajaran umum
mahupun khusus pengajaran bahasa Arab. la juga merupakan
salah satu faktor menyebabkan guru-guru terdedah kepada
kaedah-kaedah pengajaran yang lebih moden berbanding dengan

institusi pondok.

Dengan demikian, hasil dari wawancara pengkaji dengan
beberapa responden dan juga pengamatan pengkaji, dapat
dirumuskan bahawa pendekatan dan kaeadah pengajaran dan

pembelajaran di SAR sebagai berikut :

204



1. Kaedah Nahu dan Terjemahan (Aex jillysill day jl)
(Rushdi, 1989: 127). Kaedah ini digunakan pada mata pelajaran
yang berbentuk kaedah, seperti pelajaran Nahu dan Saraf. Ini,
untuk membolehkan pelajar berintraksi dengan sumber ilmu
pengetahuan yang bahasa Arab, membaca dan memahami teks
bahasa Arab. Pengajaran dan pembelajarannya sama dengan
pengajaran di institusi pondok, tetapi ia tidak terlalu memberi

penumpuan kepada penghafalan kaedah, tasmi dan i’rab.

2. Kaedah Bacaan (3+1,d 4,k) (Rushdi, 1989: 136).
Kaedah ini digunakan pada mata pelajaran yang bersifat bacaan,
seperti pelajaran Mutalah, pelajaran Adab dan juga pelajaran
Muhadathah. Pembelajarannya menitikberatkan latihan membaca

dan memahami teks bacaan.

3. Kaedah Ma'rifiyyah (48 =l 44 )hl) (Rushdi, 1989:
139). Kaedah ini digunakan dalam mempelajari mata pelajaran
Nahu dan Saraf. Hal demikian, kerana pembelajaran Nahu dan
Saraf di SAR juga terdapat penumpuan diberi kepada sistem,
struktur dan kaedah bahasa. Kaedah bermula dengan mempelajari
kaedah kemudian diberi contoh. Matlamat penting bagi kaedah ini

adalah supaya pelajar mampu menggunakan kaedah dengan betul.

205



3.2.4 Perkembangan bahasa Arab di Institusi Pengajian Tinggi (IPT)

Pada abad 20 M terdapat beberapa institusi pengajian tinggi yang
mengadakan pengajaran bahasa Arab. Institusi tersebut ialah Prince of
Songkhla University (PSU), Yala Islamic Universiti (YIU), Jamiah

Islamiyyah Syeikh Daud Patani (JISDA) dan Al-Ma’had al-Ali li al-

Dirasat al-Islamiyyah wa al-Arabiyyah (MADIWA).27

Di Prince of Songkhla University (PSU), terdapat dua institut

bertaraf fakulti yang menawarkan pengajaran dan pembelajaran bahasa

Arab.28 Pertama, Fakulti Kemanusiaan dan Sains Sosial (FHSS). Kedua,

Kolej Pengajian Islam (CIS).

Di Fakulti Kemanusiaan dan Sains Sosial (FHSS), terdapat
Jurusan Bahasa Arab. Jurusan ini menawarkan ijazah sarjana muda
bahasa Arab, dengan gelaran Bachelor of Arts (Arabic). Pelajar yang
mengambil jurusan bahasa Arab di bawah fakulti ini akan mempelajari
subjek bahasa Arab sebanyak 63 unit. 49 unit kursus wajib dan 14 unit

kursus pilihan (Khumu kan suksa radab parinya tri, 2545: 99).

Manakala College of Islamic Studies (CIS) menawarkan program
pengajian Islam dalam Jurusan Syariah, Pengajian Islam, Pendidikan
Islam, Ekonomi dan Pengurusan dalam Islam, dan Pengajian Timur

Tengah.

77 pengenalan lengkap telah dinyatakan terdahulu dalam bab kedua.

8 Bahasa Arab berkembang dan tersebar bukan sahaja melalui pengajian bahasa Arab, bahkan ia
berkembang juga melalui pengajian-pengajian agama, seperti pengajian Tafsir, pengajian Hadith,
pengajian Fiqah, pengajian Tauhid yang diadakan di masjid-masjid dan sebagainya.
Perbincangan mengenai hal tersebut akan dilakukan dalam tajuk faktor perkembangan bahasa
Arab di Selatan Thailand.

206



Walaupun CIS tidak mengadakan Jurusan Pengajian Bahasa Arab
secara khusus, namun demikian, bahasa Arab sebagai subjek yang wajib
dipelajari oleh setiap pelajar yang berdaftar dengan kolej kerana bahasa
Arab sebagai subjek asas dan merupakan tuntutan kuliah. Pelajaran
bahasa Arab yang diwajibkan adalah sebanyak tiga subjek. Setiap sabjek
mempunyai nilai sebanyak 2 kredit. Pelajar akan mempelajari bahasa
Arab sebanyak tiga subjek atau 6 kredit sepanjang keberadaannya di kolej

(Khumu kan suksa radab parinya tri, 2545: 180).

Walaupun pelajaran bahasa Arab yang diwajibkan kepada pelajar
hanya tiga subjek sahaja, tetapi pelajar mesti memberi keutamaan kepada
bahasa Arab, kerana mereka juga mesti merujuk kepada buku-buku
rujukan dalam bahasa Arab. Untuk itu, kolej mengadakan kursus dan
kelas tambahan kepada pelajar, sama ada sebelum mereka mendaftar
mata pelajaran kuliyah semester pertama, mahupun sepanjang mereka

berada di kolej.

Sementara itu, Yala Islamic Universiti, terdapat satu fakulti dan

satu pusat bahasa yang mengadakan pengajaran dan pembelajaran bahasa

Arab, iaitu Fakulti Pengajian Islam dan Pusat Bahasa Arab29

Pusat Bahasa Arab ditubuhkan pada tahun 1996 M (Universiti
Islam Yala, 2550: 30). Tujuan penting penubuhannya adalah untuk
membina asas dan mengemaskinikan bahasa Arab kepada pelajar yang
akan belajar di Jabatan Usuluddin dan Jabatan Syariah, dan Jabatan

Bahasa Arab, kerana pengajian di jabatan-jabatan tersebut menggunakan

2 pada awal abad 21 M, universiti menubuhkan Jabatan Bahasa Arab di bawah Fakulti Sastera.

207



bahasa Arab sebagai medium atau bahasa pengantar. Buku-buku teks dan
buku rujukan utama juga adalah dalam bahasa Arab. Di samping itu,
pusat bahasa juga berperanan dalam menjayakan fungsi bahasa dalam
beberapa tujuan lain, seperti mengemukakan kajian dan penyelidikan
yang berkaitan dengan bidang bahasa Arab, mengadakan kursus intensif
bahasa Arab dan membina dan menyediakan kurikulum dan pedagogi
bahasa Arab. Kurikulum pengajiannya pula ialah kurikulum pemantapan

bahasa Arab yang mempunyai empat peringkat (Dalil Markaz, t.t.).

Fakulti Pengajian Islam, Universiti Islam Yala mempunyai dua

jabatan, iaitu Jabatan Usuludin dan Jabatan Syariah.3O Semua mata
pelajaran kedua-dua jabatan berkenaan menggunakan bahasa Arab
sebagai bahasa pengantar, kecuali mata pelajaran Bahasa Inggeris,
Bahasa Thai dan beberapa subjek teras universiti. Manakala mata
pelajaran Kaedah Bahasa Arab (Qawaed al-Lughah al-Arabiyah)
merupakan subjek wajib yang mesti dipelajari oleh setiap pelajar Jabatan
Usuludin dan Jabatan Syariah (Dalil kulliyah, 1996: 123, al-Kulliyah al-

Islamiyah Yala, 1998: 3).

Jamiah Islamiyah Syeikh Daud Patani (JISDA) mempunyai empat
Fakulti, iaitu Fakulti Usuludin, Fakulti Syariah, Fakulti Bahasa Arab dan
Fakulti Tarbiah (Pendidikan). Terdapat tiga mata pelajaran Bahasa Arab
yang diajarkan di Fakulti Usuluddin dan Syariah. Adapun Fakulti Bahasa
Arab, semua mata pelajarannya adalah mengenai pengajian bahasa Arab

(Jamiah Syeikh Daud, al-Manahij al-dirasiyah, t.t.).

3 pada tahun 2007 M, membuka lagi satu jabatan, iaitu Jabatan Pengajian Islam.

208



Selain itu, terdapat juga pengajaran bahasa Arab di 4I-Ma’had al-
Ali li al-Dirasat al-Islamiyah wa al-Arabiyah (MADIWA) yang
menawarkan program Jurusan al-Syariah al-Islamiyah. Pengajiannya
adalah secara berkembar 3+1, iaitu belajar tiga tahun di 4/-Ma’had al-Ali
li al-Dirasat al-Islamiyah wa al-Arabiyah (MADIWA), Jaha, Yala,
kemudian satu tahun di Universiti al-Azhar Jurusan al-Syariah al-

Islamiyah (Pengenalan Ma’had, t.t.).

Manakala bahasa Arab mrupakan salah satu mata pelajaran dalam
kurikulum pengajian Jurusan Syariah Islamiyah. Ini bererti setiap tahun

pengajian pelajar akan mempelajari mata pelajaran Bahasa Arab

(Pengenalan Ma’had, t.t.).

Dalam bahagian berikut, pengkaji akan membincang matlamat,
kurikulum, pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajaran, dan
sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam di institusi-institusi

tersebut.

3.2.4.1 Matlamat pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab
di Institusi Pengajian Tinggi (IPT).
Matlamat pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di IPT secara
keseluruhannya didapati adalah hampir sama dan tidak sangat
banyak perbezaan antara satu dengan yang lain. Namun demikian,
matlamat itu dapat dibahagikan kepada dua bahagian penting,
jaitu, matlamat umum dan matlamat khusus. Matlamat umum
ialah pencapaian yang diharapkan berhasil setelah selesai

pengajian. Manakala matlamat khusus dapat dibahagikan kepada

209



tiga peringkat, iaitu matlamat kurikulum, matlamat mata pelajaran

dan matlamat pelajaran-pelajaran tertentu (Hansa, 4/2547).

Berdasarkan beberapa buku panduan kurikulum bahasa

Arab,31 dan rancangan mengajar dapat dirumuskan bahawa
matlamat umum pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di IPT

di Selatan Thailand adalah seperti berikut;

1. Untuk melahirkan sarjana yang mampu menggunakan
bahasa Arab dalam melaksanakan kerjaya mengikut kemampuan

serta mampu mengaplikasikannya dalam masyarakat.

2. Untuk melahirkan sarjana yang mampu mengguna
bahasa Arab dengan baik sebagai media untuk mempelajari ilmu-

ilmu dalam berbagai bidang.

3. Untuk melahirkan sarjana yang mempunyai

pengetahuan terhadap budaya dan adat istiadat masyarakat Arab.

4. Untuk melahirkan sarjana yang mampu mengadakan
kajian dan penyelidikan serta mampu memberikan pandangan

komentar dan kritikan dengan bahasa Arab.

5. Untuk melahirkan sarjana bahasa Arab yang mampu

berkhidmat kepada badan-badan awam dan swasta .

3' Mahawityalai Songkhla Nakrint, Khumu kan suksa radab parinya tri, 2545, al-Kulliyah al-
Islamiyah Yala, 1998, Jamiah Syeikh Daud, al-Manahij al-dirasiyah, t.t., Senarai pelajaran, al-
Ma’had al-Ali li al-Dirasat allslamiyah wa al-Arabiyah, 2006/2007.

210



6. Untuk melahirkan sarjana yang mempunyai asas untuk

menyambung pengajian pada peringkat yang lebih tinggi.

Dengan demikian, dapat dirumuskan bahawa matlamat
pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di IPT di Selatan
Thailand boleh dibahagikan kepada tiga matalamat penting.
Pertama, membina asas bahasa Arab supaya supaya berfungsi
sebagai media dan wasilah bagi pelajar agar mampu berintraksi
dengan bahasa Arab dalam semua kemahiran. Kedua, menguat
dan memantapkan kaedah dan penggunaan bahasa Arab. Ketiga,
melahirkan sarjana yang mahir dan berkeahlian dalam bidang

bahasa Arab termasuk kesusasteraan dan budaya.

Dengan kata lain, matlamat pengajaran dan pembelajaran
bahasa Arab di IPT di Selatan Thailand melengkapi matlamat
supaya mampu berkomunikasi dengan bahan tertulis daripada
sumber ilmu dan thaqafah Islam, di samping berkomukasi secara

lisan.

Jika diteliti kepada matlamat-matlamat tersebut, dapat
dirumuskan ia adalah bersifat ilmiah, di waktu yang sama ia juga
bercorak keagamaan. Hal demikian terjadi kerana bahasa Arab
menjadi wasilah mendapatkan ilmu agama di samping mendalami
dan memahami ajaran Islam. Ini dapat diperhatikan melalui
kurikulum Pusat Bahasa Arab, Yala Islamic Universiti (dalil
Markaz, t.t.), kerana kurikulum yang diguna dan disediakan di

Pusat Bahasa Arab itu mengutamakan keperluan pengajian Islam.

211



Begitu juga subjek yang diwajibkan di Fakulti Pengajian Islam,
Prince of Songkhla University, adalah semata-mata bertujuan
supaya pelajar dapat menguasai bahasa Arab untuk menjadi
wasilah dan media merujuk buku-buku rujukan yang berbahasa
Arab dalam bidang pengkhususan mereka. Demikian juga pelajar
di Jabatan Bahasa Arab, Fakulti Sastera, Yala Islamic Universiti,
secara keseluruhannya mereka mempelajari bahasa Arab demi
untuk memahami Al-Quran dan Hadith, kerana kedua-dua sebagai

sumber asas bagi segala ilmu pengetahuan Islam.

Sementara matlamat untuk berkomunikasi secara lisan,
dapat dilihat melalui bahagian yang ditawarkan oleh Jabatan
Bahasa Arab, Fakulti Kemanusiaan dan Sains Sosial, Prince of
Songkhla Universiti. Hal demikian, kerana kurikulum, pendekatan
dan kaedah pengajarannya, lebih menekan penggunaan bahasa
dalam bentuk komunikasi, atau dalam arti kata lain, supaya
lulusan sarjana muda mampu melaksanakan kerja-kerja yang
diperlukan kepada kemahiran pengunaan bahasa Arab, seperti
bahasa Arab untuk pelancongan, bahasa Arab untuk komunikasi

dan sebagainya.

Selain itu, pelajar yang mengambil Jurusan Bahasa Arab
yang ditawarkan oleh Fakuli Kemanusiaan juga bukan hanya
terdiri daripada pelajar Muslim, malahan terdapat juga pelajar
yang tidak beragama Islam. Ini menunjukan bahawa matlamat

mereka secara umumnya tentu berlainan dengan pelajar Muslim.

212



Malahan matlamat penting mereka adalah untuk mendapatkan

kerjaya dalam kehidupan.

Matlamat pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di
IPT di Selatan Thailand tidak banyak mengalami perubahan dan
perkembangan. Hal demikian kerana pengajaran bahasa Arab di
peringkat pengajian tinggi sangat baru berbanding dengan
pengajian bahasa Arab yang telah diadakan di lain-lain institusi,
seperti pondok, Tadika dan SAR. Selain itu, mungkin difahamkan
bahwa matlamat-matlamat tersebut sudah dapat memenuhi

tuntutan dan keperluan semasa.

Selain itu, pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di
Pusat Bahasa adalah bertujuan untuk menyediakan asas bahasa
Arab kepada pelajar supaya mereka layak dan mampu mengikuti
pengajian Islam di Fakulti Usuludin dan Syariah. Untuk itu,
pelajar dikehendaki supaya mampu berkomunikasi dengan bahasa
Arab secara lisan dan tulisan. Dalam bentuk lisan, pelajar
hendaklah mampu berinteraksi dengan pensyarah dalam
mengikuti penyampaian isi ceramah. Di samping itu, pelajar mesti
mampu mengemukakan pandangan dan buah fikiran dengan jelas
dan mudah difahami, mampu menggunakan bahasa Arab dalam
berdiskusi atau berbincang dengan rakan-rakan sesama pelajar.
Manakala dalam bentuk tulisan pula, pelajar hendaklah mampu

mencatat, meringkaskan atau sebagainya akan isi ceramah dan

213



syarahan yang disampaikan oleh pensyarah, mampu menulis

laporan kajian dan seumpamanya.

Dengan demikian, pengajaran dan pembelajaran bahasa
Arab di IPT di Selatan Thailand bukan sekadar dapat memenuhi
tuntutan masyarakat tempatan, malahan masyarakat serantau. Hal
demikian kerana ia mencakupi setiap bidang penggunaan bahasa

dan setiap kemahiran.

3.2.4.2 Kurikulum bahasa Arab di Institusi Pengajian Tinggi
(IPT)

Kurikulum bahasa Arab di IPT boleh dikategorikan kepada tiga

jenis kurikulum. Pertama, Kurikulum Asas Bahasa Arab. Kedua,

Kurikulum Nahu. Ketiga, Kurikulum [jazah Sarjana Muda Bahasa

Arab.

Kurikulum Asas Bahasa Arab.32 Kurikulum ini bertujuan
untuk membina asas bahasa Arab supaya membolehkan pelajar
mengguna dan memahami bahasa Arab dalam pengajian mereka
di peringkat ijazah sarjana muda dalam bidang-bidang tertentu,
seperti bidang Usuluddin, Syariah, Pengajian Islam dan
sebagainya. Justeru itu, kurikulum ini mengandungi subjek-subjek

yang dapat memperkayakan pelajar dengan perbendaharaan kata,

32 Kurikulum Asas Bahasa Arab, iaitu kurikulum yang menekan kepada asas bahasa Arab, sama
ada dari sudut pengetahuan tentang sistem dan struktur bahasa Arab, seperti kaedah Nahu bahasa
Arab, atau dari sudut fungsi bahasa, seperti kemahiran-kemahiran dalam penggunaan bahasa
Arab. Kurikulum kategori ini, dilaksanakan oleh Pusat Bahasa Arab, Universiti Islam Yala,
College of Islamic Studies, Prince of Songkhla Univeerstity, Patani.

214



kaedah bahasa dan penggunaan bahasa Arab secara umum.

Menurut Ibrahim:

“Kurikulum Asas Bahasa Arab yang digunakan di sini (Pusat Bahasa
Arab, Universiti Islam, Yala) ialah kurikulum yang disediakan dan
digunakan oleh Pusat Bahasa Arab, Universiti Islam Imam
Muhammad bin Suud, Riyadh, Arab Saudi. Kurikulum ini
dibahagikan kepada tiga peringkat, iaitu peringkat permulaan,
peringkat menengah dan peringkat atas” (Ibrahim, 22 Nov. 2009).

Sementara itu, kurikulum ini terdapat dua jenis mata
pelajaran, iaitu mata pelajaran agama dan mata pelajaran bahasa
Arab. Mata pelajaran agama terdiri daripada pelajaran al-Quran,
Hadith, Fiqah, Tauhid dan Tarikh Islam. Manakala mata pelajaran
bahasa Arab pula terdiri daripada pelajaran al-Qirdah, al-Ta'bir,
al-Khitabah, al-Adab, al-Balaghah, al-Nahwu dan al-Sarf (Jamiah
al-Imam, 1993). Namun demikian, penekanan dalam pengajaran
subjek-subjek agama di Pusat Bahasa juga adalah diberi kepada
pencapaian kemahiran bahasa bukan kepada pengetahuan tentang
pengajaran agama, berlainan dengan pengajaran sabjek agama di
peringkat kulliyah kerana di peringkat ini penekanannya diberi

kepada pengetahuan agama (Ibrahim, 22 Nov. 2009).

Kurikulum Nahu (s> @-LJ\).” Kurikulum ini adalah
bertujuan untuk memantapkan kaedah bahasa Arab kepada

pelajar. Kurikulum ini mengandungi subjek yang menekankan

BKurikulum Nahu dan Qawaid. Dinamakan Kurikulum Nahu, kerana ia mengutamakan
pengajaran kaedah Nahu bahasa Arab, pembelajarannya membahas tajuk-tajuk yang dibahaskan
dalam ilmu Nahu dan ilmu kaedah-kaedah bahasa Arab (Rushdi, 1989: 99), dan dilaksanakan
dalam bentuk mata pelajaran. Kurikulum katigori ini, dilaksanakan oleh Universiti Islam Yala,
College of Islamic Studies, Prince of Songkhla Universtity, Patani. Jamiah Syeikh Daut Patani,
Al-Ma’hadma’had al-Aali |i al-Dirasat al-Islamiyah wa al-Arabiyah.

215



pengajian kaedah Nahu bahasa Arab. Nama-nama subjek juga
melambangkan bahawa pengajian bahasa Arab di dalam fakulti
hanya mengutamakan kaedah bahasa Arab sahaja. Keadaan
sedemikian kerana pelajar sudah mempunyai asas bahasa Arab,
sama ada pengetahuan tentang sistem dan struktur bahasa
mahupun memiliki kemahiran-kemahiran dalam menggunakan

bahasa, seperti kemahiran mendengar, bertutur, membaca dan

menulis.

Selain itu, kurikulum ini juga tidak bertujuan untuk
membina pelajar pengkhususan dalam bidang bahasa Arab.
Sebaliknya pengajaran dan pembelajarannya adalah untuk
mengangkat taraf pemahaman kaedah bahasa Arab supaya pelajar

dapat memahami bahasa Arab secara mendalam.

Manakala Kurikulum ljazah Sarjana Muda Bahasa Arab

(Bachelor of Arts (Arabic))34 merupakan salah satu kurikulum
pengkhususan bahasa Arab yang mengandungi subjek-subjek
pengkhususan. Dengan kata lain, pelajar-pelajar yang lulus
daripada kurikulum tersebut adalah sebagai lulusan dalam bidang

bahasa Arab.

Terdapat beberapa kelainan dari sudut subjek atau mata

pelajaran dalam kurikulum di institusi masing-masing. Sebagai

3% Kurikulum yang digunakan oleh Jabatan Bahasa Arab, Fakulti Kemanusiaan dan Sains Sosial,
Prince Songkhla Universiti. Jabatan bahasa Arab, Prince of Naratiwat University, Yala Islamic
University dan Jamiah Islamiyah Syeikh Daud Patani. Ia bertujuan untuk melahirkan graduan
sarjana muda dalam bidang bahasa Arab yang berkeahlian dan mampu berkhidmat kepada badan-
badan kerajaan dan bukan kerajaan.

216



contoh, pelajar yang mengambil Jurusan Bahasa Arab di bawah
Fakulti Kemanusiaan dan Sains Sosial, Prince of Songkhla
Universit Pattani akan mempelajari subjek bahasa Arab sebanyak
63 unit, 49 unit kursus wajib dan 14 unit yang lain sebagai kursus

pilihan (Khumu kan suksa radab parinya tri, 2545: 99).

Subjek bahasa Arab yang ditawarkan oleh fakulti
Kemanusiaan dan Sains Sosial, PSU, Pattani, sebagai subjek
tuntutan asas adalah terdiri daripada subjek-subjek berikut. laitu ;
Asas Bahasa Arab, Bahasa Arab 1 dan Bahasa Arab 2, Kaedah
Bahasa Arab 1,2, dan 3, Mendengar-pertuturan Arab 1, 2, 3 dan 4,
Bacaan Arab 1, 2 dan 3, Tulisan Arab 1, 2 dan 3, Kebudayaan
Arab, Sejarah Kesusasteraan Arab, Linguistik Arab, Khutbah dan

Penterjemahan 1 (Khumu kan suksa radab parinya tri, 2545: 99).

Sementara itu, subjek yang menjadi pilihan ialah Kaedah
Bahasa Arab 4, Bacaan Arab, Bahasa Arab Perekonomian,
Bahasa Arab Pelancongan 1 dan 2, Sastera Arab 1 dan 2, Bahasa
Arab dalam Media Masa, Kritikan Sastera Arab, Ilmu Khutbah,
Penterjemahan 2, Bahasa Arab dalam Undang-undang dan Syair

Arab (Khumu kan suksa radab parinya tri, 2545: 99).

Kurikulum bahasa Arab yang digunakan di Fakulti Sains
Kemanusiaan adalah lebih menekankan kepada bahasa untuk
komunikasi berbanding kurikulum yang digunakan di Kolej
Pangajian Islam, PSU, Pattani dan Fakulti Pengajian Islam, YIU,

Yala.

217



3.2.4.3 Pendekatan dan kaedah pengajaran bahasa Arab di
Institusi Pengajian Tinggi (IPT)
Dalam pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab terdapat beberapa

pendekatan dan kaedah. Kaedah-kaedah tersebut ada yang dinamakan

kaedah tradisi dan ada yang dikatakan kaedah moden35 (Rushdi, 1989:

127-139; Muhammad Rajab, 2002: 21-32).

Semua kaedah tersebut digunakan berdasarkan kepada matlamat
dan bentuk atau jenis kurikulum kerana kaedah atau pendekatan yang

digunakan hendaklah sesuai dan selaras dengan matlamat atau tujuan dan

bentuk kurikulum.

Oleh sebab kurikulum bahasa Arab mempunyai matlamat khusus
bagi setiap IPT, maka kurikulum masing-masing berbeza-beza antara satu
dengan yang lain. Demikian juga pendekatan dan kaedah pengajaran yang

digunakan turut berbeza.

Pusat Bahasa Arab, Universiti Islam Yala menggunakan
Kurikulum Asas Bahasa Arab. Pengajarannya menekankan asas bahasa
Arab, sama ada dari sudut pengetahuan tentang kaedah bahasa Arab,
mahupun dari sudut kemahiran dalam penggunaan bahasa Arab. Lantaran
itu, proses pengajarannya lebih banyak memberi peluang kepada pelajar
untuk melatih penggunaan bahasa Arab yang dipelajari melalui empat
kemahiran bahasa, iaitu kemahiran mendengar, bertutur, membaca dan
menulis, berdasarkan kepada kaedah bahasa Arab yang mereka pelajari.

Sebahagian besar daripada masa pengajaran dan pembelajaran mereka

35 Huraian lengkap sudah dijelaskan pada nota kaki halaman 174.

218



akan digunakan untuk melatih kermahiran dan kecekapan penggunaan

bahasa.

Manakala pendekatan dan proses pengajaran bagi mata pelajaran
Nahu atau Qawiaed pula, mengutamakan pemahaman kaedah bahasa, cara
menganalisis ayat berdasarkan kaedah-kaedah Nahu atau yang dinamakan
i’rab. Di samping itu, pelajar dituntut juga supaya menghafal kaedah-

kaedah bahasa Arab.

Jabatan Bahasa Arab, PSU pula, lebih banyak menggunakan
pendekatan dan kaedah yang lebih moden berbanding dengan institusi
lain. Hal demikian kerana kebanyakan subjek pengajiannya menekankan
sudut kemahiran lebih daripada pemahaman kaedah. Namun demikian,

Kaedah Nahu juga digunakan.

Di sebaliknya, Jamiah Islamiyah Syeikh Daud Patani, lebih
banyak menggunakan pendekatan dan kaedah tradisi, iaitu Kaedah Nahu
dan Terjemahan (iea_illy saill 44,k) kerana matlamat penting bagi
pengajaran dan pembelajaran, ialah berintraksi dengan sumber ilmu-ilmu
Islam. Namun demikian, pendekatan moden juga digunakan dalam

keadaan-keadaan tertentu.

219



3.3 Kesimpulan

Pada abad ke-19 hanya terdapat pondok sebagai institusi pendidikan Islam yang
berperanan dalam perkembangan bahasa Arab. Matlamat pengajaran dan
pembelajaran bahasa Arab di pondok adalah hasil daripada dorongan untuk
beribadat kepada All'ah ¥ dan memahami ajaran agama Islam melalui kitab-
kitab agama yang berbahasa Arab. Justeru itu, kurikulum dan kitab-kitab
mengenai ilmu bahasa Arab yang dijadikan sukatan pelajaran adalah
mengutamakan kaedah-kaedah bahasa Arab. Kitab-kitab tersebut juga adalah
dalam bahasa Arab yang disusun oleh ulama-ulama daripada negara Arab.
Manakala kitab-kitab mengenai ilmu bahasa Arab yang ditulis atau disusun oleh
ulama setempat adalah amat sedikit berbanding dengan kitab-kitab agama yang
ditulis atau disusun oleh mereka, seperti kitab tauhid, fikah dan tasawuf.
Pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajarannya pula ialah pendekatan
Kaedah Nahu dan Terjemahan (% ity sl 44 ,k)  Penekanannya
mengutamakan kaedah bahasa supaya pelajar dapat menguasai kaedah bahasa

Arab sesuai dengan matlamat dan tujuan pembelajaran.

Pada abad ke-20 perkembangan dan ketersebaran bahasa Arab di Selatan
Thailand terus maju. Di waktu yang sama, institusi-institusi yang berperanan
dalam menyebarkan bahasa Arab juga bertambah. Pada separuh masa pertama
abad tersebut, pondok masih menjadi institusi tunggal berperanan sebagai pusat
penyebaran ilmu-ilmu Islam dan bahasa Arab, meskipun sistem madrasah telah
lahir, namun ia tidak mendapat sambutan daripada masyarakat awam. Proses
perkembangan bahasa Arab terjadi melalui pengajaran dan pembelajaran di

pondok-pondok. Selain itu, karya-karya agama seperti ilmu Fikah, ilmu Tauhid

220



ilmu Tasawuf dan sebagainya juga berperanan dalam proses perkembangan
tersebut. Pengajaran dan pembelajaran pada zaman tersebut adalah bertujuan
untuk menjalankan fungsi bahasa Arab sebagai bahasa ibadat dan bahasa ilmu-
ilmu Islam kerana ia sebagai bahasa Agama. Manakala kurikulum, pendekatan

dan kaedah pengajarannya adalah sama dengan masa sebelumnya.

Walau bagaimanapun, pada separuh kedua bagi abad ke-20 M lahir pula
institusi-institusi baru yang berperanan dalam menyebar dan mengembangkan
bahasa Arab, seperti SAR, TADIKA dan IPT. Terdapat beberapa kelainan dalam
proses pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di institusi-institusi tersebut
berbanding institusi pondok. Antaranya, ialah matlamat pengajaran dan
pembelajaran bahasa Arab di institusi tersebut meliputi ssmua kemahiran bahasa
iaitu, mendengar, bertutur, membaca dan menulis. Sementara itu, buku-buku teks
yang digunakan juga lebih kompleks. Kaedah pengajaran dan pembelajaran yang

digunakan lebih moden dan sesuai dengan matlamat-matlamat pembelajaran.

Tadika merupakan salah satu institusi pendidikan Islam yang penting
terhadap perkembangan dan penyebaran bahasa Arab. Matlamat penting bagi
Tadika ialah untuk membina asas bahasa Arab kepada murid-murid. Adapun
buku-buku teks yang digunakan terdiri daripada buku-buku yang diambil dari
negara jiran Malaysia dan juga yang disusun oleh penulis-penulis tempatan.
Manakala pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajarannya mangalami
beberapa pembaharuan dengan mengintegrasikan kaedah tradisi (Kaedah Nahu

dan Terjemah) dengan kaedah-kaedah moden.

SAR juga merupakan institusi pendidikan Islam yang berperanan

menyebarkan bahasa Arab di peringkat sekolah menengah. Pengajiannya

221



mempungai tiga peringkat iaitu, ibtidai, mutawassit dan thanawy. Setiap
peringkat mempunyai matlamat, kurikulum dan pendekatan dan kaedah

pengajarannya yang tersendiri.

IPT pula merupakan institusi pendidikan termuda di kalangan institusi
pendidikan yang berperanan dalam bidang bahasa Arab. Matlamat, kurikulum,
dan pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajarannya juga berbeza antara

satu dengan yang lain. Walau bagaimanapun setiap satu mempunyai keunikannya

yang tersendiri.

Dengan kelahiran institusi-institusi moden, seperti SAR, TADIKA dan
IPT beberapa hal mengenai perkembangan bahasa Arab mengalami perubahan.
Matlamat pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab bukan lagi sekadar untuk
memahami teks-teks tulisan daripada kitab agama Islam, bahkan untuk jadikan
alat dan media komunikasi secara lisan. Dengan demikian, buku-buku teks juga
mengalami perubahan. Kaedah pengajaran dan pembelajaran dimodenkan.
Pendekatan secara langsung melalui Kaedah Terus (Direct Method) dan

sebagainya mulai diperkenal dan digunakan.

222



Bab IV

Sumbangan Bahasa Arab terhadap Pendidikan Islam
di Selatan Thailand pada Abad Ke-19 dan Ke-20 M

4.0 Pendahuluan

Bab ini bertujuan untuk mengenal pasti sumbangan bahasa Arab terhadap
pendidikan Islam di Selatan Thailand pada abad ke-19 dan ke-20 M.
Perbincangan bab dibahagikan kepada empat bahagian. Bahagian pertama,
mengandungi pendahuluan bab. Bahagian kedua, mengandungi perbincangan
mengenai sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam pada abad ke-19
M, perbincangan ditumpukan kepada sumbangan institusi pondok terhadap
pendidikan Islam. Bahagian ketiga, mengandungi perbincangan mengenai
sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam pada abad ke-20 M dalam
bahagian ini pula perbincangan mencakupi sumbangan institusi pendidikan

Tadika, SAR dan IPT. Manakala bahagian keempat ialah kesimpulan bab.

223



4.1 Sumbangan Bahasa Arab terhadap Pendidikan Islam di Selatan
Thailand pada Abad Ke-19 M

Pada abad ke-19 M ternyata bahasa Arab sudah banyak memberi sumbangan
terhadap pendidikan Islam di Selatan Thailand. Ini kerana bahasa Arab
merupakan ilmu yang penting dalam kurikulum pengajian di institusi pondok.
Seluruh pondok di Selatan Thailand pada abad tersebut menjadikan ilmu Nahu
dan ilmu Saraf sebagai mata pelajaran asas bagi pembelajarannya. Di samping
itu, terdapat juga sebahagian daripada pondok mengadakan pengajian ilmu
Balaghah. Dengan demikian, bahasa Arab sangat berperanan dan berpengaruh
dalam masyarakat Islam di Selatan Thailand dan telah memberi sumbangan besar

terhadap pendidikan Islam. Antara sumbangan tersebut adalah sebagai berikut:
4.1.1 Sumbangan terhadap penulisan karya-karya ilmiah

Bahasa Arab banyak memberi sumbangan terhadap penulisan karya-
karya ilmiah pada abad ini. Antara sumbangan itu ialah penggunaan
perbendaharaan kata yang berasal daripada bahasa Arab dalam penulisan
kitab-kitab agama (Ibrahim, 2009). Perkara tersebut boleh dilihat melalui

kitab-kitab yang ditulis oleh ulama terdahulu, antaranya ialah Syeikh
Daud bin Abdullah al-Fatani,1 umpamanya kitab Idah al-Bab li Murid al-

Nikah bi al-Sawab, kitab al-Dur al-Thamin, dan kitab Kifayah al-Muhtaj

sebagai kitab yang dihasilkan pada awal abad ke-19 M, manakala pada

' Nama penuhnya ialah Daud bin Abdullah bin Idris al-Jawi al-Fatoni al-Malayuwi. Dikenali
dengan panggilan Syeikh Daud Patani sahaja. Beliau dilahirkan pada tahun 1769 M/1183 H. di
kampung Parik Marhum yang hampir kampung Krisik kira-kira 7 kilomiter di sebelah selatan
bandar Patani sekarang. Pendidikannya bermula di Patani kemudian pergi ke Aceh dan ke
Makkah. Beliau adalah tokoh ulama yang terkenal dan banyak meniggalkan karya ilmiah kepada
tamadun ilmu di dunia Melayu khasnya dan Nusantara amnya. Dan beliau meninggal dunia di
negeri Taif, Arab Saudi pada hari Khamis 22 Rajab 1263 H/1847 M. Lihat, (Ahmad Fathi, 2001:
23-40).

224



pertengahan dan akhir abad tersebut pula seperti kitab Wusyah al-Afrah wa
isbah al-falah, Matla’ al-badrainy wa majma’ a-lbahrainy yang ditulis

oleh Syeikh Muhammad bin Ismail Daud al-Fatoni (Syeikh Nik Mat
Kecik),2 kitab Aqidah al-Najin oleh Syeikh Zainul Abidin bin Muhammad

. .13 .
al-Fatoni (Tuan Minal)™ dan kitab Faridah al-Fara-id fi ilmi al-agaed oleh

Syeikh Ahmad bin Mohd. Zain al-Fatoni dan lain-lain.

Sejarah membuktikan bahawa pada pertengahan abad ke-19 M
perkembangan ilmu agama dan bahasa Arab dapat dikaitkan dengan
usaha Syeikh Daud bin Abdullah al-Fatoni kerana dalam tempoh tersebut
belum ada tokoh lain yang tersohor dalam bidang penulisan. Sumbangan
bahasa Arab dapat dilihat melalui penulisan pengarang dan kesan yang
terdapat dalam kitab-kitab agama yang disusun dan ditulis dalam bahasa
Melayu. Justeru itu, pengkaji memilih kitab-kitab tulisan beliau untuk
menjadikan contoh tentang pengaruh dan kesan bahasa Arab yang
terdapat dalam kitab tesebut. Antaranya ialah Kitab Idah al-Bab li Murid
al-Nikah bi al-Sawab, kitab yang selesai ditulis pada 9 Rabiul Awal 1224
H cetakan tahun 1348 H dan Kitab al-Dur al-Thamin, selesai ditulis pada

17 Syawal 1232 H. cetakan tahun 1342 H percetakan Mustafa al-Babi al-

2 Nama penuhnya ialah Wan Muhammad bin Wan Ismail bin Ahmad bin Wan Idris. Ibunya Tuk
Wan Zainab binti Syeikh Idris adalah anak saudara Syeikh Daud. Dilahirkan di Pulau Duyung
Kecil, Kuala Terangganu pada tahun 1260 H bersamaan 1844 M, selepas ayah dan bundanya
berhijrah dari Patani. Beliau dibawa oleh nenek saudaranya Syeikh Daud ke Mekah sebelum
umarnya genp dua tahun. Antara kary-karya beliau, ialah al-Bahjah al-Mardiyyah fi al-Fawaed
al-Ukhrawayah, Matlai al- Badraini wa Majmai al-Bahraini, al-Kaukab al-Durri fi al-Nur al-
Muhammadi, Wusyah al-Afrah dan lain-lain ( Ahmad Fathi, 2001: 79-88).

} Nama lengkapnya ialah Syeikh Zainul Abidin bin Muhammad bin Muhammad Dahan bin
Syeikh Wan Syamsuddin bin Syeikh Jaafar al-Fatoni. Tersohor dengan gelaran Tuan Minal.
Dianggarkan bahawa beliau hidup antara tahun 1820-1910 M. Beliau juga antara ulama yang
banyak menghasilkan karya-karya ilmiah, sama ada yang telah dicetak mahupun yang masih
dalam bentuk manuskrip. Antara kitab beliau yang telah dicetak, ialah Kasyfu al-Ghibah, Kasyfu
al-Lisam an aselah al-Anam, Akidah al-Najin fi Ilmi Usuluddin, Miftah al-Murid fi Ilmi al-
Tauhid dan lain-lain (Ahmad Fathi, 2001: 67-78).

225



Halabi, oleh Isa al-Babi al-Halabi, Mesir dan Kitab Kifayah al-Muhtaj,

selesai ditulis pada 27 Muharam 1224 H cetakan Sulaiman Maraeli,

Singapura.

Proses penulisan atau terjemahan kitab-kitab tersebut jelas
terpengaruh dan terkesan dengan bahasa Arab sama ada pengaruh dan
kesan dari sudut sistem penulisan, mahupun pengaruh dan kesan struktur
bahasa Arab terhadap bahasa Melayu. Terdapat banyak perkataan,
rangkai kata, struktur dan gaya bahasa Arab yang digunakan oleh Syeikh
Daud tanpa diterjemahkan kepada bahasa Melayu Patani. Sebaliknya,

beliau tetap memakai perkataan pinjaman atau rangkai kata bahasa Arab.

Dalam kitab Idah al-Bab li Murid al-Nikdah bi al-Sawab, juga
terdapat sebanyak lebih daripada 430 perkataan pinjaman perkataan dasar

bahasa Arab digunakan oleh penulis.

Dalam peminjaman perkataan itu terdapat beberapa pengaruh,
sama ada pengaruh dari aspek dalaman seperti, sistem dan struktur bahasa
atau kesan dari aspek luaran seperti, fungsi, dan pengaruh. Sebagai

rumusan seperti berikut;

i. Kesan dari aspek dalaman, berlaku dalam konteks sistem bahasa

terdapat pada aspek-aspek berikut;

a. Perkataan dasar yang dipinjam itu kekal dalam bentuk asalnya,
sama ada tulisan, bacaan dan maknanya. Lihat contohnya dalam Jadual

4-1 berikut (Syeikh Daud, 1348):

226



Jadual 4-1

Perkataan

Tulisan

Tulisan Bacaan | Makna/Maksud
Arab Jawi
ahli Jal Jal ahli anggota
baligh b b baligh sampai umur
tartib b 5 G tartib susunan, teratur
hayat s sl hayat hidup
nikah zls s nikah berkahwin

b. Perkataan yang berlaku perubahan dalam sistem bacaan dan
bunyi (fonologi), tanpa berlaku perubahan pada struktur dan tulisan

(morfologi). Lihat contohnya dalam Jadual 4-2 berikut (Syeikh Daud,

1348 );
Jadual 4-2
Perkataan Arab Bacaan Arab Bacaan Melayu Patani
Jual aslun asal
ol iznun izin
osi jinsun jenis
oSO ruknun rukun
b5 quwwatun kuat

c. Perubahan perkataan asal dengan memasukkan penambahan

atau imbuhan di awal perkataan bahasa Melayu (sintaksis). Lihat

contohnya dalam Jadual 4-3 berikut (Syeikh Daud, 1348):

227




Jadual 4-3

Perkataan Arab Penambahan Jawi Bacaan
s me rlsie menikah
0B me i mekhabar

B me raxa mehadir
»la me ke mezahir
lea men le i mendoa
S Meng FR mengikrar

d. Perubahan perkataan asal dengan memasukkan penambahan

atau imbuhan bahasa Melayu pada akhir perkataan. Lihat contohnya

dalam Jadual 4-4 berikut (Syeikh Daud, 1348);

Jadual 4-4
Perkataan Arab Penambahan Jawi Bacaan
B kan B EN halalkan
ke kan OSahas taklikkan
335 kan OS 83 takdirkan
dax i kan OSgan yi terjemahkan
Al Kan OSHL) idhafatkan

e. Perubahan perkataan asal dengan memasukkan penambahan

atau imbuhan di awal dan di akhir perkataan bahasa Melayu. Lihat

contohnya dalam Jadual 4-5 berikut (Syeikh Daud, 1348);

228




Jadual 4-5

Perkataan Arab Penambahan Jawi Bacaan
aSa me... -kan (SaSaa mehukumkan
T\ me... -kan OSalSia menikhkan
O me... -kan OSEUas metolakkan
Uad di... -kan OSaads digabadkan
O di... -kan S 3 dijubunkan

Sementara itu, terdapat juga rangkai kata pinjaman daripada
bahasa Arab yang digunakan oleh penulis kitab tersebut, contohnya

dalam Jadual 4-6 berikut (Syeikh Daud, 1348);

Jadual 4-6
Rangkai kata Arab Bacaan Maksudnya
Ul s wali akrab wali yang dekat
s Ay wali abad wali yang jauh
e gl wali mujbir wali paksaan
TS5 Fd fasakh nikah membatalkan nikah
dale ) izn amil kebenaran petugas
ana g gaulun jadid pendapat baru
a8 J g gaulun qadim pendapat lama
Gl dds kaifiyat li‘an cara mencela
gl ane masjid jami masjid besar
e yge mahar mithil mas kahwin bandingan
Ok 5 naib sultan naib sultan

ii. Kesan terhadap struktur bahasa Melayu

Selain itu, Syeikh Daud juga terpengaruh dan terikat dengan struktur,
gaya bahasa dan susunan kata bahasa Arab dalam penulisan beliau.

Terjadinya sedemikian olah sebab seseorang pelajar yang mendalami

229



ilmu-ilmu keislaman pada peringkat tinggi pada zaman tradisi,
seharusnya mempelajarinya menerusi bahasa Arab (Idris, 2006 : 301).

Pengaruh bahasa Arab dari sudut struktur bahasa, terdapat beberapa

contoh seperti berikut;

a. Pengarang terpengaruh dan terikat dengan struktur dan gaya
bahasa Arab. Sebagai contoh terdapat pada teks pengarang seperti
berikut;

Fd) e OasteSn Bhua il 3ol OSls Jre 380k b jiaw oS
(311348 i plan oyt
Dalam bahasa Melayu Patani, ayat-ayat tersebut sepatutnya

diucapkan begini; ibadat seseorang tidak sempurna selagi ia tidak

berkahwin.

Contoh pengarub susunan, gaya bahasa dan struktur bahasa Arab

terdapat dalam kitab al-Dur al-Thamin seperti berikut;

o olagd S8 ASEE G ) il Y e (bl (5965S)
Mite) culy i 3 ) ole Gjle DS A By S
Bk S yiaee Y Hila B )l 5 Ga L A8 5l dY A ls
Jal oSS 38 Ay dea glan gl B laiS (B0 (a1 piao
Y Ga By Gihe Y oola c folEiel (NS 1Y Gy el
b S 35S IS (B Ol (B GBIN (B e

(5 :1342 ¢l pal gy ) L ola n

Penggunaan ayat perintah pada awal perbincangan dan

menggunakan beberapa perkataan bahasa Arab, seperti iman, taqlid, arif,

jazim muwafagah, ahli al-zahir dan lain-lain menunjukkan bahawa

230



penulis terpengaruh dengan susunan, gaya bahasa dan struktur bahasa

Arab dalam penulisan dan terjemahan beliau.

Selain itu, terdapat juga pengaruh yang sama di dalam kitab

Kifayah al-Muhtaj (Daud, t.t.: 8). Contohnya sebagai berkata:

B i) e 8 han S Al o a8 Ay ol J ad e s
Y wile fo A8 o JA 1SN oy Gip oy Gl @Y Gule &
O ) Gy Y 4L fo 35 1 o8 G e oSlas e GBugy
AL s Gula 2 38 13 (SRoie
Manakala dari aspek fungsi bahasa, peminjaman kosa kata,
rangkai kata dan istilah bahasa Arab dapat memberi penjelasan dan
pemahaman yang lebih tepat terhadap makna dan maksud yang
dikehendaki oleh penulis. Hal demikian kerana kosa kata, rangkai kata
dan istilah-istilah bagi satu-satu bahasa mempunyai konsepnya tersendiri

dan fungsinya yang berlainan (Ahmad Syeik, 2000: 13).

Dengan demikian, dapat dirumuskan bahawa dalam separuh
pertama abad ke-19 M bahasa Arab sudah mempengaruhi dan memberi
kesan dalam beberapa bentuk. Pengaruh dan kesan terhadap aspek
dalaman bahasa Melayu ialah dari sudut susunan, gaya bahasa, sistem,
struktur bahasa dan penggunaan perbendaharaan kata. Manakala dari
aspek luaran pula kosa kata, rangkai kata dan istilah-istilah agama bahasa
Arab tersebar dalam kalangan umat Islam Patani tanpa diterjemahkan

kepada bahasa Melayu Patani.

Sementara itu, separuh kedua abad ke-19 M terdapat beberapa

orang tokoh ulama Patani terkemuka dalam memberi khidmat dan

231



sumbangan terhadap perkembangan ilmu-ilmu Islam dan bahasa Arab.
Antara mereka ialah Syeikh Nik Dir al-Fatani (1829-1898), Tuan Minal
(1820-1913), Syeikh Wan Ahmad bin Muhammad Zain al-Fatani (1856-
1908), Syeikh Nik Mat Kecik al-Fatani (1844-1915), Tok Kelaba (1823-

1948) dan Tok Senggora (1850-1930).

Tokoh-tokoh tersebut banyak meninggalkan kitab-kitab agama
kepada umat Islam Patani. Kitab yang banyak diajar di pondok-pondok
ialah seperti, kitab Matla al-Badrain dan kitab Wusyah al-Afrah, kedua-
duanya ditulis oleh Syeikh Nik Mat Kecik. Begitu juga kitab-kitab yang
ditulis oleh ulama lain seperti Syeikh Zainul Abidin bin Muhammad ialah
kitab Kasyfu al-Ghaibiyyah, Kasyfu al-Lisan an Asilah al- Anam, kitab
Aqidah al-Nagjin fi llmi Usul al-Din, Miftah al-Murid fi Iimi al- Tajwid
dan Syeikh Ahmad bin Muhammad Zain al-Fatoni ialah kitab Faridah al-

Far-iid dan lain-lain.

Pertengahan abad ini juga terdapat kitab-kitab yang
membincangkan secara khusus mengenai ilmu Nahu dan Saraf. Antara
kitab-kitab yang ditulis atau diterjemahkan pada abad ini ialah kitab yang
ditulis oleh Syeikh Hj. Wan Ahmad bin Muhammad Zain al-Fatoni.
Kitab-kitab dalam bidang ilmu Nahu, seperti kitab Manzumah al-Thimar
al-Syahiyyah, Manzumah al-Unqudi al-Ali, Manzumah al-Awamil, Al-
Risalah al-Fataniyah, Al-Ibanah al-I'rabiyyah, Matn Awamil dan Tashilu
Naili al-Amany fi Syarhi Awamil al-Jurjany. Manakala dalam bidang

ilmu Saraf pula, ialah seperti kitab Abniyah al-Asma wa al-Af-al, Matn

232



al-Madkhal fi Ilmi al-Sarf dan Al-Ibriz fi Fann al-Sarf (Wan Mohd.
Shaghir, 1998: 1-7).

Dengan demikian, dalam tempoh masa tersebut, dalam konteks
ilmu bahasa Arab, boleh dianggap bahawa Syeikh Wan Ahmad bin
Muhammad Zain al-Fatani sebagai tokoh térkemuka dalam jurusan ilmu
bahasa Arab. Justeru era tersebut telah menyaksikan satu perkembangan

dalam bidang penulisan karya-karya ilmu bahasa Arab.

Selain itu, pada separuh pertama abad ke-19 juga didapati bahawa
bahasa Arab berkembang dalam kedua-dua aspek iaitu aspek dalaman
dan aspek luaran. Sementara itu, kitab-kitab yang dihasilkan oleh ulama
Patani pada masa tersebut juga terpengaruh dan terkesan dengan sistem

dan struktur bahasa Arab sebagai berikut;

a. Pengaruh dan kesan terhadap sistem penulisan. Penulisan kitab-
kitab pada masa tersebut tidak menggunakan huruf saksi dengan
sepenuhnya. Hal demikian kerana bahasa Arab adalah berdasarkan

kepada baris (harakah; dammah, kasrah, fathah dan sukun), contohnya;

Jadual 4-7
Tulisan Jawi Tulisan Jawi Bacaan
Kitab Moden
s ‘-’_’T)s puji
b s bagi
> Y yae memulai
P P9 T mengasihani
sy s 93 dusta

233




b. Kesan terhadap susunan kata, gaya bahasa dan struktur bahasa

dalam penulisan pengarang. Lihatlah contoh pada teks berikut;

ol Jla Sy ya Sl ol SE Mg all) gl s3S8haa 4l
Ond) S S8 i gun s Fod Aadia 3850 (Sgan SIS Jla
(2 :1337c0mdall ) Hgpdla (o Ba i DIS il 3
Daripada teks yang dibentangkan, sama ada perkataan, susunan
kata dan gaya bahasa teks tersebut didapati penulis sangat terikat dengan

kaedah Nahu dan gaya bahasa bahasa Arab.

Demikian juga di dalam kitab Faridah al-Faraid fi Ilmi al-A’qaid,
karangan Syeikh Ahmad bin Muhammad Zain al-Fatani, terdapat
pengaruh dan kesan bahasa Arab terhadap susunan kata, gaya bahasa dan

struktur bahasa Melayu bagi penulis. Lihat contoh pada teks berikut:

g S JSa Qe d\ﬁﬁo@m@&l@ql >R
Len 082 @) doex da B GBS 5 e Glon (81 (riase
Oila 58 Gl s 00 i dea )y O ¢ Gy O an sl
OB Sy S dene (i S s SIS S Ba i o O
CSotas ol Gl Shde JS Ahe & Biame Ko
(2:au. L')g_}.lmo._:m‘) S 518

Selain itu, terdapat juga pengaruh ilmu al-Maani terhadap

penulisan Syeikh Ahmad dalam bahagian pendahuluan kitab tersebut

seperti berikut:

J‘é‘)-\édﬁ.\.ﬁaﬁk S J:\Aj:i‘alc ﬁ:\.‘b‘)ug\éhd.\g\ (iJAu_gAAS
A2 ol oS 1 HisS K dud S oSkl Sy QIS Gl
A8 Cla B A u S A Y Al 50 g by S,

234



.(Ahmad bin Mohd.Zain, t.t.: 2)

Manakala pengaruh bahasa Arab dari sudut sistem dan struktur
pula terdapat di dalam kitab-kitab yang ditulis oleh ulama-ulama Patani,
seperti Syeikh Daud, Syekhi Zainal Abidin Syeikh Ahmad dan lain-lain.

Sebagai contoh terdapat teks penulis dalam kitab Agidah al-Najin seperti

berikut;

e aly Gl (6 s G pa b oals d 8 (e )
Qal g f saee Gy o Giat S i 350 Gl oS )5k

@adﬁl;agﬁld@@o\a@@o&adﬁ\jam&
oA Gleal dy B3 MSa g dib B (20 Jpall

o O alle e iy o G B 1 Ay ilie Gl @
(Zainul Abidin, (1337: 7

Dari teks (nas) di atas, selain struktur bahasa Arab mempengaruhi
bahasa penulis, terdapat juga beberapa kosa kata bahasa Arab yang
digunakan oleh penulis, seperti gadar, wajib, fardu ‘ain, mukallaf, taqlid,

tahqiq, tafsil, mustahil, dalil, ijmali, ithbat, ‘akded dan ‘alam.

Selain sistem dan struktur bahasa Arab, perkataan Arab juga
banyak digunakan oleh penulis. Dalam teks yang telah dijadikan contoh,
terdapat perkataan-perkataan Arab, sama ada yang tidak berlaku apa-apa
perubahan, mahupun yang telah berlaku perubahan. Antaranya ialah
perkataan hal, wa al-syan, terjemah, mugaddimah, syeikh, kalam, syarah,
hasyiah, tauhid, yakin, rahmat, mukjizat, mekuat, risalah, ilmu, dan

iktibar.

235



Manakala perkembangan bahasa Arab dari aspek luaran, khasnya
tentang pengaruh, dapat dirumuskan dalam beberapa bidang, seperti
bidang pengajian dan bidang penulisan. Pada masa tersebut juga para
ulama telah menghasilkan kitab-kitab agama dan kitab-kitab mengenai
kaedah dan tata bahasa Arab. Sebagai contoh, seperti kitab-kitab yang

ditulis oleh Syeikh Wan Ahmad (Ahmad Fathi, 2001: 57).

Adapun dari sudut penulisan karya dalam bahasa Arab, terdapat
beberapa buah kitab mengenai ilmu bahasa Arab yang dihasilkan oleh
ulama-ulama Patani, antaranya ialah kitab yang ditulis oleh Faqih Lebai

Wan Musa bin Khaidhir bin Ahmad al-Fatani (Noordin, 1997: 142).

Selain itu, Syeikh Wan Ahmad Muhammad Zin al-Fatoni juga ada
menulis dalam berbagai bidang ilmu, sama ada dalam bahasa Melayu dan
bahasa Arab. Sebahagian daripada kitab-kitab beliau ialah mengenai ilmu
bahasa Arab, seperti ilmu Nahu dan Saraf. Antara kitab-kitab beliau yang
telah dicetak ialah kitab 4Abniyah al-Asma wa al-Afal selesai ditulis pada
tahun 1294 H bersamaan 1877 M, kitab al-Risalah al-Fataniyah tidak
terdapat kenyataan tentang tarikh penulisannya, kitab al-Manzumah al-
Fataniyah fi al-Qawaid al-Nahwiyyah tidak bertarikh, kitab Tashil al-
Amany fi Syarh Awamil al-Jurjany selesai pada tahun 1300 H bersamaan
1883 M dan risalah yang bernama Dom wa Madkhal, kitab Matn al-
Madkhal fi Ilmi al-Sarf dan terdapat juga karya-karya beliau yang belum
dicetak seperti kitab al-Ibriz al-Sarf fi Fanni al-Sarf kitab Ungid al-Lali
yang selesai ditulis pada tahun 1296 H bersamaan 1879 M (Wan Mohd.

Shaghir, 1992: 44-45, Adnan, 2005: 60-86).

236



4.1.2 Pengaruh dan kesan terhadap penggunaan nama-nama kitab

Selain pengaruh sistem dan struktur bahasa Arab yang memberi

kesan terhadap penulisan ulama-ulama pada zaman tersebut, penggunaan

nama-nama kitab yang ditulis atau diterjemahkan oleh mereka juga

terpengaruh dengan bahasa Arab. Semua kitab-kitab yang dihasilkan pada

masa tersebut adalah menggunakan nama-nama dalam bahasa Arab.

Antara kitab-kitab tersebut disenaraikan dalam Jadual 4-8 berikut;

Jadual 4-8

Antara kitab-kitab Jawi yang memakai jodol-jodol dalam bahasa Arab

Daud bin Abdullah

2111224 0/

Kifayah al-Muht3j gUsell LS | Figah
14/3/1809 M
Idah al-Bab li Murid AW ~Lay | Figah Daud bin Abdullah | 9/3/1224 H
al-Nikah bi al-Sawab | <lsall #1Silly jal
Ghayah al-Tagrib < il e | Figah Daud bin Abdullah | 5/2/1226 H
Al-Dur al-Thamin Ol )l | Figah Daud bin Abdullah | 1232 H
Minh3j al- ‘Abidin Cpulall zlgia | Tasawuf | Daud bin Abdullah | 15/6/1240 H
Munyah al-Musally el 4a | Figah Daud bin Abdullah | 15/12/1242 H
Agqidah al-N3jin Cealilt saie | Akidah Zainul Abidin bin | 1308H/1890
Muhammad M
Kasyfu al-Ghaybah agall S | Akidah Zainul Abidin bin | 1301H/1883
Muhammad M
Wausyah al-Afrah )Yz, | Akidah Muhammad bin | 1312H/1895
Ismail M
Bakirah al-Amany Y13 ,554 | Akidah Ismail bin 1335H
Abdulakadir
Miftah al-Murid fi | e 3 2,4l U | Akidah Zainul Abidin bin | 1330H/1913
ilmi al-Tauhid ua gill Muhammad M
Faridah al-Fara-id 29, 53y 3 | Akidah Ahmmad bin 1313H/1895
Muhammad Zain | M

Jadi, separuh masa kedua abad ke-19 M perkembangan bahasa

Arab bukan hanya dari sudut pengaruh dan kesannya terhadap penulisan

karya dan terjemahan kitab-kitab agama bagi ulama Patani sahaja,

malahan pada abad ini juga lahirnya karya-karya khusus mengenai ilmu

bahasa Arab seperti ilmu Nahu dan ilmu Saraf.

237




Sebenarnya, pengaruh bahasa Arab bukan hanya terdapat pada
penulisan ulama pada abad ke-19 M sahaja, bahkan pada abad ke-20 M
juga masih ketara pengaruh tersebut, sebagaimana terdapat dalam
manuskrip kitab Senjata Bagi Anak Laki-laki: Menerangkan Masalah-

masalah Khilaf dan Lain-lain (Hj. Zakaria, t.t.: 79) seperti berikut:

IS — 1S5 aSla 35 18 i g 0l 4lpy 4S a0 A )
QS Ay g ARG g Gdga (ol Ny NS ey 4l
Asin Cuf oSla o5 30 O s8e 8 Jsan 1A tpai 8 o IS0
148
Loy o) Al oSla e~ 8 I 8 5y lass —1
A pega  ollah B ol (ol s KA -2
s oo iy o8 A Sl S ela o S3U96) sl
(O e t) (53 S Hse 2

Dari teks yang dijadikan sebagai contoh itu jelas bahawa penulis

terpengaruh dan terikat dengan susunan kata dan gaya bahasa kaedah

nahu bahasa Arab.
4.1.3 Pengaruh dan kesan bahasa Arab terhadap persuratan Melayu

Dalam buku Sejarah Perkembangan Tulisan Jawi, Hashim Haji Musa
(1999) menyebut bahawa bahasa Arab telah mempengaruhi bahasa
Melayu sejak kedatangan Islam ke kepulauan Melayu. Kata beliau “kesan
yang amat benar dalam perkembangan bahasa Melayu akibat daripada
proses pengislaman ialah penggunaan dan adaptasi bahasa Arab sehingga

menjadi skrip Jawi untuk mengeja bahasa Melayu” (Hashim, 1999: 7).

238



Mengikut Awang Sariyan (1995: 175), sebelum kedatangan Islam
bahasa Melayu hanya salah satu bahasa setempat yang digunakan oleh
sejumlah orang yang terbatas. Kedatangan Islam ke Alam Melayu
menyebabkan pandangan dan konsep hidup umat manusia di kawasan
tersebut juga berubah. Apabila diperhatikan kepada perubahan yang
berlaku jelas bahawa bahasa Arab berperanan penting dalam perubahan
tersebut, kerana kedatangan Islam adalah bersama-sama dengan bahasa

Arab.

Sementara itu, tulisan Arab telah diambil dan digunakan untuk
bahasa Melayu bagi menggantikan tulisan pengaruh India dan tulisan
Rencong. Dengan menggunakan tulisan yang baru ini, hasil-hasil karya
tulisan Melayu menjadi lebih produktif, terutama pada zaman
kegemilangan bahasa Melayu klasik sekitar tahun 1750 M. Dengan itu,
persuratan Melayu yang menggunakan tulisan Arab telah menjadi alat
dan wahana penyebaran ilmu agama Islam, pengembangan bahasa dan

peninggian kebudayaan Melayu (Amat Juhari, 1996: 17).

Manakala di Patani (Selatan Thailand) penulisan terawal dalam
bahasa Melayu ialah yang dilakukan oleh ulama Patani Syeikh
Shafiyuddin al-‘Abbasi. Manakala karya beliau dalam bahasa Arab
berjudul Tarikh Fatani. Itu adalah pada abad ke-15 M, dan pada abad ke-
16 M Syeikh Fagih Ali bin Wan Muhammad bin Syeikh Shafiyuddin
telah menghasilkan dua buah karangan dalam bahasa Arab (Mohd.
Shaghir, 2001: 3). Sementara itu, pada abad ke-18 dan abad ke-19 M,

penulisan kitab-kitab agama sangat subur, sehingga melahirkan ratusan

239



kitab dan risalah. Antara ulama terkenal ialah Syeikh Ahmad bin
Muhammad Zain. Beliau adalah salah seorang ahli fikir Islam dan ulama
Dunia Melayu. Terdapat sebanyak 31 buah kitab dalam bahasa Arab dan
21 buah kitab dalam bahasa Melayu yang dihasilkan oleh beliau (Mohd.

Saghir, 1992: 44-48).

Sehubungan itu, terdapat sebanyak 41 buah kitab bagi Syeikh
Daud dan sampai kini sebahagian daripada kitab-kitab tersebut itu masih
digunakan, bukan sahaja di Patani, malahan di Malaysia, Singapura,
Negara Brunei Darussalam, dan Indonisia. Kitab-kitab seperti Munyah al-
Musalli, Matla’ al-Badrain dan Furu’ al-Masail begitu terkenal sampai
kini, terutama di sekolah agama tradisional, pondok dan pesantren
(Ahmad Fathi, 2001: 33-35). Kitab-kitab tersebut ditulis dalam bahasa
Melayu klasik atau bahasa baku, namun begitu terdapat beberapa banyak
kosa kata bahasa Arab digunakan oleh penulis di dalam Kkitab-kitab
tersebut. Sementara itu, sebahagian besar daripada perkataan itu sudah
sebati dengan bunyi bahasa Melayu sehingga tidak lagi dirasakan sebagai
unsur-unsur asing. Hal demikian membuktikan bahawa bahasa orang-
orang Melayu Patani telah terpengaruh dengan bahasa Arab. Pengaruh
tersebut terdapat dalam aspek sistem, struktur dan perbendaharaan kata.
Malahan semua huruf yang digunakan dalam bahasa Melayu adalah
daripada huruf Arab melainkan beberapa huruf sahaja. Dengan itu, tulisan
Jawi mudah dimengerti oleh orang Melayu terutama yang mengaji di
pondok. Justeru pengaruh bahasa Arab begitu jelas terdapat pada kitab-
kitab ini (Amat Juhari Moain, 1996: 18). Sementara itu, Hasan Madman

pula berkata;

240



kajian yang dilakukan ke atas kitab Jawi yang dikarang oleh ulama
terkemuka Patani menunjukkan bahawa bahasa Arab memainkan peranan
dalam menyampaikan ilmu pengetahuan kepada umat Islam di Semenanjung
Melayu terutamanya masyarakat Islam Patani. Ini kerana kebanyakan kitab
Jawi lebih berkisarkan tentang pengajaran Islam dan sebahagian besarnya
diterjemahkan daripada buku-buku Arab yang termasyhur, sebagaimana
yang telah saya terangkan sebelum ini (Hasan, 2001: 62).

Penulisan karya ilmiah telah bermula sejak abad permulaan
perkembangan Islam di Nusantara. Karya-karya bahasa Melayu yang
dihasilkan pada abad yang lampau hingga abad ke-19 M pada umumnya
memakai judul-judul dalam bahasa Arab yang indah seperti kitab Arab
tulen (Mohd.Lazim, 2005: 98-99). Antara karya tersebut ialah; Kifayah
al-Muhtaj, Idah al-Bab li Murid al-Nikah bi al-Sawab, Ghayah al-Taqrib,
Al-Dur al-Thamin, Minhaj al-'Abidin, Munyah al-Musally, Aqidah al-

Najin, Tanbih al-Ghafilin dan lain-lain.

Sementara itu, dalam kitab al-Dur al-Thamin terdapat kosa kata
bahasa Arab yang digunakan oleh penulis seperti; iman, taqlid, arif,
iktigad, jazim, muwafaqat, hak, khabar, dalil, burhan, ahli, ahli al zahir,
mutabik, mustaqir, wujdan dan ahli al-khawas. Perkataan tersebut

terdapat dalam teks berikut:

Cy olad B ASRE Gn G uibe DY e (aedd) (565)
Je) Cy i g de Gle DS A B IS

@3S snae Y Gila B0 S 3 Ga A e Y a5la o
Gijle ay e glan Oy B pHasS R g3 o 38

o oalall dal oSS as Ayl dea ol ol dads ga
G Jfme dY (8a B0 Gihae Y S la o Gliied (SIS

O oy b SIS (313 5 NS 0B lans 0B I
(Daud, 1342: 5) ...0al sall Jab lad aliyf &le

241



Manakala kosa kata yang berhubung dengan ilmu Figah, dalam
kitab Idah al-Bab li Murid al-Nikah bi al-Sawab, sah, wati, nikah, wali,
wajib, mahar, misil, musamma, had, takzir, iktigad, haram, ikrar,

muwali, istiklal, bikir dan baligh. Penulis berkata;

Cub 5o dla dle i Cuy Sl Cul (g b G geS (s cla)
A Oy pame 38 e e oy slaws g OluiS (e 7G5
OSaliiele & oy e (S paty (GLE) xSl Gl
g @iy da Sl e (S A e (dg 18 Lay S ol Caal s
byt Sy il e Citigi il oliy By palianmd g ZASI PN
S ly & il alg) i dla ol il (5l ) KB IS
e Gl s 3L sl S il A ela oy sl CaalSs

(Daud, 1348: 12)

Sementara itu, dalam kitab Matla’ al-Badraini wa Majma’ al-
Bahraini didapati banyak perkataan-perkataan yang berhubung dengan
urusan muamalat digunakan oleh penulis. Sebagai contoh lihat di dalam

nas berikut:

(S Ny dally Byl oy 0 8573 QU

S5 o oame o ol o La 1S5 (Slia B il & gaa o
Adals Al albisy Goa cul S, o oS Cl e Sre e
O St 1 Gaia ) K 8 alia 3185 ((qaal g a8 13 )
oS dlas gy dsa g Glad o Ujaw a1 e oo K80 5
(Muhammad bin Ismail, "... o 358w 38 jlae 2o Gy fanlia

(1345: 56-57

Dalam teks di atas terdapat hampir separuh daripada kosa kata

yang digunakan oleh penulis adalah dipinjam daripada bahasa Arab.

Ini menunjukkan bahawa pengaruh bahasa Arab terhadap

penulisan ulama-ulama pada abad tersebut sangat ketara. Sama ada dari

242



sudut susunan, gaya bahasa, sistem dan struktur bahasa Melayu mahupun

dari sudut penggunaan kosa kata dalam penulisan mereka.

Ringkasnya, sepanjang abad ke-19 M terdapat beberapa tokoh
ulama yang terkenal dalam bidang penulisan. Mereka banyak memberi
sumbangan kepada pendidikan agama dan masyarakat Islam di Selatan
Thailand khasnya melalui penulisan karya-karya ilmiah. Antaranya,
Syeikh Daud al-Fatoni (1769-1847). Karya-karya yang dihasilkan oleh
beliau itu banyak terpengaruh dan terkesan dengan bahasa Arab dalam
penterjemahan dan penulisannya. Pengaruh dan kesan tersebut, sama ada

pada kosa kata, sistem mahupun struktur bahasa.

Sementara itu, pada separuh kedua abad ke-19 M terdapat karya-
karya ilmiah yang dihasilkan oleh ulama pada zaman tersebut dijadikan
kitab pengajian di dalam masyarakat Islam Selatan Thailand sampai
sekarang. Antaranya, ialah kitab Faridah al-Faraid fi Ilmi al-A’'qaid,
karangan Syeikh Ahmad bin Muhammad Zain al-Fatani (1856-1908).
Kitab Aqgidah al-Najin fi llmi Usul al-Din karangan Syeikh Zainul Abidin
bin Muhammad al-Fatani (1820-1913). Kitab Matla’-in al-Badraini wa
Majma’ al-Bahraini ‘dan kitab Wusyah al-Afrah karangan Syeikh Nik Mat

Kecik Patani (1844-1915) (Krasuang Suksatikan, 55/2548).

Selain itu, separuh masa kedua abad ke-19 M juga lahir karya-
karya mengenai ilmu bahasa Arab seperti ilmu Nahu dan ilmu Saraf. Itu
adalah sebagai satu perkembangan dalam usaha untuk mendedahkan
ilmu-ilmu dan kaedah-kaedah bahasa Arab kepada masyarakat Melayu

Patani. Kitab-kitab yang berunsur kaedah bahasa Arab, seperti kitab-kitab

243



yang ditulis oleh Syeikh Wan Ahmad bin Muhammad Zain al-Fatoni
antaranya ialah Manzumah al-Fataniyah fi al-Qawaid al-Nahwiyyah
tidak bertarikh, kitab Tashil al-Amany fi Syarh Awamil al-Jurjany selesai
pada tahun 1300 H bersamaan 1883 M dan risalah yang bernama Dom wa
Madkhal, kitab Matn al-Madkhal fi Ilmi al-Sarf dan terdapat juga karya-
karya beliau yang belum dicetak seperti kitab al-Ibriz al-Sarf fi Fanni al-
Sarf kitab Ungid al-Lali Manzumah al-Thimar al-Syahiyah, Manzumah
al-Unqudi al-Lali, Manzumah al-Awamil, Al-Risalah al-Fataniyah, Al-
Ibanah al-I’rabiyah, Matn al-Awamil dan Awamil al-Jurjani. Manakala
kitab ilmu Saraf seperti, Abniyah al-Asma wal Af-al (Wan Mohd.
Shaghir, 1998: 1-7). Kemudian lahir pula kitab-kitab sebagai huraian

(syarah) kepada matan-matan tersebut.

Sementara itu, suatu sumbangan bahasa Arab yang sangat besar
terhadap pendidikan Islam pada masa tersebut ialah kelahiran institusi-
institusi pondok. Institusi pondok yang lahir dan berperanan pada abad
ke-19 dan 20 M itu adalah ditubuhkan oleh mereka yang dapat menguasai
bahasa Arab dan ilmu-ilmu agama. Mereka menubuhkan institusi pondok
dengan bertujuan untuk menjadikan pusat penyebaran ilmu agama dan
bahasa Arab seterusnya. Sehingga pada abad ke-19 M dianggap sebagai
tempoh masa yang paling kemuncak bagi perkembangan institusi
pendidikan pondok (Ahmad Fathi, 2008: 5). Antara pondok yang terkenal
seperti Pondok Jakar bagi Hj. Abdulsamad bin Mohd. Saman al-Nufi
yang termasyhur dengan Tok Jakar (Hj. Ismail Hari, 2008). Manakala
pondok yang paling besar dan terkenal di Patani dan di Asia Tenggara di

waktu itu ialah Pondok Bendang Daya yang didirikan oleh Tok Bendang

244



Daya iaitu Syeikh Abdulkadir bin Mustafa al-Fatani (Mohd. Lazim, 2005:
96). Beliau ialah seorang ulama besar di Patani pada ketika itu.
Sementara itu, Syeikh Zainul Abidin bin Muhammad al-Fatoni (1820-
1913) yang terkenal dengan nama Tuan Minal pernah belajar di Pondok
Bendang Daya dan sempat berguru dengan pengasas pertamanya.
Kemudian, pada dekad 1860-an, dipercayai bahawa Tuan Minal sudah
membuka pondok di kampung kelahirannya iaitu Bendang Badan. Di
samping itu, sewaktu beliau memondok juga sempat bersahabat dan
bergaul dengan Syeikh Muhammad Zain al-Fatani dan saudaranya Syeikh
Wan Abdul Kadir al-Fatani juga dengan Tuan Seridik (Ahmad Fathi,

2001: 69).

Selain itu, institusi pondok juga telah melahirkan ramai tokoh
ilmuan yang tersohor. Antaranya ialah Syeikh Daud al-Fatani, Syeikh Nik
Dir al-Fatani (1829-98), Syeikh Wan Ahmad bin Wan Muhammad Zain
al-Fatani (1856-1908), Tuan Minal (1820-1913), Syeikh Nik Mat Kecik
al-Fatani (1844-1915), Tok Kelaba (1823-1948) dan lain-lain. Semua
tokoh ini mendapat pendidikan dan ilmu pengetahuan di pondok (Ahmad

Fathi, 2001).

4.1.4 Melahirkan ramai alim ulama

Kelahiran para ulama pada abad ke-19 dan juga selepasnya adalah hasil
daripada pengajaran bahasa Arab di institusi pondok. Mengikut sejarah
para ulama Patani malahan ulama-ulama yang tersohor di Tanah Melayu
hampir semua mereka adalah lulusan daripada institusi pondok (Ahmad

Fathi, 2001). Demikian itu, sebab pada masa tersebut tidak ada institusi

245



pendidikan dan pengajian selain daripada pondok. Pada abad ke-19 dan
awal abad ke 20 M pondok di Patani menjadi pusat pengajian Islam dan
banyak telah melahirkan tokoh pemikir Islam. Antara tokoh-tokoh yang
tersohor pada abad ke-19 M ialah Syeikh Daud bin Abdullah al-Fatani
(1769-1847), Syeikh Nik Dir al- Fatani (1829-1898 M), Syeikh Zainal
Abidin al-Fatani (1820-1913), Syeikh Nik Mat Kecik (1844-1915) Syeikh
Wan Ahmad bin Muhammad Zian al- Fatani (1856-1908 M) dan lain-lain
(Ahmad Fathi, 2001: 55). Malahan sebelum kemunculan Syeikh Daud al-
Fatani terdapat beberapa orang ulama Patani seperti, Syeikh Ali bin Ishak

al-Jawi (al-Fatani) dan Syeikh Soleh bin Abdul Rahman al-Jawi al-Fatani

(Ahamad Fathi, 2001: 26)."

Selain itu, terdapat ramai ulama yang tersohor di Malaysia dan di
Makkah adalah berasal daripada Patani serta pernah menuntut ilmu
pengetahuan daripada pondok di Patani (Biografi Ulama Kedah Darul

Aman, 1996).
4.1.5 Meni‘ngkatkan bilangan institusi pondok

Tidak asing lagi bahawa kebanyakan institusi pondok yang lahir di bumi
Patani khususnya dan di Tanah Melayu amnya adalah diasaskan dan
dibangunkan oleh para ulama. Ulama tersebut dapat menubuhkan institusi
pondok kerana mereka memiliki ilmu agama dan bahasa Arab. Hasil

daripada penguasaan ulama tersebut terhadap bahasa Arab menjadikan

4 Mengikut catatan nota kaki nombor 2 buku Ulama Besar dari Patani (Ahmad Fathi, 2001: 40)
menyebut bahawa ninik yang ke 5 bagi Syeikh Daud bin Abdulah, bernama Faqih Ali berasal dari
Sulawisi, tiba di Patani pada tahun 1049 H/1629 M. besar kemungkinan bahawa Faqih Ali ini adalah
seorang alim ulama, kerana beliau sudah bergelaran Faqih yang bererti alim ilmu fiqgah. Dan
difahamkan bahawa kedatangan beliau ke Patani di atas tujuan untuk berdakwah dan menyebarkan
ilmu-ilmu agama.

246



mereka mampu mengajar ilmu-ilmu agama, dan juga ilmu-ilmu bahasa

Arab di institusi pondok.

Pondok bertambah maju dan meningkat, terutama pada abad ke-
19 M (Ahmad Fathi, 2008: 5). Antara pondok yang terkenal seperti
Pondok Jakar (Hj. Ismail Hari, 2008). Manakala pondok yang paling
besar dan terkenal bukan sahaja di Patani malahan di Asia Tenggara di
waktu itu ialah Pondok Bendang Daya (Mohd. Lazim, 2005: 96), dan
Pondok Bendang Badan. Selain itu, terdapat beberapa buah pondok yang
terkenal seperti Pondok Bendang Guchil, Pondok Duku dan Pondok

Semela (Ahmad Fathi, 2001).

Selain itu, sumbangan daripada pengajaran bahasa Arab sejak
abad 19 M itu juga melahirkan institusi pondok dan pusat-pusat pengajian
agama Islam dan bahasa Arab di seluruh wilayah Selatan Thailand dan

berterusan hingga sekarang.

4.2 Sumbangan Bahasa Arab terhadap Pendidikan Islam pada Abad Ke-20

M

Perkembangan bahasa Arab pada abad ke-20 M sangat ketara kerana pada abad
tersebut bukan sahaja institusi pondok yang berperanan dalam menyebar dan
mengembangkan bahasa Arab, tetapi beberapa institusi lain juga turut berfungsi
dan berperanan. Institusi berkenaan ialah Tadika, SAR dan IPT. Seterusnya akan
dibincangkan sumbangan bahasa Arab tersebut terhadap pendidikan Islam

melalui institusi-institusi berkenaan.

247



4.2.1 Sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam di
Pondok

Pondok tidak banyak mengalami perubahan, sedangkan masa sudah
berlalu lebih satu abad. Dengan demikian, didapati sumbangan bahasa
Arab di pondok terhadap pendidikan Islam juga tidak banyak
perbezaannya berbanding institusi-institusi lain. Walau bagaimanapun,
pondok merupakan dorongan dan perintis kepada kemajuan pengajian
dan pembelajaran bahasa Arab di Selatan Thailand. Dengan demikian,
dapat dirumuskan bahawa sumbangan pondok terhadap perkembangan
pendidikan Islam di Selatan Thailand amat besar, justeru para pengasas
dan pengurus institusi-institusi pendidikan Islam secara keseluruhan

adalah hasil daripada pengajian dan pendidikan pondok.

4.2.2 Sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam di
Tadika

Tadika merupakan institusi pertama bagi kanak-kanak Muslim menerima
pendidikan Islam dan mengenal bahasa Arab secara formal. Bahasa Arab
banyak memberi kesan dan berpengaruh terhadap pendidikan Islam di
Tadika. Antara kesan dan pengaruh bahasa Arab terhadap Tadika adalah

sebagai berikut:

a. Sebagai institusi pendidikan Islam yang pertama untuk anak-
anak Muslim menerima pengajaran dan latihan bahasa Arab,
kerana matlamat penting bagi penubuhan Tadika adalah untuk
memberi ajaran agama dan bahasa Arab kepada anak-anak
Muslim di dalam kampung. Bahasa Arab yang dipelajari oleh

kanak-kanak di Tadika inilah sebagai asas bagi mereka

248



menyambung pengajian agama di peringkat yang lebih tinggi,

sama ada di pondok mahupun di SAR.

b. Tadika juga sebagai pusat latihan kemahiran bahasa Arab bagi
kanak-kanak Muslim di dalam sesebuah kampung, khususnya
kemahiran membaca dan menulis. Lantaran itu, kedua-dua
kemahiran tersebut dapat dikuasai oleh mereka adalah hasil

daripada pembelajaran di Tadika.

c. Pengajaran bahasa Arab di Tadika dapat membantu anak-anak
Muslim dalam mempelajari al-Quran. Ini ternyata bahawa pelajar
yang pernah belajar di Tadika lebih senang menyebut dan
mengeja huruf-huruf al-Quran berbanding pelajar yang tidak
pernah belajar di Tadika. Hal demikian, kerana di Tadika terdapat

pengajaran bahasa Melayu tulisan Jawi dan bahasa Arab.

4.2.3 Sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam di SAR

SAR adalah institusi pendidikan Islam di peringkat menengah. Ia dapat
dianggap sebagai institusi kedua setelah pelajar menamatkan pengajian

mereka di peringkat sekolah dasar.

Pengajaran bahasa Arab di SAR sebagai pusat membina kognitif,
psikologi, akhlak, kemahiran dan bakat pelajar untuk membolehkan
mereka menyambung pengajian di peringkat pengajian tinggi. Justeru
pelajar-pelajar yang akan meneruskan pengajian di negara-negara Arab
seharusnya mempunyai aspek berbahasa. Lantaran itu, pengajaran bahasa

Arab di SAR merupakan satu sumbangan yang penting bagi

249



membolehkan pelajar-pelajar menyambung pengajian di peringkat
pengajian tinggi, terutama di negara-negara Timur Tengah (Ibrahim, 22

Nov. 2009).

Selain itu, SAR juga sebagai pusat membina guru-guru yang
bertugas di Tadika. Guru-guru yang bertugas di Tadika adalah secara
sukarela kerana Tadika tidak mempunyai anggaran perbelajaan tahunan
yang tetap. Kebanyakan mereka itu adalah terdiri daripada pelajar-pelajar
SAR sama ada mereka berkhidmat sambil belajar mahupun mereka yang

sudah tamat pengajian.

4.2.4 Sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam di I[PT
di Selatan Thailand

Perkembangan bahasa Arab di IPT di Selatan Thailand dalam berbagai
bentuk yang telah dibincangkan di atas memberi beberapa sumbangan
terhadap pendidikan Islam di Selatan Thailand sebagai berikut (Ibrahim,

22 Nov. 2009):

a. Pengajian bahasa Arab di IPT membolehkan pelajar-pelajar

menyambung pelajaran di peringkat yang lebih tinggi.

b. Melahirkan ramai pelajar-pelajar yang lulus peringkat sarjana
muda dalam bidang pengajian Islam, seperti jurusan Usul al-
Din, jurusan Syariah yang menjadikan bahasa Arab sebagai

bahasa pengantar dalam penyampaian mata kulliyah.

250



c. Melahirkan guru-guru agama di SAR, Tadika, dan guru-guru
pendidikan Islam di Sekolah Rendah (sekolah dasar) dan

Sekolah Menengah Kerajaan dan sebagainya.

d. Melahirkan tenaga pekerja yang mampu berkhidmat di unit-unit
kerajaan seperti kementerian luar negeri, hospital dan badan-
badan swasta seperti syarikat-syarikat yang memerlukan kepada

penggunaan bahasa Arab.

e. Melahirkan pelbagai kurikulum pengajaran bahasa Arab, sama
ada kurikulum pembinaan bahasa Arab untuk pelajar
menyambung pengajian di peringkat pengajian tinggi, mahupun
kurikulum kursus bahasa Arab untuk tujuan-tujuan tertentu,
seperti kurikulum bahasa Arab untuk pelancongan, kurikulum

bahasa Arab untuk komunikasi dan sebagainya.

f. Meningkatkan semangat dan cita-cita pelajar-pelajar Muslim

untuk menyambung pengajian dalam jurusan bahasa Arab.

g. Sebagai suatu pendorong kepada SAR dalam mengangkat taraf
pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab serta lahirnya usaha-

usaha ke arah kecemerlangan dalam bidang bahasa Arab.

h. Mempelbagaikan kaedah pengajaran dan pembelajaran bahasa
Arab di SAR, terutama kaedah-kaedah yang menekankan aspek

kemahiran bahasa.

251



4.3 Kesimpulan

Pada abad ke-19 bahasa Arab yang diajar dan disebarkan melalui institusi
pondok banyak memberi sumbangan terhadap pendidikan Islam. Sumbangan itu
sama ada dari sudut pengaruh dan kesan dalam penulisan karya-karya ilmiah
seperti terdapat banyak perkataan, rangkai kata bahasa Arab digunakan di dalam
penulisan kitab-kitab yang dihasilkan pada masa tersebut, mahupun kesan
terhadap penggunaan nama-nama kitab dan juga sumbangan terhadap persuratan

Melayu secara umum.

Manakala dalam konteks yang lebih umum bahasa Arab di institusi
pondok pada abad tersebut dapat melahirkan ramai bilangan alim ulama. Ulama-
ulama inilah yang menubuhkan banyak lagi institusi pendidikan Islam hingga

Patani terkenal sebagai pusat pengajian Islam dan bahasa Arab.

Selain itu, bahasa Arab sangat berpengaruh dan banyak memberi
sumbangan terhadap pendidikan Islam di Selatan Thailand. Pengaruh dan
sumbangan itu terdapat dalam pelbagai bidang ilmu pengetahuan, terutama
dalam ilmu-ilmu yang dipelajari di pondok dan sekolah agama rakyat.
Ketersebaran setiap cabang ilmu agama atau ilmu syariah adalah melalui bahasa
Arab, kerana bahasa Arab sebagai wasilah untuk memahami Islam dan ajaran-

ajarannya.

Tadika juga merupakan institusi pendidikan Islam pertama bagi kanak-
kanak Muslim menerima pendidikan Islam dan mengenal bahasa Arab secara
formal. Oleh itu, bahasa Arab banyak memberi sumbangan terhadap kanak-
kanak. Mereka dapat menerima pengajaran dan latihan membaca dan menulis

bahasa Arab di Tadika sebagai asas untuk menyambung pengajian agama di

252



peringkat yang lebih tinggi, sama ada di pondok mahupun di SAR. Selain itu,
pengajaran bahasa Arab di Tadika dapat membantu anak-anak Muslim dalam

mempelajari al-Quran dengan lebih senang dan mudah.

SAR pula merupakan institusi pendidikan Islam di peringkat menengah.
Ia sebagai pusat membina bakat pelajar untuk membolehkan mereka
menyambung pengajian di peringkat pengajian tinggi atau universiti, terutama di
negara-negara Timur Tengah. Selain itu, SAR juga sebagai pusat melatih guru-

guru yang bertugas di Tadika.

Manakala pengajian bahasa Arab di IPT pula adalah untuk membolehkan
pelajar-pelajar menyambung pelajaran di peringkat yang lebih tinggi, melahirkan
ramai pelajar-pelajar yang lulus peringkat sarjana muda dalam bidang pengajian
Islam dan jurusan bahasa Arab, melahirkan guru-guru agama di SAR, Tadika,
dan guru-guru pendidikan Islam di sekolah rendah (sekolah dasar) dan sekolah
menengah kebangsaan, melahirkan tenaga pekerja untuk berkhidmat di badan-
badan yang menggunakan bahasa Arab. Selain itu, pengajaran bahasa Arab di
IPT juga melahirkan pelbagai kurikulum pengajaran bahasa Arab, seperti
kurikulum pembinaan bahasa Arab, kurikulam bahasa Arab untuk pelancongan,

kurikulum bahasa Arab untuk komunikasi dan sebagainya.

253



BabV
Penemuan Kajian dan Penutup

5.0 Pendahuluan

Penumpuan penting dalam bahagian ini ialah merumuskan penemuan kajian
dalam bab-bab terdahulu. Persoalan penting untuk mendapat jawapan dalam
kajian ini ialah bagaimanakah kedudukan pendidikan Islam di Selatan Thailand
dan hubungannya dengan bahasa Arab, apakah faktor dan badan-badan
berperanan, dan bagaimanakah perkembangan ‘;l_)";'lhasa Arab di institusi-institusi
pendidikan Islam iaitu institusi pondok, Tadika, SAR dan IPT dari aspek
matlamat, kurikulum, pendekatan, kaedah pengajaran dan pembelajaran bahasa

Arab, dan apakah sumbangannya terhadap pendidikan Islam.

Selain itu, bab ini juga membincangkan hubungan antara objektif,
hubungan dengan kajian lepas, implikasi teori dan metodologi kajian, dan

cadangan kajian akan datang. Bab ini diakhiri dengan penutup.

254



5.1

Penemuan Kajian

Hasil kajian dapat dirumuskan sebagai berikut:

5.1.1 Kedudukan pendidikan Islam di Selatan Thailand

Selatan Thailand merupakan pusat pendidikan Islam sejak abad ke-16 M
dan terkenal di peringkat Tanah Melayu dan Nusantara, terutama pada
abad ke-19 dan ke-20 M. Sebelum abad ke-20 M institusi yang
berperanan hanyalah institusi pondok. Pondok telah melahirkan ramai
alim ulama yang tersohor bukan sahaja di Selatan Thailand, malahan di
peringkat antarabangsa. Pada abad ke-20 M pendidikan Islam di Selatan
Thailand terus berkembang dan bertambah maju sama ada dalam bentuk

formal mahupun yang tidak formal.

5.1.2 Faktor dan badan-badan yang menyebarkan bahasa Arab

Oleh sebab bahasa Arab ialah bahasa agama dan bahasa yang digunakan
sebagai wasilah dalam beribadat kepada Allah dan juga sebagai syarat
penting untuk memahami dan mendalami ajaran agama, maka institusi-
institusi pendidikan Islam di Selatan Thailand menjadikan bahasa Arab
sebagai inti kepada kurikulum pengajaran dan pembelajarannya.
Demikian itu kerana kitab-kitab induk yang menjadi mata pelajaran
pengajian agama dan sumber rujukan utamanya adalah dalam bahasa
Arab. Lantaran itu, faktor agama merupakan faktor utama dalam
perkembangannya. Selain itu, pengajaran, pembelajaran, kursus-kursus

dan pengutusan pelajar-pelajar ke negeri-negeri Arab yang dilaksanakan

255



oleh institusi-institusi pendidikan Islam juga merupakan faktor penting
dan sangat berkesan terhadap proses perkembangan bahasa Arab. Selain
itu, majlis-majlis ilmu, karya-karya ulama, dan untuk kerjaya-kerjaya
tertentu juga merupakan faktor pembantu terhadap perkembangan bahasa

Arab di Selatan Thailand.

Manakala badan-badan yang berperanan dalam menyebarkan
bahasa Arab ialah institusi pendidikan. Institusi pendidikan formal ialah
SAR, Tadika, SRI dan PTI, manakala pendidikan tidak formal ialah
pengajian-pengajian di institusi pondok, madrasah tahfiz al-Quran,
masjid-masjid, rumah-rumah orang alim dan sebagainya. Di samping itu,
institusi pendidikan tersebut menjadikan bahasa Arab sebagai inti kepada

pengajaran dan pembelajarannya.

5.1.3 Aspek matlamat pengajaran dan pembelajaran

Matlamat pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di institusi-institusi
pendidikan Islam di Selatan Thailand pada abad berkenaan adalah

sebagai berikut:

5.1.3.1 Institusi Pondok

Kajian menunjukan bahawa pengajaran bahasa Arab pada abad ke-19
M secara efektif hanya terdapat di institusi pondok. Matlamat
kemuncaknya adalah semata-mata untuk membolehkan mereka
menunaikan tuntutan dan perintah agama sahaja, seperti mengucap

dua kalimah syahadah, membaca ayat-ayat di dalam sembahyang,

256



membaca al-Quran dan membaca doa-doa dengan betul. Selain itu,
matlamat mereka juga adalah untuk memahami ajaran agama Islam
yang terkandung di dalam al-Quran dan Hadith Nabi % melalui kitab-

kitab dalam bahasa Arab.

Oleh itu, untuk mencapai matlamat tersebut, memahami kaedah
bahasa Arab secara baik merupakan tujuan penting bagi pengajaran
dan pembelajaran bahasa Arab di pondok. Dengan demikian, kitab
agama yang berbahasa Arab seperti kitab Fikah, kitab Tauhid dan
kitab Tasawuf akan lebih mudah difahami. Penekanan diberi kepada

pengajaran kaedah bahasa Arab serta hafalan kaedah-kaedah tersebut.

Dari aspek kemahiran bahasa pula, pengajaran bahasa Arab di
pondok tidak memberi keutamaan kepada semua kemahiran bahasa,
Sebaliknya mengutamakan kemahiran membaca dan memahami teks-
teks bertulis. Manakala kemahiran lain, seperti kemahiran menulis,
kemahiran bertutur dan kemahiran mendengar tidak diberi keutamaan.
Hal demikian disebabkan mereka tidak meletakkan matlamat
menggunakan bahasa Arab dalam berkomunikasi secara lisan dan

tulisan.
5.1.3.2 Tadika

Hasil kajian menunjukan bahawa matlamat penting bagi pengajaran
bahasa Arab di Tadika adalah supaya murid-murid mencapai
kemahiran membaca dan menulis di peringkat asas. Manakala

kemahiran bercakap berada di tahap kedua. Jadi matlamat pengajaran

257



di Tadika secara umumnya melibatkan dua perkara. Pertama, sebagai
alat atau wasilah bagi seorang Muslim dalam menjalankan tuntutan
agama, seperti sembahyang, membaca al-Quran dan sebagainya.
Kedua, menjadi asas dan media dalam menambahkan ilmu
pengetahuan agama di peringkat yang lebih tinggi, seperti

menyambung pengajian di SAR atau di pondok-pondok.

5.1.3.3 SAR

Hasil kajian menunjukkan bahawa matlamat pengajaran dan
pembelajaran bahasa Arab di SAR secara umumnya adalah untuk
membina dan menyuburkan kemahiran asas dalam bidang bahasa
Arab kepada pelajar. Secara lebih khusus, pengajaran bahasa Arab di
SAR adalah bertujuan supaya pelajar memiliki tiga kemahiran, iaitu
kemahiran membaca, menulis dan bertutur. Namun demikian,
keutamaan diberikan kepada kemahiran membaca dan memahami
teks-teks bertulis. Matlamat pengajaran bahasa Arab di SAR juga
dapat dikelaskan kepada tiga peringkat, iaitu peringkat rendah (ibtida-
i), menengah bawah (mutawassit) dan menengah atas (thanawy).
Peringkat rendah (ibtida-i) bertujuan supaya pelajar mempunyai
pengetahuan dan kecekapan asas dalam bahasa Arab. Peringkat
menengah (mutawassit) menekankan kepada kemahiran membaca dan
memahami kaedah-kaedah nahu. Adapun di peringkat menengah atas
(thanawy), keutamaan adalah kepada pembinaan kemahiran bahasa

Arab dalam memahami teks bacaan (¢ s_ill p¢d) yang bersifat sastera

258



(oY) uaill) sebagai asas kepada pengajian di peringkat pengajian

tinggi atau universiti berbanding dengan kemahiran-kemahiran lain.

Jadi, dapat dirumuskan bahawa pengajaran dan pembelajaran
bahasa Arab di SAR adalah bermatlamat untuk menjayakan fungsi
bahasa Arab dalam bidang pendidikan, iaitu sebagai wasilah untuk
mempelajari dan menambah ilmu pengetahuan agama terlebih penting

berbanding bidang-bidang lain.

5.1.3.4 IPT

Matlamat pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di IPT pula

adalah seperti berikut:

1. Untuk melahirkan sarjana yang mampu menggunakan bahasa
Arab dalam melaksanakan kerjaya mengikut kemampuan serta

mampu mengaplikasikannya dalam masyarakat.

2. Untuk melahirkan sarjana yang mampu menggunakan bahasa
Arab dengan baik sebagai media untuk mempelajari ilmu-ilmu dalam

berbagai bidang.

3. Untuk melahirkan sarjana yang mempunyai pengetahuan

tentang budaya dan adat istiadat negara-negara Arab.

4. Untuk melahirkan sarjana yang mampu mengadakan kajian dan
penyelidikan serta mampu memberikan pandangan, komentar dan

kritikan dengan bahasa Arab.

259



5. Untuk melahirkan sarjana bahasa Arab yang mampu

berkhidmat kepada badan-badan awam dan swasta.

6. Untuk melahirkan sarjana yang mempunyai asas untuk

menyambung pengajian di peringkat yang lebih tinggi.

Dengan demikian, dapat dirumuskan bahawa matlamat pengajaran
dan pembelajaran bahasa Arab di IPT boleh dibahagikan kepada tiga
matlamat penting. Pertama, membina asas dan memantapkan bahasa
Arab supaya berfungsi sebagai media dan wasilah bagi pelajar agar
mampu berinteraksi dengan bahasa Arab dalam semua kemahiran.
Kedua, menguat dan memantapkan kaedah-kaedah dan penggunaan
bahasa Arab. Ketiga, melahirkan sarjana yang mahir dan berkeahlian

dalam bidang bahasa Arab termasuk kesusasteraan dan budaya.

Jadi, matlamat pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di IPT
di Selatan Thailand juga melengkapi matlamat supaya mampu
berinteraksi dengan bahan tertulis daripada sumber ilmu dan thaqafah
Islam, mampu berkomukasi secara lisan dan tulisan. Di samping itu,
melahirkan pakar-pakar bahasa Arab juga merupakan matlamat

penting dan utama.

5.1.4 Aspek kurikulum

Dari aspek kurikulum, hasil kajian menunjukan bahawa kurikulum yang

digunakan di institusi-institusi pendidikan Islam di Selatan Thailand

260



terdiri daripada beberapa jenis dan berbeza antara satu institusi dengan

institusi yang lain. Rumusannya adalah sebagai berikut:
5.1.4.1 Institusi Pondok

Hasil kajian menunjukan bahawa kurikulum yang digunakan di
institusi pondok tidak mengandungi banyak ilmu atau mata pelajaran.
Ilmu atau mata pelajaran yang menjadi teras pengajaran dan
pembelajaran di pondok ialah ilmu Nahu dan ilmu Saraf, dan ada juga
di sesetengah pondok menambahkan ilmu Balaghah sebagai salah
mata pelajaran bahasa Arab. Walaupun demikian tidak meliputi
semua bab-bab ilmu balaghah, bahkan ditentukan kepada tajuk-tajuk

tertentu sahaja, seperti tasybih, isti’arah dan kinayah sahaja. Adapun

pelajaran Mutalaah, Muhdathah, Imla, Insya tidak terdapat di dalam

kurikulum institusi pondok.

Penentuan kurikulum di institusi pondok adalah bergantung
kepada kebolehan tok guru. Tok gurulah yang menentukan ilmu atau
kitab apakah yang akan dibaca atau yang dijadikan sukatan pengajian.

Manakala kitab-kitab yang digunakan adalah terdiri daripada kitab-

kitab yang berbentuk klasik.l

! Pengkaji berpendapat bahawa kitab-kitab yang dijadikan sukatan pelajaran atau dijadikan bahan
pengajian di institusi pendidikan Islam di Selatan Thailand pada abad ke-19 dan 20 M dapat
dibahagikan kepada dua bentuk, iaitu bentuk lama dan bentuk moden. Bentuk lama secara
keseluruhannya ialah kitab-kitab yang dipelajari di institusi pondok, dan digunakan juga di
Sekolah Agama Rakyat (SAR) pada permulaan lahir hingga dekad 80-an. Manakala kitab bentuk
moden ialah kitab-kitab yang digunakan oleh institusi selain pondok. Jadi, yang dimaksudkan
dengan kitab-kitab yang bersifat klasik di sini ialah kitab-kitab yang menitikberatkan kaedah
bahasa Arab sahaja, tidak seperti kitab-kitab yang digunakan di Tadika, Sekolah Agama Rakyat

261



Walaupun pembahagian kelas tidak diamalkan secara
bersistematik, tetapi hasil kajian menunjukkan bahawa kurikulum di
institusi pondok dapat dikategorikan kepada tiga peringkat, iaitu
peringkat rendah, peringkat menengah dan peringkat atas (tinggi).
Namun demikian, tidak ada penetapan masa bagi setiap peringkat. ada
yang sekitar tiga tahun dan mungkin sampai empat tahun atau lebih
bagi setiap peringkat. Hal demikian dipengaruhi oleh berbagai faktor,
seperti diri pelajar, masa yang dapat diberikan kepada pengajaran dan

pembelajarannya dalam setahun dan sebagainya.

5.1.4.2 Tadika

Pada permulaan lahir Tadika tidak terdapat kurikulum atau sukatan
pelajaran yang tertentu. Penentuan pelajaran dan buku-buku teks yang
akan digunakan terpulang kepada pengurus masing-masing untuk
menentukan dan mencari buku-buku teks yang sesuai sebagai sukatan
pelajarannya. Manakala pelajaran bahasa Arab yang diajar di Tadika
pada masa itu adalah terdiri daripada pelajaran Nahu dan Saraf sahaja.
Selepas itu barulah ditambah dengan mata pelajaran lain, seperti mata
pelajaran  Mutalaah (bacaan), Insya (karangan), Muhadathah
(percakapan) dan sebagainya. Selain itu, mata pelajaran bahasa Arab
di Tadika keseluruhannya adalah hampir sama dengan mata pelajaran
bahasa Arab di SAR peringkat rendah (ibtida-i), iaitu terdiri daripada

pelajaran  Khat (tulisan), Mutalaah (bacaan), Muhadathah

(SAR) dan Institusi Pengajian Tinggi (IPT) kerana kitab-kitab tersebut disusun dengan cara yang
dapat menarik minat pelajar serta lebih mudah dalam mempelajarinya, seperti secara berunit-unit
atau tajuk-tajuk, di samping terdapat rajah, gambar dan sebgainya.

262



(percakapan), Insya (karangan), Nahu dan Saraf (kaedah bahasa
Arab). Buku-buku yang dijadikan sukatan pelajaran pula ada yang
ditulis dan disusun oleh ulama tempatan dan ada juga buku-buku yang

disusun oleh ulama di negara lain, terutama dari Malaysia.

Buku-buku teks bahasa Arab yang digunakan di Tadika disusun
dan disediakan dengan cara dan bentuk penyesunan yang lebih moden
dan terkini berbanding dengan kitab-kitab yang digunakan di institusi
pondok. Selain itu, kandungan buku-buku teks tersebut juga diberi
keutamaan kepada kemahiran komunikasi di samping kemahiran asas
iaitu kemahiran menulis dan membaca. Manakala dari sudut bentuk
dan rupa atau teknik penyusunan dan penyedian buku-buku teks juga
mengandungi beberapa cara dan teknik yang dapat menarik perhatian
dan minat murid-murid berbanding dengan buku-buku teks yang
digunakan di institusi pondok. Walaupun kandungan buku-buku
sukatan pelajaran itu terpengaruh dengan gaya kitab-kitab yang diajar
dan dipelajari di institusi pondok, tetapi ia disusun dengan cara yang

lebih mudah dan lebih sesuai dengan peringkat pelajar.
5.143 SAR

Kajian menunjukkan bahawa kurikulum SAR di Selatan Thailand
terbahagi kepada tiga kategori ilmu pengetahuan. Setiap kumpulan
terdiri daripada beberapa mata pelajaran. Begitu juga mengenai
kumpulan ilmu bahasa Arab, ia adalah salah satu bahagian penting

bagi kandungan kurikulum. Kurikulum bahasa Arab juga terbahagi

263



kepada tiga peringkat, iaitu, peringkat rendah (ibtida-i), menengah

bawah (mutawassit) dan menengah atas (thanawy).

Kitab-kitab yang digunakan di SAR pada tahun 60-70-an adalah
terdiri daripada kitab-kitab yang mengutamakan pengajian gawaid
atau kaedah bahasa Arab. Dan semenjak tahun 80-an, penggunaan
buku-buku teks di SAR juga berubah kerana terpengruh dengan
Kurikulum Pengajaran Bahasa Arab kepada Penutur Asing a3 geie)
(L ol ) 4y 2l 4l yang digunakan oleh pusat-pusat pengajaran
bahasa Arab di negara Arab. Justeru kandungan kurikulum
mengandungi ilmu-ilmu mengenai kaedah bahasa dan kemahiran
bahasa. Walaupun demikian, ia belum menjadi satu kurikulum
pengajaran bahasa Arab yang lengkap dan unik berbanding kurikulum
pengajaran bahasa Arab di pusat-pusat pengajaran bahasa Arab di

negara Arab.

5.144 IPT

Hasil kajian menunjukan bahawa di IPT terdapat tiga jenis kurikulum.
Pertama, Kurikulum Asas Bahasa Arab. Kedua, Kurikulum Nahu.
Ketiga, Kurikulum Ijazah Sarjana Muda Bahasa Arab. Kurikulum
Asas Bahasa Arab ialah kurikulum yang digunakan oleh Pusat Bahasa
Arab, Universiti Islam Yala. Kurikulum ini disediakan kepada
pelajar-pelajar yang akan memasuki Jabatan Usuluddin, Jabatan
Syariah, Jabatan Pengajian Islam, Fakulti Pengajian Islam, dan

Jabatan Bahasa Arab, Fakulti Sastera. Manakala kurikulum Ijazah

264



Sarjana Muda Bahasa Arab hanya untuk pelajar-pelajar Jabatan
Bahasa Arab. Kelainan kurikulum tersebut adalah hasil daripada
matlamat dan tujuan yang berlainan. Setiap kurikulum mempunyai
matlamatnya yang tersendiri dan berbeza antara satu dengan yang

lain.

Kurikulum Nahu adalah kurikulum berbentuk subjek yang
menekankan pengajian kaedah bahasa Arab. Kurikulum ini
dilaksanakan oleh Fakulti Syariah, Fakulti Usuluddin di institusi
berkenaan sebagai satu subjek untuk memantapkan kaedah bahasa

Arab kepada pelajar-pelajar di jrusan tersebut.
5.1.5 Aspek Pendekatan dan Kaedah Pengajaran

Penemuan kajian menunjukan bahawa aspek pendekatan dan kaedah
pengajaran bahasa Arab di institusi pendidikan Isalm di Selatan Thailand
juga berbeza antara satu institusi dengan yang lain. Perbezaan itu adalah

sebagai berikut:
5.1.5.1 Institusi Pondok

Pendekatan dan kaedah yang digunakan dalam proses pengajaran dan
pembelajaran bahasa Arab di pondok ialah pendekatan Kaedah Nahu
dan Terjemahan. Pendekatan ini mengutamakan penghafalan kacdah
dan pelaksanaan kaedah-kaedah itu dalam bacaan untuk pemahaman
teks bertulis. Beberapa pelaksanaan penting digunakan dalam

pembelajarannya, iaitu kaedah tasmi, pembacaan teks (nas), analisis

265



ayat (i’rab) susunan kata (ayat) untuk memahami teks yang
dipelajari. Dalam proses pembelajaran pengamatan diberi kepada
kaedah bacaan baris fathah (di atas) kasrah (di bawah) atau dammah
(di hadapan) dan sebagainya, kerana kedudukan kaedah bacaan itu
mempunyai hubungan yang erat dengan maksud dan pengertian ayat.
Setelah itu, barulah guru akan memberi huraian terhadap kaedah-
kaedah yang dipelajari. Selain itu, guru-guru akan menitikberatkan
contoh-contoh dan pelaksanaan atau lebih diketahui dengan istilah
i‘rab, iaitu dengan cara menganalisis sistem dan struktur bahasa Arab
seperti, kalimah (perkataan), jumlah (susunan ayat), fungsi dan
kedudukannya dalam satu-satu keadaan berdasarkan kepada kaedah

yang dipelajari itu.

Pendekatan yang diamalkan di pondok juga ialah cara menghafal
matan kaedah. Kaedah-kaedah bahasa Arab, seperti kaedah Nahu,
kaedah Saraf dan sebagainya wajib dihafal oleh para. Oeh itu,
sebahagian daripada tok guru mewajibkan pelajar-pelajar membuat
kaedah tasmi’ sebelum pengajaran dan pembelajaran diteruskan.
Dengan demikian, pelajar-pelajar mesti menghafal matan-matan

kaedah supaya boleh mentasmi’kannya di hadapan tok guru.

Kaedah pengajaran yang diamalkan di institusi pondok itu sangat
sesuai dengan matlamat pengajaran dan kurikulum yang digunakan.
Hal demikian kerana matlamat pelajaran adalah untuk memahami teks
kitab-kitab agama. Oleh itu, memahami kaedah sangat penting bagi

mencapai matlamat tersebut kerana ia dapat membantu seseorang

266



dalam mentaswirkan masalah-masalah yang terdapat dalam

perbahasan kitab-kitab yang dipelajari atau dibaca.2
5.1.5.2 Tadika

Manakala di Tadika, kajian menunjukkan bahawa pengajaran dan
pembelajarannya mengutamakan latihan menulis dan menghafal
perkataan-perkataan atau isi kandungan pelajaran, seperti menghafal
perkataan-perkataan bahasa Arab bersama dengan terjemahannya

dalam bahasa Melayu. Selain itu, murid-murid juga dikehendaki

supaya menghafal kaedah-kaedah Nahu dan kaedah tasrif kata kerja.3
Proses pengajaran dan pembelajaran di Tadika juga banyak terkesan
dan terpengaruh dengan pengalaman silam guru-guru yang bertugas,
iaitu pengajaran di pondok dan di sekolah, sebab guru-guru yang
bertugas di Tadika ada yang terdiri daripada mereka yang pernah
belajar dengan sistem pondok dan ada juga yang belajar dengan

sistem persekolahan (Hj. Abdulaziz, 20 Nov. 2007).

Selain itu, pengajaran dan pembelajaran di Tadika juga terkesan
dengan teknik dan cara-cara moden, sebab sebahagian daripada guru-

guru terkesan dengan cara pengajaran di SAR, mendapat kursus

2 Sebenarnya cara pembelajaran begini bukan digunakan pada pengjaran bahasa Arab sahaja,
malahan pengajaran dan pembelajaran lain-lain ilmu, umpama ilmu Figah, Tauhid dan Tasawuf
juga terpengaruh dengan kaedah dan cara tersebut, khasnya dari sudut menganalisis susunan ayat.
3 Tasrif adalah perkataan bahasa Arab. Ertinya perubahan bentuk kata kerja (Kamus Dewan,
2002: 1382). Dalam bahasa Arab kata kerja dapat ditasritkan kepada empat belas bentuk.
Perbuatan itu dikenali dengan istilah tasrif empat belas. Pembelajaran mengikut sistem Pondok,
pelajar-pelajar diwajibkan menghafal tasrif tersebut. Hal demikian, kerana ia sebagai satu kaedah
tetap yang sangat penting dalam bahasa Arab dan dapat membantu seseorang dalam memahami
bahasa Arab dengan baik. Jika salah penggunaan bentuk kata kerja dalam satu-satu ayat, boleh
menyebabkan erti dan maksudnya berubah. Malahan, ia menyebabkan ayat atau ucapan tidak

267



kaedah pengajaran dan ada juga yang memperolehi diploma
pendidikan. Walaupun proses pengajaran dan pembelajaran bahasa
Arab masih terpengaruh dengan cara klasik, namun banyak

perkembangan positif berlaku dalam proses tersebut.

5.1.5.3 SAR

Kajian menunjukkan bahawa pengajaran dan pembelajaran bahasa
Arab di SAR terpengaruh dengan cara yang digunakan di institusi
pondok, iaitu kebanyakan guru menggunakan pendekatan Kaedah
Nahu dan Terjemahan (e _illy ssill 43 ,1). Namun demikian, ia telah
menampakkan ciri-ciri gabungan antara kaedah tradisi dengan kaedah
moden. Beberapa kaedah lain juga digunakan, seperti Kaedah Bacaan
(31 43, )k), Kaedah Ma’rifiyyah (&)~} 44, ,Ll), Kaedah Langsung

(3,80l 44y ,k) dan sebagainya.

Walau bagaimanapun, terdapat beberapa perkara yang
membezakan pengajaran dan pembelajaran di SAR dengan pondok.
Antaranya ialah pembahagian pelajar secara berkelas, berbilang guru
serta penentuan guru bagi setiap mata pelajaran, penentuan masa bagi
pelajaran-pelajaran tertentu, pengunaan bahan bantu mengajar, seperti
papan hitam, kalam kapur, buku latihan dan sebagainya. Faktor-faktor
tersebut mempengaruhi proses pengajaran dan pembelajaran,

menyebabkan wujud beberapa hal yang berlainan.

1. Kaedah Nahu dan Terjemahan (dex_ly sl 49 ,k)

Kaedah ini digunakan dalam pengajaran mata pelajaran yang

268



berbentuk kaedah, seperti pelajaran Nahu dan Saraf. Pengajaran
dan pembelajarannya sama dengan pengajaran di institusi pondok,
tetapi ia tidak terlalu memberi penumpuan kepada penghafalan

kaedah, rasmi dan i 'rab.

2. Kaedah Bacaan (3¢!,a 43y,k). Kaedah ini digunakan
dalam pengajaran mata pelajaran yang bersifat bacaan, seperti
pelajaran  Mutalaah, pelajaran  Adab. Pembelajarannya

menitikberatkan latihan membaca dan memahami teks bacaan.

3. Kaedah Ma’rifiyyah (4&8,ndl 44kl Kaedah ini
digunakan juga dalam mempelajari mata pelajaran Nahu dan
Saraf. Dalam pembelajaran Nahwu dan Saraf di SAR,
penumpuan juga diberikan kepada sistem, struktur dan kaedah
bahasa. Kaedah bermula dengan mempelajari kaedah, kemudian

diikuti dengan memberi contoh-contoh.

5.1.5.4 IPT

Hasil kajian menunjukkan bahawa pengajaran dan pembelajaran

bahasa Arab di IPT tidak menggunakan satu pendekatan dan kaedah

tertentu, tetapi menggunakan gabungan dan integrasi beberapa

pendekatan dan kaedah.

Kaedah-kaedah tersebut digunakan berdasarkan kepada matlamat

pengajran dan jenis kurikulum yang dilaksanakan. Hal demikian

kerana kaedah atau pendekatan yang digunakan dipastikan sesuai dan

269



selaras dengan matlamat atau tujuan dan bentuk kurikulum. Justeru
itu, didapati pendekatan dan kaedah pengajaran yang digunakan di

IPT berbeza antara satu dengan yang lain.

Umpamanya, di Pusat Bahasa Arab, Universiti Islam Yala,
pengajaran dan pembelajarannya menekankan asas bahasa Arab, sama
ada dari sudut pengetahuan tentang kaedah bahasa Arab, mahupun
dari sudut kemahiran dalam penggunaan bahasa Arab. Lantaran itu,
proses pengajarannya lebih banyak memberi peluang kepada pelajar
untuk mempraktis penggunaan bahasa Arab yang dipelajari melalui
setiap kemahiran bahasa berdasarkan kepada kaedah bahasa Arab
yang mereka pelajari. Sebahagian besar daripada masa pengajaran
dan pembelajaran mereka akan digunakan untuk melatih kemahiran

dan kecekapan penggunaan bahasa.

Pendekatan dan proses pengajaran bagi mata pelajaran Nahwu
atau Qawaid (kaedah bahasa Arab) di semua institusi mengutamakan
pemahaman kaedah bahasa, menganalisis ayat-ayat berdasarkan
kaedah-kaedah Nahwu atau yang dinamakan i’rab. Pelajar juga
dikehendaki menghafal kaedah-kaedah tertentu. Namun demikian,
penekanannya tidak sama dengan penekanan yang diberikan oleh
pengajaran di institusi pondok kerana pembelajarannya lebih dekat

kepada bentuk integrasi.

Adapun Jabatan Bahasa Arab, Prince of Songkhla University,

lebih banyak menggunakan pendekatan dan kaedah yang lebih moden

270



berbanding dengan institusi lain. Hal demikian kerana kebanyakan
subjek pengajiannya menekankan sudut kemahiran bahasa berbanding
pemahaman kaedah bahasa. Sebaliknya, Jamiah Islamiyah Syeikh
Daud Patani lebih banyak menggunakan pendekatan dan kaedah
tradisi, iaitu Kaedah Nahwu dan Terjemahan (s dly saill 4 ,k),
kerana matlamat penting bagi pengajaran dan pembelajarannya ialah
berinteraksi dengan sumber ilmu-ilmu Islam. Namun demikian,

pendekatan moden juga digunakan dalam keadaan-keadaan tertentu.

5.1.6 Aspek Sumbangan Bahasa Arab Terhadap Pendidikan Islam
di Selatan Thailand

Sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam adalah seperti

berikut:

5.1.6.1 Institusi Pondok

Penemuan kajian menunjukkan bahawa pada abad ke-19 M
perkembangan bahasa Arab di institusi pondok memberi sumbangan

terhadap pendidikan Islam di Selatan Thailand sebagai berikut:

1. Sumbangan dalam bidang penterjemahan dan penulisan karya-

karya ilmiah.

Perkembangan ilmu agama dan bahasa Arab abad ke-19 M sangat
ketara. Banyak kitab-kitab agama yang disusun dan ditulis dalam
bahasa Melayu. Kitab-kitab tersebut ada yang diterjemahkan daripada

bahasa Arab kepada bahasa Melayu, dan ada juga yang disusun terus

271



dalam bahasa Melayu. Kedua-dua jenis kitab tersebut adalah
bersumberkan kepada rujukan induk dalam bahasa Arab. Ini
menunjukkan bahawa tanpa penguasaan bahasa Arab, kitab-kitab itu
tidak dapat dihasilkan. Karya-karya ilmiah yang dihasilkan oleh
ulama pada zaman tersebut dijadikan sebahagian daripada kurikulum
pengajian agama dan bahasa Arab di dalam masyarakat Islam Selatan

Thailand sampai sekarang.

2. Sumbangan terhadap penggunaan nama-nama kitab

Jika diteliti penulisan dan penterjemahan kitab-kitab oleh para ulama
pada masa tersebut didapati bahawa kitab-kitab tersebut
menggunakan nama-nama atau judul-judul dalam bahasa Arab yang

indah seperti kitab Arab tulen.

3. Sumbangan terhadap persuratan Melayu

Bahasa Arab telah mempengaruhi bahasa Melayu sejak kedatangan
Islam ke kepulavan Melayu. Pengaruh bahasa Arab terhadap
persuratan Melayu melalui proses pengislaman dapat dilihat dari dua
aspek. Pertama ialah penggunaan dan adaptasi huruf-huruf Arab
menjadi skrip Jawi untuk dijadikan sebagai huruf ejaan dalam bahasa
Melayu. Semua huruf-huruf yang digunakan dalam bahasa Melayu
adalah berasal daripada huruf Arab melainkan beberapa huruf sahaja.
Kedua, pengaruh baris (fathah, dammah, kasrah) dalam sistem
penggunaan huruf-huruf saksi dalam penulisan bahasa Melayu. Kesan

daripada itu huruf-huruf saksi digugurkan pada beberapa keadaan.

272



Lantaran itu, penulisan kitab-kitab pada masa tersebut tidak

menggunakan huruf saksi sepenuhnya.

4. Sumbangan terhadap perbendaharaan kata bahasa Melayu

Pada abad ke--19 M penulisan kitab-kitab agama sangat subur,
sehingga melahirkan ratusan buah kitab dan risalah. Bahasa yang
digunakan dalam kitab-kitab mengandungi banyak kosa kata bahasa
Arab sebagai kata pinjaman. Sebahagian besar daripada perkataan itu
sudah sebati dengan bunyi bahasa Melayu sehingga tidak lagi
dirasakan sebagai unsur-unsur asing. Hal demikian membuktikan
bahawa bahasa orang-orang Melayu Patani telah terpengaruh dengan

bahasa Arab.

5. Melahirkan ulama yang unik dalam aspek kaedah bahasa.

Kemunculan para ulama pada abad ke-19 dan juga selepasnya adalah
hasil daripada pengajaran bahasa Arab di institusi pondok. Mengikut
sejarah para ulama Patani dan ulama-ulama yang tersohor di Tanah
Melayu hampir kesemua mereka adalah lulusan institusi pondok,
kerana pondok merupakan institusi pendidikan dan pengajian Islam
tunggal yang wujud di Patani pada masa tersebut. Tokoh-tokoh
pemikir dan ilmuan Islam yang tersohor pada abad ke-19 malahan
pada abad ke-20 adalah berlatarbelakangkan pendidikan pondok.
Mereka itu bukan sahaja yang tersohor di Selatan Thailand, malahan

di Malaysia dan Makkah.

273



Ulama-ulama tersebut sangat tinggi penguasaan kaedah bahasa
Arab mereka. Lantaran itu, mereka dapat menyebarkan ilmu agama

dan bahasa Arab kepada masyarakat.

6. Menambah bilangan institusi pondok dan pusat-pusat pengajian

Islam

Tidak asing lagi bahawa kebanyakan institusi pondok yang lahir di
bumi Patani khususnya dan di Tanah Melayu amnya adalah diasaskan
dan dibangunkan oleh para ulama. Ulama tersebut dapat menubuhkan
institusi pondok kerana mereka memiliki ilmu agama dan bahasa
Arab. Penguasaan bahasa Arab mereka sangat tinggi, sehingga
membolehkan mereka mengajar ilmu-ilmu agama, seperti ilmu Fiqah,
Tauhid, Tasawuf dan juga ilmu-ilmu bahasa Arab seperti ilmu Nahu,

ilmu Saraf dan ilmu Balaghah melalui kitab-kitab dalam bahasa Arab.

Jadi, salah satu sumbangan bahasa Arab yang sangat besar
terhadap pendidikan Islam pada masa tersebut ialah kelahiran
institusi-institusi pondok dan pusat-pusat pengajian agama Islam dan
bahasa Arab di seluruh wilayah Selatan Thailand dan ia berterusan
hingga sekarang. Banyak institusi pondok dan pusat-pusat pengajian
agama Islam dan bahasa Arab yang lahir dan berperanan pada abad
ke-19 dan 20 M hasil daripada keupayaan pelajar institusi pondok

menguasai bahasa Arab.

274



5.1.6.2 Tadika

Dapatan kajian menunjukkan bahawa Tadika ialah institusi pertama
bagi anak-anak Muslim menerima pengajaran dan latihan membaca
dan menulis dalam bahasa Arab. Pengajian bahasa Arab di Tadika
adalah sebagai percambahan benih dan asas untuk membolehkan
anak-anak Muslim meneruskan pengajian agama Islam mereka di
peringkat yang lebih tinggi, sama ada di pondok mahupun di SAR.
Jadi, kebanyakan kanak-kanak Muslim dapat menguasai kemahiran
asas bahasa Arab hasil daripada pengajaran dan pembelajaran di
Tadika. Selain itu, pengajaran bahasa Arab di Tadika juga dapat
membantu anak-anak Muslim dalam mempelajari al-Quran. Kanak-
kanak Tadika lebih senang menyebut dan mengeja huruf-huruf al-

Quran berbanding pelajar yang tidak pernah belajar di Tadika.

5.1.6.3 SAR

Dapatan kajian menunjukkan bahawa SAR ialah institusi pendidikan
Islam yang kedua yang membina dan membekali bahasa Arab kepada
palajar untuk membolehkan mereka menyambung pengajian pada
peringkat pengajian tinggi. Justeru itu, ramai pelajar-pelajar yang
tamat SAR meneruskan pengajian mereka ke negara-negara Arab.
Pengajaran bahasa Arab di SAR merupakan satu sumbangan penting
yang membolehkan pelajar-pelajar menyambung pengajian di

peringkat pengajian tinggi terutama di negara-negara Timur Tengah.

275



SAR juga berfungsi sebagai pusat latihan guru-guru yang bertugas |
di Tadika. Antara mereka ada yang berkhidmat ketika sedang
mengikuti pengajian, dan ada juga yang telah menamatkan pengajian.
Oleh kerana pelajar SAR itu sendiri pernah belajar di Tadika, maka
mereka mengetahui kedudukan sebenar Tadika bahawa Tadika yang
tidak mempunyai anggaran perbelanjaan yang tetap. Jadi, guru-guru
yang bertugas secara sukarela, dan sekali gus Tadika juga menjadi

tempat latihan pelajar SAR.
5.1.6.4 IPT

Penemuan kajian menunjukkan bahawa perkembangan bahasa Arab
di IPT di Selatan Thailand memberi banyak sumbangan terhadap
pendidikan Islam. Antaranya menghasilkan guru di institusi-institusi
pendidikan Islam seperti di SAR, Tadika, dan menjédi guru-guru
pendidikan Islam di sekolah rendah (sekolah dasar) dan sekolah
menengah kerajaan. Di samping itu, IPT juga telah melahirkan tenaga
pekerja yang mampu berkhidmat di badan-badan yang menggunakan
bahasa Arab. IPT juga dapat melahirkan graduan dalam bidang

bahasa Arab.

IPT juga dapat melahirkan pelbagai kurikulum pengajaran bahasa
Arab, sama ada kurikulum pembinaan bahasa Arab untuk pelajar
menyambung pengajian di peringkat pengajian tinggi, mahupun
kurikulum kursus bahasa Arab untuk tujuan khusus, seperti bahasa

Arab untuk pelancongan, kurikulum bahasa Arab untuk komunikasi

276



dan sebagainya. Ia juga meningkatkan semangat dan cita-cita pelajar-
pelajar Muslim untuk menyambung pengajian dalam jurusan bahasa
Arab, dan sebagai suatu pendorong kepada SAR mengangkat taraf
pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab serta lahirnya usaha-usaha
ke arah kecemerlangan dalam bidang bahasa Arab, seperti
mempelbagaikan kaedah pengajaran dan pembelajaran, terutama

kaedah-kaedah yang menekankan aspek kemahiran bahasa.

IPT juga telah memberi sumbangan melalui pelbagai kursus
bahasa Arab, seperti kursus pemantapan bahasa Arab kepada pelajar
SAR dan masyarakat awam, kursus teknik dan kaedah pengajaran

bahasa Arab kepada guru-guru Tadika dan guru SAR.

5.2 Hubungan Antara Objektif Kajian

Kajian ini dijalankan ke atas perkembangan bahasa Arab dan sumbangannya
terhadap pendidikan Islam di Selatan Thailand pada abad ke-19 dan 20 M.
Objektif pertama kajian ini ialah kedudukan pendidikan Islam dan hubungannya
dengan bahasa Arab. Objektif kedua ialah faktor perkembangan bahasa Arab.
Objektif ketiga adalah mengenai perkembangan bahasa Arab dari aspek
matlamat, kurikulum, pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajaran.
Objektif keempat tentang sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam di

Selatan Thailand.

Berdasarkan analisis dan perbincangan dalam bab-bab yang lalu pengkaji

dapat membuat kesimpulan seperti berikut:

277



5.2.1 Hubungan Antara Objektif Pertama dan Kedua

Kebanyakan penduduk Selatan Thailand adalah terdiri daripada orang-orang
Islam berketurunan Melayu, dan sebahagian kecil terdiri daripada mereka yang
bukan berketurunan Melayu. Jumlah penganut agama Islam melebihi 80 %,
manakala yang lain adalah terdiri daripada penganut agama Buddha dan
segelintir daripada mereka yang beragama Kristian. Walaupun bahasa Thai
merupakan bahasa rasmi negara, namun bahasa Melayu ialah bahasa yang
digunakan dalam kehidupan harian mereka dan sebagai bahasa persuratan,
terutama di institusi-institusi agama dan institusi pendidikan Islam, seperti Majlis
Agama Islam Wilayah (MAIW), Pondok, Sekolah Agama Rakyat (SAR) dan
Taman Didikan Kanak-kanak (Tadika). Bahasa Arab pula ialah bahasa ibadat
dan bahasa ilmu. Lantaran itu, ilmu-ilmu agama dan bahasa Arab menjadi mata
pelajaran penting di semua institusi pendidikan dan pengajian Islam. Selain itu,
terdapat juga institusi-institusi kewangan swasta yang menjalankan sistem

kewangan Islam.

Selatan Thailand (Patani) semenjak zaman pemerintahan raja-raja Melayu
Islam bermula dari abad ke-15 M dan sepanjang abad ke-16 M menjadi pusat
tamadun Islam dan pusat penyebaran ilmu-ilmu Islam. Walaupun Patani telah
menjadi sebahagian daripada jajahan Thailand semenjak penghujung abad ke 18
M, namun, Patani masih berperanan sebagai pusat pengajian Islam yang
melahirkan ramai para ulama dan ilmuan di peringkat Tanah Melayu dan
Nusantara. Ramai para ulama yang tersohor pada abad ke-18, 19 malahan abad

20 M adalah terdiri daripada lulusan institusi pondok.

278



Bahasa Arab pula menjadi bahasa pengajian Islam yang utama di institusi
pondok dan menjadi bahasa penulisan kitab-kitab agama. Pengaruh serta
sumbangan bahasa Arab terhadap penulisan karya-karya ulama Patani sang;lt

ketara. Semua huruf-huruf ejaan bahasa Melayu Patani adalah berasal daripada

huruf-huruf ejaan bahasa Arab, melainkan beberapa huruf sahaja, seperti cha ( & )

,nya (<), nga( ¢ ), ga( ua),dan pa (<) bahkan orang-orang awam di dalam
masyarakat Melayu Patani juga banyak menggunakan kalimah Arab sebagai
istilah Melayu dan istilah-istilah tersebut sudah menjadi sebahagian daripada
perbendaharaan kata bahasa Melayu Patani. Di samping itu, sebahagian daripada
perkataan Arab itu tidak terdapat terjemahannya dalam bahasa Melayu sama
sekali, terutama perketaan-perkataan yang berhubung dengan konsep-konsep

agama dan syariah.

Sebelum lahir pendidikan bersistem persekolahan, institusi pondok
merupakan pusat pengajian agama Islam dan bahasa Arab yang sangat popular di
kalangan masyarakat Melayu Islam di Selatan Thailand (Patani) dan masyarakat
Islam di Tanah Melayu secara umum. Kemudian pada dekad 60-an abad ke-20
M, institusi pondok mulai mengalami proses perubahan. Hal demikian, kerana
kerajaan menjalankan dasar reformasi pondok dengan memperkenalkan sistem
madrasah atau sekolah. Walaupun demikian, pondok masih berperanan di Patani
(Selatan Thailand) sebagai salah satu institusi pendidikan Islam dan pusat
pengajaran bahasa Arab. Di samping itu, institusi pondok masih bertahan dengan

keunikan dan keunggulan sistem pendidikan tradisi sampai sekarang.

Sistem madrasah mulai tersebar secara meluas pada dekad 60-an, selepas

pihak kerajaan mencampuri urusan pendidikan umat Islam di Selatan Thailand,

279



khususnya pendidikan yang dijalankan di institusi pondok. Kerajaan mewajibkan
institusi pondok mendaftar rasmi dengan kerajaan serta mengadakan pengajaran
bahasa Thai dan ilmu kemahiran. Sehubungan itu, nama-nama pondok diubah
menjadi “Rongrian Ekachon Son Sasana Islam” (Sekolah Rakyat Mengajar
Agama Islam). Hasil daripada pelaksanaan dasar tersebut dalam tempoh masa
selama empat tahun (1965-1968), terdapat sebanyak 140 buah institusi pondok
berubah menjadi Sekolah Rakyat Mengajar Agama Islam, kemudian Sekolah

Agama Rakyat (SAR).

Kegemaran masyarakat Islam di Selatan Thailand dan masyarakat Islam
di kawasan atas (utara) seperti kawasan Bangkok dan sebagainya dalam
menghantar anak-anak mereka ke Sekolah Agama Rakyat (SAR) di Selatan
Thailand adalah hasil daripada keunikan institusi tersebut. Antaranya, sistem
pengajannya adalah secara integrasi pelajar dapat mempelajari bahagian agama
dan akademik di waktu serentak. Selain itu, pelajar-pelajar juga dapat menguasai
bahasa Arab dan bahasa Melayu, kerana buku-buku teks yang dijadikan sukatan
pelajaran agama adalah dalam bahasa Arab dan bahasa Melayu, manakala
pengajaran dan pembelajarannya juga mengguna bahasa Arab dan bahasa

Melayu sebagai bahasa medium.

Pada sekitar tahun 70-an abad ke-20 M, lahir pula institusi pendidikan
Islam peringkat dasar, iaitu Taman Didikan Kanak-kanak (Tadika). Tadika lahir
di bawah naungan masjid, sehingga di setiap buah masjid terdapat Taman

Didikan Kanak-kanak (Tadika).

280



Sementara itu, terdapat juga di Selatan Thailand Sekolah Rendah Islam
(SRI) yang menjalankan pendidikan Islam secara integrasi atau pendidikan
berkembar bermula daripada peringkat pra-sekolah. Selain itu, terdapat pula
pendidikan Islam di sekolah kebangsaan yang mengambil pelajar Muslim lebih

daripada 50 peratus.

Manakala pengajian Islam di peringkat lepasan thanawy atau pengajian
tinggi, terdapat beberapa pusat pengajian tinggi Islam, seperti Kolej Pengajian
Islam, Prince of Songkhla University, Pattani. Institusi Pengajian Islam dan
Bahasa Arab, Prince of Naratiwat University. Manakala yang di bawah milik
swasta, iaitu Universiti Islam Yala, Jamiah Syeikh Daud al-Islamiyah, dan Al-

Ma’had al-A’li li al-Dirasat al-Islamiyah wa al-Arabiyah.

Ringkasnya, pengajian Islam dan bahasa Arab di Selatan Thailand
diadakan di pelbagai institusi pendidikan, sama ada bersifat formal, seperti
Sekolah Agama Rakyat (SAR), Taman Didikan Kanak-kanak (Tadika), Sekolah
Rendah Islam (SRI), Institusi Pengajian Tinggi (IPT), Sekolah Kebangsaan.
Manalaka pengajian secara tidak formal, seperti pondok, pengajian umum yang
diadakan masjid-masjid dan sebagainya. Selain itu, rumah-rumah orang-orang
alim juga boleh dianggap sebagai institusi pendidikan Islam secara tidak formal
kerana pengajaran-pengajaran agama dan bahasa Arab diadakan juga di tempat-

tempat tersebut.

Bahasa Arab sangat penting dan berpengaruh, kerana ia merupakan
bahasa agama dan bahasa yang dijadikan wasilah dalam beribadat kepada Allah

dan memahami ajaran Islam. Walaupun bahasa Arab lahir di negeri Hijaz, tetapi

281



ia telah tiba ke Selatan Thailand sebelum ketibaan Islam, tetapi ia tidak
berkembang dan tersebar melainkan selepas masyarakat di Selatan Thailand
memeluk agama Islam. Justeru itu, perkembangan agama Islam merupakan
faktor penting yang menyebabkan bahasa Arab bekembang di samping lain-lain
faktor, seperti pengajaran dan pembelajaran, kursus-kursus, majlis-majlis ilmu,
pengetusan pelajar ke negeri-negeri Arab, karya-karya ulama dan kerjaya.
Lantaran itu, bahasa Arab mendapat pengamatan istimewa bukan sahaja di

institusi pendidikan Islam, malahan di institusi-institusi awam.

5.2.2 Hubungan Antara Objektif Pertama dan Ketiga

Perkembangan bahasa Arab di Selatan Thailand pada abad ke-19 dan 20 M
secara lebih terancang, mempunyai matlamat, kurikulum, buku-buku teks,
pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajaran yang efektif. Di samping
itu, ia sangat berpengaruh dan banyak memberi sumbangan terhadap pendidikan
Islam. perkembangan bahasa Arab ditangani oleh institusi-institusi pendidikan,
seperti pondok, Taman Didikan Kanak-kanak (Tadika), Sekolah Agama Rakyat
(SAR), dan Institusi Pengajian Tinggi (IPT). Matlamat utama pengajaran dan
pembelajaran bahasa Arab di institusi-institusi tersebut adalah bertujuan untuk
malaksanakan tuntutan agama dan memahami ajarannya. Kurikulum yang
digunakan juga terdiri daripada beberapa jenis kurikulum, seperti Kurikulum
Nahu, Kurikulum Asas Bahasa Arab dan Kurikulum Sarjana Bahasa Arab.
Manakala pendekatan dan kaedah pengajarannya pula adalah terdiri daripada
pendekatan tradisi dan pendekatan moden, dan sebagainya. Di samping itu,
sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam di Selatan Thailand juga

sangat besar dan ketara, antaranya melahirkan ramai tokoh-tokoh ulama,

282



melahirkan banyak institusi pendidikan Islam, banyak karya-karya agama dan
bahasa Arab. Sementara itu, kitab-kitab agama itu jelas terpengaruh dengan
bahasa Arab dari sudut sistem, struktur, penggunaan huruf saksi, mahupun kaso
kata bahasa Arab. Pengunaan kosa kata bahasa Arab dalam penulisan kitab-kitab
ilmiah tanpa diterjemahkan kepada bahasa Melayu, malahan dikekalkan dalam
perkataan dasarnya mahupun dikenakan beberapa perubahan dalam penggunaan

tersebut,

Ramai tokoh-tokoh ulama meninggalkan kitab-kitab ilmiah kepada umat
Islam Patani dalam pelbagai ilmu, termasuk kitab-kitab yang membincang khas

mengenai ilmu bahasa Arab, seperti ilmu Nahu dan Saraf dan sebagainya.

Abad ke 20 M bahasa Arab terus berkembang dan tersebar di Selatan
Thailand. Perkembangan dan ketersebarannya seiring dengan perkembangan
ilmu-ilmu Islam yang lain seperti, ilmu Fiqah, ilmu Tauhid, ilmu Tasawuf dan

lain-lain.

Dengan demikian, perkembangan bahasa Arab di Selatan Thailand adalah
berpusat di institusi pendidikan Islam. Mata pelajaran bahasa Arab sebagai inti
dan kendungan utama bagi kurikulum pengajian di institusi-institusi pendidikan
tersebut. Perkembangan bahasa Arab sentiasa meningkat dan maju ke arah yang
lebih sempurna, mantap dan positif dalam semua aspek. Aspek ilmu bahasa Arab
melalui perkembangan ilmu-ilmu bahasa Arab yang dijadikan kandungan
kurikulum, buku-buku teks dan kitab-kitab yang dijadikan bahan pengajian.
Aspek fungsi bahasa melalui perkembangan matlamat pengajaran, pendekatan,

kaedah pengajaran dan pembelajaran juga penggunaan kemahiran bahasa yang

283



mencakupi semua kemahiran. Aspek sumbangan terhadap pendidikan Islam di
institusi-institusi pendidikan Islam yang wujud di Selatan Thailand sama ada

yang bersifat formal mahupun yang tidak formal.

Ringkasnya, Islam dan bahasa Arab merupakan dua perkara yang tidak
boleh dipisah-pisahkan, kerana kepentingannya dalam kehidupan umat Islam
untuk dijadikan sarana dalam beribadat dan wahana dalam memahami ajaran
Islam. Begitu juga dengan ulama dan institusi pendidikan Islam sebagai faktor

teras menyebabkan bahasa berkembang dan tersebar di Selatan Thailand.

Menurut kajian ke atas kedudukan institui pendidikan Islam dan
hubungannya dengan bahasa Arab terdapat empat jenis institusi teras yang
berperanan terhadap perkembangan bahasa Arab di Selatan Thailand. Iaitu
institusi pondok, Tadika, SAR, dan IPT. Kedudukan bahasa Arab di empat-empat
jenis institusi ini sangat penting kerana ia bukan sekadar menjadi mata pelajaran
dalam kandungan kurikulum, malahan kitab-kitab yang menjadi bahan pengajian
bagi mata pelajaran lain juga adalah dalam bahasa Arab. Terutama sebahagian
besar daripada kitab-kitab rujukan dalam bidang pengajian Islam di IPT adalah
dalam bahasa Arab. Dari kenyataan ini, pengkaji yakin bahawa ilmu-ilmu
berhubung dengan bahasa Arab dapat dianggap sebagai teras pengajian selain
ilmu-ilmu agama Islam. Hal demikian adalah hasil daripada sekurang-kurangnya
dua sebab, jaitu pertama sebab bahasa Arab sebagai bahasa yang digunakan
untuk mengabdikan diri kepada Allah melalui ibadat-ibadat tertentu, dan kedua
sebab bahasa Arab merupakan bahasa al-Quran dan bahasa Sunnah Rasul B.

Manakala penafsiran dan huraian kepada kedua-dua secara sempurna dan

284



lengkap juga adalah dalam bahasa Arab. Jadi tidak mungkin kedua-dua perkara

itu dapat difaham dengan baik tanpa menguasai bahasa Arab.

Dengan alasan-alasan di atas sangat rasional sekali bahawa faktor utama
bagi perkembangan bahasa Arab ialah agama Islam. Adapun faktor pengajaran
dan pembelajaran, kursus, majlis-majlis ilmu, karya-karya ulama, pengutusan
pelajar ke negeri-negeri Arab dan kerjaya, dapat dianggap sebagai faktor
sekunder sahaja. Ini bermakna antara objektif kajian yang pertama dan objektif
kajian yang kedua terdapat hubungan yang amat relevan. Hal tersebut kerana
pengajaran dan pembelajaran, kursus-kursus, majlis-majlis ilmu, karya-karya

ulama dan sebagainya adalah merupakan produk pendidikan Islam.

Perkembangan bahasa Arab dari aspek-aspek yang telah dibincangkan
(aspek matlamat, kurikulum, pendekatan dan kaedah pengajaran dan
pembelajaran, dan aspek sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam)
terdapat beberapa persamaan dan perbezaan antafa satu institusi dengan yang
lain. Demikian juga keunikan satu-satu institusi tersebut memberi impak

terhadap penghasilan natijah dan produktivitinya.

Dari aspek matlamat semua institusi berkenaan adalah bermatlamatkan
kepada penunaian tuntutan agama, walaupun pencapaian tahap yang diharapkan
itu adalah berbeza. Misalnya matlamat pengajian di institusi pondok pencapaian
yang diharapkan oleh pelajar bukan sekadar untuk peribadi mereka sahaja,
malahan pencapaian yang diharapakan juga untuk menyebarkan bahasa Arab
kepada masyarakat agar mereka juga mampu menunaikan tuntutan-tuntutan
agama. Begitu juga halnya IPT. Adapun Tadika dan SAR adalah untuk

membolehkan sasaran meneruskan pengajian di peringkat yang lebih tinggi.

285



Selain itu, suatu perkembangan yang positif dalam aspek matlamat ialah
pencapaian dalam sudut kemahiran bahasa, kerana sebelum wujud institusi
pendidikan moden seperti sekolah dan institusi pengajian tinggi pengajaran
bahasa hanya mengharapkan pencapaian dari aspek kaedah bahasa Arab sahaja,
manakala dari aspek kemahiran bahasa langsung tidak diberi perhatian. Ini
bermakna terdapat suatu kemajuan dan perkembangan ke arah yang lebih

sempurna serta mencakupi semua aspek pengajaran bahasa.

Kurikulum bahasa Arab di insitusi-institusi berkenaan juga berbeza dan
berlainan. Ini oleh sebab matlamat pengajaran dan pembelajaran berlainan, maka
kurikulumnya juga tentu berlainan, kerana kurikulum hendaklah sesuai dengan
matlamat pengajaran dan pembelajaran. Pengkaji sangat setuju dengan keadaan
ini, kerana kurikulum mempunyai impak yang sangat kuat dalam proses
pembelajaran. Selain itu, pengkaji berpendapat bahawa kurikulum bahasa Arab
juga berkembang ke arah yang amat positif, kerana pada abad ke-19 malahan
awal abad ke-20 M pengajaran bahasa Arab masih mengutamakan satu aspek
daripada aspek kemahiran bahasa iaitu aspek memahami bacaan. Adapun pada
separuh kedua abad ke-20 M sudah terdapat pelbagai bentuk kurikulum dan
sebahagian daripada kurikulum tersebut memberi keutamaan kepada semua
kemahiran bahasa. Dengan demikian, pengkaji memandang bahawa semua
kurikulum yang sudah wujud perlu dikekalkan dengan beberapa pemantapan
kearah yang lebih unik, lantaran kewujudan pelbagai kurikulum itu menjadi satu
peluang kepada pendidikan Islam di Selatan Thailand untuk melahirkan pakar-
pakar bahasa Arab. Di samping itu, ia memberi peluang kepada peminat-peminat
bahasa Arab untuk memilih apa yang sesuai dengan kecenderungan dan

matlamatnya.

286



Sementara itu, dari aspek pendekatan dan kaedah pengajaran dan
pembelajaran, menurut penemuan kajian, pengkaji memandang bahawa ia dapat
dikategorikan kepada dua pendekatan. Pertama, pendekatan tradisi, dan kedua
pendekatan moden. Kedua-dua pendekatan ini mempunyai keunikannnya
tersendiri. Pendekatan tradisi yang diamalkan di instinitusi pondok dapat
melahirkan tokoh ulama yang mantap lagi mahir dalam bidang kaedah. Lantaran
itu, kaedah pengajaran ini melahirkan tokoh-tokoh yang tersohor dalam aspek
penguasaan kaedah bahasa Arab (kaedah Nahu). Justeru pemahaman mereka
sangat tinggi kerana mereka mampu membaca dan memahami malahan mengajar
kitab-kitab Arab. Namun demikian, pendekatan ini juga mempunyai beberapa
kekurangan dan kelemahannya, terutama dari sudut pencapaian kemahiran
menulis atau mengarang, mendengar dan bertutur atau berdialog. Oleh sebab itu,
pelajar-pelajar yang belajar bahasa Arab melalui kaedah tersebut tidak mampu
mengarang dan berdialog ataupun menggunakan bahasa Arab untuk
berkomunikasi. Tetapi mereka mampu mengkritik kekurangan-kekurangan yang
terdapat pada penulisan atau karangan orang lain. Di sebaliknya, mereka yang
belajar bahasa Arab melalui pendekatan dan kaedah moden lebih cekap
mengarang dan berdialog ataupun menggunakan bahasa Arab untuk
berkomunikasi, tetapi dari sudut kaedah bahasa mereka dianggap lemah
berbanding kumpulan pertama. Oleh itu, jika kedua-dua pendekatan itu dapat
diintegrasikan dengan erti yang sebenar, pencapainnya akan lebih tinggi, mantap
dan unik. Ini juga dapat ditafsirkan bahawa pendidikan Islam berkembang seiring
dengan perkembangan aspek-aspek yang dikaji sebagai objektif yang ketiga bagi

kajian ini.

287



5.2.3 Hubungan Antara Objektif Pertama dan Keempat

Perkara-perkara di atas telah memberikan gambaran bahawa sumbangan bahasa
Arab terhadap pendidikan Islam juga berlainan kadar dan sifatnya. Kelainan itu
adalah disebabkan oleh matlamat, dan kurikulum pengajaran dan pembelajaran
bahasa Arab yang diamalkan. Dengan kata lain, sejauh mana matlamat
pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab itu dijadikan sasaran dan tumpuan,
kadar itulah sumbangannya dapat direalisasikan. Begitu juga halnya dengan
kurikulum, pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajaran, keanekaan dan
kelainannya itu dapat menghasilkan sumbangan yang berbeza dan berlainan. Di
waktu yang sama pengkaji berpendapat bahawa kelainan itu merupakan

penyempurnaan antara satu sama lain.

5.2.4 Hubungan Antara Objektif Kedua dan Ketiga

Faktor utama perkembangan bahasa Arab ialah agama. Walaupun demikian
terdapat juga beberapa faktor lain. Dan faktor-faktor tersebut juga mempengaruhi
perkembangan aspek-aspek yang dibincang dalam objektif ketiga, iaitu matlamat,

kurikulum, pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajaran.

5.2.5 Hubungan Antara Objektif Kedua dan keempat

Hubungan antara objektif kedua, iaitu faktor permbangan bahasa Arab dan
objektif keempat ialah sumbangan bahasa Arab terhadap pendidikan Islam.
Antara dua objektif di atas amat jelas hubungannya kerana dapatan kajian

menunjukan bahawa sebahagian besar daripada sumbangan sama sumbangan

288



daripada institusi pondok, Tadika, SAR dan IPT adalah bersifat keagamaan. Jadi,

antara dua objektif tersebut saling beri memberi antara satu sama lain.

5.2.6 Hubungan Antara Objektif Ketiga dan Keempat

Perkembangan bahasa Arab dari aspek matlamat, kurikulum, pendekatan, dan
kaedah pengajaran dan pembelajaran mempengaruhi sumbangannya terhadap
pendidikan Islam. Disebabkan oleh perkembangan matalamt, kurikulum,
pendekatan dan kaedah pengajaran dan pembelajaran itulah pendidikan Islam
maju dan meningkat. Jika aspek-aspek yang dibincang dalam objektif ketiga
tidak berkembang, pendidikan Islam juga tidak mungkin meningkat dan maju

serta bertambah bilangan institusi tersebut.

Ringkasnya, perkembangan bahasa Arab dari semua aspek yang dikaji
merupakan perkembangan ke arah yang lebih sempurna dan positif. Ia
diumpamakan seperti seorang manusia, bermula daripada bayi menjadi kanak-

kanak kemudian meningkat remaja, dewasa, dan seterusnya.

5.3 Hubungan Dengan Kajian Lepas

Terdapat beberapa persamaan antar kajian ini dengan kajian-kajian lepas yang
boleh memberikan implikasi positif kepada dapatan kajian ini. Butiran lanjutnya

adalah sebagai berikut:

a. Penemuan kajian menunjukkan bahawa institusi pendidikan Islam pada
setiap peringkat merupakan badan yang sangat penting serta besar

peranannya terhadap perkembangan bahasa Arab di Selatan Thailand.

289



Penguasaan bahasa Arab yang dicapai oleh setiap induvidu masyarakat
Islam adalah berpunca daripada institusi tersebut. Sebagai contoh,
semenjak tahun lapan puluhan hingga sekarang, sekurang-kurangnya
satu atau dua institusi pendidikan itu dilalui oleh setiap umat Islam di
Selatan Thailand, iaitu tadika dan pondok, atau tadika dan sekolah
agama rakyat, jika seseorang itu tidak meneruskan pengajiannya ke
peringkat yang lebih tinggi. Jadi, institusi itu boleh dianggap sebagai
pusat pembinaan dan penerapan prasyarat untuk memboleh generasi
Islam memahami ajaran Islam dan melaksanakan tuntutan agama. Andai
kata institusi tersebut tidak lagi berperanan dalam memberi pengajaran
bahasa Arab kepada masyarakat Islam di Selatan Thailand, pengkaji
sangat yakin bahawa identiti keperibadian umat Islam di Selatan
Thailand tidak lagi seperti apa yang dapat dilihat sekarang. Hal
demikian selaras dengan kajian Winij Sangkharat (2001), kajian Hasan
Madmarn (1989) dan kajian Khanit Khaimuk (1982). Penemuan kajian-
kajian berkenaan menunjukan bahawa institusi pendidikan Islam
tersebut juga mempunyai kedudukan sebagai badan pendidikan dan di
waktu yang sama ia juga merupakan badan keagamaan. Kerana ia
melaksanakan dua fungsi utama, iaitu memberi ilmu pengetahuan dan
pendidikan agama kepada masyarakat. Lantaran itu, dalam konteks
masyarakat minoriti bagi sesebuah negara mereka wajib berdikari dalam
mengendalikan pendidikan agama agar masyarakat dan generasi penerus
dapat dibekali dengan asas-asas agama. Jika tidak, nilai-nilai keagamaan

mereka akan terhakis.

290



Penemuan kajian menunjukkan bahawa agama Islam merupakan faktor
utama yang mempengaruhi perkembangan bahasa Arab. Semua umat
Islam mempelajari bahasa Arab. Kebanyakan mereka mempelajarinya
untuk menjadikan bahasa Arab sebagai perantaraan dalam menunaikan
ibadat dan tuntutan agama, bahkan mereka yang mempelajari bahasa
Arab sampai ke peringkat pakar juga adalah hasil daripada pengaruh dan
dorongan agama. Ini selaras dengan dapatan kajian Muhamat Sakree
(2008) yang menunjukan bahawa pelajar yang mempelajari bahasa Arab
di institusi pendidikan Islam adalah bertujuan untuk mendalami ajaran
agama, malahan supaya matlamat mereka tercapai mereka bercita-cita
untuk menyambung pengajian mereka ke negara-negara Arab Timur
Tengah dan sebagainya. Dahulu, kebanyakan pelajar di sekolah agama
rakyat menjadikan agama sebagai aliran asas dan aliran akademik (sains
sosial) sebagai aliran sokongan. Oleh yang demikian, mereka bermati-
matian untuk menamatkan pengajian mereka di peringkat thanawy
kerana mereka berhasrat untuk meneruskan pengajian mereka ke negara-
negara Arab Timur Tengah dan sebagainya. Sejak kebelakangan ini
keadaan tersebut bertukar, pelajar-pelajar sekolah agama rakyat tidak
lagi gemar menyambung pengajian mereka ke negara-negara Arab.
Mereka lebih cenderung menyambung di institusi pengajian tinggi
tempatan termasuk aliran sains sosial (Muhamatsakree, 2008: 342). Ini
bermakna, jika konsepsi umat Islam terhadap agama merosot, bahasa

Arab juga akan menerima implikasinya.

Penemuan kajian menunjukkan bahawa pada abad ke-19 M tidak

mempunyai banyak bentuk kurikulum bahasa Arab. Tetapi ia mulai

291



bertambah dan lahir pelbagai kurikulum ialah pada separuh ke dua abad
ke-20. Itu semua adalah hasil daripada perubahan sistem pendidikan
serta lahir institusi-institusi pendidikan semasa seperti tadika, sekolah
agama rakyat dan institusi pengajian tinggi. Perkembangan kurikulum
itu membawa suatu kesan yang sangat positif terhadap perkembangan
bahasa Arab di Selatan Thailand. Walau bagaimanapun kelahiran
kurikulum itu tidak berdasarkan kepada kajian-kajian khusus, sedangkan
ia merupakan pengambilan dan penyesuaian terhadap kurikulum-
kurikulum yang diguna praktik di negara-negara lain. Namun demikian,
rhelalui kurikulum-kurikulum yang tersedia masyarakat Islam di Selatan
Thailand berpeluang mempelajari bahasa Arab dalam berbagai-berbagai
peringkat. Di samping itu, kurikulum-kurikulum itu dapat melahirkan
pakar-pakar bahasa Arab dan pemimpin-pemimpin agama tempatan
yang dapat meneruskan kesinambungan perkembangan bahasa Arab dan
memimpin masyarakat Islam di Selatan Thailand. Ini juga selaras
dengan kajian Yusof (2008) yang menunjukan bahawa kebanyakan
mereka itu adalah lulusan pondok dan sekolah agama rakyat. Jadi, andai
kata, kurikulum itu digubal berdasarkan kaedah-kaedah penggubalan
kurikulum pengajaran bahasa sudah tentu sumbangan dan pengaruhnya

lebih besar.

Penemuan kajian menunjukkan bahawa pendekatan dan kaedah
pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab juga berkembang. Sekurang-
kurangnya perkembangan itu dipengaruhi oleh dua faktor, iaitu
matlamat dan kurikulum. Sebelum lahir sistem persekolahan,

pendekatan yang tersebar di institusi pondok hanya Pendekatan Kaedah

292



Nahu dan Terjemahan. Kini, pengajaran di tadika, sekolah agama rakyat
dan insitusi pengajian tinggi menggunakan pelbagai pendekatan dan
keadah pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab. Semua pendekatan
dan kaedah yang digunakan itu sesuai dan selari dengan matlamat
pengajaran dan kurikulum, Walau bagaimanapun terdapat beberapa hal
yang perlu dinilai dan dipertimbangkan semula. Ini memberi implikasi
yang amat positif terhadap perkembangan pendekatan dan kaedah
pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab. Justeru pendekatan-
pendekatan yang baru tersebar dapat menambah dan meningkatkan
kualiti pencapain pelajar-pelajar dalam menguasai kemahiran bahasa
Arab. Sebelum ini, pencapaian yang berhasil mencakupi satu atau dua

kemahiran sahaja. Kini, pencapaian merangkumi semua kemahiran.

Penemuan kajian menunjukkan bahawa kurikulum bahasa Arab juga
berkembang. Jadi jelas, perkembangan itu memberikan implikasi yang
positif kapada perkembangan bahasa Arab. Pelajar-pelajar yang tidak
mempunyai kemampuan untuk meneruskan pengajian ke Timur Tengah
khasnya atau lain-lain negara amnya, berpeluang untuk belajar bahasa
Arab atau meneruskan pengajian bahasa Arab peringkat sarjana muda di
institusi pendidikan Tempatan. Sebelum ini, pelajar-pelajar yang suka
untuk menyambung pengajian dalam jurusan bahasa Arab atau jurusan-
jurusan pengajian Islam yang menggunakan bahasa sebagai bahasa
pengantar di peringkat pengajian tinggi atau untuk mengikuti kursus-
kursus pemulihan dan pemantapan bahasa Arab, terpaksa pergi ke Timur
Tengah atau sebagainya (Muhamat Sakree, 2007). Ramai pelajar-pelajar

yang tamat peringkat akhir thanawy di sekolah agama rakyat tidak

293



mempunyai kemampuan untuk meneruskan pengajian mereka terpaksa

menghentikan pengajian mereka. Tetapi kini, ramai pelajar khususnya

daripada sekolah agama rakyat dapat meneruskan pengajiannya dalam

jurusan bahasa Arab dan jurusan-jurusan pengajian Islam yang

menggunakan bahasa Arab sebagai bahasa pengantar di IPT tempatan.

Jadual 5-1

Rumusan Perkembangan Bahasa Arab
Pada Abad Ke-19 dan Ke-20 M

buku-buku teks

buku yang ditulis dan disusun oleh
penulis tempatan.

‘ Perkara ‘ Abad Ke-19 M ; Abad Ke-20 M
Institusi berperanan | Pondok . Pondok, Tadika, Sekolah Agama Rakyat,
Institusi Pengajian Tinggi.
Matlamat Menunaikan  tuntutan  agama | Menunaikan tuntutan agama (ibadat),
(ibadat), mengusai kaedah bahasa | mengusai kaedah bahasa Arab untuk
Arab untuk memahami ajaran | memahami ajaran syariah, menjadikan
syariah. alat komunikasi dan mendapatkan kerja
Fungsi Memahami teks bacaan. Membaca, menulis, dan menjadi media
komunikasi.
Kurikulum dan | Kitab-kitab Arab klasik, buku- | Kitab-kitab Arab klasik, buku-buku

pengajaran bahasa Arab yang ditulis dan
disusun oleh penulis tempatan untuk
dijadikan sukatan pengajian di Tadika dan
SAR dan buku-buku semasa daripada
negeri-negeri Arab.

karya-karya ulama, pengajian.

Pendekatan dan | Pendekatan dan Kaedah Nahu dan | Pendekatan dan Kaedah Nahu dan
Kaedah Pengajaran | Terjemah. Penekanan  kepada | Terjemah dan Kaedah-kaedah Moden.*
aspek kaedah bahasa Arab. Pendekatan komunikasi.
Sumbangan, Melahirkan tokoh-tokoh ulama | Melahirkan tokoh-tokoh wulama yang
pengaruh dan | yang  benar-benar  menguasai | benar-benar menguasai kaedah bahasa
kesan kaedah bahasa Arab (Nahu dan | Arab (Nahu dan Saraf).
Saraf). Kebolehan membaca kitab-kitab jawi dan
Kebolehan membaca kitab-kitab | kitab Arab.
jawi dan kitab Arab. Mengajar  kitab-kitab ~ Arab  dan
Mengajar kitab-kitab Arab dan | menghuraikannya dengan bahasa Melayu.
menghuraikannya dengan bahasa | Meningkat bilangan institusi pondok dan
Melayu. lahir institusi bentuk moden iaitu Sekolah
Meningkat bilang institusi pondok. | Agama Rakyat, Tadika dan Institusi
Melahirkan  kitab-kitab agama | Pengajian Tinggi.
yang berbentuk terjemahan dan | Melahirkan kitab-kitab agama yang
karangan. berbentuk terjemahan dan karangan.
Faktor pembantu Agama Islam, Majlis-majlis ilmu, | Agama Islam, Majlis-majlis ilmu, karya-

karya ulama, pengajian dan kursus.

* Dimaksudkan dengan Kaedah Moden di sini, ialah beberapa pendekatan dan kaedah yang
diutarakan oleh pakar pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab kepada penutur asing.
Antaranya, Kaedah Langsung (Direct Method), Kaedah Pendengaran dan Percakapan (Audio-
Lingual Method), Kaedah Bacaan (Reading Methed), Kaedah Ma'rifiyah (Cognitive Code-
Learning Theory) dan sebagainya. Kaedah-kaedah ini dianggap lebeh moden berbanding Kaedah
Nahwu dan Kaedah Nahwu dan Terjemehan. Lihat nota kaki bab 3 halaman 159

294




5.4 Implikasi Teori dan Metodologi Kajian

Bahagian ini mengandungi implikasi teori dan metodologi kajian.

Kajian ini dijalankan berasaskan kepada landasan teori bahasa Arab
daripada agama, teori sosiolinguistik dan teori gelombang. Teori-teori tersebut
digunakan untuk menganalisis dan mengenal pasti proses perkembangan bahasa
Arab dan sumbangannya terhadap pendidikan Islam di SelatanThailand pada
abad ke-19 dan 20 M. Persoalan penting untuk mendapat jawapan ialah
bagaimanakah kedudukan pendidikan Islam di Selatan Thailand dan
hubungannya dengan bahasa Arab, apakah faktor dan bagaimanakah
perkembangan bahasa Arab dari aspek matlamat, kurikulum, pendekatan dan
kaedah pengajaran dan pembelajaran, dan apakah sumbangannya terhadap

pendidikan Islam di Selatan Thailand pada masa berkenaan.

Teori-teori yang digunakan dapat membantu pengkaji dalam menjawab
persoalan-persoalan kajian dengan keadaan yang berbeza. Teori bahasa Arab
daripada agama adalah merupakan teori yang banyak membantu pengkaji
menjawab persoalan-persoalan kajian, kerana persoalan pertama, persoalan
ketiga dan persoalan keempat mempunyai hubungan yang kuat dengan agama
Islam. Agama Islam merupakan dorongan tunggal bagi kelahiran institusi
pendidikan dan bahasa Arab dijadikan unsur asas dalam kurikulum. Bahasa juga

banyak memberi sumbangan terhadap pendidikan agama.

Adapun teori sosiolinguistik dan teori gelombang tidak banyak membantu
pengkaji dalam menjawab persoalan-persoalan kajian, melainkan persoalan

kajian yang ketiga. Jadi mengikut pengkaji teori sosiolinguistik ini lebih sesuai

295



digunakan untuk mengkaji perkembangan bahasa dari aspek pengaruhnya,
manakala teori gelombang pula lebih sesuai digunakan dalam mengkaji

perkembangan dari aspek geografi bahasa.

Kajian ini berasaskan kepada kajian perpustakaan, dengan menggunakan
kaedah dokumentasi (documentary reseacrh). Namun demikian, beberapa kaedah
kajian lapangan juga digunakan, iaitu kaedah wawancara (interview) untuk
menyempurnakan maklumat-maklumat berkaitan. Hal ini disebabkan oleh
sebahagian daripada maklumat-maklumat tersebut perlu disokong dan

dilengkapkan dengan wawancara.

Kaedah perpustakaan digunakan untuk mendapatkan fakta-fakta bertulis
yang memberikan gambaran tentang kedudukan pendidikan Islam dan
hubungannya dengan bahasa Arab dan proses perkembangan bahasa Arab di
Selatan Thailand pada masa yang ditentukan. Kaedah pemerhatian pula
digunakan untuk menyokong dan menguatkan data-data yang diperolehi daripada
dokumen-dokumen berkenaan dan maklumat melalui wawancara, khususnya
mengenai perkembangan bahasa Arab di institusi-institusi pendidikan melalui
pengajaran dan pembelajaran. Kaedah wawancara pula digunakan untuk
mendapatkan maklumat-maklumat yang tidak terdapat melalui catatan dan

sumber-sumber perpustakaan dan pemerhatian.

5.5 Cadangan Kajian Akan Datang

Berdasarkan hasil kajian yang menunjukkan bahawa bahasa Arab
mendapat kedudukan yang sangat penting dalam masyarakat Islam di Selatan

Thailand, terutama di institusi pendidikan Islam. Justeru, institusi-institusi

296



tersebut sangat berperanan terhadap perkembangan bahasa Arab. Demikian juga,

agama Islam sebagai faktor utama di samping beberapa faktor lain. Walau

bagaimanapun, didapati tiga faktor penting yang saling pengaruh mempengaruhi

antara satu sama lain dan besar implikasinya terhadap perkembangan bahasa

Arab, iaitu matlamat pengajaran bahasa Arab, kurikulum (sukatan pelajaran dan

buku-buku teks bahasa Arab), pendekatan dan kaedah pengajaran yang

digunakan. Tiga perkara itu merupakan unsur yang sangat penting dan

berperanan dalam menjayakan proses perkembangan dan penyebaran bahasa

Arab. Oleh yang demikian, pengkaji mencadangkan supaya kajian seterusnya

dijalankan dalam hal-hal berikut:

1.

Mengkaji tentang kesesuaian dan kejayaan penggunaan kurikulum,
sukatan pelajaran dan buku-buku teks bahasa Arab yang digunapakai
sekarang. Apakah aspek-aspek positif dan negatif bagi kurikulum,
sukatan pelajaran dan buku-buku teks yang digunapakai sekarang, dan
bagaimanakah cara untuk memaju dan membina kurikulum yang sesuai

dan berfungsi bagi masyarakat Islam di Selatan Thailand.

Mengkaji tentang kesesuaian pendekatan dan kaedah pengajaran yang
diikuti dalam proses pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di
institusi pendidikan dan pengajian Islam di berbagai-bagai peringkat
untuk melihat sejauhmanakah kejayaan pendekatan dan kaedah tersebut.

Di samping itu, kaedah dan pendekatan yang patut digunakan dalam

. proses pengajaran dan pembelajaran bahasa Arab di institusi pendidikan

dan pengajian berkenaan dapat dikenal pasti.

297



3. Mengkaji unsur bahasa Arab yang terdapat dalam bahasa Melayu Patani.

5.6 Penutup

Akhir ini pengkaji bersyukur kepada Allah 3% dengan taufig dan ri‘ayah-Nya
kajian ini dapat diselesaikan. Pengkaji mengharapkan semoga ia dapat memberi
faedah kepada perkembangan dan penyebaran bahasa Arab dan ménjadi salah
satu sumbangan terhadap pendidikan Islam di Selatan Thailand. Di samping itu,
pengkaji mengharapkan juga semoga ia menjadi salah satu amal bakti kepada
agama dalam usaha menyebar dan mengembangkan bahasanya kepada umat

Islam di bumi Allah yang pernah menyandang gelaran Pusat Penyebaran Ilmu-

ilmu Islam.

298



RUJUKAN

Bahasa Melayu

A. Aziz Deraman (2003) Peradaban Melayu Timur Laut. Kuala Lumpur: Dewan
Bahasa dan Pustaka.

A. Aziz Deraman (2005) Peradaban Melayu Timur Laut. Kumpulan Kertas Kerja
Kolokium Peradaban Melayu Kawasan Timur Laut. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka.

A. Aziz Deraman (2007) Seni Budaya dalam Peradaban Islam: Kelestarian dan
Cabaran dalam Konteks Wilayah. Kertas Kerja dibentang pada Dialog
Budaya ke-II: Kebudayaan Wahana Keamanan, pada 2-4 Februari 2007, di
Hotel CS Pattani. Lembaga Pentadbiran Wilayah Pattani.

Abdullah Hasan (2005) Rencana Linguistik. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka.

Abdul Rahman Hj. Abdullah (2002) Sejarah dan Tamadun Islam. Kuala Lumpur:
Pusataka Ilmi.

Abdul Rahman Hj. Abdullah (2003) Sejarah dan Tamadun Asia Tenggara

Sebelum dan Sesudah Pengaruh Islam. Kuala Lumpur: Utusan Publication
& Distributors Sdn. Bhd.

Abdul Rahman Hj. Abdullah (2007) Sejarah dan Tamadun Islam. Alor Setar:
Pustaka Darussalam Sdn. Bhd.

Abdulrahman Nawas (1995) Tamadun Islam. Pustaka Haji Abdul Majid.

Ahmad Fathi al-Fatoni (2001) Pengantar Sejarah Patani. Kota Bharu: Pustaka
Aman Press Sdn. Bhd.

Ahmad Fathi al-Fatoni (2001) Ulama Besar dari Patani. Bangi: Penerbit
Universiti Kebangsaan Malaysia.

Ahmad bin Muhammad Zain al-Fatoni (t.t.) Faridat al-Faraed fi llmi al-Akaed.
Pulau Pinang: Maktabah wa Matbaah Dar al-Maarif.

Ahmad Omar Chapakia (2000) Politik Thai dan Masyarakat Islam di Selatan
Thailand. Alor Setar: Pustaka Darussalam Sdn.Bhd & RMi Multimedia
Publishing.

Ahmad Omar Chapakia (2002) Politik dan Perjuangan Masyarakat Islam di
Selatan Thailand 1902-2002. Bangi: Penerbit Universiti Kebangsaan
Malaysia.

Ahmad Omar Chapakia (2006) Sumbangan Ulama Fatoni dalam Membangun
Asas Tamadun Islam di Nusantara. Kertas Kerja dibentangkan dalam

299



Projek Pembentangan Karya-karya Ilmiyah, Kali Pertama, anjuran Kolej
Islam Yala, pada 19 Julai 2006.

Amat Juhari Moain (1996) Perancangan Bahasa: Sejarah Aksara Jawi. Siri

Monograf Sejarah Bahasa Melayu, Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka.

Amran Kasimin (1993) Agama dan Perubahan Sosial di Kalangan Penduduk Asli

di Semenanjung Tanah Melayu. ((terj.)), Kuala Lumpur: Dewan Bahasa
dan Pustaka.

Arphandee Hasan (2006) Pelasanaan Mudarabah di Krung Thai Bank Public
Company Limited Wilayah Yala Thailand: Analisis Menurut Perspektif
Hukum Muamalat Islam. Disertasi untuk memenuhi keperluan bagi ljazah
Sarjana Syariah Jabatan Figh Dan Usul, Bahagian Pengajian Syariah,
Akdemi Pengajian Islam Kuala Lumpur: Universiti Malaya.

Asmah Hj. Omar (1990) Aspek Bahasa dan Kajiannya. Kuala Lumpur: Dewan
Bahasa dan Pustaka.

Asmah Hj. Omar (1993a) Bahasa dan Alam Pemikiran Melayu. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka.

Asmah Hj. Omar (1993b) Susur Galur Bahasa Melayu. Kuala Lumpur: Dewan
Bahasa dan Pustaka.

Auni Abdullah (2000) Islam dan Perdagangan dalam Sejarah Alam Melayu.
Darulfikri Sdn. Bhd.

Awang Sarayan (1995) Ceritera Bahasa. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka.

Balkis Abu Bakar Mohamed, Zulkarnain & Ahmad, Maheram (1999) Prosiding
Seminar Balaghah (Retorika) Arab-Melayu, Jabatan Pengajian Arab dan
Tamadun Islam. Bangi: Universiti Kebangsaan Malaysia.

Biografi Ulama Kedah Darul Aman (1996) Jilid 1. Alor Setar: Lembaga Muzium
Negeri Kedah Darul Aman.

Buku Penerangan (2001) Yala: Maahad al-Bi’that al-Diniyyah.

Daud Abdullah (1342a H) Al-Dur al-Thamin. Kaherah: Mustafa al-Babi al-
Halabi, oleh Isa al-Babi al-Halabi.

Daud Abdullah (1348b H) Idhah al-Bab li Murudunnikah bi al-Sawab. Kaherah:
Dar Thyaa al-Kutub al-Arabiyah, Isa al-Babi al-Halabi.

Daud Abdullah (1354c H) Tanbih al-Ghafilin. Pulau Pinang: Maktabah wa
Matbaah Dar al-Maarif.

Daud Abdullah (t.t.) Kifayatul Muhtqj. Singapura: Sulaiman Mar-¢.

300



Ding Choo Ming (2008) Manuskrip Melayu Sumber Maklumat Peribumi Melayu.
Bangi: Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia.

Fakulti Pengajian Islam (2001) Journal Pengajian Islam, bil 1 September 2001.
Yala: Kolej Islam Yala

Farid Mat Zain (2007) Islam di Tanah Melayu Abad ke-19. Selangor: Karisma
Publications Sdn Bhd.

Farid Mat Zain & Zulkarnain Mohamed (2008) Muslim Selatan Thai Konflik dan
Perjuangan Kuala Lumpur: Karisma Publication Sdn. Bhd.

Farid Mat Zain, Zulkarnain Mohamed & Samsu Adabi Mamat (1998) Minoroti
Muslim di Thailand. Selangor: Penerbit L Minda.

Hanizah Idris (2006) Asia Tenggara Kontemporari. Kuala Lumpur: Penerbit
Universiti Malaya.

Hasan Madman (2001) Pondok dan Madrasah di Patani. Kuala Lumpur: Penerbit
Universiti Kebangsaan Malaysia.

Hasan Madman (2003) Peranan Badan Pengajian Islam dalam Membina
Masyarakat, kertas kerja dibentang dalam foram maijlis syukur 40 tahun
al- Rahmaniyah, 1 march 2003.

Hasan Madman (2008) Penubuhan Universiti Awam Sebagai Pusat Pembangunan
Tamadun Umat, kertas kerja dibentangkan dalam Seminar Kesinambungan
Pendidikan Islam di Patani dari Pondok ke Universiti, anjuran Universiti
Islam Yala, 27 Julai 2008. ‘

Hasan Langgulong (1997) Pengenalan Tamadun Islam dalam Pendidikan. Kuala
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Hashim Musa (1999) Sejarah Perkembangan Tulisan Jawi. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka.

Hashim Musa (2006) Pengantar Falsafah Bahasa. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa
dan Pustaka.

Ibrahim Syukri (2002) Sejarah Kerajaan Melayu Patani. Kuala Lumpur: Penerbit
Universiti Kebangsaan Malaysia.

Idris Abdullah (2006) (terj.) Hikan: Penonjolan Istilah Keilmuan Islam, dalam
Nadwah Ulama Nusantara, Ketokohan dan Pemikiran Ulama Melayu.
Kuala Lumpur: Universiti Kebangsaan Malaysia.

Ismail bin Abdul Kadir al-Fatoni (1375 H) Bakuratul Amani. Patani: Patani Press.

Ismail Che Daud (1988) Tokoh-tokoh Ulama Semenanjung Melayu (1). Majlis
Ugama Islam dan Adat Istiadat Melayu Kelantan, Kuala Lumpur:
Perniagaan Rampai Utama.

301



Ismail Hamid (1986) Perkembangan Islam di Asia dan Alam Melayu. Kuala
Lumpur: Heinemann (Malaysia) Sdn. Bhd.

Ismail Hussein (1997) Ismail Hussein; Wan Hashim Wan Teh dan Ghazali Shafie
Tamadun Melayu Menyosong Abad Kedua Puluh Satu. Edisi Kedua.
Bangi: Penerbit Universiti Kebangssan Malaysia.

Jauhari Mat (2002) Arah Masa Depan Kurikulum Pengajian Islam. Kertas kerja
dibentangkan pada Seminar Serantau Pengajian Tinggi Islam di Nusantara:
Cabaran dan Arah Masa Depan, 22-23 September 2002, di Kolej Islam
Yala Thailand.

Juriah Long (2008) Pendidikan Bahasa Melayu antara Hasrat dengan
Pelaksanaan. Bangi: Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia.

Kamus Dewan (2002) Edisi ketiga, Kuala Lumpur: Dewan bahasa dan Pustaka.
Kolej Pengajian Islam (t.t.) Pengenalan Ringkas. Yala: Kolej Islam Yala.

Koprasi Islam Patani Berhad (t.t.) Undang-undang Koprasi Islam Patani Berhad.
Patani: Majlis Agama Islam.

Manja Mohd. Ludin & Ahmad Suhaimi Mohd.Nor (1995) Aspek-Aspek Kesenian
Islam. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Mohamad Khadafi Rpfie (2006) Kemunculan Pusat-Pusat Tamadun Melayu
dalam Afifah Abu Yazid Pengajian Tamadun Asia. Edisi Kedua. Kuala
Lumpur: PTS Profesional Publishing Sdn.Bhd.

Mohd. Fauzi Hamat, Joni Tamkin Borhan & Ab. Aziz Mohd. Zin (2007)
Pengajian Islam di Institusi Pengajian Tinggi Awam Malaysia. Kuala
Lumpur: Penerbit Universiti Malaya.

Mohd. Lazim Lawi (2004) Syaikh Ahmad al-Fatoni dan Sumbangannya Kepada
Khazanah Tamadun Ilmu Islam di Nusantara. Yala: Fakulti Pengajian
Islam, Kolej Islam Yala.

Mohd. Lazim Lawi (2005) Sejarah dan Perkembangan Agama Anutan
Masyarakat Melayu Pattani. Yala: Pusat Kebudayaan Islam, Kolej Islam
Yala.

Mohd. Liki Hamid (2007) Pengajian Tamadun Islam. Edisi Kedua. Kuala
Lumpur: PTS Profesional Publishing Sdn.Bhd.

Mohamad Mahmud (2001) Patani: Ulama, Pondok dan Kitab Jawi, kertas kerja
nadwah ulama Nusantara I pada 19-20 Mei 2001, Pattani: Kolej Pengajian
Isalm, Prince of Songkla University.

Mohd. Zamberi A. Malek (1994) Patani Dalam Tamadun Melayu. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka.

302



Mohd. Zamberi A. Malek (2001) Waadi al-Husaein Patani Masjid Kayu
Terindah. Bangi: Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia.

Mohd. Zamberi A. Malek (2006) Pensejarahan Patani. Kuala Lumpur: Penerbit
Universiti Malaya.

Muhammadtayuding Samah (2006) Pentadbiran Undang-Undang Islam Di Tiga
Wilayah Selatan Thailand. Kuala Lumpur: Universiti Malaya.

Muhammad bin Ismail Daud al-Fatoni (1345) Matlain al-Badraini wa Majmai al-

Bahraini. Mesir: Dar lhya al-Kutub al-Arabiyyah, Mustafa al-Babi al-
Halabi.

Mustafa Daud (1994) Pengantar Politik Islam. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka.

Mustafa Daud (1996) Bahasa dalam Tamadun Islam. Kuala Lumpur: Dewan
Bahasa dan Pustaka.

Mustafa Daud (2002) Tamadun Islam. Kuala Lumpur: Utusan Publication &
Distributors Sdn Bhd.

Muzaffar Mohamad (2001) Ahlul-Bait(Keluarga) Rasululah SAW & Raja-raja
Melayu. Kuala Lumpur: al-Wasilah Enterprise.

Nik Anwar Nik Mahmud (2000) Sejarah Perjuangan Melayu Patani 1785-1954.
Edisi Jawi. Kuala lumpur: Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia.

Noordin Bin Abdullah Dargorha (1997) Dakwah Islamiah Di Selatan Thailand:
Suatu Kajian Tentang Perkembangannya Antara Tahun 1960-1991M.
Kuala Lumpur: Akademi Pengajian Islam, Universiti Malaya.

Nor Hashimah Jalaluddin (2003) Bahasa dalam Perniagaan Satu Analisis
Semantik dan Pragmatik. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Noriah Mohamed (2000) Sejarah Sosiolinguistik Bahasa Melayu Lama. Pulau
Pinang: Penerbit Universiti Sains Malaysia.

Numan Hayimasae (2009) Madrasah Sebagai Asas Pendidikan Tinggi Di
Thailand: Lihat Dari Sudut Sejarah Perkembangannya. Dalam Tatat
Hartati, Effy Mulyasari (Editor) Mengembangkan Pendidikan Unggul Dan
Bertaraf International (Proceeding). Indonesia: UPI Press.

Paitoon M Chaiyanara (2001) Ancangan Pengajian Melayu di Malaysia,
Singapura dan Selatan Thai. Singapura: Kesatuan Guru-guru Melayu
Singapura (KGMS).

Pengenalan Ringkas (2002) Yala: Maahad Nahdat al-Ulum.

Persatuan Sejarah Malaysia Cawangan Kedah Darul Aman (1995) Cetera. Bil. 1
Januari.

303



Raja Mukhtaruddin Raja Moha Dain (1992) Pembinaan Bahasa Melayu. Kuala
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Ramlee Hamad Abdulrahman (2004) Budaya Melayu: Hubngannya dengan Islam
di alaf globalisasi. Kertas kerja dibentang dalam Seminar Budaya, pada 4
Julai 2004. Patani: Kolej Pengajian Islam, Prince of Songkla University.

Ruslan Uthai (2005) Ciri-ciri Istimewa Dialek Melayu Patani: Satu Kajian, Rong
Pim Pai Teknologi Thangkan Suksa. Patani: Prince of Songkla University.

Teeuw, A. & Wyatt, D.K. (1970) The Story of Patani. Vol. | Koninklijk Instituut,
Martinus Nijhoff The Hague.

Teo Kok Seng (2007) Sosiolinguistik, dalam Linguistik Melayu. Kuala Lumpur:
Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia.

Universiti Malaya (2006) Tamadun Islam dan Tamadun Melayu. Siri teks

Pengajian Tinggi Sukatan Terbaharu. Kuala Lumpur: Penerbit Universiti
Malaya.

Wan Abdullah, Wan Ab. Rahman Khudzri, Munif Zariruddin Fikri Nordin &
Solahuddin Ismail (2002) Tamadun Islam Suatu Sorotan. Kuala Lumpur:
Percetakan Cergas (M) Sdn.Bhd.

Wan Kamal Mujani (2001) Peranan dan Sumbangan Ulama Patani Terhadap
Perkembangan Pendidikan Islam di Tanah Melayu: Satu Analisis Sejarah
Sehingga Sebelum Merdeka, Kertas Kerja Dibentang Dalam Nadwah
Ulama Nusantara I: Peranan dan Sumbangan Ulama Patani, di Kolej

Pengajian Islam, Prince of Songla University, Thailand, pada 19-20 Mei
2001.

Wan Mohd. Shaghir Abdullah (1992) Al-Allamah Syeikh Ahmad al-Fathani Ahli
Fikir Islam dan Dunia Melayu. Kuala Lumpur: Khazanah Fathaniyah.

Wan Mohd. Shaghir Abdullah (1998) Tarikh Fathani Syeikh Faqih Ali Al-Fathani
Versi Salinan Syeikh Daud bin Abdullah Al-Fathani. Kuala Lumpur:
Khazanah Fathaniyah.

Wan Mohd. Shaghir Abdullah (2001) Ulama-ulama Patani: Satu Paparan
Mengenai Ketokohan dan Karya Mereka, Kertas Kerja Dibentangkan
Dalam Nadwah Ulama Nusantara I: Peranan dan Sumbangan Ulama
Patani, anjuran CIS, PSU Patani, pada 19-20 Mei 2001.

Worawit Baru @ Ahmad Idris. (1999) Dasar Kerajaan dan Kesannya Terhadap
Bahasa Melayu di Negeri Thai, Tesis, Kuala Lumpur: Universiti Malaya.

Zainal Kling (2007) Ucapan Utama: Islam dan Kebudayaan Alam Melayu,
ucapan disampaikan dalam majlis perasmian dialog Budaya ke-II:
Kebudayaan Wahana Keamanan, pada 2-4 Februari 2007. Pattani:
Lembaga Pentadbiran Wilayah Pattani, Prince of Songkla University,
Y AKIS, GAPENA, 2PNP dan ASASI.

304



Zulkifley Hamid (1996) Bahasa Konsep, Fungsi dan Penguasaannya oleh
Penutur. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

| Bahasa Arab

Abdul Ghaffar Hamid Hilal (1998) Al-Lahajat al-Arabiah Nasy-atan wa Tataw
wuran. Kaherah: Dar al-Fikri al-A’rabi.

Abdul Ghani Abud (1981) Al-Hadarah al-Islamiyyah wa al-Hadarah al-
Mu ’asirah. Kaherah: Dar al-Fikri al-Arabi.

Abdul Ghani Yakub (2007) Nazarat fi al-Tarikh al-Islami li Arkhabil al-Malayu.
Kuala Lumpur: Dar al-Tajdid, Kaci Trading Sdn.Bhd.

Abdullah Naseh Ulwan (1980) Ma- ‘dim al-Hadarat fi al-Islam wa Atharuha fi al-
Nahdati al-Urabiyah. Beirut: Dar al-Salam.

Abdul Karim Zaidan (1981) Usil al-Dakwh. Baghdad: Maktabah al-Manar al-
Islamiyah.

Abdul Kadir Ahmad @ Kader Sa-ah (1994) Manhaj al-Lughah al-‘Arabiyah li al-
Marpalah al-Ibtidaiyyah bi al-Madaris al-Dmiyah Fatoni: Dirdsah
Tahl liyyah Taqw imiyyah. Malaysia: International Islamic University.

Abdul Kadir Ahmad (2007) I'dad al- Wasael al-Ta’l miyyah wa Tajribatiha f al-
Madaris al-Islamiyah Janib Thailand. Bangkok.

Abdul Rahman Soleh Abdullah dan Hilmi Mohd. Faudah (1988) Al-Mursyid fi
Kitabah al-Buhiith al-Tarbawiyyah. Makkah: Maktabah al-Manarah.

Abu Zaid Shalabi (2004) Tarikh al-Hadarah al-Islamiyah wa al-Fikri al-Islami.
Riyadh: Maktabah Wahbah.

Adnan Suemae (2005) A4l- Sheikh Wan Ahmad bin Muhammad Zin al-Fatani wa
Juhiduh fi al-Lughah al-Arabiyyah. Bangi: Universiti Kebangsaan
Malaysia.

Ahmad bin Muhammad al-Dhabib (2001) Al-lughah al-Arabiyah fi Asr al-
Aulamah. Riyadh: Maktabah al-Obeikan.

Ahmad Syalabi (1993) Mausi-ah al-Hadarah al-Islamiyah. Kaherah: Maktabah
al-Nahdhah al-Misriyah.

Ahmad Syalabi (1996) Mausi-ah al-Tarikh al-Islami wa al-Hadarah al-Islamiyah,
Vol. 8. ed. 4. Kaherah: Maktabah al-Nahdhah al-Misriyah.

Ali Hujjaj dan Naif Khurma (t.t.) 4/-Lughat al-Ajinabiyah Ta’limuha wa Ta-
allumuha. Kuwait: A’lam al-Makrifah.

305



Ali Abddul Wahid Wafi (1973) Fikhu al-Lughah. Kaherah: Nahdhah Misr li-
Attibaah wa al-Nasyri wa al-Tauzi’.

Al-Baturi, Ahmad Husien (1354H) As& al-Quran al-Karim fi al-Lughah al-
Arabiyah. Kaherah: Dar al-Maarif.

Al-Bitaniyah, Muhammad Daifullah (2002) A4l-Hadarah al-Islamiyah. Amman:
Dar al-Forgan.

Al-Ghazali, Abu Hamid (1983) fhya Ulim al-Din. Beirut: Dar al-Makrifah.

Al-Misri, Jamil Abdullah (1989) Hidir al-‘Alam al-Islami wa Qadiyihu al-
Mua’sarah. Amman: dar Umm al-Qura.

Al-Nahlawi, Adul Rahman (1979) Usdl al-Tarbiah al-Islamiyah wa Asdlibuha.
Damaskas: Dar al-Fikr.

Al-Naisaburi, Ali bin Ahmad al-Wahidi (1987) Asbab al-Nuzdl. Jeddah: Dar al-
Qiblah li al-Saqafah al-Islamiyah.

Al-Nawawi, Yahya bin Syarafuddin (1995) Sahih Muslim. Beirut: Dar al-fikri.

Al-Sabuni, Muhammad Ali (1981) Mukhtasar Tafs# Ibnu Kath#. Beirut: Dar al-
Quran al-Karim.

Al-Saiyid Sabik (2001) Figh al-Sunnah. Riyadh: Maktabah al-Rushd.
Al-Sayuti, Jalaludin (t.t.) AI-Muzhir fi Ulim al-Lughah. Kaherah: Dar al-Fikr.

Al-Sayuti, Abdul Rahman bin Abi Bakr (2003) al-Itqan fi Ulim al-Quran. editor:
Mohammad Salem Hashim. Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah.

Al-Shafi-e, Muhammad bin Idris (1993) Al-Umm. Beirut: Darul Kutob al-llmiyah.

Al-Shafi-e, Muhammad bin Idris (2005) Al-Risdlah. Beirut: Darul Kutob al-
Ilmiyah.

Al-Siba-e, Mustafa (1985) Al-Sunnah wa Makanatuha fi al-Tasyri’ al-Islami.
Beirut: al-Maktab al-Islami.

Al-Utaibi, Turki (1996) Hgat al-Syu’db al-Islamiyah ila al-Lughah al-Arabiyah.
Buhus al-Multaga al-Islami al-Awal liduwal Asia. Columbo: al-Majlis al-
Islami al-Asiawi, al-Markaz al-Islami..

Al-Zahabi, Shamsuddin Muhammad bin Ahmad (1997) Siyar 4 lam al-Nubala
Beirut: Dar al-Fikri.

Babakar Hasan Qadr Mari (2000) dalam Al-Majallah al-‘Arabiyah li al-Dirasat
al-Lughawiyah. Khartum: Ma’had al-Khartum al-Duwali li al-Lughah al-
Arabiyah, Julai, 2000.

Blacher, D.r. (1989) (terj.) Ibrahim al-Kailani, 7ari#h al-Adab al-'Arabi. Beirut:
Dar al-Fikr.

306



Ede-Aremean Longdewa (2008) Manhaj Ta’lin a-Lughah al-‘Arabiyah bi
Kulliyah al-Lughah al-‘Arabiah fi Jamiah Syeikh Daud al-Fatoni al-
Islamiah (JISDA) dirasah tagw miyah. Tesis, Kuala Lumpur: International
Islamic University.

Effat al-Sharqawi (1985) Fi Falsafah al-Hadarah al-Islamiyah. Kaherah: Dar al-
Nahdhah al-Arabiyah.

Emaddudin Khalil (1403H) Al-Akl al-Muslim wa al- Ruyah al-Hadariyyah. Doha:
Dar al-Haramian litibaah wa al-Nasyri.

Esamuddin Abdul Rauf al-Faqi (1998) Ma- ‘dim Tarikh Wa Hadarah al-Islam.
Kaherah: Dar al-Fikr al-Arabi.

Fuad Sazkin (1983) Tarih al-Turds al-‘Arabi, Vol. 1 Fi Ulam al-Quran wa al-
Hadk (ter). Riyadh: Imam Muhammad Ibn Suud Universiti.

Hadson (2002) Ilm al-Lughah al-ljtima’i (ter). Kaherah: Adlam al-Kutub.

Hajman, Roi. C. (2000) Al-Lughah wa al-Hayah wa_al-Tabiah al-Basyariyyah.
(terj.) Daud Hilmi Ahmad al-Sayed. Kaherah: Alam al-Kutub.

Hamad bin Nasir al-Dakhi (1994) Qaddya wa Tajarub fi Ta'lim al-Lughah al-
‘Arabiyah li Ghairi al-Natiqima Biha. Riyadh: Ma’had Ta’lim al-Lughah
al-‘ Arabiyah, Jamiah Imam Mohd. Ibn Suud al-Islamiyah.

Hasan Hasan Sulaiman (1985/1405) Al-Syabab al-Muslim wa al-Hadarah al-
Gharbiyyah.

Hasan Jabar (1998) Usus al-Hadarah al- ‘Arabiyah al-Islamiyah wa ma ‘Alimuha.
Riyadh: Dar al-Kitab al-Hadis.

Hilmi Ahmad al-Wakil (1991) Tatwr al-Manahij Asbabuhu Ususuhu Asdibuhu
Khutuwatuhu Muauwiqatuhu. Kaherah: Maktabah al-Anjlo al-Misriyah.

Horgronje, K.Snouk (1999) Safahat min Tarikh Makkah al-Mukarramah (ter).
Riyadh: Maktabah Dar al-Miawiyah.

Ibn Taymiyyah, Ahmad Bin Abdul Halim (1983) Kitdb al-Inan. Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyyah.

Ibn Taymiyyah, Ahmad Bin Abdul Halim (1984) lktida al-Sirat al-Mustaq im.
Tahqiq Nasir Abdul Karim al-Akal. Riyadh: al-Obeikan li al-Tibaah.

Ibn Khaldun, Abdulrahman bin Muhammad (1984) Mugqaddimah Ibn Khaldun.
Beirut: Dar al-Qalam.

Ibrahim Anis (1972) al-Mu jam al-Was it Majma’ al-Lughah al- ‘Arabiyah. Turki:
al-Maktabah al-Islamiyah.

Ibrahim Muhammad Ataa (1986) 7uruq Tadrs al-Lughah al-‘Arabiyah. Al-
Kaherah: Maktabah al-Nahdhah al-Misriyah.

307



Ismail Ahmad Yaghi (2001) Al-Hadarah al-Islamiyah wa Asaruha fi al-Gharb,
Riyadh: Maktabah al-Obeikan.

Jabir Abdul Hamid Jabir (1985) Mahara al-Tadris. Kaherah: Dar al-Nahdhah
al-Arabiyah.

Jamiah al-Syeikh Daud al-Fathoni al-Islamiyah (2005) Al-Manahij al-Dir asiyyah
li Kulliyyah Usdluddin wa al-Shariah wa al-Lughah al ‘Arabiyah li al-
bani wa al-banat. Yala, Thailand.

Jawwad Ali (1993) Al-Mufassal fi Tarikh al-‘Arab gqabla al-Islam. Baghdad:
Baghdad University.

Junji Zaidan (t.t.) Al-Lughah al-‘Arabiyah ki-enun Hayyun. Kaherah: Dar al-
Hilal.

Jurji Zaidan (1904) Al-Falsafah al-Lughawiyyah wa AlfZ al- ‘Arabiyyah.
Kaherah: Dar al-Hilal.

Jurji Zaidan (2005) Tar ikh Adab al-Lughah al- ‘Arabiyyah. Beirut: Dar al-Fikr.

Lewis, M.M. (2003) (terj.) Tamam Hassan A/-Lughah fi al-Mujtama’. Kaherah:
Alam al-Kutub.

Ma’had Ta’lim al-Lughah al-‘Arabiyah (1993) Silsilah ta’lim al-Lughah al-
Arabiyah, dalil al- Muallim. Riyadh: Jamiah al-Imam Muhamad bin Suud

al-Islamiah.

Ma’had al-Khartom al-Duwali li-allughah al-Arabiyah, al-Munazamah al-
Arabiyah littarbiyah wassaqafah wal-ulum, 4/-Mujallah al- ‘Arabiyah li al-
Dirasa al-Lughawiyah. Bil. 18 Jun 2000.

Ma’had al-Khartom al-Duwali li-allughah al-Arabiyah, al-Munazamah al-
Arabiyah littarbiyah wassaqafah wal-ulum, Al-Mujallah al- ‘Arabiyah li al-
Dirasat al-Lughawiyah. Bil. 20/21 Jun 2003.

Mahmud Ahmad Shauk (1993) Muhimmat al-Manahij al-Dirasiyyah fi Bina’ al-
Mujtama’ al-Muslim. Riyadh: Jamiah al-Imam Muhammad bin Su-ud al-

Islamiyah.

Mahmud Fahmi Hijazi (1976) Al-Madkhal ila lImi al-Lughah. Kaherah: Dar al-
Thaqafah.

Mahmud Hamdi Zakzuk (1985) Al-Istisyrag wa al-Khalfiyyah al-Fikriyyah lissira
al-Hadari. Beirut: Muassasah al-Risalah.

Mahmud Kamel al-Nagah & Rushdi Ahmad Tuaymah (2003) 7arek Tadris al-
Lughah al-‘Arabiyah li Ghairi al-Nafigin biha. ISESCO.

Mahmud Shakir (1988) Al-Tarikh al-Islami, al-Tarikh al-Mu’asir al-Aqlliyat al-
Islamiyah. Beirut: Al-Maktab al-Islami.

308



Malik Bin Nabi (t.t.) Al-Zahirah al-Qur’aniyyah (ter). Kaherah: Dar al-Fikri.

Mansor Ahmad Abdulmun-em dan Muhammad Hamudah (1981) Al-Manahij al-
Nazariyyah wa al-Tafhig. Kaherah: Maktabah al-Anjlo al-Misriyah.

Mohd. Bakhir Abdullah (2006) Al-Khasaes al-Lughawiyyah baina al-'Arabiyyah
wa al-Malayuwiyyah: dirasd muqaranah, dalam Islamiyyat jilid 28.
Bangi: Universiti Kebangsaan Malaysia.

Muhammad Saleh Samk (1979) Fannu al-Tadris li al-Tarbiyah al-Lughawiyah.
Kaherah: Maktabah al-Anjlo al-Misriyah.

Muhammad Bayumi Mahran (1996) Tarikh al- ‘Arab al-Qadm. Jilid 1. Kaherah:
Dar al-Marifah al-Jami-iyah.

Muhammad Kamel al-Khanja (t.t) Maukiuna min al-Hadar@ Dimni al-Itar al-
‘Alami. Palestian: Dar Palestian li talif wa tarjumah.

Muhammad Qutub (1988) Mafahim yanbaghi an Tusah-hih. Beirut: Dar-al-
Syuruq.

Muhammd Rajab Fadhlullah (2003) Al-fttijahat al-Tarbawiyah al-Mu’asarah fi
Tadr i al-Lughah al- ‘Arabiyah. Kaherah: Alam al-Kotob.

Muhammad Haishur (1997) Sunan al-Quran fi Qiyam al-Hadarah wa Suqitiha.
Kaherah: Dar al-Wafaa. ;

Nur Abdul Rahman Muhammad Khair (2003) dalam Al-Majallah al- ‘Arabyiyah li
al-Dirasat al-Lughawiyyah. Khartum: Ma’had al-Khartum al-Duwali li al-
Lugha al-Arabiyah, Jun 2003.

Omar Audah al-Khatib (1984) Lamaha fi al-Thaqafah al-Islamiyyah. Beirut:
Muassasah al-Risalah.

Omar Ubaid Hasanah (1996) Fi al-Nuhiid al-Hadari Basa-er wa Basya-er. Beirut:
al-Maktab al-Islami.

Ramdhan Abdul Tauwab (1997) Al-Madkhal ila ilm al-Lughah wa Manahij al-
Babhsi al-Lughawi. Kaherah: Maktabah al-Khanji.

Rajab Abduljawad Ibrahem (2003) Alfz al-Hadarah fi al-Qarn al-Rabi’ al-Hijriy.
Rushdi Ahmad Tuaymah (1989) Ta’lim al-Lughah al-‘Arabiyyah li-Ghairi al-
Nafigina Biha. al-Munazamah al-Islamiyah li al-Tarbiyah wa al-Ulim wa

al-Saqafah (ISESCO).

Rushdi Ahmad Tuaymah (1986) Al-Marja’ fi Taklim al-Lugh al-‘Arabiyyah li
Natiqin bi al-Lughat al-Ukhra Makkah: Jamiah Umm al-Qura.

Rushdi Ahmad Tuaymah (2006) Al-Maharat al-Lughawiyyah : Mustawayatuha
Tadrisuha Su ’Gbatuha. Kaherah: Dar al-Fikri al-Arabi.

309



Rushdi Ahmad Tuaymah & al-Nagah Mahmud Kamil. (2003) Zaraek Tadrs al-
Lughah al-‘Arabiyyah li-Ghairi al-Natigma Biha. al-Munazamah al-
Islamiyah li al-Tarbiyah wa al-Ulum wa al-Saqafah (ISESCO).

Safiurrahman al-Mubarak Puri (1994) Arrahig al-Makhtim. Makkah: Rabitah al-
Alam al-Islami.

Shauki Daif (2004) Tarikh al-Adab al-A rabiy al-A’sr al-Jahili. Kaherah: Darul
Maarif.

Tamam Hassan (1958) Al-Lughah Baina al-M ‘iyariyah wa al-Wasfiyah. Kaherah:
Dar al-Maarif.

Taufik Muhammad Syahin (2001) Awamil Tanmiyat al-Lughah a-Arabiah.
Kaherah: Maktabah Wahbah, Dar al-Maarif.

Wahib Sam-an & Rushdi Labib (1981) Dirasat fi al-Manahij. Kaherah: Maktabah
al-Anjalo al-Misriyah.

Zaki Najib Mahmud (1988) Qissah al-Hadarah (terj.). Beirut: Dar al-Jil Editeur
Distributeur.

Zainul Abidin bin Muhammad al-Fatoni (1377H) Miftahul Murd fi IImi al-
Tauhid. Patani: Dar al-Tiba-ah al-Islamiyah.

Zainul Abidin bin Muhammad al-Fatoni (1337H) Aqiah al-N&j i fi llmi Usil al-
dinin. Mesir: Mustafa al-Babi al-Halabi.

Bahasa Thai

Arifin Bin Cik, A. Laoman dan Ahmad Somboon Bualuang (2000) Patani
Darussalam. The Center of Southern Thai Islamic Culture.

Budiman Yaena (2006) Rupbeb kan suksa kodmai Islam khing muslim nai
changwad chaidaen Paktai. Tesis, Pattani: Prince of Songkhla University.

Chamlong Suwana khunanun (1975) Botbat khong tok gru Rongrian rat son
sasana Islam nai changwad chaiden pak tai. Bangkok: Universiti Sri

Nakharin Wirot Prasanmit.

Chalum kiart Khuntong Pechra (1986) Kan Totan Nayobai Khong Rataban Nai Si
Changwad Pak Tai Khong Pratet Thai Doi Kan Nam Khong Hj. Sulung
Abdul Kadir B.E. 2482-2497. Bangkok: Silapakorn University.

Chalum kiart Khuntong Pechra (2547/2004) Hj. Sulung Abdul Kadir Kabot ru
Wiraburut Heng Si Changwad Pak Tai. 2 Ed. Bangkok: Samnakpim

Matichun.

310



Safiurrahman al-Mubarak Puri (1994) Arrahik al-Makhtum. Makkah: Rabitah al-
Alam al-Islami.

Shauki Daif (2004) Tarikh al-Adab al-A’rabiy al-A’sr al-Jahili. Kaherah: Darul
Maarif.

Tamam Hassan (1958) Al-Lughah Baina al-M’iyariyah wa al-Wasfiyah. Kaherah:
Dar al-Maarif.

Taufik Muhammad Syahin (2001) Awamil Tanmiyat al-Lughah a-Arabiah.
Kaherah: Maktabah Wahbah, Dar al-Maarif.

Turki al-Utaibi, (1996) Hajat al-Syuub al-Islamiyah ila al-Lughah al-Arabiyah.
Buhus al-Multaga al-Islami al-Awal liduwal Asia. Columbo: al-Majlis al-
Islami al-Asiawi, al-Markaz al-Islami..

Wahib Sam-an & Rushdi Labib (1981) Dirasat fi al-Manahij. Kaherah: Maktabah
al-Anjalo al-Misriyah.

Zaki Najib Mahmud (1988) Qissah al-Hadarah (terj.). Beirut: Dar al-Jil Editeur
Distributeur.

Zainul Abidin bin Muhammad al-Fatoni (1377H) Miftahul Murid fi llmi al-
Tauhid. Patani: Dar al-Tiba-ah al-Islamiyah.

Zainul Abidin bin Muhammad al-Fatoni (1337H) Akidah al-Najin fi llmi
Usuiddin. Mesir: Mustafa al-Babi al-Halabi.

Bahasa Thai

Arifin Bin Cik, A. Laoman & Ahmad Somboon Bualuang (2000) Patani
Darussalam. The Center of Southern Thai Islamic Culture.

Budiman Yaena (2006) Rupbeb kan suksa kodmai Islam khing muslim nai
changwad chaidaen Paktai. Tesis, Pattani: Prince of Songkhla University.

Chamlong Suwana khunanun (1975) Botbat khong tok gru Rongrian rat son
sasana Islam nai changwad chaiden pak tai. Bangkok: Universiti Sri
Nakharin Wirot Prasanmit.

Chalum kiart Khuntong Pechra (1986) Kan Totan Nayobai Khong Rataban Nai Si
Changwad Pak Tai Khong Pratet Thai Doi Kan Nam Khong Hj. Sulung
Abdul Kadir B.E. 2482-2497. Bangkok: Silapakorn University.

Chalum kiart Khuntong Pechra (2547/2004) Hj. Sulung Abdul Kadir Kabot ru
Wiraburut Heng Si Changwad Pak Tai. 2 Ed. Bangkok: Samnakpim
Matichun.

310



Dulmanaj Baka (2529) Kan Samruach Citakam Thai Muslim Changwad Pattani
Yala leh Naratiwat. Pattani: Khrungkan Cattang Wityalai Islam Suksa,
Prince of Songkla University.

Hansa Nilwijian (4/2547) Kankhian Chud Prasung Kanrianru. Ekasan prakob kan
obrum cheng patibatkan, Khrungkan semsang sakyapap khru Tadika nai 3
changwad chaiden paktai. Pattani: PSU.

Klum Nayobai Piset (1/2548) Wiwatanakan Rongrian Ekachun Son Sasana Islam
Nai Khet Kan Suksa 2. Yala: Samnak pu truac rachakan pracam khet truac
rachakan ti 12.

Khana Kammakan Kelang Islam Hengpratet Thai (B.E.2542) Prarajchabanyat
Kanborihan Ongkon Sasana Islam. Bangkok: Khana kamkan kelang Islam
Hengprathet Thai.

Khanit Khaimuk (1982) Bot bat Rongrian son sasana Islam (pondok) ti mi to
chum chun nai changwad dhai den paktai, suksa chapo korani changwad
Patani. Pattani: PSU.

Khet Kansuksa 2 (2528) 25 Pi Khet Kansuksa 2. Yala: Yala kanpimp.

Kramol Thong Thammachat (2533) Prathet Khong Rau. Bangkok: Aksorn
Charuntat Krungthep.

Krasuang Suksatikan (55/2548) Pramual kan cad kan rian ru Islam suksa nai
sataban suksa po no changwad chaidean paktai. Yala: Samnak pu truac
rachakan pracam khet truac rachakan ti 12.

Kromkan Pokkhrong (t.t.) Matrathan Leh Sara Kan Riyanru Laksut Islamsuksa
Fardhu-ien Pracam Masjid Po So 2548/1426 H. Bangkok: Krasuang
Mahadthai.

‘Kromkan Sasana Krasuang Suksatikan (B.E. 2544) Khumu kan borihan masjid
leh chumchun. Bangkok: Rongpim kansasana.

Niti Eyausiwong (2549) Khuamru Leh Khuam Mairu 3 Changwad Chaidean tai.
Bangkok: Usa kanpim.

Phatana Islam Witya School (2007) Khrubrob Huksib Pi Rongrian Phatana Islam
Witya. Yala: Phatana Islam Witya School.

Prakit Pracon Pancanuk (1973) Kan Prarung Leh Songsum Rongrian Ekachon
Son Sasana Islam (pondok). Bangkok: Sataban Phatna Borihan Sart.

Racha Banditya Sathan (2542/1999) Pocana Nukrum Chabab Racha Banditya
Sathan B.E. 2542. Bangkok: Nameebooks Publication Co.Ltd.

Pramot Tasanasuwan (2517 B.E. / 1974) Si Changwad Pak Tai. Bangkok: Poot
Sam Tun Karnpim.

311



Rung Keawdeng (1968) Tasana Khati Khong Tok Gru To Kan Prabprung Pono
Pen Rongrian Rat Son Sasana Islam. Bangkok: Sataban Bandit Patna
Borihansat.

Saicit Hemintr (2507/1964) Kansia Rat Saiburi Kelantan Terangganu Leh Perlis
Khong Thai Haikea Angkrit Nai Rajsamai Phrabat Sumdej Phraculacom
Klau Cao Yu Hu, Warasan Indocin suksa. pi ti 7, chabab ti 1, January-
Desember 2006. Bangkok: Burapa University.

Sarn Muslim Suksa, Sataban Asia Suksa (2550) Sarup Raingan Kan Wicai, Pacai
tang setakit sangkom leh watanatham khong lok Muslim leh okas khong
pratet Thai. Bangkok: Culalongkorn University.

Universiti Islam Yala (2007) Warasan Chabab Piset Nuang Nai Okas Wan Ped
Pai Maha Wityalai Islam Yala. 27 Jun 2007. Pattani: Maha Wityalai Islam
Yala.

Winij Sangkharat (2001) Adit Pacuban leh Anakhut khong Rongrian Ekachon Son
Sasana Islam (pondok) nai Changwad Chai den Paktai. Chiangmai:
Chiangmai University.

Witya Bunsom (1978) Kan borihan ngan rongrian rat son sasana Islam nai
changwad chai den paktai. Bangkok: Chulalongkorn University.

Worawit Baru (2008) Raingan Khrongkan kan Prachum Thang Wichakan,
Melayu kab Rat Thai Nai Miti Prawatisat leh Araya Tham kab Kan Sang
Khuam Pen Tham. Pattani: Prince of SongklaUniversity.

Wityalai Islam Yala (2546) Raingan kan suksa pawa kanha ngan tham khong
bandit Wityalai Islam Yala pi kan suksa B.E. 2545. Yala: Wityalai Islam
Yala.

Wityalai Islam Suksa (t.,t.) Ekasan Nehnam Sataban Islam Suksa radab prathet
leh nana jat nai changwad chaidein faktai. Patani: Prince of Songkla
University.

Mahawityalai Songkla Nakharin (2526) Khrongkan Cadtang Sataban Islam
Suksa. Patani: Prince of Songkla University.

Bahasa Inggeris

Bingham, Woodbridge (1974) A History of Asia Vol. 1. 2 Ed. Boston: Alliyn and
Bacon, Inc.

Hasan Madmamn (1989) The Pondok and Change in South Thailand, Aspect of
Development: Islamic Education in Thailand and Malay. Ed. Raymond
Scupin, (Dunia Melayu, Institute Bahasa Kesusateraan dan Kebudayaan
Melayu, Bangi: UKM.

312



Hasan Madmarn (1990) Traditional Muslim Institution in Southern Thailand: A

Critical Study of Islamic Education and Arabic Influence in The Pondok
and Madrasah System of Pattani.

Lehmann, Winfred Philipp (1992) Historical Linguistic. 3 ed. London and New
York: Routledge.

Beg, M. A. J. (1982) Islamic and Western Concept of Civilization. Kuala Lumpur:
The University of Malaya Press.

Muhammadzakee Cheha (2005) The Administrative Problems Of Islamic Family

Law And Inheritance In Thailand. Kuala Lumpur: International Islamic
University.

Israel, Raphel & Anthony, H. Johns (1984) Islam in Asia Vol Il Southest and East
Asia. Jerusalem: The Magnes Press, The Hebrew University.

Journal

Abdul Kadir Ahmad (2001) Dakwah Islamiyah: satu kajian terhadap sejarah
perkembangan pendidikan Islam dalam masyrakat Melayu Patani: satu

pengenalan. Journal Pengajian Islam, bil.1 September 2001. Fakulti
Pengajian Islam, Kolej Islam Yala, 25-33.

Abdul Kadir Ahmad (2005) Manhaj Pembelajaran Bahasa Arab. Journal of

Islamic Studies, College of Islamic Studies, PSU, Vol. 3. No. 1 April-
September 2005, 175-188.

Adnan Mohd. Zain Sumea (2007) Juhud Ulama Fatoni fi Nasyri al-Ulum al-
Arabiah. al-Nur, The Graduate Studies Journal of Yala Islamic University,
2" Year, Vol. 2, Januari-Jun 2007, 21-30.

Ibrahim al-Farisi (2001) Abad Hadariah wa Darurat Hadirah fi Ta’lim al-Lugha

al-Arabiyah. At-Tajdid International Islamic University, Malaysia 5™ Year, Vol.
9, February 2001, 147-180.

Internet

Cahmnuan Prachakorn. Diperoleh pada 27 Disember 2008, daripada
http://www.idesa.net

Intisyar al-lughah al-Arabiah. Diperoleh pada 22 Mei 2008, daripada
http:/www.isesco.org/ARABIC/P4htm.

Jalaluddin al-Sayuti. Diperolah pada 22 Jun 2008, daripada
http://www.islamonline.net/arabic/history/1422/08/article(9.

313



Khomul Prachakorn Muslim Changwad chaiden paktai. Diperoleh pada 20 Mei
2008 daripada

http://www.mahadthai.com/html/index.html

Khomul Karnsuksa Nai Chaiwad Chaiden Paktai. Diperoleh pada 20 Mei 2008,
daripada

http://www.thaiedresearch.org

Prachakorn Thua Prathet. Diperoleh pada 17 Mei 2008, daripada
http.//www.patani.go.th/data/banya

Rabob Karnsuksa Nai Chaiwad Chaiden Paktai. Diperoleh pada 20 Mei 2008,
daripada

http://www.tmcd.org/thai/content.php?page=sub&category=5&id=51

Sufyan al-Thauri. Diperoleh pada 7 Jun 2008, daripada
http://www. khavma.com/sufyan/name School. Htm,

Wawancara

Abdullah Abubakar Hj. Ismail. Tenaga Pengurus MADIWA, Petai, Yaha, Yala,
wawancara pada 5 Jun 2008.

Abdul Rahman Pasilah. Tenaga Pengurus MADIWA, Petai, Yaha, Yala,
wawancara pada 7 Jun 2008.

Abdul Rahman Lamoh. Dekan Fakulti Bahasa Arab, Jamiah Islamiah Syeikh
Daud, (JISDA), Yala, wawancara pada 1 Disember 2007.

Abdul Rahman Hj.Yusof Tohlong. Pensyarah Jabatan Bahasa Melayu, Fakulti

Sastera dan Sains Kemanusian, Universiti Islam Yala, wawancara pada 1
September 2008.

Abdul Rasyid bin Hj. Daud. Mudir Madrasah Asasuddin, Melayu Bangkok, Yala,
wawancara pada 7 Disember 2009.

Abdul Razak Sopyada. Pakar Pengajian Islam, Samnak Pu Truach Rachkan ti 12,
Yala, wawancara pada 11 September 2009.

Adama Bamba. Pensyarah Bahasa Arab, College of Islamic Studies, PSU,
Pattani, wawancara pada 24 Jun 2008.

Adnan Sumea. Ketua Jabatan Bahasa Arab, Fakulti Sastera dan Sains
Kemanusian, YIU, wawancara pada 25 Jun 2008.

Afandi Mahmhud Hasan. Pensyarah Jabatan Ekonomi dan Perbankan, Fakulti
Sastera dan Sains Kemanusian, YIU, wawancara pada 9 September 2008.

Ahmad 1dris. Mudir Ma’had Nahdatul Ulum, Yala, wawancara pada 12 Jun 2008.

314



Asyari Mahmud. Ketua Bahagian Kewangan, Jamiah Islamiah Syeikh Daud,
(JISDA), Yala, wawancara pada 1 Disember 2007.

Azmi Kasem. Pensyarah Jabatan Bahasa Arab, Fakulti Sains Kemanusian dan
Kemasyarakatan, PSU, Pattani, wawancara pada 25 Jun 2008.

Bashir Mahdi. Pensyarah Bahasa Arab, College of Islamic Studies, PSU, Pattani,
wawancara pada 24 Jun 2008.

Hj. Abdul Rahman. Pengasas dan Tuan Guru Madrasah al-Muhammadiyyah,
(Pondok Lekok) Kota Baru, Raman, Yala, wawancara pada 3 Julai 2008.

Hj. Abdul Aziz bin Hj. Senik Mae. Mudir Ma’had al-Da’wah al-Islamiyyah,
Chelum, Krungping, Yala, wawancara pada 20 November 2007.

Hj. Abdulhalim bin Hj. Abdulwahab Hilir. Setiausaha Majlis Agama Islam
Wilayah Yala, wawancara pada 17 Januari 2008.

Hj. Ahmad bin Hj. Daud Toklako. Pengasas dan Mudir Tadika Nurulhuda Lako
Jaha, Yala, wawancara pada 16 Januari 2008.

Hj. Husein bin Hj. Abdulmutalib Dumidae. Tuanguru Madrasah  Darulhuda
Pondok La-el, Jaha, Yala, wawancara pada 20 November 2007.

Hj. Ismail Abdul Latif Hari. Pengasas dan Tuan Guru Ma’had al-KHairiyah,
Lammai, Yala, wawancara pada 4 Jun 2008.

Hj. Muhamad bin Hj. Abdullah Ismail. Tuanguru (baba) Madrasah Darululum
al-Muhamadyiyah Pondok Mahir, Kotabaru, Raman, Yala, wawancara
pada 20 November 2007.

Hj. Osman bin Harun Damarah. Tuan Guru Madrasah  Darrulhuda,  Tokhadi,
Raman, Yala, wawancara pada 20 November 2007.

Hj. Yakob bin Ahmad. Tenaga Pengasas Tadika Nurulhuda, Lako, Yaha, Yala,
wawancara pada 2 September 2009.

Ibrahim Adam. Pakar Pengajaran Bahasa Arab, Pusat Bahasa Antarabangsa,
Universiti Islam Yala, wawancara pada 3 Julai 2008.

Ibrahim Tehea. Mudir Pusat Bahasa Arab, YIU, wawancara pada 11 Jun 2008 dan
22 November 2009.

Lutfi Omar. Pensyarah Jabatan Bahasa Arab, Fakulti Sastera dan Sains
Kemanusian, YIU, wawancara pada 25 Jun 2008.

Osman Abul Samad Carong. Pensyarah, Jabatan Ekonomi dan Perbankan,

Fakulti Sastera dan Sains Kemanusian, YIU, wawancara pada 8
September 2008.

315



Ramli Abdul Rahman Hamad. Ketua Jabatan Bahasa Melayu, Fakulti Sastera
dan Sains Kemanusian, YIU, wawancara pada 25 Jun 2008.

Rosdee Mengkaji. Pengetua Sekolah Darul Ulum, Bahagian Sekolah Rendah,
Nibung Baru, Muang, Yala, wawancara pada 17 Ogos 2009.

Siddik Ali. Ketua Jabatan Bahasa Arab, Fakulti Sains Kemanusian dan
Kemasyarakatan, PSU, Pattani, wawancara pada 25 Jun 2008.

Syamsuddin Ismail. Pensyarah Jabatan Bahasa Arab, Fakulti Sastera dan Sains
Kemanusian, YIU, wawancara 25 Jun 2008.

Wahab Hemprathan. Pengetua Sekolah Santitham, Sateng, Muang, Yala,
wawancara pada 17 Ogos 2009.

Yahya Kadir. Mudir Al-Madrah al-‘Alawiyyah al-Diniyyah, Resan, Bendang
Setar, Yala, wawancara pada 11 Jun 2008.

316



