PERANAN ULAMA DALAM MASYARAKAT BANJAR
DI KALIMANTAN SELATAN, INDONESIA

AHDI MAKMUR

UNIVERSITI UTARA MALAYSIA
JULAI 2010



PERANAN ULAMA DALAM MASYARAKAT BANJAR
DI KALIMANTAN SELATAN, INDONESIA

AHDI MAKMUR

Tesis yang Dikemukakan kepada Dekan Penyelidikan
dan Pengajian Siswazah, Kolej Undang-Undang, Kerajaan
dan Pengajian Antarabangsa, Universiti Utara Malaysia,
sebagai Keperluan untuk Ijazah Doktor Falsafah



Kolej Undang-Undang, Kerajaan dan Pengajian Antarabangsa

(College of Law, Government and International Studies)
Universiti Utara Malaysia

PERAKUAN KERJA TESIS / DISERTASI
(Certification of thesis / dissertation)

Kami, yang bertandatangan, memperakukan bahawa
(We, the undersigned, certify that)

AHDI MAKMUR

calon untuk Jjazah

Ph.D

(candidate for the degree of)

telah mengemukakan tesis / disertasi yang bertajuk:
(has presented his/her thesis / dissertation of the following title):

" PERANAN ULAMA DALAM MASYARAKAT BANJAR DI KALIMANTAN SELATAN,

INDONESIA”

seperti yang tercatat di muka surat tajuk dan kulit tesis / disertasi.
(as it appears on the title page and front cover of the thesis / dissertation).

Bahawa tesis/disertasi tersebut boleh diterima dari segi bentuk serta kandungan dan meliputi bidang
ilmu dengan memuaskan, sebagaimana yang ditunjukkan oleh calon dalam ujian lisan yang diadakan
pada : 29 April 2010

That the said thesis/dissertation is acceptable in form and content and displays a satisfactory
knowledge of the field of study as demonstrated by the candidate through an oral examination

held on: 29 April 2010

Pengerusi Viva Tandatangan (\

(Chairman for Viva) PROF. MADYA DR. RUSNIAH AHMAD (Signature) _7(/( :
Pemeriksa Luar PROF. EMERITUS DATO' DR. MOHD YUSOF Tandatangan

{External Examiner) HASSAN. (Signature) P
Pemeriksa Dalam Tandatangan

(Internal Examiner)

Tarikh: 29 APRIL 2010
(Date)

PROF. MADYA DR. MOHD FO'AD SAKDAN

(Signature)

Qo




Nama Pelajar
{Name of Student)

Tajuk Tesis
(Title of the Thesis)

Program Pengajian
(Programme of Study)

Nama Penyelia/Penyelia-penyelia

AHDI MAKMUR

” PERANAN ULAMA DALAM MASYARAKAT BANJAR DI
KALIMANTAN SELATAN, INDONESIA”

Ph.D

PROF. DR. ABDUL RAHMAN ABDUL AZIZ K M‘/l

Tandatangan
(Signature)



PERAKUAN

“Saya akui bahawa karya ini adalah hasil kerja saya sendiri kecuali
nukilan dan ringkasan yang tiap-tiap satunya telah saya jelaskan sumber-

sumbernya”
Tarikh: Julai 4, 2010 Tandatangan : ﬂ-— l
Nama : AHDI MAKMUR

No. Matrik : 90831

il



KEBENARAN MENGGUNA (PERMISSION TO USE)

Dalam membentangkan tesis ini, bagi memenuhi syarat sepenuhnya untuk
ijjazah lanjutan Universiti Utara Malaysia, saya bersetuju bahawa Perpustakaan
Universiti boleh secara bebas membenarkan sesiapa sahaja untuk memeriksa.
Saya juga bersetuju bahawa penyelia saya atau jika ketiadaannya, Dekan
(Penyelidikan dan Pengajian Siswazah) Kolej Undang-Undang, Kerajaan dan
Pengajian Antarabangsa diberi kebenaran untuk membuat salinan tesis ini
dalam sebarang bentuk, sama ada keseluruhannya mahupun sebahagiannya,
bagi tujuan kesarjanaan. Adalah dimaklumkan bahawa sebarang penyalinan
atau penerbitan atau kegunaan tesis ini, sama ada sepenuhnya atau sebahagian
daripadanya, bagi tujuan keuntungan perseorangan atau kewangan tidak
dibenarkan kecuali setelah mendapat kebenaran tertulis. Juga dimaklumkan
bahawa pengiktirafan harus diberi kepada saya dan Universiti Utara Malaysia
dalam sebarang kegunaan kesarjanaan terhadap sebarang petikan daripada tesis
saya.

Sebarang permohonan untuk menyalin atau mengguna mana-mana bahan
dalam tesis ini, sama ada sepenuhnya atau sebahagiannya, hendaklah
dialamatkan kepada:

Dekan (Penyelidikan dan Pengajian Siswazah)
Kolej Undang-Undang, Kerajaan dan Pengajian Antarabangsa
Universiti Utara Malaysia
06010 UUM Sintok
Kedah Darul Aman

i



Peranan Ulama dalam Masyarakat Banjar di Kalimantan Selatan, Indonesia
Abstrak

Orde Baru telah membatasi ruang gerak ulama untuk memainkan peranan di Indonesia.
Manakala, era reformasi memberi kebebasan kepada ulama untuk mengambil bahagian
dalam pelbagai kehidupan kaum Muslimin, sehingga menjadi saat yang sangat signifikan
bagi ulama untuk memainkan peranan dalam masyarakat. Tujuan utama daripada kajian ini
adalah untuk mengenalpasti peranan ulama dalam pembinaan masyarakat Banjar di
Kalimantan Selatan. Secara khas, tujuan kajian ini adalah untuk mengenalpasti tipologi
ulama Banjar, mengesan peranan ulama dalam pembinaan masyarakat Banjar, mengetahui
hubungan faktor demografi, religiositi dan sosio-budaya dengan peranan ulama, mengetahui
kedudukan ulama dalam masyarakat Banjar di Kalimantan Selatan, dan mengenalpasti kesan
ulama ke atas isu-isu yang berhubungan dengan perubahan sosial, pemodenan dan
pembangunan di Kalimantan Selatan. Ada dua bentuk penyelidikan yang digunakan dalam
kajian ini. Pertama, metode kualitatif dengan menggunakan pendekatan “grounded”. Kedua,
metode kuantitatif yang digunakan untuk menyokong data kualitatif. Data dikumpul melalui
tamubual bersemuka, pemerhatian berpartisipasi, dokumen-dokumen dan soal-selidik.
Responden kajian ini berbilang 40 orang daripada ulama pesantren atau pondok pesantren di
Kalimantan Selatan, yang dipilih secara bertujuan bukan rawak. Setelah data dikumpul dan
diolah, kemudian dianalisis secara induktif dengan menggunakan teknik analisis melalui
reduksi, tampilan dan pembuktian. Pendekatan strutural-fungsionalisme juga diterapkan
terutama untuk membincangkan peranan ulama dilihat daripada kedudukannya dalam
masyarakat Banjar. Pengkaji juga mengguna pakai perhitungan statistik deskriptif untuk
melihat frekuensi, peratus dan purata. Akhirnya, pengkaji menyimpulkan bahawa ulama
masih memainkan peranan tradisional meskipun mereka hidup dalam era moden. Tanpa
mengira tipologinya, ulama telah membawa masyarakat Banjar dalam kesatuan. ulama
memainkan peranan yang besar dalam membina keseimbangan, keharmonisan dan
kesepaduan daripada kepelbagaian (pandangan, kepentingan, kumpulan) dalam masyarakat
Banjar kerana peranan ulama menjadi alternatif, pengawal dan pengimbang. Selain daripada
itu, faktor demografi dan sosio-budaya tidak berhubungan kuat, signifikan dan positif dengan
peranan ulama, kecuali faktor religiositi. Walaupun demikian, kedudukan ulama masih tinggi
dalam masyarakat Banjar kerana kedalaman ilmu, akhlak terpuji, kesalehan dan peranan
besar yang dimainkan oleh mereka. Ulama juga mengesan positif ke atas pelbagai isu yang
berhubungan dengan perubahan sosial, pemodenan dan pembangunan di Kalimantan Selatan,
Indonesia.

iv



The Roles of the Ulama among Banjarese Society in South Kalimantan, Indonesia

Abstract

The New Order limited the steps of the ulama to play their roles in Indonesia. On the
contrary, the era of reformation opens more opportunities for the ulama to participate in
many spheres of Moslem life. The main objective of this study is to portray the roles of the
ulama in Banjarese society. The goals of the research are, basically, to understand the
typology, the roles of the Banjarese ulama, and the correlation of factors, i.e. demography,
religiosity and socio-culture. Other purposes are to understand the social standing of the
ulama among the Banjarese society, and finally to understand the responses of the ulama on
the issues of social change, modernization and development in South Kalimantan. There are
two kinds of method used in this study. The first is a qualitative method with a grounded
approach. The second is a quantitative used to support the qualitative data. In this study, in-
depth interview, participant observation, documentary and questionnaire were employed to
collect the data. Hereby, 40 respondents of the ulama of pesantren (pondok pesantren) were
selected using the purposive non-random sampling. Having made the collection and
processing, the data gathered were then analyzed inductively by using the technique of
reduction, display and verification. As for discussion, the approach of structure-functionalism
was also applied particularly to analyze the roles of the ulama in terms of their social
standing in society. The descriptive statistics was applied in the forms of frequencies,
percentages, and means as well. The findings of the study show that though the ulama live in
the modern era; nevertheless, they still play their traditional roles. Without considering the
typology, the roles the ulama have played are to stabilize, harmonize and to unite the
different fractions of the Banjarese society since their roles become the alternative, the
guardian and the stabilizer for a great deal of lives. Also, it does not show a significant and
positive correlation between the roles of the ulama and the factors of demography and socio-
culture, but the religiosity. Seemingly, the social standing of the ulama in the Banjarese
society is still high because they posses knowledge, moral virtue, devoutness, and the roles
they have played in the community. In spite of that, the ulama respond positively to the
surroundings relating to the issues of social change, modernization and development in South
Kalimantan, Indonesia.



PENGHARGAAN
Bismillahirrahmannirrahim

Terlebih dahulu pengkaji panjatkan setinggi-tinggi kesyukuran dan pujian kepada Allah
S.W.T. atas limpah kudrat dan kurnia-Nya, sehinggalah tesis ini boleh dia (pengkaji)
selesaikan. Pada muka surat ini, pengkaji ingin mengucapkan penghargaan dan terima kasih
kepada - individu-individu yang terlibat langsung atau tidak langsung dalam proses
pembikinan tesis ini.

Pertamanya penghargaan tidak terhingga pengkaji sampaikan kepada Penyelia
Utama, iaitu Yang Berbahagia Profesor Dr. Abdul Rahman Abdul Aziz, pengarah di Institut
Pemikiran Tun Mahatir Muhammad yang juga pensyarah di Kolej Undang-Undang, Kerajaan
dan Pengajian Antarabangsa, Universiti Utara Malaysia (UUM). Beliau adalah sosok utama
dan terdepan dalam membantu pengkaji bagi penyelesaian pembikinan tesis ini. Kesediaan
beliau meluangkan masa sejak proses pembuatan proposal, penyelidikan sehingga penulisan
tesis, merupakan dedikasi seorang guru besar yang tidak ternilai harganya. Pelbagai petunjuk,
arahan, input, komen, dorongan, sokongan dan komitmen beliau yang tidak jemu-jemu telah
menjadi punca inspirasi yang sangat berguna dalam pembuatan tesis ini. Untuk semua ini,
tidak ada kata lain yang boleh pengkaji lukiskan, tuliskan dan tuturkan kecuali ucapan
berbanyak terima kasih dan balasan daripada Allah S.W.T. Kepada Profesor Dr. Mansor
Mohd. Noor, bekas pensyarah di COLGIS UUM, yang sempat pula menjadi penyelia kedua,
pengkaji juga mengucapkan berbanyak terima kasih, terutama atas segala petunjuk dan
bimbingannya. Beliau adalah seorang guru besar yang kebapaan dan telah ikut membentuk
ketajaman intelektual pengkaji sehingga tidak akan pernah dilupakan. Ramai orang yang juga
ikut mengambil bahagian dalam pembuatan atau penulisan tesis ini, sama ada daripada
pensyarah, terutama Prof. Madya Dr. Oemar Hamdan, mahupun sesama pelajar UUM
khususnya rakan-rakan karibku sesama pelajar asal Banjar Kalimantan Selatan, daripada
pegawai perkhidmatan di Perpustakaan Sultanah Bahiyah, di Pasca Siswazah, di COLGIS
dan IPDM Universiti Utara Malaysia, yang pengkaji tidak mungkin atau boleh menyebut
seorang-seorang kerana terhad tempat menulis. Mereka adalah guru dan atau teman dalam
perbincangan; oleh kerana itu, pengkaji mengucap berbanyak terima kasih dan penghargaan
kepada mereka semua.

Selanjutnya kepada Rektor IAIN Antasari Banjarmasin dan Dekan Fakultas
Tarbiyah IAIN Antasari Banjarmasin, pengkaji juga mengucapkan terima kasih atas segala
bantuan, dorongan dan keizinan untuk meninggalkan tugas selama beberapa tahun,
sehinggalah pengkaji boleh menyelesaikan tesis ini. Terima kasih khusus disampaikan
kepada Prof. Dr. H. Akh. Fauzi Aseri, MA (Rektor JAIN Antasari Banjarmasin), yang selalu
memberi dorongan, perhatian dan kemudahan dalam bantuan kewangan sejak awal pengkaji
belajar di UUM sehingga menyelesaikan penulisan tesis ini. Terima kasih juga disampaikan
kepada Yang Berbahagia Tan Sri Dr. Nordin Kardi, Naib Canselor UUM, yang telah
memberi kesempatan belajar melalui kerjasama IAIN Antasari-UUM dan ikut mendorong
pencepatan studi di lembaga pendidikan tinggi ini. Di samping itu, pengkaji juga berterima

vi



kasih kepada Gabenor Provinsi Kalimantan Selatan atas bantuan kewangan semasa pengkaji
menuntut ilmu di UUM Malaysia. Juga kepada ramai pemimpin pondok pesantren (kyai,
‘ulama, ustaz) di mana pengkaji diberi masa dan kesempatan untuk menabur soal-selidik,
melakukan temu bual dan diterima dengan penuh keikhlasan untuk bersilaturahim atau
berdialog, sehinggalah banyak data yang boleh dikumpulkan dan tidak terkira nilainya untuk
penyusunan dan penulisan tesis ini. Kepada pelbagai pihak lainnya, utamanya kepada para
responden dan key informants, yang juga ikut membantu penyelidikan bagi penulisan tesis
ini, pengkaji mengucap tahniah dan terima kasih yang banyak.

Pengkaji juga merekam penghargaan dan terima kasih kepada isteri tersayang,
Hajjah Siti Hidayati, S.Pd., yang selalu setia menemani dalam suka dan duka dan rela
berkorban tenaga, fikiran, kewangan dan masa-masa indah selama pengkaji belajar,
melakukan penyelidikan sehingga penulisan tesis ini. Ucapan yang sama juga pengkaji
luahkan kepada anak-anak tercinta, Aulia Ahdiyatinnur, S.P sekeluarga, Muhammad Reza
Ahdiatnur dan si bungsu Anisa [hdayanti, yang selalu memberi dorongan dan memahami
akan kepayahan, ketiadaan dan ketinggalan bagi menemani mereka dalam kehidupan
sekeluarga selama pengkaji menjalani aktiviti intelektual ini, sehingga dia boleh berjaya
menyelesaikan tesis ini. Penghargaan dan terima kasih juga pengkaji hantarkan kepada yang
sangat terhormat ayahanda, Haji Tukacil Kaderi, yang selalu sahaja mendoakan, mendorong
dan menyokong kejayaan pengkaji dalam menuntut ilmu termasuk dalam menyelesaikan
penulisan tesis ini, dan juga kepada Allahyarhamah ibunda Hajjah Norsiah, Allahyarham
bapa mentua Haji Abdul Galib dan Allahyarhamah ibu mentua Hajjah Husnah meskipun
ketiga-tiga orang yang pengkaji sangat hormati ini telah tiada. Melalui kontak batiniyah,
pengkaji percaya bahawa mereka ikut menyokong akan kejayaan pengkaji dalam menuntut
ilmu sebagaimana telah mereka perlihatkan ketika masih hidup.

Akhir sekali, sekiranya berjumpa akan kelemahan dan kekurangan yang

disengajakan mahupun yang tidak disengajakan oleh pengkaji, semua adalah menjadi
tanggung jawab pengkaji dalam upaya menambahbaikan tesis ini di masa hadapan.

vii



KANDUNGAN

muka surat
PERAKUAN it
KEBENARAN MENGGUNA . ... i i ittt e i iii
ABSTRAK . e iv
ABSTRACT e e v
PENGHARGAAN .. e e e vi
KANDUNGAN . . e e e e e et e vill
SENARAI RAJAH ... e e e e e i xiii
SENARAILJADUAL . ..ot e e e e e e e e et Xiv
SENARAIGRAFIK ... e e e et c e XV
SENARAIGAMBAR . ... e e e e XVvi
GLOSARI .. e e xvii
BAB 1: PENDAHULUAN ... .. i et 1
I.1.Pengenalan . . ... ...t et e e e
1.2. Latar Belakang Kajian .......... ... ... .. ... ... . ..., 2
1.3. Pernyataan Masalah dan Persoalan Kajian ..................... 13
l4.SkopKajian ....... ... i e 19
1.5. Objektif / Tujuan Kajian ......... ... ... . i, 21
1.6. SignifikanKajian ............ . ... i i i 22
1.7. Struktur Tesis . . . ..ot e e 24
L. Penutup ...t e 25
BAB II: SOROTAN LITERATUR ... ... i 26
2.1.Pengenalan . ....... ... ...
2.2. Ulama : Definisi, Tipologi, Kedudukan dan Peranan ............ 27
22.1.DefinisiUlama .......... ... ... .. .. .. .
222 . TipologiUlama. . ........ ... ... . . i i 33

viii



223.KedudukanUlama................................... 43
224 PerananUlama ........................iiiiiiii.. .. 51
2.3. Perubahan Sosial dan Agen Perubahan Sosial .................. 59
2.3.1.Perubahan Sosial . .. ........ ..ot
2.3.2. Agen Perubahan Sosial ............................... 63
2.3.3. Beberapa Teori Perubahan Sosial ....................... 67
2.3.4. Pola-pola Perubahan Sosial . ........................... 69
2.4. Pembangunan, Pemodenan dan Masyarakat ................... 70
24.1.ErtiPembangunan ................ ... .. ..., 71
2.4.2. Teori-Teori Pembangunan ............................ 78
243. Tujuan Pembangunan ................................ 80
244. Modenisasl ... 83
2.4.5. Beberapa Teori Pemodenan ... ......................... 85
2.4.6. Lingkupan Perubahan dalam Pemodenan ................ 91
2.4.7. Masyarakat Tradisional dan Masyarakat Moden ........... 92
2.5. Kajian tentang UlamadiIndonesia. .. ........................ 98
2.6. Struktural Fungsionalisme, Sebuah Pendekatan Teoretikal ........ 106
2. 7. Penutup . .. e 107
BABIIT: KAEDAHPENYELIDIKAN . . ... 108
3a.Pengenalan . ........ ... e e
3.2.Desain Penyelidikan ............ ... ... ... . ... 109
33.PopulasidanSampel . ............ .. ... il 115
34.INStUMEN ... ..ttt e 119
34.1. Temubual Bersemuka . .................... .. .. ..., 124
3.4.2. Pemerhatian Berpartisipasi .............. ... ... ... .. 125
343.Soal-selidik .. ........ .
344, DOKUMEN ...ttt it e e e e s 126
3.5. Prosedur PengumpulanData ................... ... ... ......
3.6. Teknik analisis Data .. ...........ociuvninineinninn .. 128

ix



3.7. Kerangka Konseptual Kajian ... ........................... 132

3.8. Penutup ... e 133
BAB IV : GAMBARAN UMUM TEMPAT DAN SUBJEK KAJIAN .......... 135

4.1.Pengenalan .......... ... ... e

42. TempatKajian ...ttt 136

43. Kalimantan Selatan .............. ..., 137

4.3.1. Kabupaten Hulu Sungai Utara, Pusat Pengembangan Pondok

Pesantren di Wilayah Hulu Sungai .................... 141
4.3.1.1. Babirik, Kampung Halaman Ulama Karismatik

Tuan Guru Haji Asmuni (Guru Danau) ........... 142
4.3.1.2. Alabio, Daerah Asal Beberapa Ulama Muhammadiyah

di Kalimantan Selatan ......................... 143

4.3.2. Kabupaten Hulu Sungai Tengah, Wilayah Berhawa Sejuk di
Kalimantan Selatan .............. ... ... ... ... ... 145
4.3.2.1. Barabai, Bandar Sejuk dengan Sebilangan Sekolah

Pondok...... ...
4.3.2.2. Pemangkih, Sebuah Kampung Santri di Kabupaten
Hulu Sungai Tengah .......................... 147
4.3.2.3. Desa Murung di Kecamatan Batu Benawa Barabai .. 153
4.3.3. Kabupaten Hulu Sungai Selatan, Pintu Gerbang ke Banua

Lima ... e 154
4.3.3.1. Negara, Punca Pendidikan Calon Ulama Banjar di
Masalalu ......... ... . .. . . . Lt
4.3.3.2. Kecamatan Sungai Raya Kabupaten Hulu Sungai
Selatan . . ..o 155
4.3.4. Kabupaten Banjar, Wilayah Bernuansa Islam . ............ 156

4.3.4.1. Martapura, Bandar Serambi Mekah di Tanah Banjar. . 157
4.3.4.2. Gambut, Lumbung Padi di Kabupaten Banjar. ..... 162
4.3.4.3. Lok Baintan, Kampung di Tepian Sungai Martapura. . 163



BAB V:

4.3.4.4. Aluh-aluh dan Kertak Hanyar, Daerah Pengembangan

Pasantren di luar Kota Martapura . ............... 165

4.3.5. Banjarbaru, Bandar Pusat Pendidikan ................... 166
4.3.6. Pesantren di Kabupaten Tabalong, Balangan, Tapin, Barito

Kualadan Tanah Laut .............................. 168

4.3.7. Banjarmasin, Ibu Negeri Provinsi Kalimantan Selatan . ... .. 170

44.Subjek Kajian ............. . e 173

44.1. IdentitiResponden .............. ... ..., 174

4.4.2. Keadaan Sosio-ekonomi Responden .................... 179

4.4.3. Latar Belakang Pendidikan Responden.................. 182

45.Penutup . ... e e 184

DAPATAN KAJIAN DARIPADA TIPOLOGI, PERANAN DAN
KEDUDUKAN ULAMA DALAM MASYARAKAT BANJAR

DI KALIMANTAN SELATAN ... .. 185
Sd.Pengenalan........... ... e
5.2.Tipologi UlamaBanjar ............ .. .. ..o, 186

5.2.1. Ulama Figh dan Ulama Tasawuf ...................... 187
5.2.2. Ulama Pesantren dan Ulama Majlis Ta’lim.............. 202
5.2.3. Ulama Tradisional, Tradisi-moden dan Ulama Moden .. ... 205

5.3. Peranan Ulama dalam Masyarakat Bamjar .................... 206

5.3.1. Ulama adalah Pimpinan Pelbagai Upacara Keagamaan. .. .. 207
5.3.2. Ulama Membimbing dan Membari Nasihat . ............. 213
5.3.3. Peranan Ulama dalam “Rites de-Passage” . .............. 223
5.3.4. Ulama Berperanan sebagai Pendorong . .. ............... 246
5.3.5. Peranan Ulama dalam Pendidikan dan Dakwan ........... 249
5.3.6. Keterlibatan Ulama dalam Aktiviti Politik . . .. ........... 264

5.4. Korelasi Faktor Demografi, Religiositi dan Sosio-budaya dengan
PerananUlama ........... ... .. .., 268

5.5. Kesan Ulama ke atas Pembangunan, Pemodenan dan Perubahan

Xt



Sosial di Kalimantan Selatan . ................0 e unuenn.. 270

5.6. Kedudukan Ulama dalam Masyarakat Banjar ................. 272
57.Penutup .. ... e 277
BAB VI: PERBINCANGAN DAPATAN KAJIAN ..... ... ..., 279
6.1.Pengenalan .......... ... ... e
6.2.TipologiUlama . ......... ... ... .. i, 281
63.PerananUlama ......... .. ... ... .. ... . i 284
6.4.KedudukanUlama . ....... ... ... ... ... ... .0 i, 292
6.5.Penutup . ... e 294
BAB VII: PENUTUP . . . ..o it et e et e 296
7.1.Simpulan Kajian . .......... ..o i
7.2. Implikasi Kajian ......... ... .. 299
72.0.Teoretikal ..... ... ...
7.22.Praktikal ....... ... 301
7.3. Cadangan Kajian Lanjutan ................... ... ... ..... 302
SENARAIRUJUKAN ... e e it e 304
LAMPIRAN-LAMPIRAN ... i i i 315

xii



SENARAI RAJAH

3.1. Analisis Data dengan Model Interaktif Mengikut Miles dan Huberman . . ..
3.2. Kerangka Konseptual Kajian tentang Tipologi, Peranan dan Kedudukan
Ulama Banjar. . ... . i it ittt et

X1il

130



SENARAI JADUAL

2.1. Karakteristik Masyarakat Tradisional dan Masyarakat Moden ...........
4.1. Nama-nama Kabupaten dan Pemerintahan Kota di Provinsi

Kalimantan Selatan Tahun 2007 .............. ... it an ...
4.2. Taburan Responden Berdasarkan Wilayah Kabupaten dan Kota ..........
43.UsiaResponden ... ... ... ...t nn i,
4.4. Jumlah Isteri dan Anak Responden . ............... .. .. ... ... .....
4.5. Pekerjaan Sampingan (Secondary) Responden ........................
4.6. Penghasilan Responden Purata dalam Sebulan . .......................

4.7. Pemilikan Hartanah (Aset) Responden dan Luasnya dalam Hektar.........

4.8. Latar Belakang Pendidikan Responden .............................
5.1. Kategori Skor Berinterval Lima . ............... .. ... ... ...,
5.2. Sikap Responden terhadap Pembaharuan Pendidikan Islam .............
5.3. Keikutsertaan Ulama dalam Aktiviti Politik ..........................
5.4. Frekuensi dan Peratus daripada Skor Perolehan Responden .............
5.5. Hubungan Faktor Demografi, Religiositi dan Sosio-budaya dengan

Peranan Ulama . . ... it i et e et
5.6.Kesan Ulama ke atasPemodenan .................. ... ... ..........
5.7. Kesan Ulama ke atas Perubahan Sosial .............................

X1V



5.1.
5.2.
5.3.
8.1.
8.2.
8.3.
8.4.
8.5.
8.6.

SENARAI GRAFIK

Kuantiti Dorongan Ulama kepada Masyarakat
Kesan Ulama ke atas Pembangunan .......
Kedudukan Ulama dalam Masyarakat Banjar
Tipologi Ulama (lampiran) . ..............
Skor Kesan ke atas Pembangunan (lampiran)
Skor Kesan ke atas Modenisasi (lampiran) . .

Skor Kesan ke atas Perubahan Sosial (lampiran)

Rentang Skor Kedudukan Ulama (lampiran)
Kedudukan Ulama (lampiran) ............

XV

........................

........................

.......................



4.1

4.2.
4.3.
4.4.
5.1.
5.2

5.3.
8.1.
8.2.

SENARAI GAMBAR

LPetalndomnesia . ....... ... e e e, 140
Peta Provinsi Kalimantan Selatan (Indonesia) ........................ 141
Pondok Pesantren Darussalam Martapura ........................... 158

Pekan Terapung di Lok Baintan (Sei Tabuk, Kalimantan Selatan) ........ 164
Upacara Haulan Guru [jai di Mushalla ar-Raudhah Sekumpul Martapura ... 246

Pengikut Majlis Ta’lim K.H. Muhammad Zaini Ghani Mulai

Meninggalkan Komplek Sekumpul Martapura ........................ 252
Penziarah Perempuan di Makam Guru Sekumpul (Martapura, Kalsel) ...... 275
Peta Pulau Kalimantan (lampiran) ................... ...t vuenn..

Peta Kalimantan Selatan (2) (lamapiran) ........... ................

XVl



GLOSARI

abangan, masyarakat Islam nominal, masyarakat Islam yang taat menjalankan ajaran
agamanya disebut santri

al-Qiyadah, aliran Islam yang didirikan oleh seseorang yang pengaku nabi (Ahmad
Mushaddiq) dari Betawi Indonesia. Aliran ini kemudian dilarang oleh kerajaan
kerena dianggap menyingpang dari ajaran Islam atas dasar fatwa Majlis Ulama
Indonesia (MUT) pada tahun 2007

ahl al-suffah, sekelompok pemuda yang suka beri’tikaf di masjid sambil belajar dan
mengkaji pelbagai perkara agama semasa Nabi Muhammad S.A.W masih hidup

Ahmadiyah, aliran Islam yang berasal dari Qadiyan dan Lahore (India). Faham Ahmadiyah
berkembang di Indonesia, tetapi kemudian dilarang oleh kerajaan berdasarkan fatwa
MUI pada tahun 2007

aqliyah, amalan keagamaan dalam Islam yang pengutamakan pemikiran

aqliyyah ‘ulum, juga disebut ‘ulum al-falsafiyah atau ‘ulum al-qauniyah yang bermakna
ilmu-ilmu kealaman

asbah, orang yang mempunyai hak untuk menikahkan pengantin perempuan kerena ada
pertalian darah, seperti bapa, pa cik, kaka atau adik lelaki daripada perempuan
tersebut

asyura, upacara memperingati kematian Hasan dan Husain bin Ali (cucu Nabi Muhammad
S.A.W.) yang meninggal dalam perang saudara di Karbala (Iraq) pada 61 Hijriah.
Setiap 10 Muharram, upacara yang juga disebut hari asyura dilaksanakan dengan
membuat bubur asyura untuk dibagi-bagikan kepada masyarakat Islam tempatan.

ayat-ayat Madaniyah, wahyu yang diturunkan oleh Allah S.W.T. kepada Nabi Muhammad
S.A.W. setelah beliau berhijrah ke Madinah dalam masa 10 tahun. Sedangkan ayat-
ayat al-Qur’an yang turun ketika nabi tinggal di Mekah selama 13 tahun disebut
ayat-ayat Makiyah

baaqiqah, upacara kenduri dengan menyembelih hewan (umumnya kambing) bagi anak
sebagai penebus dirinya yang tergadai kepada al-Khalik

bahuma, sebuah usaha di bidang pertanian dengan cara menanam padi di sawah

bamandi-mandi, upacara memandikan seorang perempuan yang sedang hamil dengan air
yang dicampur bermacam-macam bunga seperti melati, kenanga dan mawar agar

xvii



dia dan bayi yang dikandungnya boleh terhindar daripada gangguan makhluk halus
dan sihat mental dan fiziknya

banyu tawar, air kosong atau air putih yang diguna pakai untuk pengubatan spiritual-
tradisional oleh para ulama. Air tersebut biasanya diberi bacaan-bacaan tertentu
sebelum digunakan. Banyu tawar juga diberikan bagi anak-anak dan remaja supaya
mereka cerdas, kerananya air tersebut dinamakan banyu penarang hati

batasmiyah, upacara atau majlis pemberian nama bagi anak yang baru lahir atau remaja yang
mahu mengubah namanya kerana dianggap membawa sial, iaitu tidak membawa
keberuntungan

bid’ah, amalan keagamaan yang tidak dilakukan oleh Nabi Muhammad S.A.W.

bupati, pemimpin formal daripada sebuah wilayah setingkat regen yang disebut kabupaten

camat, pemimpin formal daripada sebuah wilayah setingkat sub-distrik yang disebut
kecamatan

dar al-Isldm, wilayah aman bagi umat Islam untuk bermastautin, wilayah tidak aman disebut
dar al-harb

dayah, institusi pendidikan atau sekolah agama di Aceh (Sumatera)

esotorik, ibadah mahdhah, ritual daripada ajaran agama Islam, sedangkan aspek mu’amalah
daripada ajaran Islam disebut eksotorik

equilibrium, keseimbangan dalam kehidupan manusia

fuqaha, para pakar ilmu figh, hasil kecerdasan berfikir para ulama tentang hal ehwal ajaran
agama Islam

hakekat, sebuah ajaran tauhid dan tasawuf
halaqah, sistem pembelajaran di pondok pesantren dengan membentuk lingkaran dan duduk
di lantai sambil mendengarkan guru atau kyai membacakan kitab atau

menghuraikan pelajaran

hatamun al-anbiya, sebutan untuk Nabi Muhammad S.A.W kerana beliau adalah nabi
terakhir atau penutup para nabi dan rasul

haulan, upacara memperingati seseorang (ahli keluarga, ulama) yang sudah meninggal atau
wafat

Xviii



ijab gabul, lafaz yang harus diucapkan oleh pengantin lelaki dalam majlis pernikahan di
bawah tuntunan penghulu atau naib

ijtihad, opini atau pandangan baharu ke atas perkara agama yang sudah mentradisi

imam, pimpinan solat berjama’ah, sama ada di masjid, di surau, di rumah mahupun di
tempat-tempat solat lainnya

kaum tua (kaum tuha), kelompok masyarakat Islam yang berfaham tradisional, sangat terikat
dengan tradisi Islam

kaum muda, kelompok masyarakat Islam yang berfaham moden, tidak terikat dengan kokoh
ke atas ajaran Islam tradisi

khalafiyah, pola pondok pesantren yang bercorak moden

khasyyah, perasaan takut untuk tidak melaksanaan perintah agama dan menjauhi larangan
agama, salah satu karakteristik daripada ulama

khatib, pembaca khutbah dalam salat Jumaat di masjid. Seorang khatib seringkali juga
menjadi imam, iaitu memimpin salat Jumaat

kitab kuning, kitab rujukan para pelajar di pondok pesantren yang ditulis dalam bahasa Arab
Klasik.

konsul, sekumpulan kecil daripada pelajar pondok pesantren yang dibina berdasarkan etnik
atau asal daerah

lurah, pemimpin formal daripada sebuah wilayah kecil setingkat desa atau kampong yang
disebut kelurahan

madrasah, institusi pendidikan agama (Islam) yang bersifat formal di bawah pengurusan
Kementerian Agama. Madrasah tingkat rendah disebut MI (Madrasah Ibtidaiyah),
tingkat menengah disebut MTs (Madrasah Tsanawiyah) dan MA (Madrasah
Aliyah). MI dan MTs termasuk jenjang pendidikan dasar, manakala MA adalah
jenjang pendidikan menengah di Indonesia. Ketiga-tiga bentuk institusi pendidikan
ini disamakan dengan institusi pendidikan kebangsaan (SD singkatan Sekolah
Dasar, SMP singkatan Sekolah Menengah Pertama dan SMU singkatan Sekolah
Menengah Umum) di bawah pengurusan Kementerian Pendidikan Nasional.
Perbezaannya ialah subjek agama diberikan lebih banyak di madrasah (sekitar 30
%) daripada di sekolah kebangsaan. Madrasah yang mengajarkan agama sahaja
disebut Madrasah Diniyah

makhluk halus, roh yang boleh mengganggu kehidupan manusia

X1X



majlis ta’lim, lembaga pendidikan agama non-formal yang dipimpin oleh seorang ulama.
Aktiviti pembelajaran agama ini biasanya mengambil tempat di rumah, di surau, di
masjid atau di tempat khusus

manakib, riwayat hidup seorang tokoh dalam masyarakat Islam (wali, ulama). Dalam upacara
pembacaan manakib disajikan pelbagai jenis makanan khas seperti nasi lakatan
(nasi lemak), kue apam putih, apam habang, wajik, cucur, tapai, kokoleh, rote
kelambin, pisang mahuli, dan minuman seperti teh dan kopi

maulud al-Habsyi, pembacaan syair-syair al-Habsyi utamanya dalam peringatan kelahiran
Nabi Muhammad S.A.W.

Mazhab Syafi’i, satu daripada empat mazhab dalam Islam Sunni. Tiga mazhab lainnya adalah
Mazhab Hanafi, Maliki dan Hambali. Pengikut keempat mazhab ini disebut Sunni,
atau Ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah, iaitu orang-orang Islam yang berpegang kokoh
ke atas sunnah nabi, pendapat para sahabat dan imam-imam mazhab

mufassir, para pakar ilmu tafsir, penafsir al-Qur’an

mufti, penjabat di mahkamah syari’ah pada masa kesultanan Banjar di Kalimantan abad ke-
18 sampai ke-19. Dia bertugas menjadi pengetua mahkamah dan pembuat fatwa-
fatwa, iaitu opini atau keputusan-keputusan hukum tentang pelbagai perkara agama.
Ketika pemerintahan Belanda di Indonesia, jabatan mufti dihapus sejak tahun 1938.
Dalam melaksanakan tugasnya, mufti dibantu oleh gadi, yang bertugas sebagai
hakim

muhadditsin, para pakar ilmu hadits, iaitu ucapan dan perbuatan Nabi Muhammad S.A. W.
mujaddid, para ulama yang menduduki posisi sebagai pembaharu keagamaan. Para ulama
yang menduduki posisi sebagai pejuang umat disebut mujaddid, para ulama yang

menduduki posisi sebagai pemersatu umat disebut mushlih

Muhammadiyah, pertubuhan Islam yang didirikan oleh K.H. Ahmad Dahlan, seorang ulama
berfaham moden, di Yogyakarta pada tahun 1911

Nahdlatul ‘Ulama, pertubuhan Islam tradisional yang didirikan oleh K.H. Hasyim Asy’ari di
Surabaya pada tahun 1926

naib, pengetua di jabatan urusan agama setingkat kecamatan, yang juga mempunyai
kewenangan untuk memimpin majlis pernikahan

nagqliyyah >ulum, biasa juga disebut *ulumul syar ’iyah atau ’ulumul tanziliyah yang bermakna
ilmu-ilmu agama atau ilmu-ilmu kewahyuan

XX



Nagshabandiyah, salah satu aliran tarekat yang mu’tabar atau diakui dalam Islam Sunni.
Aliran tarekat yang juga diakui oleh umat Islam Sunni adalah tarekat Qadiriyah,
Syadziliyah, Syattariyah, Tijaniyah, Sammaniyah dan Khalwatiyah. Manakala
tarekat Shiddigiyah, Akmaliyah dan Wahidiyah adalah beberapa bentuk tarekat
tempatan

penghulu (pangulu), seseorang yang diberi kewenangan oleh Kementerian Agama untuk
memimpin majlis pernikahan

pondok pesantren, institusi formal untuk belajar agama Islam yang umumnya dipimpin oleh
seorang ulama’/kyai, ada mesjid/surau dan tempat tinggal pelajar dan ustaz. Pelajar
pondok pesantren lelaki disebut santri, pelajar perempuan disebut santriwati

predestination, sesuatu atau keadaan yang sudah menjadi ketentuan Tuhan, juga disebut
takdir

priyayi, masyarakat Islam yang berasal dari kaum bangsawan

sahdbat, orang-orang yang pertama memeluk agama Islam, bertemu dengan Nabi
Muhammad S.A.W. dan meninggal dalam keadaan Islam. Mereka juga disebut a/-
Sabikun al-Awwalun, seperti Khadijah (isteri nabi), Abu Bakr, Umar, Utsman, Ali,
Hamzah, Abbas (kedua-duanya adalah pacik nabi), Zaid bin Haritsah dan Bilal bin
Rabah

salafiyah, pola pondok pesantren yang bercorak tradisional, hanya mengajarkan ilmu-ilmu
agama

Sarekat Dagang Islam, pertubuhan yang didirikan oleh Haji Samanhudi, seorang peniaga
batik di Solo (Jawa Tengah) pada tahun 1905. Pertubuhan ini kemudian berubah
menjadi Sarekat Islam (SI) pada tahun 1911 yang dipimpin oleh HOS
Tjokroaminoto. SI masuk ke Kalimantan Selatan pada tahun 1914 dengan memulai
aktiviti dalam bidang pendidikan, iaitu mendirikan Madrasah al-Imad fi Ta’lim al-
Aulad di Martapura yang dipimpin oleh K.H. Djamaluddin (sekarang adalah
Pondok Pesantren Darussalam Martapura)

selamatan, upacara yang bertujuan untuk mengucapkan rasa syukur atas pencapaian sesuatu
perkara

sighat ta’lig, ikrar bersama pengantin lelaki dan perempuan dalam majlis pernikahan tentang
hak dan kewajiban masing-masing

salat fardhu kifayah, salat berjama’ah bagi orang yang meninggal dunia, kewajiban agama

dalam melaksanakannya tidak bersifat individual tetapi sosial. Bagi seseorang yang
jenazahnya tidak ditemukan biasanya dilakukan salat ghaib

xx1



salat hajat, sembahyang untuk memohon atau meminta sesuatu kepada Allah S.W.T. Salat
hajat biasanya dilakukan secara berjama’ah di masjid, di surau atau di rumah

syari’ah, hukum Islam. Pengadilan yang behubungan dengan perkara hukum-hukum Islam
disebut Mahkamah Syari’ah. Di Indonesia termasuk di Kalimantan Selatan,
Mahkamah Syari’ah berganti nama menjadi Pengadilan Agama dan Pengadilan
Tinggi Agama.

tarigat (tarekat), jalan untuk mengenal Tuhan. Dalam bahasa agama (Islam) disebut
ma rifatullah, iaitu mengenal Allah al-Khaliq. Jalan atau makam tertinggi dari pada
pengamalan tarekat adalah menyatu dengan Tuhan seperti dalam ajaran wahdah al-
wujud oleh Ibnu Arabi. Di masa kesultanan Banjar (Kalimantan), ajaran ini dilarang
dan pemimpin ajaran ini, Datu Abulung, dihukum bunuh atas perintah sultan Banjar

tauhid, adalah ilmu agama yang membahas tentang keimanan dan ketuhanan. Ilmu ini juga
menjadi subjek inti di sekolah-sekolah agama (madrasah mahupun pesantren) di
Kalimantan Selatan. llmu-ilmu keagamaan lainnya yang juga diajarkan adalah figh,
tafsir, hadits, akhlak, tarikh dan ilmu-ilmu bahasa Arab sebagai alat untuk
memahami perkara-perkara agama seperti Nahwu, Syaraf dan Balaghah

tasawuf, salah satu cabang ilmu keislaman dengan penekanan kepada pengamalan
keagamaan, sehingga mereka yang mendalami dan mengamalkan ilmu ini menjadi
lebih gana’ah dan tawadhu. Guru tasawuf biasanya disebut mursyid atau syeikh

tasawuf Samaniah, aliran tasawuf yang dikembangkan oleh Syeikh Samman al-Madani.
Aliran ini berkembang pesat di Kalimantan Selatan setelah dikokohkan oleh Syeikh
Muhammad Arsyad al-Banjari, seorang ulama termasyhur di Nusantara abad ke-18,
dan disebarluaskan oleh allahyarham Tuan Guru Haji Muhammad Zaini Ghani,
pemimpin Majlis Ta’lim ar-Raudhah Sekumpul Martapura yang wafat pada 10
Ogos 2006

tabi’in, generasi umat Islam kedua setelah para sahabat, mereka tidak berjumpa dengan nabi.
Di antara para tabi’in adalah Uwais al-Qarny, Urwah bin Zubair, Hasan Basri, Said
al-Musayyib, Ubaidillah ibnu Mas’ud dan Ali bin Hasan Zainal Abidin, generasi
umat Islam ketiga disebut tabi’it tabi’in

tahlil, upacara pembacaan dzikir dan salawat nabi sempena memperingati kematian
seseorang (ahli keluarga, jiran, kawan, ulama) pada hari ketiga, ketujuh, kedua

puluh lima, keseratus dan setahun daripada kematiannya

tausyiah, ceramah agama, ceramah agama yang dilakukan di ruang terbuka yang luas dan di
depan publik disebut tabligh akbar

taqlid, mengikut pendapat orang-orang atau para ulama sebelumnya

xxii



tolak bala, sembahyang untuk menghindari daripada pelbagai bahaya atau bencana yang
sedang berlaku atau akan berlaku ke atas ahli-ahli masyarakat

ubudiyah, amalan keagamaan dalam Islam yang mengutamakan ibadah kepada Allah S.W.T.

ulama, bentuk plural daripada kata ‘alim (Bahasa Arab) yang bererti seseorang atau orang-
orang yang berilmu pengetahuan mendalam tentang agama Islam. Mereka biasanya
juga disebut guru, mu’allim atau tuan guru (Banjar), teungku (Aceh), buya
(Padang), ajengan (Sunda), kyai atau kiai (Jawa), tok guru (Patani dan Malaysia),
dan maulana (India, Pakistan). Di Jawa ada ulama yang disebut kyai sepuh, iaitu
pimpinan sekolah pondok (pondok pesantren) yang sudah sangat senior atau
dituakan

ulama al-akhirah, ulama yang tidak beraktiviti di lingkungan kerajaan, umumnya
berkonsentrasi di bidang pendidikan (agama). Ulama yang lebih mementingkan

perkara keduniaan disebut ulama al-dunya atau ulama al-su

Wdgqi’ah, ayat-ayat al-Qur’an yang disebut surah al-Wéqi’ah dan biasanya diamalkan oleh
para pelajar di pondok pesantren

Ydsin, ayat-ayat al-Qur’an yang disebut surah Yasin dan biasanya diamalkan oleh umat Islam
dalam berbagai upacara keagamaan, terutama dalam upacara Yasinan

xx1ii



BAB1

PENDAHULUAN

1.1. Pengenalan

Bab ini adalah bahagian pengenalan, yang membincangkan tentang latar belakang
kajian, pernyataan masalah dan persoalan kajian, skop kajian, objektif dan signifikan
kajian, struktur tesis dan penutup bab. Daripada latar belakang, pengkaji
menggambarkan bagaimana Islam yang sejatinya agama wahyu telah memiliki
dimensi sosial. Islam telah didakwahkan oleh nabi dan para sahabat, yang kemudian
diwarisi oleh para ulama melalui pelbagai peranan kerana status dan fungsi mereka
dalam masyarakat.

Dalam pernyataan masalah, terdapat kajian kritis dari pengkaji mengenai
beberapa dapatan kajian orang lain tentang ulama, yang selanjutnya boleh dikaji
secara lebih mendalam ke atas tajuk yang sama tetapi berbeza perspektif. Tajuk
tersebut kemudian dihuraikan dalam tiga tema utama, iaitu tipologi, peranan dan
kedudukan ulama dalam masyarakat Banjar. Agar supaya ketiga-tiga tema tersebut

terfokus, kajian dijalankan ke atas wilayah Kalimantan Selatan (Indonesia) sahaja



The contents of
the thesis is for
internal user
only



SENARAI RUJUKAN

Abdullah, Hj. Wan Mohd Shaghir (2004). Wawasan pemikiran Islam ulama Asia
Tenggara. Jilid 6. Kuala Lumpur: Persatuan Pengkajian Khazanah Klasik
Nusantara & Khazanah Fathaniyah.

Abdullah, Taufik et al. (1983). Agama dan perubahan sosial. Jakarta: CV. Rajawali.

Ahmad, Khurshid, ed. (2002). Islam, its meaning and message. Kuala Lumpur:
Islamic Book Trust.

Akhavi, Shahrough (1995). Shi’l ‘ulama. Dalam ed. John L. Esposito (ed.) The
Oxford Encyclopedia of the Islamic World, (Vol. 4, m.s. 261-265), New York
& Oxford: Oxford University Press.

Alatas, Syed Hussein (1972). Modernization and social change. Singapore: Angus &
Robertson Publishers.

Al-Attas, Syed Muhammad Naguib (1979). Aims and objectives of islamic
education. Jeddah: King Abdul Aziz University.

. (1996). The worldview of Islam: An outline. Dalam Sharifah Shifa Al-
Attas (ed.) Islam and the challenge of modernity: Historical and
contemporary contexts, (m.s. 25-71), Kuala Lumpur: International Institute of
Islamic Thought and Civilization (ISTAC).

Alfian (1985). The ulama in Acehnese society. Dalam Ahmad Ibrahim, Sharon
Siddique & Yasmin Hussain (eds.) Readings on Islam in Southeast Asia, (m.s.

82-87), Singapore: Institute of Southeast Asian Studies.

Algar, Hamid (1987). Ulama. Dalam Mircea Eliada (ed.) The Encyclopedia of
Religion (Vol. 15), New York & London: Macmillan Publishing Company.

Anshari, Hafiz (2003). Ulama dan politik kekuasaan. Kandil, 1 (2), 58-61.

Ansari, M.T., ed. (2001). Secularism, Islam and modernity. New Delhi & London:
Sage Publication.

Arikunto, Suharsimi (1993). Prosedur penelitian, suatu pendekatan praktek. Jakarta:
Rineka Cipta.



303

Ary, Donald, Lucy Cheser Jacobs & Asghar Razavieh (1996). Introduction to

research in education. Fifth Edition. New York: Harcout Brace College
Publishers.

Ayoub, Mahmoud M. (2004). Islam, faith and history. Oxford: Oneworld
Publications.

Aziz, Rahimah Abdul (2001). Pengantar sosiologi pembangunan. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka.

Azra, Azyumardi (1990). Jaringan ulama nusantara dengan ulama timur tengah
abad XVII dan XVIII. Jakarta: Mizan.

Babbie, Earl (2004). The practice of social research. Tenth Edition. Belmont:
Thomson-Wadsworth.

Badan Pusat Statistik Propinsi Kalimantan Selatan dan Badan Perencanaan
Pembangunan Daerah Provinsi Kalimantan Selatan (2007). Kalimantan
selatan dalam angka. Banjarmasin.

Bagader, Abubaker A. ed. (1983). The ulama in the modern muslim nation-state.
Kuala Lumpur: Muslim Youth Movement of Malaya.

Bakar, Shafie Abu (1991). Peranan ulama dan kesannya terhadap sikap anti
penjajahan dengan rujukan pada pengajaran tasawwuf Sayid Abdul Rahman
bin Muhammad (Tok Ku Paloh) berasaskan karangannya Ma’arij Al-Lahfan.
Dalam Rahmat Saripan et al. (eds.) Masyarakat Melayu Abad Ke-19,
(m.s.185-211), Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Banton, Robert H. (1965). Role. London: Routledge & Kegan Paul.

Beckford, James A. (2001). Developments in the sociology of religion. Dalam Robert
G. Burgess & Anne Murcott (eds.) Developments in Sociology, (m.s.143-164),
London, etc.: Prentice Hall.

Borg, Walter R. and Meredith Damien Gall (1983). Educational research, an
introduction. Fourth Edition. New York & London: Longman.

Bruinessen, Martin van (1999). Kitab kuning, pesantren dan tarekat. Tradisi-tradisi
Islam di Indonesia. Bandung: Mizan.

. (1998). Studies of Sufism and the sufi orders in Indonesia. Die Welt
des Islams, 28 (2),194-207.



304

Bruinessen, Martin van & Farid Wajidi (2007). Syu’un ijtima’ivah and the kiai
rakyat: tradisionalist Islam, civil society and social concern. Dipetik pada
Mac 5,2007daripadaHttp://www.let.uu.nl/-martin.Van bruinessen/ personal /
publications/Sy

Cole, Stephen (1972). The sociological method. Chicago: Rand McNally College
Publishing Company.

Cuff, E. C., W. W. Sharrock & D.W. Francis (1992). Perspectives in sociology. Third
Edition. London and New York: Routledge.

Daud, Alfani (1997). Islam dan masyarakat banjar. Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada.

Daud, Fatimah (1992). Pengenalan teori-teori sosiologi. Kuala Lumpur: Penerbit
Fajar Bakti SDN.BHD.

Daudi, Abu (2003). Maulana syekh Muhammad Arsyad al-Banjari. Martapura:
Yapida.

Dhofier, Zamahsyari (1985). Tradisi Pesantren. Jakarta: LP3ES.

Direktorat Jenderal Pendidikan Agama Islam Departemen Agama Republik
Indonesia, Direktorat Pendidikan Diniyah dan Pondok Pesantren. (2007).
Direktori Pesantren 3. Jakarta.

Emroni (2003). Pembaharuan pendidikan islam di kalimantan selatan abad ke-20.
Dalam Masdari & Zulfa Jamalie (eds.) Khazanah Intelektual Islam Ulama
Banjar, (m.s. 153-172), Banjarmasin: Pusat Pengkajian Islam Kalimantan
IAIN Antasari.

Ensiklopedia Islam (1994). Jakarta: INIS.

Esterberg, Kristin G. (2002). Qualitative methods in social research. Boston, etc.:
McGraw Hill Higher Education.

Eyerman, Ron (1992). Modernity and social movement. Dalam Hans Haferkamp &
Neil J. Smelser (eds.) Social Change and Modernity, (m.s. 37-54), Berkeley,
Los Angeles & Oxford: University of California Press.

Fadzil, Siddiq (2003). Akal Budi Ilmuwan Malayu Tradisional: Mengapresiasi
Kecendikiawanan Sheikh Muhammad Arsyad al-Banjar. Paper disampaikan
pada the International Seminar on “Pemikiran Syekh Muhammad Arsyad Al-
Banjari” di Banjarmasin Indonesia, October 4-5.



305

Fealy, Greg (1994). Review dari Peranan ulama dalam golkar, 1971-1980: dari
pemilu sampai malari, oleh Hero Cahyono. Journal of Southeast Asian

Studies 25(2): 433-435.
Gazali, Muhammad (2000). Persepsi al-Qur’an tentang ulama. Khazanah, 54, 17-29.

Geertz, Clifford (1960). The javanese kijaji: the changing roles of a cultural broker.
Comparative Studies in Society and History 2. Yale: Yale University Press.

. (1960). The religion of java. Comparative Studies in Society and
History 2. Yale: Yale University Press.

Gilani, S.M. Yunus (2000). Ilm, ‘ulum and the ‘ulama. Hamdard Islamicus, 13 (4),
47-62.

Goode, William J. & Hatt, Paul K. (1952). Methods in Social Research. New York,
Toronto & London: McGraw-Hill Book Company.

Grbich, Carol (2007). Qualitative data analysis. an introduction. London & New
Delhi: Sage Publications.

Haderiansyah, AB. (2006). Ulama dalam tinjauan normatif dan historis
keindonesiaan. Jurnal Ilmiah limu Ushuluddin, 5(2), 98-115.

Haira, Bahran Noor (2003). Kitab-kitab tasawuf dalam masyarakat Banjar di
Kalimantan Selatan. Dalam Masdari & Zulfa Zamalie (eds.) Khazanah
Intelektual Islam Ulama Banjar. Banjarmasin: PPIK.

Hamka (1976). Peranan ulama di indonesia dalam lintasan sejarah. Mimbar Ulama,
1(1), 14-27.

. (1982). Studi islam. ed. H. Rusydi. Singapura: Pustaka Nasional Pte.
Ltd.

Hanani, Silfia (2007). Peranan ulama dalam penyebaran Islam. Dipetik daripada
www.karyanet.com.my

Handel, Warren H. (1993). Contemporary sociological theory. New Jersey: Prentice-
Hall, Inc.

Hapip, Abdul Djebar (1977). Kamus Banjar-Indonesia. Jakarta: Pusat Pembinaan dan
Pengembangan Bahasa, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.



306

Harrison, David (1988). The Sociology of modernization and development. London &
New York: Routledge.

Hasan, Muhammad Tholhah (2005). Islam dalam perspektif sosio kultural. Jakarta:
Lantaroba Press.

Hassan, Riaz (2006). Globalisation’s challenge to the islamic ummah. American
Journal of Social Science, 34(2), 311-318.

Hasyim, Umar (1980). Mencari ulama pewaris nabi. Surabaya, Singapura dan Johor
Baharu: PT Bina [lmu, Pustaka Nasional PTE LTD dan Penerbitan Penamas.

Hickey, Anthony A. (1986). An introduction to statistical techniques for social
research. New York: Random House, 1986.

Horikoshi, Hiroko (1987). Kyai dan perubahan sosial. Jakarta: P3EM.

Huberman, A. Michael & Matthew B. Miles (1994). Data management and analysis
methods. Dalam Norman K. Denzin & Yvonna S. Lincoln (eds.) Handbook of
Qualitative Research, (m.s. 428-444), London & New Delhi: Sage
Publications.

Humaidy (2003). Pembaharuan pendidikan Islam abad XVIII di Kalimantan Selatan.
Dalam Masdari dan Zulfa Jamalie (eds.) Khazanah Intelektual Islam Ulama
Banjar, (m.s. 123-152), Banjarmasin: Pusat Pengkajian Islam Kalimantan.

Husain, Mir Zohair (1995). Global islamic politics. New York: Harper Collins
College Publishers.

Igbal, Mohammad (1984). The reconstruction of religious thought in Islam. New
Delhi: Kitab Bhavan.

Ishomuddin (2005). Sosiologi Perspektif Islam. Malang: UMM Press.

Jaferi, H. Abd. Rahman et al. (2006). Kitab-kitab manakib karya ulama banjar.
Banjarmasin: Pusat Penelitian Institut Agama Islam Negeri Antasari.

Jamsari, Ezad Azrai dan Radziah Husain (2007). Sejarah penumbuhan dan
perkembangan jabatan mufti kerajaan negeri Kelantan. Jurnal Pengurusan
dan Penvelidikan Fatwa, 1(1), 43-73.

Kamar, Ahmad (1984). Malay and indonesian leadership in perspective. Kuala
Lumpur: Ahmad Kamar bin Abdul Rahman.



307

Karim, Abdullah et al. (2004). Empat ulama pendiri IAIN Antasari. Banjarmasin:
PPIK-Comdes,

Karim, Abdullah & Ahdi Makmur (2006). Ulama pendiri pondok pesantren di
Kalimantan Selatan, Banjarmsin: PPIK-Comdes.

Kollar, Nathan R. (1995). Social change: evolutionary and cyclical theories. Dalam
Frank N. Magill (ed.) International Encyclopedia of Sociology, (Vol. Two),
London & Chicago: F.D.

Konecki, Krzysztof T. (2008). Trianggulation in dealing with the realness of
qualitative research. Qualitative Sociological Review, 4(3), 7-22.

Kartodirdjo, Sartono, ed. (1983). Elite dalam perspektif sejarah. Jakarta: LP3ES.
Layder, Dererk (1994). Understanding social theory. London: Sage Publications.

Macionis, John J. (2005). Sociology. Tenth Edition. New Jersey: Pearson Prentice
Hall.

Makmur, Ahdi dan rakan (2005). Jaringan ulama pondok pesantren di Kalimantan
Selatan. Banjarmasin: PPIK.

Makmur, Ahdi (2008). Ibadah haji dalam bingkai sosio-kultural. Banjarmasin Post,
November 20.

Masdari (2003). Mengidentifikasi tipologi ulama pewaris nabi. Dalam Masdari &
Zulfa Zamalie (eds.) Khazanah Intelektual Islam Ulama Banjar, (m.s. 173-
200), Banjarmasin: PPIK.

Marshall, Gordon (1998). Talcott Parsons. Dalam A Dictionary of Sociology. Oxford:
Oxford University Press.

Martinussen, John Degnbol (2004). Society, state and market. Dhaka: The University
Press Ltd.

Miles, Matthew B. & Michel A. Huberman (1984). Qualitative data analysis, a
sourcebook of new methods. London & New Delhi: Sage Publications.

Mitchell, G. Duncan, ed. (1979). 4 new dictionary of sociology. London: Routledge
& Kegan Paul.

Moesa, Ali Maschan (2007). Nasionalisme kiai, konstruksi sosial berbasis agama.
Yogyakarta: LKIS.



308

Mohamad, Mahathir (2001). Islam & the muslim ummah. Kuala Lumpur: Pelanduk
Publications (M) Sdn Bhd.

Mudzhar, Atho (1993). Patwa majlis ulama Indonesia. Jakarta: INIS.
Mujieb AS, M. Abduh (1986). Masalah takut dan harapan. Surabaya: Mahkota.

Mutalib, Hussin (2008). Islam in southeast asia. Southeast Asia Background Series
No. 11. Singapore: ISEAS Publications, 2008.

Nasution, Harun (1975). Pembaharuan dalam islam. sejarah pemikiran dan gerakan.
Jakarta: Bulan Bintang.

Nazir, Moh. (2005). Metode penelitian. Jakarta: Ghalia Indonesia.

Neuman, W. Lawrence (2006). Social research methods, qualitative and quantitative
approaches. Sixth Edition. Boston, etc.: Pearson.

Noer, Deliar (1980). Gerakan moderen Islam di Indonesia. Jakarta: LP3ES.

Nor, Siti Zalikhah Md. (2003). Sumbangan dan Pengaruh Syaykh Muhammad Arsyad
al-Banjary dalam Bidang Figh di Alam Melayu. Paper disampaikan pada the
International Seminar on “Pemikiran Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjan,
Banjarmasin Indonesia, October 4-5.

Osman, Muhamed Nawab Mohamed (2007). Towards a history of malaysian ulama.
Paper diterbitkan oleh the Institute of Defence and Strategic Studies (IDSS),
no. 122, February 22, Singapore.

Othman, Muhammad Redzuan (1998). The role of makka educated malays in the
development of early islamic scholarship and education in Malaya. Journal of
Islamic Studies, 9(2), 146-157.

Penyepaduan Ilmu Wahyu dan Ilmu Bukan Wahyu: Satu Analisa Kritikal. Dipetik
pada 28/06/2010.Hamizul.pdf.

Perkembangan Tarekat Sammaniyah di Kalimantan Selatan. Dipetik pada

2/21/2010.http://kang-kolis.blogspot.com/2008/09/perkembangan-tarekat-
sammaniyyah-dihtml.

Poesponegoro, Marwati Djoened & Nugroho Notosusanto (1993). Sejarah nasional
Indonesia. Vols. III-IV. Jakarta: BP Balai Pustaka.



309

Pondok Modern Gontor Ponorogo Jawa Timur Indonesia. Dipetik pada
29/6/2010.file:///D:Pondok-Modern-Darussalam-Gontor-html.

Puvenesuary, M. et al. (2008). Qualitative research: data collection & data analysis
techniques. Sintok: Universiti Utara Malaysia.

Qureshi, Ishtiaq Husain (1983). The position of the ulama in the muslim society.
Dalam Abubaker A. Bagader (ed.) The Ulama in the Modern Muslim Nation-
State, (m.s. 7-27), Kuala Lumpur: Muslim Youth Movement of Malaysia.

Rahmadi (2007). Khazanah kitab kuning pondok pesantren di Kalimantan Selatan.
Khazanan, 6(01), 68-89.

Rahman, Amilah Binti Awang Abd. (2006). Islamic revivalism in the eastern Malay
states: the role of haj Abas Mohamad in propagiting Islam. Journal of Islam in
Asia, 3(1), 251-175.

Rahmiati & Nor Hamdah (2006). Dinamika peran ulama dalam politik praktis.
Banjarmasin: Antasari Press.

Rasul keren dari Betawi. Tempo, (5-11 November 2007).

Ritzer, George & Douglas J. Goodman (2004). Modern sociological theory. Sixth
Edition. New York, etc.: McGraw-Hill.

Rosyadi, Ahmad (2006). Bertemu ke sekumpul, sebuah kenangan buat abah guru.
Martapura: t.p.

Salleh, Muhammad Syukri (2007). Prinsip-prinsip pembangunan berteraskan Islam.
Dalam Muhammad Hisyam Muhammad (ed.) Pembangunan dari Perspektif
Islam, (m.s. 37-80), Kuala Lumpur: MPH Group Publishing Sdn Bhd dan
Institut Kefahaman Islam Malaysia (IKIM).

Sarbin, Theodore R. (1972). Role. Dalam David L. Sills (ed.) International
Encyclopedia of Social Sciences, (Vol. 13, m.s. 546-552), New York &
London: The Macmillan Company & The Free Press.

Saripan, Rahmat (1991). Konsep, peranan dan institusi “penasihat” di Terengganu,
Kedah dan Johor pada akhir abad ke-19 daripada perspektif Islam. Dalam
Rakhmat Saripan (ed.) Masyarakat Melayu Abad ke-19, (m.s. 212-226), Kuala
Lumpur: Dewan Bahasa & Pustaka.



310

Sarman, Imran, Yahya Mof & H. Syarifuddin (2003). Profil pondok pesantren di
kabupaten Hulu Sungai Tengah. Laporan Penelitian, Pusat Peneclitian IAIN
Antasari Banjarmasin.

Sarwono, Jonathan (2009). Statistik itu mudah. Panduan lengkap untuk belajar
komputasi statistik menggunakan SPSS 16. Yogyakarta: Penerbit Andi.

Sidel, John T. (2001). Review daripada Civil Islam: muslims and democratization in
Indonesia oleh Robert W. Hafner. Southeast Asia Research, 9(1), 109-122.

Soemardjan, Selo (1990). Perubahan sosial di Yogyakarta. Yogyakarta: Gadjah
Mada University Press.

Strauss, A. & J. Corbin (1998). Basics of qualitative research: grounded theory,
prosedures and techniques. London: Sage Publications.

Steenbrink, Karel A. (1986). Beberapa aspek tentang Islam di Indonesia abad ke-19.
Jakarta: Bulan Bintang,

Sudijono, Anas (2009). Pengantar statistik pendidikan. Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada.

Sudjana, Nana (1995). Penilaian hasil proses belajar mengajar. Bandung: PT
Remaja Rosdakarya.

Sugiyono (2009). Metode penelitian kuantitatif kualitatif dan R & D. Bandung:
Alfabeta.

Talek, Yusof (2006). The effective leadership of islamic socio-religious leaders of
three provinces in southern Thailand. Ph.D thesis, Faculty of Public
Management and Law, Universiti Utara Malaysia, Sintok Kedah.

Taylor, Steven J. & Robert Bogdan (1998). Introduction to qualitative research
methods, a guidebook and resources. Third Edition. New York efc.: John
Wiley & Sons, Inc.

Turmudi, Endang (1995). Religion and politics: a study on political attitudes of
devout muslims and the role of the kyai in contemporary Java. Southeast
Asian Journal of Social Science, 23(2), 18-41.

. (2004). Perselingkuhan Kiai dan Kekuasaan. Yogyakarta: LkiS.



311

Tumer, Ralph H. (1972). Role. Dalam David L. Sills (ed.) International
Encyclopedia of Social Sciences, (Vol. 13, m.s. 252-256), New York &
London: The Macmillan Company & The Free Press.

Vago, Steven (2004). Social change. Fifth Edition. New Jersey: Pearson Prentice
Hall.

Wallerstein, Immanuel (2003). The decline of american power. New York and
London: The New Press.

Wan Teh, Wan Hashim (1984). Perubahan sosial: teori-teori klasik dan moden.
Jurnal Antropologi dan Sosiologi, 12, 39-54.

Website Kabupaten Banjar. Profil daerah. Dipetik pada 7/25/2008 www.
banjarkab.go.id.

Webster, Andraw (1984). Introduction to the sociology of development. London:
Macmillan Publishers Ltd.

Weinstein, Jay (1997). Social and cultural change. Boston: Allyn & Bacon.

Yayasan Penyelenggara Penterjemah al-Quran Departemen Agama Republik
Indonesia. (1982). Al-Qur’an dan terjemahannya. Jakarta: Proyek Pengadaan
Kitab Suci Al-Qur’an Departem Agama RI.

Yom, Seal L. (2004). Review daripada the ulama in contemporay islam: custodians
of change oleh Muhammad Qasim Zaman. British Journal of Middle Eastern
Studies, 265-266.

Yusof, Rohana (2006). Asas sains sosial dari perspektif sosiologi. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka.

Yusuf, Slamet Effendy, Muhammad Ichwan Syam & Farid Masdar Mas’udi (1983).
Dinamika kaum santri. Jakarta: CV. Rajawali.

Zaini, H. Abdul Wahid bin H. Anwar (1425 H). Nashaihu al-diniyyah wa giyadat al-
shalihin. Kampung Qadi Barabai: t.p.

Zaman, Iftikhar (1995). Sunni ‘ulama. Dalam John L. Esposito (ed.) The Oxford
Encyclopedia of the Islamic World, (Vol. 4, m.s. 258-261), New York &
Oxford: Oxford University Press.

Zaman, Muhammad Qasim (2002). The ulama in contemporary Islam, custodians of
change. Princeton and Oxford: Princeton University Press.



312

Zamzam, Ahmad Fahmi, trans. (2006). 40 hadist peristiwa akhir zaman. Banjarbaru:
Darussalam Yasin.

Zamzam, Zafry (1978). Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari. Banjarmasin: Karya.

Zarkasyi, KH Abdullah Syukri (2010). Terobsesi memberdayakan ekonomi kaum
santri. Dipetik pada 29/6/2010.file://D:/pesantreni.html.

Zein, H. Muhammad Irsyad & H. Hatim Salman (2003). Riwayat hidup syekh
Muhammad Arsyad al-Banjari. Paper disampaikan pada the International
Seminar on Pemikiran Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari di Banjarmasin
Indonesia, October 4-5.





