METODOLOGI HAMKA DALAM PENTAFSIRAN AL-QURAN:
TUMPUAN KHUSUS PADA AYAT-AYAT YANG
MENGANDUNGI KALIMAH PENGERTIAN TAKWA DI
DALAM SURAH AL-BAQARAH, TAFSIR AL-AZHAR

MUHAMMAD YUSRY AFFANDY BIN MD ISA

SARJANA SASTERA (PENGAJIAN ISLAM)
UNIVERSITI UTARA MALAYSIA
2012



Kebenaran Merujuk Tesis

Dalam menyerahkan tesis ini, sebagai memenuhi keperluan pengajian ijazah
Universiti Utara Malaysia (UUM), saya bersetuju supaya pihak perpustakaan UUM
mengedarkan tesis ini bagi tujuan rujukan. Saya juga bersetuju bahawa kebenaran
untuk membuat salinan, keseluruhan atau sebahagian daripadanya, bagi tujuan
akademik mestilah mendapat kebenaran daripada penyelia saya, atau, semasa
ketiadaan beliau, kebenaran tersebut boleh diperolehi daripada Dekan Kolej Sastera
dan Sains. Sebarang penyalinan, penerbitan atau penggunaan ke atas keseluruhan
atau sebahagian daripada tesis ini, untuk tujuan pemerolehan kewangan tidak
dibenarkan tanpa kebenaran bertulis daripada saya. Di samping itu, pengiktirafan
kepada saya dan UUM seharusnya diberikan dalam sebarang kegunaan bahan-bahan

yang terdapat dalam tesis ini.

Permohonan untuk kebenaran membuat salinan atau lain kegunaan, sama ada

keseluruhan atau sebahagiannya, boleh dibuat dengan menulis kepada:

Awang Had Salleh Graduate School of Arts and Sciences,
UUM Collage of Arts and Sciences,
Universiti Utara Malaysia,
06010, Sintok, Jitra,
Kedah Darul Aman.



Abstrak

Kajian kualitatif ini mengkaji pendekatan Hamka dalam penafsiran ayat-ayat terpilih
berkaitan kalimah takwa dalam surah al-Bagarah. Penafsiran ayat-ayat tersebut
dilakukan melalui pengkajian karya Hamka, Tafsir al-Azhar. Kajian-kajian yang
terdahulu juga telah membincangkan perkembangan-perkembangan utama di dalam
penafsiran ayat-ayat al-Quran dan pelbagai pendekatan telah diambil oleh ramai
ilmuan Islam dalam usaha mereka mendalami al-Quran. Sebagai tambahan,
hasil-hasil ilmiah dari pelbagai universiti dan perpustakaan awam turut dirujuk.
Kaedah deduktif turut diaplikasikan dalam mengkaji penggunaan kalimah takwa
dalam surah al-Bagarah. Satu usaha juga telah dibuat untuk membandingkan secara
umum metodologi tafsiran Hamka dengan kaedah ilmuan lain. Di samping itu,
kaedah deskriptif turut digunakan untuk memberi gambaran umum tentang
pengetahuan yang diperlukan dalam penafsiran al-Quran, biografi Hamka dan data
terperinci yang terhasil dari penafsiran Hamka berkenaan ayat-ayat takwa dalam
surah al-Bagarah. Dapatan kajian menunjukan bahawa metodologi yang digunakan
olenh Hamka bersesuaian dengan pendekatan Islam, walaupun secara asasnya adalah
berdasarkan pemahaman peribadi beliau dan hanya sedikit merujuk pandangan
ilmuan lain. Pandangan beliau selari dan berbetulan dengan penafsiran rakan-
rakannya dan juga ilmuan lain yang berpengaruh. Kajian ini juga mengukuhkan
bahawa penafsiran Hamka berdasarkan gabungan ilmu Islam, sains, psikologi
kemanusiaan, undang-undang antarabangsa, pandangan pakar perubatan, ekonomi
juga ilmu pengetahuan semasa yang amat bermanfaat kepada masyarakat Muslim
Nusantara. Dapatan kajian ini juga telah menyumbang ke arah menyatukan usaha

penafsiran al-Quran tempatan, dengan gabungan kajian ilmiah tinggalan Hamka.

Kata kunci: Metodologi penafsiran, Hamka, Tafsir Al-Azhar, Kalimah takwa, limu

tafsir.



Abstract

This qualitative study examines the Hamka’s approach in performing an exegesis of
selected Quranic verses regarding takwa, in the chapter of al-Bagarah. Thus,
Hamka’s work on the exegesis of the al-Quran, the Tafsir al-Azhar has been studied.
Previous works have discussed major developments in the Quranic exegesis and the
various approaches taken by different Islamic scholars in their attempts to study the
al-Quran. In addition, other scholarly works from universities as well as public
libraries have also been considered. A deductive method was applied to study the
usage of takwa terminology in al-Bagarah. An attempt was also made to generally
compare the Hamka’s methodology of exegesis with other scholars’ approaches.
Furthermore, a descriptive method was used to prepare the overview of knowledge
needed in the Quranic exegesis, Hamka’s biography and detailed data as a result of
the Hamka’s exegesis of verses regarding takwa in al-Bagarah. Findings have shown
that the Hamka’s methodology is compatible with Islam, although it is mainly of his
personal understanding and it has few references to other scholars’ views. His
opinion on takwa is concurrent with the exegesis of his peers as well as the
perspective of authoritative scholars. This study has also established that the Hamka’s
exegesis is built on the synthesis of Islamic knowledge, sciences, human psychology,
international laws, opinion of medical experts, economics as well as other
contemporary knowledge which is particularly beneficial to Muslims of Southeast
Asia. This finding has also contributed to consolidate local efforts in the Quranic

exegesis, together with the integration of scholarly works left by Hamka.

Keyword: Methodology of exegesis, Hamka, Tafsir Al-Azhar, Takwa terminology,

Science of exegesis



Penghargaan

Dengan nama Allah Yang Maha Pemurah lagi Maha Pengasih.

Segala kesyukuran dipanjatkan kepada Allah s.w.t. kerana telah menganugerahkan
semangat serta kesabaran yang tinggi kepada saya dalam menyiapkan tesis yang
berkaitan dengan metodologi pentafsiran al-Quran ini. Tesis ini yang berjudul
Metodologi Hamka Dalam Pentafsiran al-Quran: Tumpuan Khusus Pada Ayat-Ayat
Yang Mengandungi Kalimah Pengertian Takwa Di Dalam Surah al-Bagarah, Tafsir
al-Azhar berjaya dilaksanakan dengan bantuan serta sokongan pelbagai pihak. Jutaan
terima kasih pada sesi keluarga terutamanya pada ayahanda Hj. Yusuff b. Md Hasan,
bonda Puan Ramlah bt. Muhamad, isteri yang dikasihi Puan Ribhan bt. Hj. lbrahim,
anakanda tercinta ’Iz Hafy, kakak yang dikasihi Puan Yusramizza bt. Yusuff serta
suami Ustaz Md Hilmy b. Sulaiman serta adik-adik yang banyak memberi dorongan
sepanjang pengajian peringkat sarjana saya di Universiti Utara Malaysia.

Sekalung penghargaan turut diberikan kepada pegawai-pegawai Perpustakaan
Universiti Utara Malaysia, Universiti Malaya, Universiti Sains Malaysia, Universiti
Kebangsaan Malaysia dan Kolej Universiti Insaniah serta pegawai-pegawai
Perpustakaan Awam Negeri Kedah yang banyak membantu bagi menyempurnakan
tesis ini. Tidak dilupakan juga ucapan terima kasih kepada pensyarah dan pentadbir
pengurusan Kolej Sastera dan Sains UUM atas segala maklumat, kerjasama dan

sokongan moral yang diberikan selama ini.

Saya juga ingin menyampaikan rasa terhutang budi kepada penyelia tesis saya iaitu
al-Fadhil Ustaz Hj. Kamarudin b. Ahmad atas bimbingan, ilmu serta didikan dedikasi
yang dicurahkan selama ini. Allah s.w.t. jualah yang dapat menganugerahkan

sebaik-baik balasan bagi mereka yang banyak berbakti ini.



Senarai Kandungan

Perakuan Kerja TeSIS / DISEIASI ......c..vciveieeieaieieeseeitesieseeie e sie e e ste e e e e e e i
Kebenaran MErUJUK TESIS ......oiuiiiiieieieiiesie s I
AADSTIAK ...ttt b et r e e e nne e reenee e ii
ADSTTACT ... bbb 1\
PENGNAITAAN ..ottt e st e st e esra e teene e b e e aeenaesre e reenee e v
Senaral KanGUNGAN ........cooiiieieiieieeie ettt s e sreebeaneenreas Vi
SENATAI RAJAN ... et X
Senarai KEPENUEKAN.........uoiiiiieie e Xi
Panduan TranSHTEIraSI ........cveieriiiieie st e Xii
(€1 [0 USSR Xiv
BAB SATU PENGENALAN ...ttt snve e e s 1
1.1 PendanUIUAN ....c.eoiice ettt re e 1
1.2 Penyataan Masalah............ccoiieiiiiiiicie e 7
1.3 Kepentingan KaJIaN .........ccceiieiieiesic ettt sne e 11
1.4 Persoalan KaJIAN .........ccceiiiiiiiiii i 13
1.5 ODJEKEIT KAJIAN. ...cuiiiiiiieiiiei e 13
1.6 SKOP KAJIAN......c.iiiiiiiiicie ettt 14
AN Yo (o] 1 L (-1 V7 R SUPRPIN 14
1.8 Hasil Kajian Yang Dinarapkan ..o 20
1.9 Metodologi KaJIAN .....c.coviiiiiieieiee e 22
1.9.1 Kaedah Kajian.........cccccoeiieiiiie e 22
1.9.2 Kaedah Pengumpulan Data...........cccccoveieeiiiiiciieiece e 22
1.9.2.1 Kaedah DOKUMENTAST .......ccceouerieriiriiieiiiesceeeee e 22

1.9.3 Kaedah Penganalisisan Data ...........ccceveieienieieniiiisicseeeee e 23
1.9.3.1 Kaedah DedUKLIT...........ceoviiiiiieie e 23

1.9.3.2 Kaedah Deskriptif.........cccoviiiiiiiiieie e 23

1.9.4 Kaedah PErUMUSAN.........coiuiiieiieie e 24
1.9.5 SUSUNAN PENUIISAN .....coiviiiiciieieee et 24
1.9.6 Kerangka Konseptual............ccoiiiiiiiiiiieie s 24

Vi



BAB DUA BIOGRAFI HAMKA ... 30

2.1 PeNQENAIAN ...t 30
2.2 Kelahiran dan Latarbelakang ... 30
2.3 PENOIAIKAN. ...t b e bbb 32
2.4 Penglibatan Sebagai Ulama ..........ccooiiiiiiiie i 36
2.5 Penglibatan Sebagai Sasterawan...........ccoceviiieiieiesiesee s 41
2.6 Penglibatan Sebagai Ahli POITIK ........ccoovieiiiiiiiiee e 45
2.7 Keperibadian dan Cabaran Yang Dihadapi.........ccccccceevveeveiiiniienciicse e 49
2.8 Sumbangan Terhadap Dunia Islam dan Nusantara.............cccccceeveveiieneeninseene. 53
2.9 RUIMUSAN ..ottt sttt b et sb et e et essbe e naeeenbeesnnas 57
BAB TIGA PENTAFSIRAN AL-QURAN ......ooiiiiecee e 59
3.1 PENGENAIAN ... 59
3.2 Pengertian TafSir.........ccvciiiieiice e e 59
3.3 Perbezaan TafSir dan Ta Wil ..o 61
3.4 Keutamaan TafSil.......cccvoiiieiecie et 63
3.5 Syarat-Syarat dan Adab MUFESSIF ..........cccerieiiiiiiiiee e 66
3.5.1 Syarat-Syarat MUaSSIT..........cccviieiiieiiic e 66
3.5.2 Adab Seorang MUFaSSIT...........ccceivieiieiiiie e 70

3.6 Metodologi Utama Dalam Pentafsiran Al-QUran ...........ccccevovieiineninenennnnns 72
3.6.1 Pentafsiran Berdasarkan al-Quran ..........ccccccoecveieiienesieseene e 73
3.6.2 Pentafsiran Berdasarkan al-Sunnah ............cccccooiiiiiiiiiici e 79
3.6.3 Pentafsiran Berdasarkan Pendapat dan Ijtihad Sahabat............................ 84
3.6.4 Pentafsiran Berdasarkan Pendapat Tabiin .........c.cccoviiiiiiiiinince, 87

3.7 Perkembangan Sejarah Hmu TafSir.........ccocoiiiiiiiiiice e 89
3.7.1 Perkembangan Tafsir Pada Zaman Rasulullah s.a.W..........ccccoevveirnee, 90
3.7.2 Perkembangan Tafsir Pada Zaman Sahabat..............ccccccovviiiiiniiiciiiecinnns 94
3.7.3 Perkembangan Tafsir Pada Zaman Tabiin ..........c.ccocvvvinininnencnencnen 97

3.8 Tokoh- Tokoh Mufassir dan Klasifikasi Tafsiran Al-Quran ............ccccceeevvenee. 99
3.8.1 Tafsir Zaman Mutakhirin ... 101
3.8.1.1 Definisi Al-Tafsir Bi Al-Ma'thur ..........cccccovvveieneniieceeee 102

3.8.1.2 Definisi Al-Tafsir Bi Al-RA VI ....ccccovviiiiiiiicee e 103

vii



3.8.1.3 Definisi Al-Tafsir Bi Al-ISYari ........ccccccoveiiviveiiieiieicsieseeins 105
3.8.2 TafSir Zaman MOGEN .......oeeeeeee oo e 106
3.0 RUMUSAN <.ttt ettt et e e e et e e e e e e e e e e e eeean e e eeeeeeeenes 107

BAB EMPAT PENGLIBATAN HAMKA DALAM PENTAFSIRAN

AL-QURAN ...ttt ettt sttt reere et 110
O T a0 1= o T -V OSSR 110
4.2 Penulisan Hamka Berkaitan Pentafsiran Al-Quran..........cccoccovvveveivenenieienee. 110

A4.2.1 TaAFSIF AI-FAZNAN ... 116
4.3 Persekitaran Keagamaan, Politik, Ekonomi dan Sosial Dalam

Membentuk Pemikiran Hamka ..........ccccooviiiiiiiiniiisseeeee e 118
4.4 Sumber-Sumber Pentafsiran Al-Quran Yang Digunakan Hamka.................... 123
4.5 Keistimewaan Hamka Dalam Pentafsiran Al-Quran ...........cccocevevivenvniesnnne. 125
4.6 Cabaran Dalam Menyampaikan Tafsiran Al-Quran............cccccevevveveciesnene. 128
A7 RUIMUSAN ...ttt ettt ettt be et e e s be e e e e e nneeanbeesnreeneeas 131

BAB LIMA METODOLOGI HAMKA PADA AYAT-AYAT YANG
MENGANDUNGI KALIMAH PENGERTIAN TAKWA DI DALAM

SURAH AL-BAQARAH, TAFSIR AL-AZHAR .....cccoiitiiieiiieieee e 134
5.1 PeNQENAIAN ......ccviiiiiiiii et 134
5.2 Pengenalan Surah Al-Bagarah.............ccccoueiieiiiiiiiiecccece e 134
5.3 Pandangan Ulama Tentang TakWa .........cccceiireiininininiseeeeee e 137
5.4 Ayat-Ayat Yang Mengandungi Kalimah Pengertian

Takwa Di Dalam Surah Al-Bagarah, Tafsir Al-Azhar ............ccccoccovvevveiiecnenne. 141
5.5 Metodologi Hamka Dalam Pentafsiran.............cccccooveviiieiieie e 142
5.6 Rangkuman Metodologi HamKa ............ccoviiiiiiiiiiieeee e 186
0.7 RUMUSAN ...ttt e b e e e nr e 196
BAB ENAM KESIMPULAN .....cooiiiiiiiceces et 199
6.1 PENGENAIAN .....cviiiiecic e 199
6.2 Rumusan KeSeluruhan ...........ccooiiiiiiii i 199
6.3 CAUANGAN....c.eiieeeiterieee et 205



6.4 Cadangan Untuk Kajian Lanjutan...........cccceeverieiieeieeresieseee e e see e 206

0.5 PENULUD oottt 208
BIBLIOGRAFT ..ottt 209
LAMPIRAN . ...ttt sttt sttt reene e e e e e e sbestesbeeneenes 220
1. Institusi dan MUItIMEdia.........cooeiiiiiie e 220
ii. Surat Kebenaran Mengumpul Data dan Maklumat ..............ccccoevvevviiiniveneennnnn, 221
iii. Gambar al-Marhum HamKa...........ccoooiiiiiiiiii s 222
iv. Buku Tafsir al-Azhar (sampel utama Kajian)..........cccccooeviriniieienencnene e 223

v. Contoh Petikan Antara Manuskrip Yang Dijadikan Bahan Kajian
(Pentafsiran Ayat 2 dan 21 Surah Al-Bagarah, Tafsir al-Azhar) ....................... 224



Senarai Rajah

TAJUK HALAMAN
1.1 Perkembangan Pentafsiran Al-Quran 28
1.2 Bidang Kajian Pentafsiran Al-Quran 28
1.3 Bidang Kajian Metodologi Hamka Dalam Pentafsiran Al-Quran 29



a.s.

bt.
bil.

Dr.

Hj.

j-

M
MASYUMI
no.
Prof.
r.a.
s.a.w.
S.W.t.
tjmh.
t.t.

UKM

Senarai Kependekan

‘Alaihi al-Salam

bin

binti

bilangan

Doktor Falsafah; Philosophy Doctorate
Hijrah

Haji

jilid

Masihi

Majlis Syura Muslimin Indonesia
Nombor

Profesor

Radiallahu "Anhu

Sallallaiu ‘Alaihi Wasallam
Subhanahu Wa Ta’ala
terjemahan

tanpa tarikh

Universiti Kebangsaan Malaysia

Xi



Panduan Transliterasi

Panduan ini berdasarkan panduan transliterasi Dewan Bahasa dan Pustaka 1992.

Huruf *Arab Nama dan Transkripsi

~

kh

dh

xii



Perkataan yang dikecualikan daripada transliterasi dalam tesis ini adalah seperti berikut:

Allah, afdal, akhirat, Arab, bidaah, dakwah, dinar, dirham, faraid, Haji, halal, haram, ilmu
tafsir, ilmu, islah, Islam, jahiliah, jihad, juz, kalimah, khalifah, khatam, khurafat, khutbah,
kitab, Makkah, mazhab, mukjizat, muktabar, Nabi, nas, Rasulullah, riba, riwayat, rujuk,
sahabat, sirah, solat tahajud, talak, solat tarawih, soleh, sufi, surah, syarak, syariat, tabiin,

takwa, tarikat, tasawuf, tawaduk, tilawah, ulama, umrah, dan wasiat.

Xiii



Glosari

Afdal: Lebih utama

Al-Silmi: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna penyatuan.

’Agidah: Kepercayaan dan keyakinan dalam pegangan Islam.

Asbab al-Nuzul: Imu mengenai faktor-faktor penurunan ayat al-Quran.

Atba’ rabi’in: Golongan yang sempat bertemu dan mengikuti jejak tabiin.

Athar: Sesuatu yang disandarkan kepada Nabi Muhammad s.a.w., sahabat dan tabiin.
Ateis: Golongan yang tidak percaya kewujudan tuhan.

Balaghah: llmu tentang keindahan bahasa Arab dan kaedah penyampaiannya.

Bidaah: Pembaharuan atau perkara baru sama ada dalam hal ehwal agama. Kedapatan
bidaah yang selari dengan syarak dan ada yang menyimpang.

Bi al-ma’ruf: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna dengan sepatutnya.
Da’iif : Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna orang yang lemah.

Dam: Denda yang dikenakan kepada jemaah haji yang meninggalkan wajib haji atau

melakukan perkara larangan di dalam ihram.

Deisme: Fahaman yang berpegang kepada kewujudan tuhan tetapi tidak menerima wahyu

atau rukun-rukun agama.

Dewan Konstituante: Dewan yang merangka perlembagaan negara di Indonesia.
Dinar: Kepingan wang emas.

Dirham: Kepingan wang perak.

Doa Iftitah : Bacaan yang disunatkan selepas takbir al-lhram dalam solat.

Xiv



Faraid: IImu atau hukum tentang pembahagian harta pusaka.

Figh: llmu yang membincangkan perihal ibadat dan hukum hukam Islam.

Fusuq: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna perbuatan fasik.

Ghanimah: Harta rampasan perang.

Hadyu: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna korban sembelihan.

Haiji Ifrad: Mengerjakan haji dan umrah secara berasingan.

Haji Mabrur: Ibadah haji yang dianggap sah, sempurna dan diterima Allah s.w.t. kerana
memenuhi segala rukun dan syarat serta dapat mengekalkan sifat dan kelakuan yang baik

dan terpuji selepas menunaikan haji.

Haji Mardud: Ibadah haji yang tertolak di sisi Allah s.w.t. kerana kegagalan memenubhi
segala rukun dan syarat sah haji.

Haji Qiran: Ibadah haji dan umrah yang dikerjakan serentak dalam bulan haji dan
dikenakan dam.

Haji Tamattu’: Ibadah haji yang dikerjakan setelah selesainya ibadah umrah pada bulan haji

dan dikenakan dam.

Haji Wada’: Haji terakhir dikerjakan oleh Nabi Muhammad s.a.w. sebelum wafat.

Hari Nahr: 10 Zulhijah.

Hari Tasyrig: Hari yang kesebelas, kedua belas dan ketiga belas dalam bulan Zulhijah.

Hari Wuquf: Hari jemaah haji berhimpun di padang Arafah pada 9 Zulhijah.

Hilal: Anak bulan.

Hisab: Perkiraan untuk menentukan permulaan bulan Ramadan, Syawal dan Zulhijah.

XV



Hurumat: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna segala sesuatu yang

ditentukan kemuliannya oleh agama.

’Iddah: Masa yang wajib dinanti oleh seseorang perempuan untuk membolehkannya

berkahwin lagi dengan lelaki lain.

ljtihad: Usaha yang dilakukan oleh seorang yang berkelayakan untuk mendapatkan sesuatu
hukum atau kesimpulan baru melalui kajian atau penyelidikan berdasarkan sumber dan

kaedah yang sah menurut syarak.
Iktikaf: Perbuatan duduk atau beribadah dalam masjid dengan niat kerana Allah s.w.t..

’Tktigad: Sesuatu perkara yang berkaitan kepercayaan yang dijadikan pegangan utuh dalam

sanubari .

IImu Kalam: IImu yang membicarakan perkara ‘agidah dan aspek keimanan.
Injil: Kitab yang diturunkan kepada Nabi ’Isa a.s.

’Irab: llmu tentang keadaan baris dan status sesuatu kalimah bahasa Arab.

Islah: Usaha untuk mengembalikan sesuatu keadaan kepada suatu keadaan yang betul, tepat

dan sesuai.
Israiliyyat: Kisah-kisah yang diriwayatkan Ahli Kitab.
Jidal: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna pergaduhan.

Jihad: Usaha untuk mempertahankan sesuatu yang baik atau untuk menentang sesuatu yang

buruk; usaha bersungguh-sungguh.

Jinayat: Perundangan Islam tentang jenayah yang dilakukan dalam masyarakat.
Kaffarah: Penebus dosa atau kesilapan.

Khitab: Kalimah yang mempunyai mesej seruan.

Khalifah: Pengganti Nabi Muhammad s.a.w.; gelaran bagi ketua agama atau pemerintah

dalam kerajaan Islam.

XVi



Khawarij: Golongan yang memberontak terhadap kepimpinan *Ali b. Abi Talib dan muncul

sebagai salah satu mazhab ’agidah.

Khurafat: Kepercayaan yang karut, dongeng dan tahyul.

Khitab: Ungkapan untuk ditujukan kepada seseorang.

Khulafa’ al-Rasyidin: Empat khalifah pertama iaitu Abu Bakar, >Umar, ’Uthman dan ’Ali.

Komunis: Fahaman yang menggalakkan penubuhan masyarakat tanpa kelas berdasarkan

pemilikan dan kawalan yang sama rata dalam pengeluaran dan penguasaan harta.

Mahar: Pemberian yang diwajibkan daripada pengantin lelaki kepada pengantin perempuan.

Mansukh: Ayat al-Quran yang dimansukhkan pembacaan atau hukumnya.

Masdar: Kata terbitan dalam bahasa Arab.

Mantiq: llmu berkaitan logik akal.

Mazhab: Gagasan pemikiran dan pemahaman terhadap ajaran Islam mengikut tempat dan

situasi tertentu.

Mu’amalah: Hal ehwal kemasyarakatan seperti perhubungan sesama manusia, perniagaan

dan pengurusan ekonomi.

Mubasyarah: Hubungan kelamin antara suami dan isteri.

Mufassir: Pentafsir al-Quran.

Mujaddid: Penghidup ajaran Islam dengan pendekatan yang unik dan membawa manfaat

besar kepada keseluruhan umat Islam.

Mujahid fi sabilillah: Pejuang yang berada di jalan Allah.

Mukjizat: Kelebihan luar biasa yang dikurniakan Allah kepada para rasul untuk

membuktikan kebenaran Islam.

Muktabar: Terkenal dan dipercayai akan keilmuan.

XVii


http://ms.wikipedia.org/w/index.php?title=Tanpa_kelas&action=edit&redlink=1

Mu’tazilah: Salah satu mazhab ’‘agidah yang terlalu mengutamakan akal dalam penjelasan

agama dan mempunyai beberapa pertentangan dengan aliran ahli Sunnah wa al-jamaah.
Munakahat: Hukum hakam berkenaan pernikahan dan hubungan suami isteri.

Murjiah: Mazhab ’agidah kontroversi yang berpegang kepada konsep penangguhan hukum

dan kebebasan amalan manusia di dunia.

Muta’ah: Pemberian atau saguhati dari suami kepada isteri yang diceraikan.

Nahu: llmu tatabahasa Arab.

Nas: Ayat al-Quran atau hadith yang digunakan sebagai pegangan dalam hukum syarak.

Nasikh: Ayat al-Quran yang diturunkan untuk memasukhkan hukum atau penyataan ayat

al-Quran yang diturunkan sebelum itu.
Nazi Jerman: Anggota Parti Sosialis Nasional Jerman yang diasaskan oleh Hitler.
Notareleese Acte: Akta berkaitan perjanjian pinjaman moden di Indonesia.

Notaris: Individu yang diberi kuasa oleh perundangan untuk mengesahkan atau menyaksikan

sesuatu perjanjian.
Pantheisme: Suatu kepercayaan bahawa dunia dengan segala isinya adalah tuhan.

Perjanjian Hudaibiyyah: Perjanjian Musyrikin Makkah dengan Rasulullah di Hudaibiyyah
tatkala baginda beserta sahabat ingin memasuki Makkah bagi menunaikan umrah pada tahun
6 Hijrah.

Polytheisme: Pemujaan atau kepercayaan kepada lebih daripada satu tuhan.

Qardan hasanan: Pinjaman ikhlas atau pinjaman yang tidak melibatkan faedah atau syarat

tambahan pada saat pengembalian pinjaman.
Qiraat: Kaedah bacaan al-Quran.
Qisas: Hukuman balas terhadap kes kecederaan dan pembunuhan dalam perundangan Islam.

Xviii



Rafath: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna percakapan kotor yang

menimbulkan syahwat.

Riba fadl: Riba yang dibayar lebih kepada satu pihak yang menukarkan barang dalam

bentuk berlainan kualiti dan jenis.

Riwayat: Keterangan atau berita tentang sesuatu perbuatan yang disampaikan oleh

seseorang.
Rujuk: Berbalik atau berkahwin semula semasa masih dalam ’iddah.

Ru’yah al-Hilal: Perbuatan melihat anak bulan untuk menentukan permulaan bulan
Ramadan, Syawal dan Zulhijah.

Sad li al-zari’ah: Pendekatan yang digunapakai sebagai langkah awal untuk menolak

kerosakan daripada berlaku dalam masalah berkaitan kepentingan syarak.
Salaf: Generasi sahabat Nabi Muhammad s.a.w., tabiin dan atba’ tabi’iin.

Safih: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna kurang kemahiran atau kurang
daya fikir.

Saraf : llmu tentang perubahan kalimah bahasa Arab.

Siyam: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna berpuasa.

Solat Tahajud: Solat sunat selepas bangun dari tidur yang dikerjakan sebelum waktu subuh.
Solat Tarawih: Solat sunat yang dikerjakan selepas solat Isyak pada bulan Ramadan.

Sosialis: Fahaman yang menganjurkan pemilikan dan pengusahaan bersama faktor-faktor

pengeluaran.

Syahid: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna saksi.

Syarak: Hukum yang bersandarkan ajaran Islam.

Syariah: Perkara yang berkaitan dengan ketetapan atau peraturan hukum hakam Allah s.w.t..

XiX



Syiah: Mazhab ’agidah dan figh kontroversi yang menganggap ’Ali b. Abi Talib sebagai
pengganti Nabi Muhammad yg sah.

Syubhat: Sesuatu antara halal dan haram atau sesuatu keadaan yang samar.
Ta'kid: Menguatkan atau menegaskan.

Tabiin: Golongan yang bertemu dan bersahabat dengan sahabat Rasulullah s.a.w.
Tafsir Madhabi: Pentafsiran al-Quran berdasarkan aliran mazhab.

Tahallul: Kebenaran melakukan perkara-perkara yang menjadi larangan ketika haji dan

umrabh.

Tahallul Thsar: Kebenaran untuk melepas diri daripada perkara larangan ketika ihram

disebabkan berlaku perkara-perkara yang menghalang aktiviti haji atau umrah.
Talak: Pelepasan ikatan nikah yang dilafazkan suami kepada isteri.

Talbiyyah: Lafaz sunat tertentu untuk memuji Allah s.w.t yang diperdengarkan ketika
permulaan ibadah haji dan umrah.

Taradin: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna keredhaan kedua-dua pihak.
Tarikat: Aliran berkaitan kaedah kerohanian dalam ilmu tasawuf.
Tarikh Mashaf: llmu berkaitan pengumpulan dan penulisan al-Quran.

Tasawuf: lImu untuk mengenal Allah s.w.t. dan kaedah kerohanian untuk mendekatkan diri

kepada-Nya.

Tasyawurin: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna perbincangan kedua-dua

pihak.
Tauhid: Ilmu berkenaan mengesakan dan mengenali Allah s.w.t. serta menyakini-Nya.

Taurah: Kitab yang diturunkan kepada Nabi Musa a.s.

XX



Tawaf: Perbuatan mengelilingi kaabah sebanyak tujuh pusingan.

Kontrak sosial: Persetujuan yang telah dicapai antara pihak yang berkepentingan untuk
membentuk sebuah masyarakat yang padu dan sejahtera dengan setiap pihak bersedia

bertolak ansur serta mengetepikan kepentingan peribadi tertentu.

*Ulum al-Quran: llmu-ilmu berkaitan aspek al-Quran.

’Urdatan: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna penghalang.
Usul Figh: llmu tentang kaedah-kaedah mengistinbat hukum-hukum syarak.
Wazan: Asal atau sumber sesuatu kalimah dalam bahasa Arab.

Zaman Jahiliah: Zaman kebodohan dan kekufuran sebelum kedatangan Islam.

Zindig: Orang yang imannya telah terpesong dan bertindak melakukan sesuatu yang
menyimpang daripada suruhan agama

XXi



11

BAB SATU

PENGENALAN

Pendahuluan

Al-Quran al-Karim adalah kitab teragung yang diturunkan Allah s.w.t. sebagai

penyuluh kehidupan umat manusia. la berperanan sebagai sumber hidayah,

peringatan, penyembuh kemelutan manusia dan rujukan terpenting golongan yang

beriman. Hal ini dinyatakan Allah s.w.t. dalam firman-Nya:

Pembacaan al-Quran dan pengamalannya mendatangkan rahmat yang melimpah ruah

daripada Allah s.w.t.

O Ve OCGwe S s O&5a-@08% O 63
TTQHE <O+>.RAA0% EAEN = OAL o AY
ONx o DO erw AL XHEY A0 JAZOIVE==0
%Y 6 1m RIOL > TG RVOPaR e
<OerrOe0e 0%x0=>260

ENG D ¢xvV Q%0 8w <O erwe

Maksudnya: Wahai manusia, sesungguhnya telah datang kepadamu

peringatan dari Tuhanmu dan penyembuh bagi penyakit-penyakit (yang

berada) dalam dada dan petunjuk serta rahmat bagi orang-orang yang
beriman.

(al-Quran, Yunus. 10: 57)

Rasulullah s.a.w. bersabda:

Maksudnya: Wabhai ahli-ahli al-Quran, jangan gunakan al-Quran sebagai
bantal (bahan mainan) tetapi hendaklah kamu membacanya dengan teratur
siang dan malam, kembangkan kitab suci ini, bacalah ia dengan suara yang
baik dan fikirlah di atas kandungannya (tadabbur), dengan ini kalian akan
meraih kejayaan. Janganlah kamu gunakannya untuk mendapatkan
ganjaran yang serta merta darinya (dalam dunia) kerana ia mempunyai
ganjaran yang begitu mengagumkan (di hari akhirat).

Diriwayatkan daripada ’Ubaidah Mulaiki r.a., bahawa



(al-Asfabahani, Akhbar al-Asfabahani li Abi Na’im, Qahirah: no.857,
j.1, Dar al-Ma’krifah, 1993.)

Rasulullah s.a.w. banyak menegaskan dalam ucapan-ucapan baginda tentang
kepentingan beramal dan berpegang teguh dengan al-Quran. Baginda seringkali
berkhutbah mengingatkan kaum muslimin supaya mendekati dan menjunjung
al-Quran dalam kehidupan, contohnya hadith yang diriwayatkan oleh Muslim

bersanadkan kepada Zaid b. Argam, Rasulullah s.a.w. telah berkhutbah:

Maksudnya: Dan aku telah meninggalkan dua perkara besar pada kalian.
Yang pertama adalah Kitab Allah, padanya petunjuk dan cahaya
(penyuluh  kehidupan). Ambillah al-Quran ini dan berpeganglah
kepadanya.

(Muslim, Sahih Muslim, tanpa no., Qahirah: Dar al-Hadith, 1991.)

Para sahabat Rasulullah s.a.w. amat menghayati kandungan al-Quran dan
pengajarannya. Mereka berjaya mengaplikasikan dalam kehidupan dengan penuh jitu.
Antara misalan penghayatan para sahabat ialah:

a. ’Umar al-Khattab telah memeluk Islam setelah mendengar permulaan surah
Taha (Hamka, 1982);

b. ’Uthman al-’Affan kerap membaca al-Quran sehingga naskahnya koyak
terbahagi dua (Muhammad, 2005);

c. ’Abdullah b. Mas’ud membaca surah al-Nisa’ di hadapan Rasulullah s.a.w.
dan baginda menangis setelah >Abdullah b. Mas’ud membaca ayat 41 surah
tersebut (Fauzi dan Mustafa, 2001);

d. Ummu Salamah dapat menerangkan dengan terperinci bagaimana Rasulullah

s.a.w. menyebutkan huruf al-Quran (Muhammad, 2005);



e. Ali Db. Abi Talib terkenal dengan kemampuannya meriwayatkan tafsir

al-Quran kepada masyarakat (al-Dhahabi, 1989).

Contoh-contoh di atas membuktikan bahawa al-Quran benar-benar diamati oleh
generasi sahabat hasil daripada didikan Rasulullah s.a.w. Sebagai generasi mutakhir,
kita sewajarnya menghayati al-Quran dan mencontohi sikap dan mentaliti para
sahabat dalam menterjemahkan tuntutan wahyu dalam kehidupan. Allah s.w.t akan
memastikan kita berada di bawah naungan rahmat-Nya dan dipimpin ke jalan yang

benar sekiranya kita bersedia mengenal al-Quran dan berpegang dengannya. Firman

Allah s.w.t.;
B URZGE 3 ~O A &0EN LA Lo I a8 Opeo
DOV BHXACOVOEIT IR FO€O0 * Lo o M
@0erv1e0 (7 NS ALEVDHAQWKETOROB O

€O G HE
00N+ W RD LB &0007&O000 wn{H-eO
VIR & TOOEDIIL 0D & ¢COOOZND
Maksudnya: Adapun orang-orang yang beriman pada Allah dan
berpegang teguh kepada (agama)-Nya, nescaya Allah akan
memasukkan mereka ke dalam rahmat yang besar dari-Nya dan
limpahan kurnia-Nya dan menunjuki mereka kepada jalan yang lurus

(untuk sampai) kepada-Nya .

(al-Quran, al-Nisa’. : )

Sabda Rasulullah s.a.w. yang diriwayatkan oleh Abu Dhar al-Ghifari:

Maksudnya: Kalian tidak berupaya kembali kepada Allah dengan
sesuatu yang lebih utama (bernilai) melainkan dengan (membawa)
yang datang terus daripada-Nya yakni al-Quran.

(al-Hakim, al-Mustadrak ’ala al-Sahihain, no. 2039, Birut: Dar
al- Ma’krifah, t.t.)

Allah s.w.t telah menurunkan al-Quran kepada Nabi Muhammad s.a.w. melalui

perantaraan Jibril a.s. (al-Qatan, 2000). Proses penyampaian al-Quran ini dikenali



sebagai penyampaian mutawatir iaitu wahyu yang tidak terputus, langsung daripada
Allah s.w.t. (al-Habshi, 1999). Kemudian baginda menyampaikan kepada para

sahabat melalui pelbagai wacana dakwah.

Rasulullah menurunkan ilmu-ilmu berharga berkaitan pentafsiran al-Quran kepada
para sahabat. Kemudian para sahabat mewariskan ilmu tafsir kepada generasi ulama
terkemudian. Proses perpindahan daripada Rasulullah s.a.w. adalah di bawah
pemeliharaan Allah s.w.t.. Firman Allah s.w.t.:
PO AYNMN AL S 4 OCHwO®r CIudet ¥R
&S0 40020 ACOGOLE €0 w o3RO
Maksudnya: Sesungguhnya Kamilah yang menurunkan al- Quran dan

sesungguhnya kami benar-benar memeliharanya.

(al-Quran, al-Hijr . 15: 9)

Generasi yang terdapat di zaman Rasulullah s.a.w. dan para tabiin berjaya
merealisasikan matlamat al-Quran melalui perantaraan ilmu tafsir. Menurut Ibn
Taimiyyah (t.t.), Rasulullah s.a.w. adalah sebaik-baik pentafsir al-Quran dan
kemudiannya diikuti oleh generasi sahabat. Allah s.w.t. mengingatkan manusia
supaya meneliti wahyu yang diturunkan untuk dijadikan pedoman dalam kehidupan.
Penelitian terhadap wahyu hanya dapat dicapai dengan ilmu pentafsiran al-Quran.
Firman Allah s.w.t.:
) ON70>VM e I $)ORO¥ RO+ 6O XleoOL
N0 78xIN NOCGYKR SIS ¢ ) AXI@n 0w @0 g
FCOBY B o CHORHN T - 000 xI-OCORIT €0 w
&RX
Maksudnya: Maka apakah mereka tidak memperhatikan al-Quran?
Kalau kiranya al-Quran itu bukan dari sisi Allah, tentulah mereka

mendapat pertentangan yang banyak di dalamnya.

(al-Quran, al-Nisa’. 4: 82)



IImu tafsir adalah suatu ilmu yang berkembang dari satu generasi ke satu generasi
yang lain. Rasulullah s.a.w. adalah pentafsir ulung di zaman baginda dan turut
dibantu perkembangannya oleh pentafsir-pentafsir al-Quran di kalangan sahabat,
seperti Khulafa” al-Rasyidin, lbn *Abbas, Ubay b. Ka'ab, Zaid b. Thabit, Abu Musa
al-"Asy’ari dan Ibn Zubair (Fauzi dan Mustafa, 2001). Ini menunjukkan bahawa
pentafsiran al-Quran tidak terbatas kepada apa-apa yang disampaikan baginda sahaja
tetapi baginda juga membuka pintu ijtihad® kepada para sahabat untuk mentafsirkan

al-Quran berdasarkan ilmu yang dimiliki oleh mereka.

Pelbagai kaedah disusun oleh ulama dalam menampilkan tafsiran al-Quran. Majoriti
ulama berpendapat bahawa tafsiran al-Quran dengan ma 'zhur? adalah kaedah yang
terbaik dalam memahami isi kandungan al-Quran (Fauzi dan Mustafa, 2001). Inilah
kaedah utama yang dipratikkan generasi sahabat. Mereka menerangkan dan
mentafsirkan al-Quran berdasarkan empat sumber iaitu al-Quran, al-Hadith, Ijtihad

dan sumber daripada Ahli Kitab (al-Dhahabi, 1989).

L ljtihad bererti suatu usaha yang dilakukan mujtahid untuk mengeluarkan (istinbat) hukum terhadap
sesuatu perkara melalui keluasaan ilmu yang dicapai dan penguasaan sumber hukum syarak. Lihat
Dr. "Abd al-Karim Zaidan, al-Wajiz fi Usul al-Figh, Birut: Muasasah al-Risalah, 1996.

? Tafsir al-Quran dengan ma'thur bermaksud tafsir yang berpegang kepada riwayat yang sahih
iaitu mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran atau dengan hadith kerana ia berfungsi sebagai penerang
kepada al-Quran, atau dengan riwayat sahabat, memandangkan mereka adalah orang yang paling
mengetahui tentang al-Quran. Pentafsiran yang dilakukan tabiin turut termasuk dalam kaedah ini juga
kerana mereka biasanya menerima perkara tersebut daripada sahabat. Perkembangan Tafsir bi
al-Ma'thur terbahagi kepada dua kaedah. Pertama; secara lisan iaitu pentafsiran al-Quran yang
dilakukan melalui periwayatan Rasulullah kepada para sahabat atau periwayatan sesama sahabat atau
periwayatan sahabat kepada tabiin. Kedua; secara penulisan atau pembukuan pentafsiran al-Quran
berdasarkan riwayat daripada Rasulullah, sahabat dan tabiin yang dibukukan sebagai himpunan tafsir
yang tepat dan sahih. Antara kitab tafsir dalam klasifikasi Tafsir bi al-Ma'thur ialah Jami’ a/-Bayan
fi Tafsir al-Quran, al-Jami’ [i al-Ahkam al-Quran dan Tafsir al-Quran al-’4zim. Lihat Fauzi Deraman
dan Mustaffa Abdullah, Pengantar Usul Tafsir, Akademi Pengajian Islam, Kuala Lumpur: Intel
Multimedia and Publication, 2001.



Tafsiran al-Quran berlaku dalam dua zaman iaitu zaman mutaakhirin dan zaman
moden. Pentafsiran dan pembukuannya mengalami perkembangan yang paling pesat
pada zaman mutaakhirin. Situasi ini berlangsung selama hampir lapan abad. la
bermula dari awal abad keempat Hijrah hingga abad kedua belas Hijrah (Rosmawati,
1997). Terdapat tiga klasifikasi tafsir al-Quran yang berkembang ketika itu dan
kemudian menjadi Kklasifikasi penting dalam menilai sesuatu gaya pentafsiran (Fauzi
dan Mustafa, 2001). Klasifikasi tersebut ialah (al-Dhahabi, 2005):

i) al-Tafsir bi al-Ma’thur;

ii) al-Tafsir bi al-Ra’yi;

iii) al-Tafsir al-Isyari;

Dalam era moden pula, pentafsiran al-Quran bermula pada awal abad ke-19 Masihi.
Ketika itu dunia Islam mengalami pelbagai kemelut dan penindasan pihak musuh
(Rosmawati, 1997). Implikasinya lahir pelbagai tafsiran al-Quran yang terisi dengan
semangat perjuangan dan pembelaan. Antaranya termasuk Rasyid Rida, Jamal al-Din

al-Qasimi, Tantawi al-Jauhari, Ahmad Mustafa al-Maraghi, Syed Qutb dan Hamka.

Alam Melayu pernah melahirkan ramai ulama yang disegani, penulis yang prolifik
dan aktivis masyarakat yang dihormati. Namun begitu, tidak ramai tokoh-tokoh yang
dilahirkan memenuhi kesemua ciri istimewa tersebut untuk dicatatkan dalam sejarah
sebagai tokoh yang sumbangannya dimanfaatkan sepanjang zaman. Hamka boleh
dikategorikan sebagai seorang tokoh yang memenuhi ciri-ciri ini (Mohammad
Redzuan, 2008). Sebagai buktinya, karya tafsir beliau yang terkenal iaitu Tafsir

al-Azhar, yang lahir hasil daripada pengaruh tokoh-tokoh mufassir moden. Dunia



Islam Nusantara juga memiliki mufassir-mufassir hebat seperti Abdul Rauf
al-Fansuri, Muhamad Said b. Umar dan T.M. Hasbi As-Sidiegiy (Muhammad Nur,
2002), tetapi Hamka kelihatan lebih ke hadapan dalam karya Tafsir al-Azhar yang

dihasilkannya.

Karangan beliau terdapat dalam bentuk tafsiran 30 juz al-Quran versi moden dan
karangan dalam pelbagai etika ilmiah berpaksikan pemikiran Islam (Abdul Rahman,
2008). Melalui Tafsir al-Azhar, masyarakat Islam Nusantara dapat memahami
kehendak al-Quran dengan lebih sempurna kerana Hamka memasukkan pelbagai
metodologi pentafsiran ayat yang menarik. Menurut Yunan (1990), kalam pemikiran
Hamka yang terdapat di dalam Tafsir al-Azhar adalah bercorak rasional. Selain
mengaplikasikan pelbagai ilmu yang telah digunakan oleh ulama-ulama terdahulu,
beliau juga menambah perisian tafsiran dengan elemen semasa seperti fakta sejarah,

unsur sastera dan pandangan ulama moden.

Melalui kajian ini, penulis telah mengkaji dan menganalisis metodologi pentafsiran
yang digunakan Hamka pada ayat-ayat yang mengandungi kalimah takwa di dalam
surah al-Bagarah. Pengkaji dapat menilai dengan lebih mendalam kehebatan ilmu

dan pemikiran beliau.

1.2 Penyataan Masalah
Generasi Rasulullah s.a.w. dan para sahabat adalah generasi awal perkembangan
Islam yang amat mengenali segala ilmu berkenaan dengan al-Quran (al-Zargani,

1996). Cabaran yang timbul adalah, adakah wujud keprihatinan para ulama pada



zaman ini terhadap ilmu tafsir berbanding keprihatinan yang ditunjukkan generasi

awal Islam.

Golongan al-Salaf al-Salih® telah berjaya mempelajari al-Quran, menghayatinya dan
melaksanakan tuntutannya. Diriwayatkan bahawa mereka kebiasaannya tidak
memindahkan satu ayat ke ayat yang lain melainkan setelah mereka melaksanakan
ajaran yang terkandung di dalamnya. Misalannya, diriwayatkan daripada ’Abdullah b.
Mas’ud katanya: “golongan lelaki daripada kalangan kami apabila mempelajari
sepuluh ayat, mereka tidak memindahkan penekunan kepada ayat-ayat yang lain
melainkan setelah mereka mengetahui makna ayat-ayat tersebut dan beramal
dengannya.” Keadaan ini menyebabkan *Abdullah b. ’"Umar mengambil masa selama
lapan tahun untuk menghafaz surah al-Bagarah (Fauzi dan Mustaffa, 2001). Dalam
konteks ini, kajian telah dilakukan berdasarkan nas-nas syarak, apakah langkah para
ulama mengembangkan ilmu tafsir berdasarkan warisan ilmu yang ditinggalkan para
sahabat. Seterusnya, adakah penyebaran tafsir al-Quran perlu dihentikan
memandangkan telah wujud karya-karya terdahulu serta disebabkan faktor keilmuan

generasi sekarang agak yang terbatas.

Para ulama menyusun ilmu tafsir al-Quran serta membuktikan bahawa ilmu ini
sememangnya adalah anak kunci kepada perbendaharaan al-Quran (Mahadi, 2003).

Mereka menghuraikan ilmu ini dengan takrifan tersendiri supaya masyarakat

% Perkataan al-Salaf bermaksud generasi umat Islam pertama yang hidup pada zaman Nabi

Muhammad s.a.w. sampai abad ketiga. Lihat Mahayudin Hj. Yahaya, Ensiklopedia Sejarah Islam,
Bangi: Penerbit UKM, 1986.



mengerti maksud sebenar ilmu tafsir. Pengkaji perlu membuktikan kemanfaatan ilmu
tafsir dan menjelaskan aliran pentafsiran al-Quran yang didokongi golongan mufassir.
IImu tafsir dan karya pentafsiran al-Quran terus berkembang sehingga ke zaman
mutakhir. Ini berlaku kerana sumbangan yang dimainkan oleh ulama terkemudian
berdasarkan tatacara atau metodologi masing-masing. Terdapat juga di kalangan
ilmuan Islam yang mempunyai metodologi yang agak kontroversi dan berlawanan di
kalangan mufassir dan perkara ini dinamakan sebagai perkara khilaf* (al-Syargawi,
2004). Bagi memelihara kemurnian tafsir al-Quran, individu yang terlibat dalam
lapangan penafsiran al-Quran diwajibkan memenuhi syarat sebagai pentafsir
al-Quran. Dalam konteks ini, pengkaji berusaha menghuraikan etika serta syarat

sebagai mufassir al-Quran.

Realiti yang berlaku pada hari ini seolah-oleh penulisan tafsir secara sempurna telah
terhenti. Hakikatnya manuskrip tafsir yang mahsyur sebelum ini seperti Tafsir
Pimpinan al-Rahman dan Tafsir Nur al-lhsan belum mencapai status kesempurnaan
yang dapat dibanggakan seperti Tafsir al-Azhar yang telah dihasilkan Hamka

(Muhammad Nur, 2002). Pengkaji berdepan dengan cabaran untuk mengetengahkan

* Khilaf dari segi bahasa bererti sesuatu yang berlawanan dengan kesepakatan. Pandangan ulama
menyatakan bahawa khilaf bermaksud satu perselisihan yang berlaku yang menyebabkan pihak yang
mengeluarkan pandangan tersebut mencetuskan satu jalan pendapatnya yang tersendiri yang berupaya
mempengaruhi sesuatu keadaan dan peredaran masa. Sesetengah ulama membezakan pengertian khilaf
dan ikhtilaf. Ikhtilaf bermaksud sesuatu pendapat yang berlawanan daripada pendapat yang lain dan
merujuk kepada dalil yang tersendiri. Lihat al-Syargawi, Ikhtilaf al-Mufassirin Asbab wa Ghawabituh,
teks rujukan khas Universiti al-Azhar: Rujukan Kuliah Kali ke-17, 2004.

Menurut Hasan al-Banna: ‘Perselisihan figh pada perkara cabang tidak seharusnya menjadi punca
perpecahan dalam agama dan mengheret kepada permusuhan dan saling benci-membenci. Setiap
mujtahid mendapat ganjarannya. Tidaklah menjadi kesalahan untuk membuat penjelasan ilmiah pada
masalah perselisihan di bawah naungan rasa mahabbah (kasih sayang) kerana Allah dan saling
bertolongan untuk mencapai hakikat (kebenaran) tanpa mengheret kepada perdebatan yang tercela dan
rasa taasub.” Lihat Muhammad Abdullah al-Khatib, (tjmh.), Penjelasan di Sekitar Risalah al-7a alim,
Selangor: Dewan Pustaka Fajar, 2001.



Tafsir al-Azhar supaya para pembaca dapat menilai keberkesanan manuskrip Hamka

ini berbanding karya-karya yang lain.

Terdapat 31 ayat al-Quran dalam surah al-Bagarah yang menggunakan kalimah
pengertian takwa. Takwa merupakan manifestasi yang mesti dicapai oleh setiap insan
hasil daripada segala syariat yang telah diturunkan dan pewartaan nas-nas agama.
Insan yang memahami tuntutan takwa adalah insan yang bakal meraih kejayaan di
dunia dan di akhirat. Kalimah berkaitan pengertian takwa begitu banyak terkandung
di dalam al-Quran. Antara ayat yang mengandungi kalimah takwa ialah:
BNURCOIE IO QLA Lo d- o O&005% 040
D000, e+ DDz OFAIO A Fo - BIH-UDO Mz I
€ 0Le0 RO Ox=>I30=> Hed e @
EVEYHD ¢ACONECODE

Maksudnya: Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kamu
kepada Allah dengan sebenar-benar takwa dan jangan kamu mati
melainkan dalam keadaan Islam.

(al-Quran, Ali 'Imran 2 :102)

Makna dan pengertian takwa yang difirmankan Allah s.w.t. mempunyai pelbagai
pengertian pada kalimah tersebut. Para sahabat dan para ulama sendiri mempunyai
pelbagai pengertian tersendiri mengenai takwa. Antaranya pandangan ’Abdullah b.
Mas’ud yang menjelaskan takwa adalah:

Takwa ialah hendaklah ditaati perintah Allah maka jangan didurhakai,
hendaklah diingati perintah Allah maka jangan dilupai, dan hendaklah
disyukuri pemberian Allah maka jangan dikufuri.

(al-Zuhaili, 1998)

Berdasarkan penelitian terhadap 31 ayat yang mengandungi kalimah takwa di dalam

surah al-Bagarah, terdapat persamaan dan kadangkala perbezaan makna takwa yang

10



difirmankan Allah s.w.t.. Pengkaji menampilkan perbincangan khusus makna takwa

tersebut dan metodologi yang diaplikasikan Hamka dalam ayat berkenaan.

Kajian ini secara umumnya memerihalkan ilmu tafsir al-Quran, perbincangan dan
tuntutan mengenainya. Kemudian diikuti dengan satu kajian khusus mengenai
metodologi pentafsiran Hamka pada ayat-ayat yang mengandungi pengertian kalimah
takwa di dalam surah al-Bagarah diketengahkan dalam kajian ini. Kajian turut
menilai; sejauh manakah keilmuan Hamka dan bagaimanakah keadaan bentuk
tafsiran atau metod yang dikemukakan oleh beliau sama ada benar-benar menepati

syarak atau sebaliknya.

1.3 Kepentingan Kajian

Kajian ini menumpukan perbincangan tentang kaedah pentafsiran ayat al-Quran dan
pendekatan Hamka. Kajian ini penting kerana cuba mengetengahkan sebuah
manuskrip berkaitan ilmu tafsir al-Quran dan biografi Hamka selaku ulama’ tersohor

Nusantara serta penglibatan beliau dalam penulisan tafsir.

Kajian membuktikan bahawa mempelajari ilmu tafsir adalah satu kewajipan dalam
merealisasikan maksud al-Quran yang mesti dikaji dan dijadikan pedoman dalam

kehidupan. Sabda Rasulullah s.a.w.:

Maksudnya: al-Quran adalah sebagai pemberi syafaat di mana
syafaatnya diterima dan sebagai penghujah yang mana hujahnya adalah
disokong. Barang siapa yang meletakkannya di hadapan ia akan
membawanya ke syurga, dan barang siapa yang meletakkannya di
belakang ia akan mencampakkannya ke neraka.

(Ibn Hibban, Sahih Ibn Hibban, no.331, j.1, Birut: Dar al-Fikr.)

11



Secara tidak langsung, kajian ini adalah satu inisiatif ke arah mempertahankan dan
membuktikan bahawa al-Quran mengandungi pelbagai jenis ilmu yang unik yang
tidak mampu diganggu gugat oleh anasir negatif. Firman Allah s.w.t.:

C S NOTEDIAOMIEa S  HxHDAW  wDO
Bc0D=o040 QO X OR«0K OIE A wa o0
¢t DO ATOSIDNWa 3 S FOTHEL Hn P OR<H
HMPOARE  F0ee0 OPYARF2IQORE Q0D =540
R F S COBR € WALD &0 16 FLLENTD ¢

Maksudnya: Katakanlah sesungguhnya jika manusia dan jin berkumpul
untuk membuat yang serupa al-Quran ini, nescaya mereka tidak akan
dapat membuat yang serupa dengan dia, sekalipun sebahagian mereka
menjadi pembantu bagi sebahagian yang lain.

(al-Quran, al-Isra’. 17: 88)

Di samping itu, kajian ini membahaskan ketokohan Hamka yang sememangnya tidak
dinafikan telah menyumbang jasa begitu besar dalam perkembangan tafsir di
Nusantara. Hasil kajian ini, sangat penting buat tatapan pengkaji al-Quran, ilmuan
Islam, ahli-ahli akademik, para pelajar dan masyarakat Islam amnya dalam
mengamati hasil penulisan Hamka. Justeru, keunikan pemikiran dan keintelektualan
Hamka dapat dianalisis melalui lapangan kajian ini untuk faedah semua pihak.
Diharap ia menjadi pembakar semangat dan formula bersama untuk mencontohi

keberkesanan penulisan beliau.

Hasil kajian ini juga mudah-mudahan dapat dijadikan rujukan pengkaji-pengkaji
tafsir karangan ulama tempatan. Melalui kajian ini, para pengkaji tafsir dapat
membuat kesimpulan bahawa metodologi yang diaturkan Hamka adalah satu kelainan
berbanding karangan ulama-ulama tempatan yang lain. Penulis berharap dengan
pengamatan yang dijalankan ini maka akan lahirlah penulis tafsir secara sempurna

seperti Tafsir al-Azhar. Kajian ini dapat memperkayakan khazanah penulisan serta

12



hasil berkaitan al-Quran. Kajian ini amat bermanfaat buat pengkaji-pengkaji lain pada

masa hadapan bagi memperkembangkan kajian berkaitan tafsir al-Quran.

1.4  Persoalan Kajian
Persoalan yang diberikan tumpuan dalam kajian ini ialah apakah metodologi yang
diaplikasikan Hamka ketika menafsirkan ayat-ayat yang mengandungi pengertian
kalimah takwa di dalam surah al-Bagarah. Secara spesifik adalah sebagai berikut:
a. Mengapakah ilmu Usul al-Tafsir dianggap sebagai ilmu asas dalam
pentafsiran al-Quran?
b. Kenapakah Hamka kelihatan menonjol sebagai seorang tokoh dalam aktiviti
pentafsiran al-Quran?
c. Adakah Tafsir al-Azhar mengikut piawaian penulisan tafsiran al-Quran yang
selari dengan tuntutan syarak?
d. Apakah metodologi istimewa yang diaplikasikan Hamka dalam ayat-ayat

tumpuan kajian?

1.5 Objektif Kajian
Objektif umum kajian ini adalah untuk memahami kaedah yang diaplikasikan Hamka
dalam mentafsirkan ayat-ayat yang mengandungi kalimah takwa.
Objektif-objektif yang khusus pula ialah:
)] Untuk menerangkan perbincangan mengenai ilmu tafsir dan pendekatan

yang digunakan ulama silam dalam memahami ayat-ayat al-Quran;

13



i) Untuk mengkaji pendekatan Hamka dalam menghuraikan ayat-ayat yang
mengandungi kalimah takwa di dalam surah al-Bagarabh;
iii) Untuk menganalisis dan menjelaskan pandangan Hamka dalam tafsiran

ayat-ayat berkenaan.

1.6 Skop Kajian

Kajian yang dilakukan ini meliputi beberapa fakta berkenaan tafsir al-Quran yang
dibincangkan oleh para ulama di dalam karya mereka. Fakta-fakta yang bakal
diketengahkan ialah berkaitan pentafsiran al-Quran meliputi perkembangan tafsir,
keperluan ilmu tafsir, metodologi yang diperlukan untuk mentafsir al-Quran dan

contoh-contoh penulisan tafsir.

Selain itu, kajian memfokuskan berkenaan biografi, peranan dan metodologi yang
digunakan Hamka dalam pentafsiran al-Quran. Kajian dilakukan berdasarkan data
yang diperolehi daripada pelbagai sumber ilmiah. Rasional skop ini disasarkan
kepada kajian berkaitan Hamka ialah kerana beliau merupakan individu yang dinilai
masyarakat Nusantara sebagai ulama dan terbukti wujud peninggalan berharga beliau
dalam karya-karya ilmiah. Kajian dihadkan kepada kalimah pengertian takwa dalam
surah al-Bagarah. Ayat-ayat tersebut merupakan antara wahyu yang membawa mesej
penting dan pengkaji dapat melihat kaedah pentafsiran Hamka dalam skop kajian

tersebut.

1.7 Sorotan Karya

14



Terdapat beberapa kajian dan penulisan ilmiah yang telah dijalankan sebelum ini
berkaitan dengan al-Quran, ilmu tafsir, biografi Hamka dan tinjauan mengenai
karya-karya Hamka. Penulisan tersebut wujud dengan meluas sama ada dalam bentuk
umum atau khusus. Kebanyakan kajian mengenai Hamka adalah lebih menfokuskan
kepada biografi ketokohan dan sumbangan penulisannya beliau yang diterangkan

Secara umum.

Kitab al- Jami’ li Ahkam al-Quran (al-Qurtubi, 2000) merupakan salah satu daripada
rangkaian tafsir yang ma'thur’, yang terawal dan paling diterima ramai. Dalam
penulisan tersebut, tertera tafsiran ayat al-Quran yang tepat dan dalil-dalil hujah
daripada sumber yang pelbagai. Tafsiran yang dikemukakan juga mengambarkan
suasana generasi ketika itu. Justeru, penulisan mereka wajar dijadikan rujukan buat

para pengkaji bagi mencapai pengertian al-Quran yang tepat.

Tulisan al-Nawawi (2003) di dalam al-Tibyan fi ‘'Ulum al-Quran berjaya
membincangkan pengertian al-Quran, perkembangannya dengan penuh dinamika dan

perbahasan secara lengkap mengenai adab dalam mengaplikasikan al-Quran.

Al-Zargani (1996) pula menghasilkan sebuah kitab bertajuk Manahil fi "Ulum
al-Quran yang menampilkan perbahasan ilmu al-Quran dengan lebih ringkas tetapi

padat dan banyak merujuk kepada pandangan al-Suyuti. Ini kerana al-Suyuti

® Perkataan ma'thur bermakna sesuatu yang diambil secara terus dari sumber yang sahih dan
mempunyai hubungan khas yang berkesinambungan sehingga Rasulullah s.a.w. Lihat al-Marbawi,
Qamus al-Marbawi, Qahirah: terbitan Mustafa al-Bab al-Halabi wa Awladuh, t.t.

15



merupakan ulama berkepakaran tinggi dalam ilmu wahyu dan ilmu sampingan yang

berkaitan.®

Manakala perbincangan mengenai perkembangan al-Quran pada zaman awal Islam
dihuraikan di dalam tulisan Fauzi dan Mustafa (2001) iaitu Pengantar Usul Tafsir.
Karya ini banyak mendedahkan kepada para pembaca mengenai perkembangan

al-Quran, Qiraat dan penafsiran al-Quran.

Asmawi (2004) turut menulis sebuah buku yang berkaitan dengan ilmu-ilmu
al-Quran yang berjudul Ulum al-Quran. Karya tersebut membincangkan kronologi

penurunan al-Quran, sejarah dan perbahasan tentang perkembangan tafsir al-Quran.

Dalam ilmu giraat pula, Hasan (1995) mengetengahkan penulisan bertajuk Mengenal
Qiraat Al-Quran. Beliau membincangkan ilmu Qiraat dalam ruang lingkup

pengenalan khusus kepada para pembaca warga Malaysia.

Panduan untuk mengenali intipati kandungan al-Quran dan ilmu falsafah yang
terkandung di dalamnya dapat dilihat menerusi buku bertajuk Panduan Bergaul
Dengan Al-Quran. Buku karangan Salah ’Abd Fattah (1994) ini adalah terjemahan
daripada judul asal dalam bahasa ’Arab yang bertajuk Miftah Lita’ammul Ma’a

al-Quran.

Dua buah karya Sa’id Hawa yang diterbitkan pada tahun 2003 dan 2005 yang

bertajuk “al-Asas fi al-Tafsir dan al-Islam menyumbang informasi berguna kepada

® Terdapat biografi dan keterangan lanjut berhubung kehebatan al-Suyuti dalam halaman
pendahuluan Tafsir al-Jalalain. Lihat Tafsir al-Jalalain, Birut: Dar al-Fikr, 1999.

16



pengkaji berkaitan kandungan al-Quran, peranannya dan perkembangan penurunan
wahyu. Karya ini dinilai sebagai medium ilmu yang kompleks kerana beliau
menggunakan pendekatan huraian padat, bahasa yang mendalam dan perkaitan
dengan suasana masa kini. Kaedah yang diaplikasikan Sa’id Hawa ialah tafsiran
berdasarkan isu semasa dan tafsiran ulama’ terdahulu. Pengalaman beliau dalam

gerakan Islam di Syria turut mencorakkan isi penulisannya.

Para ulama’ mufassirin terdahulu mempunyai metodologi (manhaj) yang tersendiri
dalam mentafsir dan menghurai maksud al-Quran. Antara kitab yang membahaskan
perkara tersebut ialah al-Tafsir wa al-Mufassriun oleh al-Dhahabi (1998). Walaupun
karya tersebut adalah penjelasan yang amat penting kepada metodologi ilmu tafsir
ulama terdahulu tetapi tidak terdapat fakta metodologi daripada ulama mufassirin
moden. Karangan al-Tafsir wa al-Mufassirun, al-ltgan fi ’'Ulum al-Quran dan
Mabahith fi "Ulum al-Quran merupakan karya yang berjaya mengetengahkan
metodologi ulama silam dengan sempurna dan menjadi peninggalan berharga untuk

pengkaji yang lain.

Antara hasil penulisan yang membicarakan soal karya tafsir dari Nusantara tanpa
menyebut metodologi tafsir secara khusus ialah buku Data-Data Terbitan Awal,
Penterjemahan dan Pentafsiran al-Quran di Alam Melayu oleh Abdullah
al-Qari (2000). Beliau berjaya menghimpun senarai karya tafsir Nusantara secara
khusus antaranya termasuklah Tafsir Nur al-lhsan, Tafsir Turjuman al-Mustafid,
Tafsir al-Nur dan Tafsir al-Azhar. Para pentafsir al-Quran tempatan yang disebutkan

beliau seperti Syeikh Abdul Rauf al-Fansuri, Muhammad Said b. Umar

17



al-Qadhi, T.M. Hasbi al-Shiddieqy dan Hamka, diakui memiliki etika khas
sepertimana yang termaktub dalam bab ilmu tafsir, iaitu Syurut al-Mufassir wa
Adabuh (syarat-syarat pentafsir al-Quran dan etikanya). Antara etika yang dimiliki
mereka ialah menguasai ilmu agama dan beramanah dalam mentafsirkan ayat-ayat

al-Quran.

Berkaitan dengan kajian mengenai Hamka pula, Mustafa (1992) dalam kajiannya
yang bertajuk Sastera Dakwah: Satu Analisis Kritis Terhadap Karya Kreatif Hamka
tidak ketinggalan dalam menghuraikan biodata Hamka. Namun, kajian yang
dijalankan beliau lebih mengaitkan kisah hidup Hamka ke arah perbincangan karya

sastera dan bukan ke arah perbincangan wacana ilmu tafsir.

Antara buku terpenting yang membicarakan biografi Hamka ialah karya H. Rusydi
(1976) Kenangan-kenangan 70 Tahun Buya Hamka. Tulisan ini dianggap sumber
paling dekat dengan perjalanan hayat beliau kerana ia dihasilkan oleh putera Hamka
sendiri. Karya ini merupakan biografi sejarah perjuangan Hamka berdasarkan

pengamatan anak kandungnya sendiri.

Buku tulisan Raja Ahmad, Siti Zaleha dan Mohd Zuber (2004) yang bertajuk
Tokoh-Tokoh Guru Nusantara memuatkan Hamka sebagai salah seorang tokoh
Nusantara dan Islam secara ringkas. Tulisan ini hanya menghuraikan peranan Hamka
dalam konteks seorang tokoh pendidikan. Mereka menyetujui Hamka sebagai tokoh
terbilang di Nusantara dan menyarankan pembaca supaya membuat tinjauan lebih

aktif terhadap biografi Hamka yang sarat dengan pelbagai pengajaran.

18



Wahba dan Hafiz (2007) pula tidak jauh bezanya dalam mengemukakan karya seperti
buku tersebut dan didapati lebih ringkas dalam mengupas isu Hamka. Mereka
memuatkan himpunan biografi ulama yang berpengaruh di dunia termasuk Hamka.
Berdasarkan buku tersebut, Hamka telah diletakkan sebaris dengan para ulama
bertaraf dunia seperti Dr. Yusuf al-Qaradawi, Abu Hasan ’Ali al-Hasani al-Nadwi,

Hasan al-Banna, Rasyid Rida, Ibn Sina, al-Razi dan Hasan al-Basri.

Abdul Rahman pula telah menghasilkan Pemikiran Etika Dalam Karya Sastera
Hamka (1984) dan buku bertajuk Pemikiran Etika Hamka (2002) yang mengupas
biografi Hamka dan mempunyai persamaan dengan kajian Mustaffa (1992) di dalam
Sastera Dakwah: Satu Analisis Kritis Terhadap Karya Kreatif Hamka. Abdul
Rahman membuat satu kupasan unik dengan menyelitkan kritikan terhadap Hamka
dan jawapan kepada kritikan tersebut. Antara kritikan yang dinyatakannya ialah
Hamka didakwa tidak menampilkan nilai-nilai Islam di dalam novel Tenggelamnya
Kapal Van Der Wijck. Selain itu, novel itu dianggap karya yang diciplak daripada

pengarang Barat.

Antara kajian peringkat sarjana muda yang melibatkan Hamka ialah kajian Ahmad
Nuruddin (2002) yang bertajuk Metodologi Hamka Dalam Pentafsiran al-Quran:
Tumpuan Kajian Kepada Surah al-Ahzab adalah bersifat kupasan terbuka pada
ayat-ayat surah al-Ahzab. Penulis menerangkan klasifikasi pentafsiran al-Quran

secara umum dan khusus serta perkembangan tafsir al-Quran.

19



Selain itu, terdapat kajian melibatkan sumbangan Hamka terhadap masyarakat yang
dihasilkan oleh Hasmani bt. Husain (1984) menerusi kajian peringkat sarjana muda
bertajuk Analisa Sumbangan Pemikiran Hamka Dalam Mengislahkan Masyarakat.
Melalui penulisan ilmiah tersebut, pembaca dapat mengetahui kaedah dakwah dan
peranan yang dipraktikkan Hamka dalam mengembangkan Islam dalam masyarakat.
Menurutnya, pengaruh Hamka bukan sekadar di Indonesia malah menjalar ke negara

jiran seperti Singapura dan Malaysia.

Antara kesimpulan yang dapat diambil daripada kajian-kajian tersebut:

a. Perbincangan mengenai al-Quran dan ilmu tafsir wujud dengan meluas
dalam bahasa Arab;

b. Hamka merupakan antara ulama yang menjadi tumpuan para pengkaji
daripada pelbagai sudut sama ada daripada aspek keagamaan, kesasteraan
mahupun kepimpinan;

c. Pengkhususan perbincangan mengenai metodologi Hamka dalam
pentafsiran al-Quran belum kedapatan di peringkat Sarjana atau Doktor

Falsafah.

Berdasarkan tulisan dan kajian yang telah dikemukakan, dapatlah disimpulkan
bahawa kajian menyeluruh mengenai metodologi Hamka dalam pentafsiran ayat
al-Quran secara khusus di peringkat sarjana belum pernah diadakan. Dengan itu,
pengkaji berhasrat menghasilkan kajian yang memuatkan pengertian al-Quran,
kepentingan ilmu tafsir, biografi Hamka sebagai ulama, karya tafsirnya, kajian

terperinci melibatkan surah al-Bagarah dan sumbangan beliau kepada masyarakat.

20



1.8  Hasil Kajian Yang Diharapkan

Hasil kajian yang diharapkan ialah agar:

i Dapat menerangkan ilmu Usul al-Tafsir yang sememangnya berkait rapat
dengan hal ehwal pentafsiran al-Quran;

ii. Dapat mengenalpasti antara pendekatan yang telah digunakan Hamka dalam
pentafsiran al-Quran;

iii. Dapat mengemukakan metodologi-metodologi yang membuktikan beliau
sebagai seorang mufassir moden yang mampu menampilkan kelainan
tersendiri;

iv. Dapat menambahkan lagi kajian berhubung khazanah ilmu yang ditinggalkan

Hamka.

21



1.9 Metodologi Kajian

1.9.1 Kaedah Kajian

Kajian ini merupakan kajian yang berbentuk kualitatif sepenuhnya. Menurut Asmah
(1990), antara keperluan kaedah penyelidikan yang perlu diaplikasikan ialah
pengumpulan data, analisis dan kesimpulan. Dalam bahagian ini, pengkaji
mengemukakan tiga kaedah utama untuk memperolehi hasil kajian, iaitu kaedah
pengumpulan data, kaedah penganalisisan data dan kaedah perumusan yang

menggunakan kaedah penyelidikan berkenaan seperti berikut:

1.9.2 Kaedah Pengumpulan Data
Secara umumnya melalui metod ini, pengkaji memperoleh dan mengumpul data

menerusi beberapa kaedah berikut:

1.9.2.1 Kaedah Dokumentasi
Kaedah ini dikenali sebagai cara pengumpulan data dengan melakukan kajian dan
pembacaan terhadap dokumen-dokumen yang mempunyai perkaitan dengan masalah

yang diteliti (Charles, 2001). Pengkaji menggunakan kaedah ini untuk mendapatkan

22



sumber dan maklumat dari perpustakaan. Bahan utama yang diperolehi ialah buku,
majalah dan kitab ilmiah. Perpustakaan yang telah dikunjungi ialah Universiti Utara
Malaysia. Universiti Malaya, Universiti Kebangsaan Malaysia, Universiti Sains
Malaysia, Kolej Universiti Insaniah dan Perbadanan Perpustakaan Awam Negeri

Kedah.

1.9.3 Kaedah Penganalisisan Data
Pengkaji menggunakan kaedah penganalisisan data untuk menganalisis fakta-fakta
terkumpul. Terdapat dua kaedah lanjutan yang diguna pakai dalam konteks ini iaitu

kaedah deduktif dan kaedah deskriptif.

1.9.3.1 Kaedah Deduktif

Kaedah deduktif bermaksud membuat kesimpulan yang berdasarkan dalil-dalil yang
bersifat umum untuk dijadikan dasar bagi mencari kesimpulan yang bersifat khusus.
Pengkaji menggunakan teori atau gagasan fikiran sendiri untuk mengupas isu yang
berlaku (Idris, 2001). Kaedah ini dijalankan berdasarkan perbandingan-perbandingan
terhadap data yang diperolehi semasa proses penganalisisan dijalankan (Imam
Barnadib, 1982). Pengkaji telah membuat perbandingan metodologi Hamka dalam
pentafsiran al-Quran dengan metodologi asas para mufassirin yang berpegang kepada
kaedah pentafsiran al-Quran yang menepati kehendak syarak. Berdasarkan Kaedah ini
juga, pengkaji meneliti ayat-ayat khas daripada surah al-Bagarah dan mengeluarkan

beberapa rumusan dalam bentuk data baru yang bersifat umum. Kaedah ini juga

23



digunakan untuk mengumpulkan maklumat umum secara langsung bagi menjawab

objektif kajian yang bersifat khusus.

1.9.3.2 Kaedah Deskriptif

Kaedah deskriptif digunakan untuk menghuraikan ilmu asas pentafsiran al-Quran,
biografi Hamka dan fakta-fakta tumpuan kajian yang terkandung di dalam Tafsir
al-Azhar. Di samping itu, kaedah yang sama digunakan untuk memperincikan data
yang dianggap sebagai metodologi Hamka dalam pentafsiran al-Quran dalam skop

terbabit.

1.9.3 Kaedah Perumusan

Pengkaji berusaha menyelidik segala bentuk dokumen atau bahan berkaitan tajuk
sama ada berbentuk buku, catatan, majalah, jurnal, akhbar, autobiografi dan
sebagainya. Pengkaji mengolah dan merangka kesimpulan berdasarkan bahan
tersebut. Kaedah ini digunakan secara intensif dalam menghasilkan kajian ini bermula

daripada bab pertama sehingga bab kelima.

195  Susunan Penulisan

Pengkaji memulakan kajian dengan bab pertama iaitu bab pendahuluan dengan
menjelaskan latar belakang kajian. Melalui latar belakang kajian, pengkaji
menghuraikan sebab-sebab pemilihan tajuk kajian. Seterusnya pengkaji menyebut
kajian-kajian yang telah dijalankan berkaitan tajuk kajian, rumusan masalah kajian,

objektif dan metodologi.

24



Seterusnya, pengkaji menyempurnakan penulisan bab pertama sehingga bab kelima
serta membuat kesimpulan serta saranan pada bab keenam. Pengkaji juga

menyertakan bibliografi dan lampiran.

1.9.6 Kerangka Konseptual

al-Suyuti (2003) menyatakan bahawa pentafsiran al-Quran tidak terikat di zaman
Rasulullah s.a.w. sahaja. Pandangan beliau secara tidak langsung membantu
kewujudan pelbagai kitab tafsir al-Quran seperti Jami’ al-Bayan fi Tafsir al-Quran
(2005), Ta'wilat al-Quran (t.t.), Tafsir al-Manar (1995) Tafsir fi Zilal al-Quran
(1996) Tafsir al-Azhar (1982) dan sebagainya yang berupaya membantu umat Islam
setiap zaman dan tempat dalam memahami maksud dalaman al-Quran. Perkembangan

ini berlaku dalam dua zaman utama iaitu zaman mutakhirin dan moden.

Pentafsiran al-Quran yang dilakukan sarjana-sarjana Islam walaupun melahirkan
aliran tafsir yang pelbagai, ia tetap bertitik tolak dari sumber yang satu dan sama iaitu
ayat-ayat al-Quran. Tidak mungkin pentafsiran diwujudkan tanpa berlandaskan
penelitian terhadap nas al-Quran terlebih dahulu. Penelitian objek nas al-Quran
adalah meliputi keseluruhan ayat, potongan ayat tertentu, kalimah dan status ayat
tersebut. Landasan utama kajian ini ialah ayat-ayat suci al-Quran terpilih dari surah
al-Bagarah. Selanjutnya, pengkaji memfokuskan pandangan atau teori Hamka (1982)
mengenai ayat-ayat berkenaan di dalam Tafsir al-Azhar bagi mengesan konsep

metodologi pentafsiran beliau.

IImu Usul al-Tafsir adalah teras dalam kajian pentafsiran al-Quran kerana ia adalah

asas-asas untuk mengenali tujuan wahyu, disiplin dan tatacara pentafsiran al-Quran.

25



Konsep Usul al-Tafsir yang utama ialah untuk mengetahui makna yang terkandung di
dalam al-Quran, menjelaskan makna-makna dan hukum-hukum serta hikmah yang
terkandung di dalamnya bagi memahami hakikat al-Quran demi kemenangan di dunia

dan akhirat (al-’Ak,1994).

Setiap mufassir pasti mempunyai sumber metodologi pentafsiran tersendiri untuk
disesuaikan kepada masyarakat dan aliran pemikiran yang digagaskan. Sumber
berkenaan adalah merangkumi ilmu wahyu, al-ra’yu atau pandangan sendiri, dan
sumber-sumber sampingan seperti israiliyyat dan ilmu-ilmu duniawi. Penafsiran yang
diaplikasikan berdasarkan sumber ini dapat melebarkan penjelasan sesuatu ayat

al-Quran (Alfatih, 2005).

Terdapat empat konsep dasar metodologi penulisan tafsir, iaitu kaedah tahlili, kaedah
ijmali, kaedah mugarran, dan kaedah maudu’i. Seorang mufassir yang menggunakan
kaedah tahlili, akan menafsirkan ayat-ayat al-Quran secara keseluruhannya. Kaedah
tahlili ini diaplikasikan dalam menghasilkan tafsir bi al-ma’thur, tafsir bi al-ra’yi,
tafsir al-sufi. Kaedah ijmali pula membahaskan turutan ayat-ayat Quran secara
huraian ringkas. Kaedah mugarran menekankan pembahasannya pada aspek
perbandingan tafsir al-Quran dengan beberapa mufassir yang lain manakala kaedah
maudu’i adalah kaedah penulisan tafsir pada tema-tema tertentu sahaja (Alfatih,

2005).

Hamka mempunyai metodologi pentafsiran yang tersendiri berdasarkan kejayaan
beliau menghasilkan Tafsir al-Azhar. Metodologi beliau dapat dikesan berdasarkan

teori al-Qatan (2005) mengenai konsep pentafsiran utama al-Quran, dan teori al-’Ak

26



(1994), al-Qatan (2005), al-Qurtubi (2000), al-Sabuni (1972) dan al-Tabari (2005)
mengenai konsep syarat dan adab pentafsiran. Pengkaji menumpukan kajian pada
sampel ayat-ayat yang mengandungi kalimah pengertian takwa yang begitu banyak

dalam al-Quran bagi mendapatkan pandangan dan kaedah pentafsiran beliau.

Takwa merupakan istilah yang sering diperkatakan ulama silam dan semasa kerana ia
adalah manifestasi daripada ajaran Islam yang mesti dicapai oleh golongan yang
beriman. Pandangan Hamka berhubung ayat-ayat yang mengandungi kalimah
berkaitan pengertian takwa dapat dianalisis untuk digandingkan bersama dengan
pandangan takwa oleh generasi awal Islam seperti Ibn Mas’ud (al-Zuhaili, 1998) dan
Ibn ’Abbas (al-Qurtubi, 2000) dan ulama muktabar seperti al-Ghazali (2003),

Wahbah al-Zuhaili (1998) dan Muhammad ’Ali al-Sabuni (2003).

Berdasarkan kerangka konseptual di atas, kajian akan meneliti latarbelakang Hamka,
pentafsirannya di dalam Tafsir al-Azhar, surah al-Bagarah yang mengandungi
ayat-ayat kalimah pengertian takwa dan memerincikan metodologi beliau. Kerangka
konseptual kajian seperti yang dijelaskan tadi dapat dilihat dengan lebih jelas

menerusi gambaran rajah-rajah sebagai berikut:

27



Pentafsiran Al-Quran

zaman mutakhirin Zaman Moden

Rajah 1.1. Perkembangan Pentafsiran Al-Quran

Kajian Pentafsiran Al-Quran

Metodologi
Ayat-ayat lImu Asas Pandangan
Al-Quran Usul al- Pentafsiran Mufassir
Tafsir Al-Quran




Rajah 1.2. Bidang Kajian Pentafsiran Al-Quran

Hamka

ll

Tafsir Al-Azhar

ﬂ

Surah Al-Bagarah

ﬂ

Ayat-Ayat Tumpuan

ﬂ

Pentafsiran Hamka

ﬂ

Dapatan Kaedah
Pentafsiran Hamka




Rajah 1.3. Bidang Kajian Metodologi Hamka Dalam Pentafsiran Al-Quran

BAB DUA

BIOGRAFI HAMKA

2.1 Pengenalan

Dalam bab ini pengkaji mengetengahkan biografi Hamka yang merangkumi latar
belakang, pendidikan, penglibatannya sebagai ulama, sasterawan, ahli politik,
keperibadian dan cabaran yang dihadapi dan sumbangan terhadap dunia Islam dan

Nusantara.

2.2 Kelahiran dan Latar Belakang

Hamka (1908-1981) atau nama sebenarnya, Haji Abdul Malik b. Karim Amrullah
dilahirkan pada hari Ahad 17 Februari 1908 bersamaan 14 Muharram 1324 Hijrah
(Hamka, 1974). Permata Islam ini lebih dikenali dengan nama Hamka iaitu singkatan
daripada nama penuhnya (Wahba dan Hafiz, 2007). Beliau menggunakan nama ini

semenjak menetap di Medan iaitu semasa memimpin penerbitan majalah Pedoman

30



Masyarakat dan ketika mengarang beberapa buku seperti Di Bawah Lindungan

Kaabah dan Tenggelamnya Kapal Van Der Wijck (Rushdi, 2001).

Beliau dilahirkan di Kampung Molek, Sungai Batang, pinggir tasik Maninjau,
Sumatera Barat, Indonesia (Engku Ahmad, 2007). Daerah Maninjau adalah kawasan
yang terkenal dengan keindahan alam semulajadi yang terdiri dari tasik dan hutan
yang tidak dinodai sebarang pencemaran. Masyarakatnya terdiri daripada orang-orang

miskin dan para perantau (Rushdi, 2001).

Ayahnya bernama Haji Karim Amrullah yang dikenali sebagai Haji Rasul merupakan
tokoh islah yang terkenal di Minangkabau (Mahayudin, 1986). Haji Rasul dilahirkan
di desa Kepala Kebun, Nagari Sungai Batang, Maninjau, Sumatera Barat pada tahun
1879 (Hamka, 1974). Datuk Hamka bernama Syeikh Muhammad Amrullah b.
Tuanku Abdullah Saleh iaitu merupakan seorang guru daripada tarekat
Nagsyabandiyah. Orang ramai mengenali beliau sebagai Tuan Kisa-i. Pada tahun
1894, Haji Rasul dikirim ayahnya ke Makkah untuk menimba ilmu dan berguru pada
Syeikh Ahmad Khatib yang pada waktu itu menjadi guru dan imam Masjidil Haram.
Ayahanda Hamka mula dikenali ramai setelah mempelopori gerakan islah di
Minangkabau apabila kembali dari Makkah pada tahun 1906 (Syed Mahadzir, 2006).
Haji Rasul pernah menghadapi hukuman buang daerah ke Sukabumi, Jawa Barat oleh
penjajah Belanda atas tuduhan mengeluarkan fatwa yang menggugat ketenteraman
awam (Rushdi, 2001). Ayahanda Hamka meninggal pada 21 Jun 1945 di Jakarta,
kira-kira dua bulan sebelum tarikh perisytiharan kemerdekaan Indonesia (Tajuddin,

1993).

31


http://id.wikipedia.org/wiki/Nagari_Sungai_Batang
http://id.wikipedia.org/wiki/Maninjau
http://id.wikipedia.org/wiki/Sumatera_Barat
http://id.wikipedia.org/wiki/1879
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Naqsyabandiyah&action=edit
http://id.wikipedia.org/wiki/1894
http://id.wikipedia.org/wiki/Syeh_Ahmad_Khatib
http://id.wikipedia.org/wiki/Masjidil_Haram

Datuk Hamka di sebelah ibunya, iaitu Abdullah Arif atau Tuanku Pariaman atau
Tuanku Nan Tuo di Koto Tuo adalah salah seorang yang menyebarkan Islam di
beberapa tempat di Minangkabau dan merupakan pahlawan yang gigih melawan
Belanda dalam Perang Paderi (1821-1873). Fakta ini membuktikan keturunan Hamka
terdiri daripada ilmuan agama dan tokoh istimewa (Tuanku Kisa-i al-Minankabawi
Lahirkan Tokoh besar Hamka, http://ulama-nusantara-baru.blogspot.com/2006/ii/

tuanku—kisai—alminankabawi-lahirkan.htm.).

Ayahanda dan bonda Hamka banyak mempengaruhi pembentukan diri Hamka. Ini
kerana Haji Rasul adalah seorang ulama yang berpengalaman dalam gerakan Islam
dan bondanya mempunyai bakat dalam kesenian (Fadhlullah, 2008). Secara tidak
langsung keadaan ini mempengaruhi Hamka untuk meneruskan kesinambungan

sebagai seorang ulama dan sebagai seorang tokoh yang meminati kesenian.

Walaupun Hamka diberi nama oleh ayahnya dengan nama penuh Abdul Malik tetapi
rakan-rakan Hamka memanggilnya dengan nama Malik sahaja. Apabila Hamka
pulang dari Makkah, beliau memperkenalkan diri sebagai Haji Abdul Malik (Hamka,
1974). Kemunculan nama Hamka bertitik tolak daripada aktiviti penulisan yang
memerlukan nama pena (Ahmad Nuruddin, 2002). Selain daripada nama singkatan
tersebut, tokoh ulama Nusantara ini juga menggunakan beberapa nama pena yang lain
seperti A.S. Hamid, Indra Maha dan Abu Zaki (Yunus, 1993). Masyarakat Indonesia
kadang kala menggelarkan Hamka dengan panggilan Buya Hamka. Buya adalah
berasal daripada perkataan Arab iaitu daripada perkataan abi abuya, yang berarti

ayahku, atau seseorang yang dihormati.

32


file:///C:/Users/user/AppData/Roaming/Microsoft/Word/Tuanku
http://ulama-nusantara-baru.blogspot.com/2006/ii/%20tuanku–kisai–alminankabawi-lahirkan.htm
http://ulama-nusantara-baru.blogspot.com/2006/ii/%20tuanku–kisai–alminankabawi-lahirkan.htm

2.3 Pendidikan

Sewaktu kanak-kanak, Hamka hidup di kampung bersama ayahanda dan bondanya.
Beliau belajar mengaji dan pencak silat serta melazimi tidur di surau (Yunus, 1993).
Hamka mempelajari al-Quran sehingga khatam dengan ayahnya sendiri ketika
berumur 10 tahun. Semasa berumur 13 tahun, beliau sudah didedahkan dengan ilmu
bahasa Arab, seperti Nahu dan Saraf (Tokoh Universitas Muhamadiyyah Prof. Dr.

Hamka, http://www.uhamka.ac.id/buya.htm.).

Hamka mendapat pendidikan formal pertama pada tahun 1915 ketika berumur 7
tahun di Sekolah Dasar Maninjau sehingga darjah dua sahaja (Raja Ahmad, Siti
Zaleha dan Mohd Zuber, 2004). Pengajiannya tidak tamat kerana beliau dikatakan
sangat malas belajar dan suka meninggalkan sekolah selama beberapa hari. Walaupun
perbuatan ini adalah negatif, namun tidak boleh dijadikan hujah bahawa Hamka
memiliki sifat negatif yang mencemar kewibawaannya. Norma tersebut hanya berlaku
ketika Hamka masih berada di alam kanak-kanak dan bukan semasa Hamka telah

muncul sebagai insan yang berpengaruh (Engku Ahmad, 2005).

Faktor lain beliau berhenti bersekolah adalah kerana ayahandanya tidak yakin dengan
perjalanan pendidikan sekolah tersebut (Ahmad Nuruddin, 2002). Ketika beliau
berumur 10 tahun, ayahandanya telah mendirikan Madrasah Sumatera Thawalib di
Padang Panjang (Tajuddin, 1993). Sekolah ini mendapat jolokan “Surau Jembatan
Besi” dan menjalankan pendidikan agama secara tradisional (Ahmad Nuruddin,

2002).

33


http://www.uhamka.ac.id/buya%20.htm

Melalui pengajian sekolah ini, Hamka mendapat pengajian agama dan bahasa Arab
(Wahba dan Hafiz, 2007). Setelah beberapa tahun, beliau berpindah pula ke madrasah
di Bukit Tinggi sehingga ke tingkatan empat (Ahmad Nuruddin, 2002). Semasa
belajar, Hamka berpeluang berguru dengan ulama terkenal, iaitu Syeikh Ibrahim

Musa.

Salah satu kegemaran Hamka ialah mengembara, mengunjungi perguruan pencak
silat dan mendengar senandung dan kaba iaitu kisah-kisah rakyat yang dinyanyikan
dengan iringan alat muzik tradisional, rebab dan salung. Keadaan penumpuan Hamka
pada aktiviti tersebut dan tindakannya ponteng sekolah dikatakan turut disebabkan
konflik perceraian antara ayahanda dan bondanya (Rushdi, 2001). Walaupun begitu,
Hamka tetap setia dalam aktiviti pendidikan tidak formal seperti membaca
karya-karya sastera (Engku Ahmad, 2005). Beliau sangat gemar membaca dan belajar
sendiri terutama di Perpustakaan Zainaro milik gurunya, Zainuddin dan di

perpustakaan St. Sinaro (Hamka, 1974).

Hamka mula mencari pengalaman dan meluaskan pandangan dengan merantau keluar
dari Minangkabau (Rushdi, 2001). Untuk itu, beliau berangkat ke Pulau Jawa dan
seterusnya menuju ke Yogyakarta (Engku Ahmad, 2005). Pada tahun 1924, sewaktu
berada di Jawa, Hamka berguru dengan pemimpin Sarekat Islam iaitu Haji Omar Said
Tjokroaminoto. Semasa berada di sana, beliau menginap di rumah pakciknya, iaitu
Jaafar Amrullah, seorang pedagang batik. Hamka berkesempatan mengikut pelbagai

kursus anjuran Sarekat Islam dan mula menganggotai Muhammadiyah ketika berada

34



di Yogyakarta. Selain itu, beliau juga sempat menuntut ilmu dengan pimpinan
Muhammadiyah seperti K.H Fachruddin dan Kiai Bagus Hadikusumo (Rushdi, 2001).
Setelah beberapa ketika, akhirnya beliau kembali ke kampung halamannya dan pada
usia 19 tahun, Hamka menunaikan haji di Makkah berbekalkan wang sendiri tanpa
pengetahuan ayahandanya. Pemergiannya yang nekad ke Makkah adalah berpunca
daripada pergolakan konflik yang berlaku dalam keluarganya (Engku Ahmad, 2005).
Beliau tinggal selama enam bulan di Makkah dan bekerja di sebuah kedai percetakan
bagi membiayai kehidupan sehariannya (Rushdi, 2001). Selama di sana, Hamka
memanfaatkan peluang keemasan dengan menuntut ilmu dan mempelajari bahasa
Arab dengan guru-guru yang berwibawa seperti Sayyid Zaini Dahlan, Syeikh
Muhammad Hasbullah,Syeikh Ahmad Khatib dan Syeikh Tahir Jalaluddin (Tuanku
Kisa-i al-Minankabawi Lahirkan Tokoh Besar Hamka, http://ulama-nusantara-

baru.blogspot.com/2006/ii/tuanku-kisai-al-minankabawi-lahirkan.htm.).

Sekembalinya ke tanah air pada tahun 1929, beliau diterima ayahandanya dengan
penuh sukacita dan terus dinikahkan dengan seorang gadis bernama Siti Raham
(Tajuddin, 1993). Pada tahun 1931, Hamka berkelana bersama keluarga sebagai
Konsul Muhammadiyah di Makasar, Sulawesi selama tiga tahun (Syed Mahadzir,

2006).

Di samping pendidikan yang diperolehi melalui guru, Hamka turut menjalankan
pembelajaran penyelidikan sendiri terhadap sumber-sumber ilmu. Penyelidikan yang
dijalankan beliau melibatkan lapangan ilmu falsafah, sastera, sosiologi dan politik.

Hamka berfikiran terbuka untuk menjenguk pemikiran sarjana Timur Tengah,

35


file:///C:/Users/user/AppData/Roaming/Microsoft/Word/Tuanku
http://ulama-nusantara-baru.blogspot.com/2006/ii/tuanku-kisai-al-minankabawi-lahirkan.htm
http://ulama-nusantara-baru.blogspot.com/2006/ii/tuanku-kisai-al-minankabawi-lahirkan.htm

Perancis, Inggeris dan Jerman. Menurut Syed Mahadzir (2006), antara tokoh luar
yang menjadi tumpuan Hamka ialah Zaki Mubarak, Jurji Zaidan, Abbas Al-Aqgad,
Mustafa Al-Manfaluti, Hussein Haikal, Albert Camus, William James, Arnold

Tonybee, Jean Paul Sartre, Karl Marx, Pierre Loti dan Sigmund Freud.

Hasil daripada penyelidikan beliau terhadap tokoh-tokoh tersebut menjadikan beliau
sebagai ulama yang mempunyai minda terbuka dan ilmu yang luas. Beliau juga
acapkali mengadakan perbincangan untuk bertukar-tukar fikiran dengan tokoh-tokoh
ilmu ternama Indonesia seperti Raden Mas Surjoparonoto, K.H Fachruddin, Kiali
Bagus Hadikusumo dan Ar Sutan Mansur. Secara tidak langsung mereka telah

mengasah bakat Hamka menjadi pemidato handalan (Syed Mahadzir, 2006).

2.4 Penglibatan Sebagai Ulama
Penglibatan Hamka dalam pelbagai wacana seperti pengajian Islam, dakwah, sastera,
politik dan kemasyarakatan membuktikan Hamka adalah seorang ulama gemilang

yang telah dilahirkan di rantau Nusantara.

Ulama yang dimaksudkan di sini ialah berdasarkan takrifan Kamus Dewan (1998)
laitu orang yang ahli (pakar) dalam pengetahuan Islam atau orang yang mendalami
ilmu agidah, syariah, ibadah, muamalah dan akhlak (Basri, 1997). al-Ghazali
menukilkan:

Sesiapa yang memiliki ilmu lalu memanfaatkannya dan

memberi manfaat kepada orang lain samalah seperti mentari

yang menerangi dirinya dan orang lain sedangkan ia terus

bersinar.

(Shuhadak, 2001)

36


http://id.wikipedia.org/wiki/Sigmund_Freud

Menurut mengikut pandangan Ibnu *Uyainah, perkataan ulama berasal daripada kata
jamak dan ia difokuskan kepada seseorang yang mempunyai banyak ilmu dan
mengamalkan ilmunya (lbn Manzur, 2003). Menurut Abdul Rahman (2002),
kedudukan Hamka sebagai ulama dapat ditunjukkan melalui persoalan penting iaitu
cita-cita Hamka untuk pembinaan Daulah Islamiah di Indonesia, penghasilan karya
cereka sebagai wadah untuk memperkatakan Islam dan penglibatan dalam Majlis

Ulama Indonesia.

Penyertaan Hamka dalam pertubuhan Muhamadiyah bermula pada tahun 1925.
Beliau aktif dalam gerakan Islam tersebut untuk membasmi khurafat, bidaah dan
tarikat sesat yang berleluasa di Padang Panjang (Raja Ahmad Shalaby, Siti Zaleha
dan Mohd Zuber, 2002). Mulai tahun 1928, beliau mengetuai pertubuhan
Muhammadiyah cawangan Padang Panjang (Hamka: Hilangnya Seorang Tokoh
lImuan Islam, http://isuhangat.blogspot.com /2007/07/hamkahilangnya-seorang-

tokoh-ilmuan.html.).

Kerjaya Hamka sebagai guru bermula pada tahun 1927, apabila beliau bertugas di
Perkebunan Tinggi Medan dan pada tahun 1929 pula beliau mengajar di Padang
Panjang (Buya Hamka; Tokoh lImuan Nusantara, http://kelabhamka.blogspot.com/).
Melalui kerjaya ini, Hamka berpeluang berdakwah dan menyampaikan ilmu kepada
para pelajar dan orang ramai dengan lebih berkesan (Wahba dan Hafiz, 2007). Pada
tahun 1934, keinginan Hamka untuk menuntut ilmu menjelma semula walaupun

ketika itu beliau sudah bertaraf guru dan mubaligh Muhamamadiyah. Lalu beliau

37


http://kelabhamka.blogspot.com/

mengambil keputusan untuk mempelajari ilmu Usul Figh dan Mantiq secara khusus

daripada ayahandanya.

Pada tahun 1937, Hamka menubuhkan Kulliyatul Muballighin (Ahmad Nuruddin,
2002). Sekolah ini didirikan dengan kerjasama para pengurus Muhammadiyah.
Hamka bertindak sebagai pemimpin dan tenaga pengajar di sekolah tersebut (Rushdi,
2001). Beliau meninggalkan sekolah tersebut setelah pimpinan pusat Muhammadiyah
memintanya menjadi pendakwah di Makasar dan tinggal di kota tersebut selama tiga

tahun (Engku Ahmad, 2005).

Hamka banyak menyumbangkan idea yang bernas dan aktif dalam membantu
perjalanan Muhammadiyah sehingga mendapat sambutan orang ramai. Pada tahun
1946, Hamka dipilih menjadi Ketua Majlis Pimpinan Muhammadiyah di Sumatera
Barat mengantikan S.Y. Sutan Mangkuto. Kemudian pada tahun 1953, beliau
menjawat jawatan tertinggi dalam pertubuhan tersebut sebagai Penasihat Pimpinan

Pusat Muhammadiyah (Wahba dan Hafiz, 2007).

Keilmuan dan ketokohan yang ada pada beliau mendorong beberapa buah universiti
mengambilnya sebagai pensyarah dalam bidang agama dan falsafah. Antara tahun
1951 hingga 1958, beliau pernah menjadi pensyarah di Universiti Islam Jakarta,
Universiti Muhammadiyah Sumatera Barat, Universiti Islam Pemerintah di
Yogjakarta dan Universiti Islam Makasar (Hasil Tulisan Prof. Dr. Hamka,

http://clearblogs.com/hamka/).

38


http://clearblogs.com/hamka/

Reputasi Hamka terus meningkat apabila beliau dilantik menjadi rektor Perguruan
Tinggi Islam Jakarta dan Profesor Universitas Mustopo, Jakarta (Raja Ahmad, Siti
Zaleha dan Mohd Zuber, 2004). Pada 26 Julai 1977, Menteri Agama Indonesia
melantik Hamka sebagai Ketua Umum Majlis Ulama Inonesia. Perlantikan tersebut
menimbulkan pelbagai reaksi positif dan negatif. Tanggapan negatif timbul kerana
ramai menjangkakan beliau akan menjadi ulama yang cenderung mempertahankan
pemerintah. Sebaliknya Hamka menerima jawatan itu dengan tujuan untuk
meniupkan kesedaran beragama di kalangan masyarakat Indonesia (Abdul Rahman,
2002). Buktinya Hamka sanggup meletakkan jawatan pada 18 Mei 1981 kerana
nasihatnya berkaitan hubungan masyarakat Islam dan Kristian yang perlu diperbaiki

dan diawasi tidak diendahkan oleh pemerintah Indonesia (Wahba dan Hafiz, 2007).

Di samping menjadi guru dan pemimpin gerakan Islam, Hamka juga berperanan
sebagai imam dan khatib. Beliau aktif memimpin jamaah di Masjid al-Azhar yang
terletak berhampiran dengan rumahnya di daerah Kebayoran Baru, Jakarta di mana
kuliah subuh dan pengajian tafsir berjaya menarik ramai jemaah (Engku Ahmad,

2005).

Pada mulanya, jemaah masjid terdiri daripada orang awam yang terdiri daripada
penarik beca dan buruh binaan, kemudiannya turut dihadiri oleh tokoh-tokoh ternama
seperti Jeneral Sudirman dan Kolonel Muchlas Rowi (Rusydi, 2008). Melalui Masjid
al-Azhar, beliau telah melaksanakan dakwah Islam dengan jayanya. Masjid ini

dianggap sebagai tempat yang dapat memberikan ketenangan jiwa hakiki kepadanya.

39



Abdul Rahman (2002) menyatakan bahawa Hamka pernah menyebut kepada
putranya yang bernama H. Rusydi bahawa:

Kita mulai perjuangan dari masjid, selama ini kita lalai
memerhatikan masjid kerana sibuk di Parlimen.

Menurut H. Rusydi (2008) Hamka bijak membahagikan waktu antara mengarang,
berkhutbah, berceramah, berkuliah, membaca buku dan tilawah al-Quran serta
menerima ramai tetamu yang datang meminta nasihat. Tetamu yang datang perlu
beratur menunggu giliran, seperti keadaan pesakit yang berhajat berjumpa doktor.
Semua itu dilakukan Hamka dengan penuh ikhlas tanpa mengharapkan bayaran demi

meraih keredhaan Allah s.w.t.

Dari tahun 1964 hingga 1966, Hamka dipenjarakan oleh Presiden Sukarno atas
tuduhan bersikap pro-Malaysia semasa berlaku konfontasi di antara Indonesia dan
Malaysia (Wahba dan Hafiz, 2007). Selama hampir tiga tahun di dalam tahanan,
beliau berpeluang melakukan solat Tahajud, menelaah Kkitab-kitab tafsir dan
mengarang karya tafsiran al-Quran (Rusydi, 2008). Pengalaman beliau
menyampaikan kuliah Tafsir di Masjid al-Azhar banyak membantu penulisan beliau
untuk mewujudkan karya bertajuk Tafsir al-Azhar. Kitab Tafsir al-Azhar tiada tolok
bandingan dengan karya tafsir al-Quran tempatan yang lain. Kebanyakan mufassir
moden di rantau Nusantara pasti akan menyebut dan menukilkan pandangan Hamka
kerana ia mampu memberi rangsangan ke arah kebangkitan dan kemajuan Islam di

rantau alam Melayu (Fadhlullah, 2008).

40



Selaku ulama’ tersohor, Hamka sudah pasti mempunyai pengaruh yang besar semasa
hayat dan selepas kematiannya. Pelbagai karya dihasilkan para pengkaji berkaitan
pemikiran dan ketokohannya. Walaupun beliau dilahirkan di Indonesia tetapi nama
Hamka harum mewangi ke negara jiran seperti Malaysia dan Singapura serta negara
luar seperti Mesir. Terbukti jasanya mendapat perhatian apabila Hamka
dianugerahkan Doktor Kehormat Persuratan dari Universiti Kebangsaan Malaysia
pada 8 Jun 1974 (Penyataan Umum UKM, http://www.mohe.gov.my
/webkpt_v2/UKM.php) (Fadhlullah, 2008), gelaran Datuk Indono dan Pangeran
Wirogun daripada kerajaan Indonesia dan penganugerahan luar negara, iaitu Doktor
Honoris Causa daripada Universiti al-Azhar pada tahun 1958. Berdasarkan daripada
keterangan di atas, jelaslah bahawa Hamka adalah seorang insan yang benar-benar

bertaraf ulama. yang tidak dapat dipertikaikan (Wahba dan Hafiz, 2007).

Hal ini kerana Hamka memiliki ilmu yang luas dan telah mewakafkan dirinya kepada
perjuangan Islam di bumi Indonesia secara khusus dan di rantau Nusantara secara
umumnya. Mengikut pandangan pengkaji, sumbangan terbesar Hamka selaku ulama
ialah kejayaan menghasilkan Tafsir al-Azhar kerana sumbangan ini dapat kekal
zaman-berzaman dan terkandung di dalamnya pelbagai khazanah ilmu serta

perkongsian pengalaman yang dapat dimanfaatkan generasi terkemudian.

2.5 Penglibatan Sebagai Sasterawan
Tokoh ini juga berperanan sebagai sasterawan yang banyak menyumbang karya yang
mengagumkan. Sasterawan di sini ialah orang yang menghasilkan karya sastera, ahli

sastera atau pujangga (Kamus Dewan, 1998). Hamka turut dinilai sebagai sasterawan

41



kerana berjaya menampilkan sastera yang beretika seperti yang digariskan oleh
Sasterawan Negara, Shahnon (1981) iaitu sastera yang dikehendaki oleh Islam (Abdul
Rahman, 2002):

Kesusasteraan yang hak adalah kesusateraan yang berakhlak,
kesusateraan yang bermoral, bertujuan meningkatkan kehidupan
manusia terus-menerus ke arah kesempurnaan.

A. Hasjmy seorang penyair terkemuka Acheh mengakui Hamka sebagai ulama dan
sasterawan yang cuba untuk mendidik dan membawa masyarakat Islam ke suatu arah
yang diredhai Allah s.w.t.. Peranan Hamka sebagai sasterawan dapat dilihat melalui
ciri-ciri seperti sebagai penulis, sebagai penerbit, sebagai wartawan dan pejuang

bahasa (Abdul Rahman, 2002).

Sejak tahun 1920-an, Hamka menjadi wartawan beberapa buah akhbar seperti Pelita
Andalas, Seruan Islam, Bintang Islam dan Seruan Muhammadiyah. Pada tahun 1925,
Hamka memulakan kerjayanya sebagai pengarang di Padang Panjang. Beliau menulis
dalam majalah Seruan Islam, menerbitkan majalah Pedoman Masyarakat, dan Panji
Masyarakat. Pada tahun 1926, Hamka sempat menghasilkan jurnal Muhammadiyah
pertama iaitu Chatibul Ummah. Pengalaman beliau merantau terutama ketika di
Makkah bukan sahaja meningkatkan kemampuannya berbahasa Arab, tetapi juga
memperkenalkannya kepada kesusasteraan Arab,(Buya Hamka: Ulama’, Politisi dan

Sastrawan Besar, http://www.tokohindonesia.com /ensiklopedi/h/hamka/index.htm).

Hamka menerbitkan buku pertamanya dalam genre novel bertajuk Si Sabariah pada
tahun 1928. Buku ini pada mulanya mendapat tentangan daripada keluarga Hamka

sendiri kerana kelihatan tidak mengetengahkan isu Islam dan bercanggah dengan

42


http://id.wikipedia.org/wiki/Haji_Abdul_Malik_Karim_Amrullah

latarbelakang keluarganya yang mendalami pengajian Islam (Syed Mahadzir, 2006).
Hamka pernah menyebut perihal kebimbangan ayahandanya terhadap kecenderungan
beliau kepada sastera. Pernah satu ketika ayahandanya datang menziarahi beliau dan
mendapati buku-buku bercorak kesusasteraan lebih banyak daripada buku-buku
hadith. Kitab-kitab tafsir pula hanya dalam empat buah kitab sahaja. Lantaran itu Haji
Rasul menyoal:

Apa yang sudah jadi dengan kamu, Malik!? Dengan tersenyum, Hamka
menjawab: biarlah ayah menjadi ulama besar dan doakanlah anakanda
menjadi pujangga besar tetapi dalam jiwa anakanda hanyalah Islam!

(Hamka, 2005)
Hamka tetap tegas dengan prinsipnya untuk menghasilkan novel yang berupaya
meniup nafas baru kepada rakyat. Selepas Si Sabariah, novel Laila Majnun berjaya
disempurnakan (Rushdi, 2001). Menurut Engku Ahmad (2005) kedua-dua novel ini
menjadi sumber inspirasi beliau untuk lebih gigih dalam aktiviti mengarang. Novel
Laila Majnun diterbitkan semasa beliau sedang sibuk menguruskan pengeluaran
majalah Kemajuan Zaman. Pada tahun 1929, Hamka menerbitkan buku Agama dan
Perempuan, Pembela Islam (Tarich Sd. Abubakar), Ringkasan Tarich Umat Islam,
Kepentingan Tabligh, dan Ayat-ayat Mi’rat. Pada tahun 1930 pula, beliau menulis
dalam surat khabar Pembela Islam Bandung. Ketika berhijrah ke Makasar pada tahun
1932, beliau menerbitkan majalah al-Mahdi. Buku-buku novel lain yang ditulis
Hamka ketika itu ialah Tenggelamnya Kapal Van Der Wijck, Di Bawah Lindungan

Ka’bah, Merantau ke Deli, Terusi dan Keadilan Illahi. (Engku Ahmad, 2005).

Setelah Hamka menetap di Sumatera Barat, beliau menulis buku-buku Revolusi

Pikiran, Revolusi Agama, Islam dan Revolusi Adat Minangkabau, Menghadapi

43



Revolusi, Negara Islam, Sesudah Naskah Renfile, Muhammadiyah Melalui 3 Zaman,
Dari Lembah Cita-Cita, Merdeka, dan Islam dan Demokrasi. Pada tahun 1950, ketika
di Jakarta, beliau menerbitkan buku Ayahku, Kenang-Kenangan Hidup,
Perkembangan Hidup, Perkembangan Tasawuf Dari Abad ke Abad, Riwayat

Perjalanan ke Negeri-Negeri Islam, Empat Bulan di Amerika dan Tafsir al-Azhar.

Menurut sumber daripada Universiti Muhammadiyah Prof. Dr. Hamka, selama 30
tahun Hamka telah mengarang tidak kurang daripada 120 buku (Tokoh Universitas
Muhammadiyah Prof. Dr. Hamka, http://www.uhamka.ac.id/buya.htm.). Manakala
menurut penelitian Dr. Mohammad Redzuan (2008), bahawa secara tepat Hamka
telah menghasilkan sebanyak 118 buah buku daripada pelbagai disiplin ilmu. Hamka
banyak berjasa dalam menyebarkan Islam melalui wadah penulisan dan kesusasteraan
sehingga beliau mendapat gelaran "Hamzah Fansuri Zaman Baharu”. Karya kreatif
Hamka seperti Tenggelamnya Kapal Van Der Wijck, Di Bawah Lindungan Kaabah
dan Merantau ke Deli mendapat perhatian yang meluas dan pernah menjadi buku teks
sastera di Malaysia dan Singapura. Di samping itu, ada juga karya beliau yang
difilemkan seperti novel Di Bawah Naungan Kaabah (Riwayat Hamka,

http://members.tripod.com /man999/Hamka.htm.).

Kebanyakan karya sastera Hamka bercerminkan Islam. Dua karya beliau yang
dianggap memberi sumbangan besar kepada dunia Islam ialah Tafsir al-Azhar dan
Sejarah Umat Islam. Tafsir al-Azhar memuatkan pelbagai ilmu Islam dan ilmu-ilmu
sokongan yang lain dalam bentuk tafsiran 30 juzuk al-Quran. Penulisan Tafsir

al-Azhar memakan masa selama lebih kurang lima tahun iaitu bermula dari tahun

44


http://www.uhamka.ac.id/buya.htm

1962 sehingga tahun 1967 (Hamka, 1982). Manakala buku Sejarah Umat Islam
memakan masa lebih daripada 15 tahun untuk disempurnakan beliau (Fadhlullah,
2008). Buku ini memuatkan pelbagai fakta mengenai sejarah umat Islam terutama di
alam Melayu. Hamka telah membuat penyaringan semula terhadap sejarah yang telah
bercampur dengan pengaruh cerita-cerita dongeng dan mitos serta sumber sejarah dari
Barat yang tidak tepat. Beliau merupakan pelopor ulung kepada penulisan sejarah
umat Islam secara komprehensif di rantau Nusantara. Hamka juga merupakan seorang
wartawan yang tersohor. Ini diakui oleh H. Rosihan Anwar yang menyebut bahawa
Hamka mempunyai pelbagai perwatakan hebat. Kekurangan pendidikan sekolah tidak
mengurangi reputasi Hamka sebagai seorang wartawan besar yang kaya dengan
pengalaman (Mohammad Redzuan, 2008) Antara keistemewaan Hamka ialah gaya
bahasanya yang menarik, mudah difahami dan jelas maksudnya kecuali apabila beliau

menggunakan istilah-istilah khas Minangkabau (Wan Sabri, 2008).

Hamka juga terkenal sebagai seorang pejuang bahasa Melayu. Beliau pernah menulis
Sumpah Pemuda 1928 yang berkaitan dengan isu penyeragaman bahasa di Nusantara.
Pandangan Hamka bertujuan untuk menyatukan segala bahasa pertuturan Melayu
yang sedia ada dengan panggilan nama “Bahasa Melayu.” Ini kerana bahasa
pertuturan utama masyarakat Nusantara kadangkala dipanggil sebagai Bahasa

Indonesia di Indonesia dan Bahasa Malaysia di Malaysia (Siddig, 2008).

Walaupun Hamka telah meninggal dunia namun sehingga kini masyarakat masih
mengingati beliau dengan mencari kaset kuliah, karya tafsir dan buku-buku

karangannya. Beliau telah meninggalkan khazanah ilmu yang banyak. Ini merupakan

45



suatu prestasi luar biasa yang jarang dicapai oleh orang kebanyakan. Sememangnya
Hamka merupakan seorang pemikir Islam yang tidak jemu-jemu menyeru ke arah
kemajuan dan kecemerlangan bangsa (Hamka, majalah/e@siswa/default.

asp?categories=Tokoh % 20lImu).

2.6 Penglibatan Sebagai Ahli Politik

Kegiatan politik Hamka bermula sejak tahun 1925 apabila beliau menjadi anggota
parti politik Sarekat Islam (Syed Mahadzir, 2006). Selanjutnya Hamka berpeluang
untuk berada sebaris dengan kepimpinan negara Indonesia apabila diamanahkan
sebagai Pegawai Tinggi Agama oleh Menteri Agama Indonesia. Hamka bertindak
meletakkan jawatan selepas Sukarno memberinya pilihan sama ada mahu menjadi
pegawai kerajaan atau bergiat dalam politik Majlis Syura Muslimin Indonesia

(MASYUMI) (Rusydi, 2008).

Melalui penglibatan Hamka di dalam MASYUMI, beliau tegas dan berani
memperkatakan mengenai kemurnian ajaran Islam. Apabila Sukarno memberi amaran
keras yang berbunyi “bahawa siapa saja yang tidak menyesuaikan diri dengan arus
revolusi, ia akan dilanda revolusi...” maka Hamka menjawab suara pemerintah
tersebut dengan sebuah sajak. Sajak itu juga merupakan sebagai peniup semangat
kepada rakan seperjuangannya iaitu Mohamad Natsir supaya teguh dengan prinsip
perjuangan Islam yang telah disusuri (Abdul Rahman, 2002):

Meskipun bersilang keris di leher
Berkilat pedang di hadapanmu matamu
Namun yang benar kau sebut juga

Cita Muhammad biarlah lahir

Bongkar apinya sampai bertemu
Hidangkan di atas persada nusa

46


mailto:majalah%20/e@siswa/default.asp?categories
mailto:majalah%20/e@siswa/default.asp?categories

Jibril berdiri di sebelah kananmu
Mikail berdiri di sebelah kirimu
Lindungan Ilahi memberi tenaga
Suka dan duka kita hadapi

Suaramu, hai Natsir, suara kaummu.
Kemana lagi Natsir, ke mana kita lagi
Ini berjuta kawan sefaham

Hidup dan mati bersama-sama

Untuk menuntut Ridha Ilahi

Dan aku pun masukkan!
Dalam daftarmu

Pada zaman pemerintahan Jepun, Hamka telah menumpukan sepenuh perhatian
memimpin Muhammadiyah di Sumatera Timur (Rushdi, 2001). Pada masa yang
sama, Hamka juga aktif bersama pemimpin Indonesia yang lain untuk menuntut
kemerdekaan. Sewaktu Perang Dunia Kedua, Hamka telah bersedia untuk
bekerjasama dengan orang-orang Jepun disebabkan keinginannya yang kuat untuk
menuntut kemerdekaan Indonesia. Walau bagaimanapun, Hamka tidak menyangka
bahawa Jepun yang berimejkan ‘pembela’ rupa-rupanya mempunyai agenda politik
yang mementingkan diri sendiri. Hamka berkata pada waktu itu:

Selagi diperintah bangsa asing, nasib kita belumlah akan berubah.
Jika tuan-tuan kesal kepada pemerintah Belanda, maka pemerintahan
Jepun tidaklah akan lebih baik daripada pemerintah Belanda. Kalau
dia tidak dapat dihambat lagi, apa boleh buat, biarlah dia masuk.
Tetapi tangan Kita sendiri, bangsa yang ditindas, janganlah turut pula
mengorbankan tanah air kita 'dan membuka pintu.

(Jejak Ulama, Minda Madani Online, http: // www.abim.org.my/madani/content/view24/ 1/ )

Setelah Indonesia memperolehi kemerdekaan pada tahun 1945, Hamka beserta
keluarga kembali ke Padang Panjang (Engku Ahmad, 2005). Semasa revolusi
Indonesia melawan Belanda dari tahun 1945 hingga 1949, beliau dengan keras

membantah inisiatif-inisiatif untuk mengembalikan pemerintahan Belanda ke

47


http://http:%20/%20www.abim.org.my/madani/content/view24/%201/

Indonesia melalui pidatonya yang bersemangat. Hamka juga menyertai gerakan gerila

di hutan Medan untuk menentang penjajahan (Wahba dan Hafiz, 2007).

Pada tahun 1947, Hamka dilantik menjadi Ketua Front Pertahanan Nasional
Indonesia. Di samping itu, beliau turut terpilih sebagai wakil Parti Islam Masyumi
untuk menganggotai Dewan Konstitunte hasil pemilihan umum pertama Indonesia
(Wahba dan Hafiz, 2007). Hamka menjadi pemidato utama pilihan raya umum tahun
tersebut (Raja Ahmad, Siti Zaleha dan Mohd Zuber, 2004). Setelah Indonesia
memperolehi kemerdekaan daripada Belanda pada tahun 1949, Hamka memilih untuk
menetap di Jakarta bagi mengembangkan kerjayanya sebagai seorang pengarang dan

aktivis masyarakat (Engku Ahmad, 2005).

Beliau melancarkan gerakan umat bagi mempertahankan MASYUMI yang
menghadapi pertentangan dengan Parti Komunis Indonesia yang sangat agresif dalam
menyebarkan fahaman atheis (Engku Ahmad, 2005). Pada tahun 1960, MASYUMI
akhirnya diharamkan oleh Presiden Sukarno yang bersikap pro-Komunis.
Pengharaman ini bertitik tolak daripada peristiwa pemberontakan yang tercetus di
Sumatera Barat yang sengaja dikaitkan dengan pihak MASYUMI (Engku Ahmad,

2005).

Jeneral Sudirman dan Kolonel Muchlas Rowi merupakan antara tokoh yang
menghadiri pengajian tafsir Hamka di Masjid al-Azhar (Rusydi, 2008). Mereka
menyatakan hasrat untuk mengajak Hamka menerbitkan majalah yang bertajuk Gema

Islam. Melalui majalah ini, Hamka menyeru dan mengkritik secara halus perlakuan

48



masyarakat dan pemerintah Indonesia yang sedang berada di persimpangan antara

Demokrasi dan Komunis (Abdul Rahman, 2002).

Ketika pihak Komunis bermaharajalela di Indonesia, mereka bertindak membakar
buku-buku tulisan Hamka yang dianggap penentang tegar gerakan Komunis
(Tajuddin, 1993). Pihak Komunis turut memantau aktiviti Islam yang dijalankan di
Masjid al-Azhar (Rusydi, 2008). Kemudian Hamka dan beberapa orang ulama
ditangkap dan dipenjarakan atas tuduhan mengadakan kospirasi untuk membunuh
Sukarno. Hamka dibebaskan setelah jatuhnya Sukarno dan terbubarnya Parti
Komunis Indonesia (Engku Ahmad, 2005). Setelah itu, pada tahun 1967 Hamka
dilantik menjawat jawatan Ahli Badan Musyawarah Kebajikan Nasional Indonesia,
Anggota Maijlis Perjalanan Haji Indonesia dan Anggota Lembaga Kebudayaan

Nasional Indonesia (Syed Mahadzir, 2006).

2.7 Keperibadian dan Cabaran Yang Dihadapi

H. Rusydi (2008) mengetengahkan di dalam karyanya bertajuk ‘“Hamka Pujangga
Islam” bahawa Hamka mempunyai kemahiran dalam mengimbangi masa untuk diri
dan masyarakat. Khidmat yang dilakukannya penuh ikhlas demi pengabdian diri
kepada Allah menerusi kasih sayang kepada sesama ummah. H. Rusydi merupakan
putra Hamka sendiri, justeru pandangan tersebut adalah pandangan paling tepat

mengenai keperibadian Hamka.’

" H. Rusydi merupakan putera kepada almarhum Hamka. Beliau telah menulis sendiri berkaitan
biografi ayahandanya. Sila lihat Hamka Pujangga Islam: Kebanggaan Rumpun Melayu, Shah Alam:
Pustaka Dini, 2008.

49



Keperibadian unggul Hamka adalah bertitik tolak daripada penglibatan beliau dalam
aktiviti ilmu. Menurut A. Hasjmy (1979), beliau gigih dan tekun menuntut ilmu
sehingga mampu menguasai pelbagai bidang ilmu. Beliau juga adalah insan yang
berjiwa pemimpin, cintakan negara serta tegas mempertahankan hak. Senario ini
dapat dibuktikan melalui fakta berikut:

a. Terlibat dalam pendidikan formal dan tidak formal seperti berguru dengan
ayahandanya, gemar mengunjungi Perpustakaan Zainaro, banyak membaca
karya sastera dan agama dan mendalami ilmu di Makkah al-Mukarramah;

b. Penglibatan sebagai tokoh akademik di Universiti Islam Jakarta, Universiti
Muhamadiyah Sumatera Barat, Universiti Islam Pemerintah di Jogjakarta dan
Universiti Islam Makasar;

c. Mempunyai pengaruh yang kuat dalam Parti Islam MASYUMI dan
Muhammadiyabh;

d. Berjuang menentang penjajahan Belanda dan Parti Komunis Indonesia.;

e. Sanggup meletakkan jawatan sebagai Ketua Umum Majlis Ulama Indonesia.

Menurut Engku Ahmad Zaki (2005), kehebatan Hamka mula tersirna di mata
masyarakat dengan penglibatan beliau dalam aktiviti menulis karya sastera.
Kesungguhan beliau dalam menuntut ilmu dan membina pengalaman sememangnya
tidak dapat dinafikan. Beliau banyak menimba ilmu dan pengalaman di pelbagai
tempat di dalam negara Indonesia. Hamka selalu berbincang dan berkongsi pendapat
dengan tokoh-tokoh terkemuka (Tokoh Ilmuan, http://www.karangkraf.com.my

majalah/e@siswa/ default. asp?categories=Tokoh%20lImuwankE.).

50


http://www.karangkraf/
mailto:/e@siswa/default.asp?categories
http://www.karangkraf.com.my/majalah/e@siswa/default.asp?categories=Tokoh%20Ilmuwan%20E

Beliau mampu menjadi ulama berkesan meskipun tidak mendapatkan pendidikan
formal sepenuhnya kerana gigih berusaha menerusi aktiviti pembacaan dan
pemerhatian (Fadhlullah, 2008). Dengan pengalaman hidup inilah Hamka berjaya

memajukan diri sehingga terus menerus hingga ke akhir hayatnya.

Pujangga Islam ini juga bertindak meluaskan pengalaman dunia luar dengan
melakukan kunjungan ke Arab Saudi, Mesir, Syria, Iraq, Lebanon, Burma dan
Malaysia (Raja Ahmad, Siti Zaleha dan Mohd Zuber, 2004). Beliau juga memiliki
semangat persaudaraan Islam yang tinggi. Penyampaian pidato dan ucapan beliau
juga mampu memikat para pendengar kerana beliau mengaplikasikan gaya bahasa
dan teknik tersendiri. Kedua-dua kekuatan Hamka ini (bakat pidato dan menulis)
mampu membuatkan orang lain menitiskan air mata dan meniup semangat individu
lain. Ini diakui oleh pihak Universiti Kebangsaan Malaysia (Abdul Rahman, 2002):

Adalah biasa orang yang pintar dalam pidato lemah dalam menulis,
sebaliknya orang vyang cekap menulis tidak cekap tidak pintar
dalam pidato. Diri Haji Abdul Malik menyimpang dari kebiasaan
ini, beliau adalah pintar baik dalam pidato mahupun dalam
menulis.

Hamka adalah seorang insan yang mempunyai pemikiran yang terbuka. Ini
disebabkan beliau banyak mengkaji karya Barat dan Timur lalu diseimbangkan
dengan norma Islam. Beliau juga mengemari muzik klasik seperti Beethoven, Mozart
dan Bach. Menurut Hamka di dalam buku karangannya Kenang-Kenang Hidup,
beliau juga turut meluangkan masa menonton wayang di pawagam untuk menggarap

ilham dan pengalaman baru (Abdul Rahman, 2002).

51


http://www.al-ahkam.com.my/hamka/showarticle.php?articleID=7).%20Beliau

Hamka dikatakan orang sebagai pelopor Kaum Muda di Indonesia. Ini kerana idea
pembaharuan yang dirintis dan pegangan tasawuf beliau adalah bersifat sederhana.
Tidak dinafikan terdapat golongan Kaum Tua yang amat menyetujuinya dan ada juga
yang mengecam  beliau  (Tuanku  Kisa-i  al-Minankabawi  Lahirkan
Tokoh Besar Hamka, http://ulama-nusantara-barublogspot.com/2006/ii/tuanku-kisai-

alminankabawilahirkan.htm.).

Dalam hal ini beliau meletakkan kepentingan dakwah melebihi kepentingan diri dan
kelompok serta mengelakkan pertelingkahan yang merugikan umat Islam terutama di
antara Kaum Tua dan Kaum Muda. Dalam situasi ini, beliau menyerap semangat dan
pemikiran al-Afghani, ’Abduh dan Rasyid Rida yang membicarakan cara-cara
mengatasi kelemahan dan kemunduran umat Islam.

Cabaran paling getir yang menimpa Hamka ialah ketika ditahan pada tanggal 27
Januari 1964 oleh Presiden Sukarno dan dipenjarakan selama dua tahun empat bulan
(Wan Sabri, 2008). Ini membuktikan sememangnya beliau memiliki darah perjuangan
di dalam diri kerana sanggup menentang kezaliman penguasa (Abdul Rahman, 2002).
Salah satu sifat terpuji Hamka ialah beliau bukan seorang pendendam malah
seorang pemaaf. Ini terbukti apabila Sukarno meninggal dunia, kepimpinan baru
meminta Hamka untuk mengimamkan solat jenazah (Tajuddin, 1993). Lantas beliau
tampil menyembahyangkan jenazah Sukarno serta berdoa supaya Allah

mengampunkan dosa-dosanya.

Hamka juga seorang yang kuat beribadat. Rusydi Hamka menyatakan bapanya tekun

menjalani ibadat terutama pada waktu tengah malam ketika orang seusianya berehat.

52


file:///C:/Users/user/AppData/Roaming/Microsoft/Word/Tuanku
http://ulama-nusantara-barublogspot.com/2006/ii/tuanku-kisai-alminankabawilahirkan.htm
http://ulama-nusantara-barublogspot.com/2006/ii/tuanku-kisai-alminankabawilahirkan.htm

Hamka tidak pernah terlambat bangun subuh malah sebelum fajar menyinsing beliau
telah bangun seawal empat pagi. Beliau jarang sekali meningalkan Solat Tahajud
jarang sekali ditinggalkan kecuali dalam keadaan uzur (Jejak Ulama, Minda Madani

Online, http://www.abim.org. my/madani/content/view/24/1/).

Permata kebanggaan Nusantara ini menghembuskan nafas yang terakhir pada jam
11.10 pagi, tanggal 24 Julai 1981 dalam usia 73 tahun. Saat-saat akhir hidupnya
bermula sejurus selesai menunaikan solat Tarawih di Masjid al-Azhar, beliau
mendapat serangan sakit jantung dan meninggal dunia setelah dirawat beberapa hari
di hospital (Rusydi, 2008). Hamka disemadikan di Perkuburan Kusir, Jakarta, di sisi
pusara isterinya yang pertama. Kematian beliau merupakan kehilangan besar buat

umat Islam.

2.8 Sumbangan Terhadap Dunia Islam Dan Nusantara

Selaku tokoh yang berwibawa, Hamka banyak memberi sumbangan terhadap dunia
Islam dan Nusantara. Beliau berperanan sebagai ulama, sasterawan dan ahli politik
sehingga tiba ke detik penghujung hayat. Sumbangan yang dicurahkan dapatlah
disimpulkan seperti berikut:

a) Perkembangan ilmu: Hamka berjaya menjalankan peranannya sebagai ulama
menerusi jawatan guru agama Islam, ahli akademik di kebanyakan universiti tersohor
di Indonesia, mubaligh dan aktiviti kemasyarakatan. Ramai individu yang berbangga
kerana dapat berdamping dengan beliau seperti H. Rusydi Hamka, Jeneral Sudirman,

Kolonel Muchlas Rowi, Mohamad Natsir dan sebagainya.

53



Hamka turut meninggalkan khazanah ilmu yang terdiri dari tiga kategori penulisan
laitu dalam bidang agama, sastera dan penulisan ilmiah (Ahmad Nuruddin, 2002)
Dalam bidang agama, karya terbesar yang dihasilkan ialah Tafsir al-Azhar. Kitab ini
dianggap kitab tafsir terbesar yang pernah wujud di rantau Nusantara. Sekarang ini,
wujud laman sesawang khas di dalam internet yang mengupas ayat-ayat al-Quran
berdasarkan kitab Tafsir al-Azhar.® Antara karya agama yang dihasilkan ialah Sejarah

Umat Islam, Tasawuf Moden dan Keadilan Sosial Dalam Islam.

Dalam bidang sastera, beliau terkenal sebagai novelis yang menghasilkan karya-karya
besar seperti Si Sabariah (1928), Tenggelamnya Kapal Van Der Wijck (1976) dan Di
Bawah Lindungan Ka'bah (1976). Beliau juga banyak menghasilkan penulisan ilmiah
dalam aspek Islam, falsafah, politik dan sejarah. Hamka banyak mengarang karya
ilmiah semenjak remaja lagi menerusi penerbitan majalah seperti Pedoman
Masyarakat, Panji Masyarakat, dan Seruan Islam. Antara tajuk karya yang dihasilkan
beliau ialah Falsafah ldeologi Islam, Sayid Jamaluddin Al-Afghany, Dibantingkan

Ombak Masyarakat, Al-Mahdi dan Adat Minangkabau dan Agama Islam.

b)Menjana pemikiran dinamik: Umat Islam berpeluang mengkaji dan
mengaplikasikan pemikiran unik yang dimiliki Hamka. Antara idea hasil pemikiran

yang ditinggalkan buat tatapan umat Islam ialah:

® Rujuk laman sesawang berkenaan yang amat bermanfaat kepada para pengkaji tafsir al-Quran
khasnya kajian yang berkaitan peninggalan Hamka. Sila layari Tafsir al-Azhar Online-Prof Dr Hamka,
http://www.geocities.com/hamkaonline/.

54


http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Pedoman_Masyarakat&action=edit
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Pedoman_Masyarakat&action=edit

i) Merencanakan pembaharuan terhadap amalan masyarakat: Beliau merintis
gerakan pembasmian amalan bidaah dan khurafat yang berleluasa di Padang
Panjang;

i) Mempelbagaikan wacana dakwah: Masyarakat dapat mencontohi kreativiti
beliau dalam menyampaikan pandangan dan ilmu Islam. Majalah, buku,
pentas pidato, aktiviti persatuan, kepimpinan parti dan masjid dimanfaatkan
oleh Hamka untuk kegunaan dakwah. Hasilnya, Hamka dijadikan inspirasi
dalam lapangan kesusasteraan dan lapangan ketokohan ilmuan Islam;

iii) Mewujudkan persaudaraan Islam tanpa batasan: Antara aktiviti yang
dilakukan Hamka ialah mengembara ke pelbagai destinasi. Negara-negara
yang pernah dikunjungi beliau ialah Arab Saudi, Amerika Syarikat, Mesir,
Syria, Iraq, Lebanon, Burma dan Malaysia. Pepatah Melayu menyebut “jauh
perjalanan luas pengalaman.” Pengembaraan yang dilakukan dapat membuka

minda dan menambah kenalan.

Allahyarham Tun Abdul Razak Hussein turut berbangga dengan sumbangan Hamka

selaku ulama tersohor. Ketika menganugerahkan Hamka dengan Doktor Kehormat

Persuratan di Universiti Kebangsaan Malaysia, Tun Abdul Razak mengatakan (Abdul

Rahman, 2002): “Hamka bukan milik rakyat Indonesia sahaja, tetapi beliau juga

adalah tokoh kebanggaan seluruh bangsa di Asia Tenggara.” Keunikan pemikiran

Hamka telah mendapat perhatian pihak Universitas Muhammadiyah untuk mengubah

nama baru universiti tersebut kepada Universitas Muhammadiyah Prof. Dr. Hamka

pada 11 Jun 1997, di Balai Sidang Jakarta (Jakarta Hilton Convention Centre) serta

55



menubuhkan Pusat Kajian Buya Hamka. Pusat kajian yang didorong dengan
semangat keilmuan ini, diharapkan mampu mengembangkan misi pendokumentasian
dan semangat belajar mandiri Prof. Hamka. Hal ini disampaikan Ketua Pusat Kajian
Buya Hamka iaitu Hj Aliyah Hamka dalam majlis rasmi pembukaan di Jakarta:
“Sebagai ulama, penulis, dan budayawan, Buya Hamka memperoleh pengakuan dari
banyak pihak. Apalagi, dakwah kultural Buya Hamka punya kearifan lintas etnis dan
agama.” (Hamka, Kompas.com, http://kompas.com/verl/ Nasional /0705/ 12/ 093500.

htm.).

c) Memimpin masyarakat dengan cahaya Islam: Masyarakat Nusantara khususnya,
warganegara Indonesia banyak menggarap maklumat berkaitan Islam dan perjuangan
agama Allah melalui risalah yang disampaikan Hamka. Sebuah masyarakat akan
binasa sekiranya mereka tidak mengenali serta tidak berpaut pada ajaran Islam.
Ajaran Islam adalah agenda paling penting yang mesti disuntik ke dalam komuniti
insani melebihi agenda lain seperti ekonomi dan pembangunan material. Inilah yang
dipraktikkan Hamka. Pemikiran dan ideologinya bernafas Islam. Pembabitannya
dalam gerakan Muhammadiyah, Ketua Umum Majlis Ulama Indonesia dan Parti
Islam MASYUMI membuktikan Hamka mempunyai pemikiran Islam untuk
mengislahkan masyarakat Indonesia. Antara kalam beliau yang mengambarkan
pemikiran Islam ialah:

Menghadapi ideologi Komunis haruslah dengan ideologi yang biasa
mengatasi mereka. Dalam hal ini, Islam lah senjata kita, sebab
majoritas rakyat Indonesia menganut agama itu.

(Abdul Rahman, 2002)

Di samping itu, ketika mengulas kejayaan Revolusi Islam Iran, Hamka menyebut:

56


http://kompas.com/ver1/%20Nasional%20/0705/%2012/%20093500.%20htm
http://kompas.com/ver1/%20Nasional%20/0705/%2012/%20093500.%20htm

Revolusi Iran adalah revolusi yang terbesar pada zaman ini.
Revolusi yang mula-mula lahir di sebuah negara Islam kerana
revolusi tersebut adalah revolusi agidah, iaitu revolusi kembali
kepada kemurnian Islam.
(Abdul Rahman, 2002)
d) Meniup semangat kebangsaan: Beliau sering menyebutkan bahawa kemerdekaan
yang asasi adalah kemerdekaan jiwa iaitu kekuatan iman dan budi (Tanpa tajuk khas,
http://www.Rsi.Sg/malay/pemikirslam/view/20040617102919/1/html.).  Oleh itu,
kemerdekaan negara harus dimanfaatkan sebagai wacana mengangkat martabat umat.

Hamka juga aktif bersama pemimpin Indonesia yang lain untuk menuntut

kemerdekaan.

Hamka menyakini bahawa Islam adalah agama yang mempengaruhi kebangkitan di
Indonesia khususnya dan alam Melayu secara umumnya. Keislaman umat Melayu
sering menjadi perhatian dan keprihatinan Hamka. Bagi beliau, Islamlah yang
menjadi teras kepada kekuatan umat Melayu sekaligus menjadi faktor penyatuan yang
mendasari semangat Nasionalisme. Walaupun Indonesia dilingkungi beribu-ribu
pulau, beratus-ratus bangsa tetapi Islam wajar menjadi paksi perpaduan. Hamka telah
menyumbang sesuatu yang berharga iaitu berjuang membantu tanah air untuk
mendapatkan kemerdekaan. Selepas Belanda meninggalkan Indonesia, beliau terus
berjuang memerdekakan Indonesia daripada cengkaman Komunis dengan menyeru

rakyat jelata kembali kepada wadah Islam.

2.9 Rumusan

Hamka cukup dikenali sebagai tokoh ulama, ahli politik dan sasterawan agung. Latar

belakang beliau menggambarkan sememangnya beliau dilahirkan untuk menjadi

57



seorang tokoh berwibawa dan memiliki nostalgia tersendiri. Penglibatan dalam
pendidikan formal dan tidak formal dan dakwah Islamiah amat memberi kesan utama

ke arah penghasilan Tafsir al-Azhar.

Mutiara kebanggaan rumpun Melayu ini diakui memiliki peribadi yang hebat dan
pengaruh yang besar. Beliau berpengalaman sebagai tokoh akademik di Universiti
Islam Jakarta, Universiti Muhamadiyah Sumatera Barat, Universiti Islam Pemerintah
di Jogjakarta dan Universiti Islam Makasar. Dalam lapangan gerakan Islam, beliau
berkecimpung dalam Parti Islam MASYUMI dan Muhammadiyah. Hamka turut
berjuang menentang penjajahan Belanda dan Parti Komunis Indonesia serta pernah
berpengalaman dalam membantu hal ehwal pentadbiran Islam dalam kerajaan

Indonesia.

Dalam lapangan penulisan, Hamka menghasilkan tiga kategori penulisan utama iaitu
agama, novel dan majalah ilmiah. Tafsir al-Azhar merupakan karya terhebat yang
telah dihasilkan beliau dan merupakan kitab tafsir terbesar yang pernah wujud di

rantau Nusantara.

Hamka wajar dijadikan ikutan terbaik generasi para ulama sekarang terutama dalam
soal kegigihan beliau menghasilkan karya Islam dan kesungguhan beliau dalam

memartabatkan agama Allah di muka bumi ini

58



BAB TIGA

PENTAFSIRAN AL-QURAN

3.1 Pengenalan

Dalam bab ini, pengkaji membincangkan sebahagian ilmu Usul al-Tafsir dan disiplin
pentafsiran al-Quran. Aspek yang terkandung dalam bab ini adalah berkenaan
pengertian tafsir, perbezaan tafsir dan ta'wil, keutamaan tafsir, syarat-syarat dan adab
mufassir termasuk juga metodologi pentafsiran al-Quran, perkembangan ilmu tafsir,

tokoh-tokoh mufassir dan klasifikasi tafsiran al-Quran.

59



3.2 Pengertian Tafsir

Perkataan tafsir diwujudkan daripada wazan “taf’il” yang berasal daripada
kalimah “al-fasr” yang bererti “menjelaskan” (Mustafa, t.t.). Ibnu Manzur
(2003) mengetengahkan al-fasr ialah “menyingkap sesuatu yang tertutup ” sementara
tafsir () membawa maksud “menyingkap sesuatu lafaz yang musykil dan

pelik.”

Menurut istilah pula, tafsir ialah suatu ilmu yang membahaskan mengenai
al-Quran berpandukan dalil-dalil mengikut apa yang dikehendaki oleh Allah s.w.t.
dengan kadar kemampuan manusia (al-Zargani, 1996). Asas pengenalan kepada ilmu
tafsir ialah fakta daripada al-Quran atau al-Sunnah atau pandangan sahabat bagi
menerangkan kehendak Allah s.w.t. yang terdapat di dalam wahyu. Ilmu ini sangat
penting untuk memahami kandungan al-Quran yang sarat dengan ilmu tersurat dan
tersirat. Ibn ’Abbas menjelaskan bahawa maksud tafsir ialah “penjelasan yang
mendalam ” seperti mana penjelasan beliau terhadap makna ( ) dalam
firman Allah s.w.t. (al-Qatan, 2000):

XANE) =t TROR SR Zeim D FELLR 16) 22 gu)

P LABEA e e R AEOO%reNy

RS -DOB GO HH & HITHOLOOLL OO

Maksudnya: Dan mereka tidak membawa kepadamu sesuatu yang

ganjil (untuk menentangmu) melainkan Kami bawakan kepadamu

kebenaran dan sebaik-baiknya penjelasan (untuk menangkis segala
yang dikatakan itu).

(al-Quran, al-Furgan. 25: 13)

IImu tafsir adalah anak kunci untuk mengetahui perbendaharaan al-Quran. Di
samping itu, manusia dapat mengambil manfaat daripada maksud al-Quran.

al-Zargani (1999) menukilkan:

60



...manfaat daripada ilmu tafsir ialah peringatan (daripada Allah) dan
iktibar (daripada ayat tersebut) serta mencapai hidayah daripada Allah
dalam aspek aqidah, ibadah, mu’amalah serta adab kehidupan...

Al-Suyuti (2003) pula memberi pandangan:

hikmah mendalami tafsir ialah Allah mengkhendaki hamba-hamba-
Nya berfikir mengenai kitab-Nya, justeru Allah s.w.t. tidak
memerintahkan Nabi Muhammad s.a.w. mencatatkan maksud tersirat
pada seluruh ayat al-Quran.

Melalui pengamatan para ulama terhadap ilmu pentafsiran al-Quran, maka
beberapa definisi ilmu tafsir yang menggambarkan hubungan langsungnya

al-Quran. Antaranya:

i) Takrifan Abu Hayyan: Tafsir ialah ilmu yang membicarakan tentang
lafaz-lafaz al-Quran, ilmu qiraat, maksud yang ditunjukkan lafaz
tersebut, hukum hakam serta susunan makna yang dapat melengkapkan
kesamaran dan menjelaskan hikmah-hikmah yang ada di dalam ayat
dan sumber lain yang berkaitan dengan al-Quran.

(al-Zargani, 1996)

ii) Takrifan al-Zarkasyi: Ilmu yang dipratikkan untuk memahami
al-Quran yang telah diturunkan kepada Nabi Muhammad s.a.w.,
menjelaskan makna-maknanya, dan mengemukakan hukum hakam dan
hikmah-hikmah di dalamnya.

(al-Dhahabi, 1989)

iii) Takrifan 1Ibn Juraiy: llmu untuk mensyarahkan al-Quran,
menerangkan maknanya serta menegaskan hukum yang diputuskan
atau diisyaratkan al-Quran.

(Musa’id, 2001)

iv) Takrif Ibn ‘Arafah al-Maliki: suatu ilmu berpandukan al-Quran,
mengkhususkan kaedah penjelasan dalil-dalil wahyu, asbab al-Nuzul,
nasakh dan mansukh serta lain-lain dalam hal berkaitan.

(Musa’id, 2001)

3.3 Perbezaan Tafsir Dan Ta’wil

61

lahirlah

dengan



Tafsir dan ta’'wil mempunyai perkaitan yang rapat walaupun berbeza dari segi zahir
perkataannya. Ta wil menurut istilah terbahagi kepada dua pendapat. Pertama, ulama
Salaf menyatakan bahawa ta'wil ialah mentafsirkan kalam Allah s.w.t. serta
menjelaskan pengertiannya, sama ada yang sesuai dengan makna zahir atau
bertentangan dengan makna zahir. Di samping itu, ia juga bermaksud

mengetengahkan makna yang dikehendaki oleh Allah s.w.t..

Kedua, ulama Mutaakhirin menyatakan bahawa ta wil ialah menukarkan atau
memalingkan makna sesuatu lafaz kepada maknanya yang marjuh atau lemah dengan
disokong oleh hujah dan dalil yang tersendiri (Ahmad, 1992). Ta wil difahami
sebagai hakikat atau kenyataan yang sebenar daripada sesuatu perkataan atau berita.
Justeru ta'wil yang dikeluarkan mentarjihkan sebahagian makna daripada ayat

al-Quran yang mengandungi banyak pengertian (Rosmawati, 1997).

Para mufassirin berselisih pendapat mengenai erti tafsir dan ta'wil. Menurut Abu
’Ubaidah, tafsir dan ta'wil merupakan satu makna yang sama dan mempunyai
maksud yang sama (al-Suyuti, 2003). Pandangan ini tersebar luas di kalangan ulama
salaf. Pendapat ini disokong oleh Ibn Jarir yang menyatakan bahawa pengertian dan

perkataan ta wil adalah sama dengan makna tafsir.

Al-Asfahani pula mengatakan bahawa pengertian tafsir lebih umum daripada ta wil.
Menurut beliau, tafsir diaplikasikan pada lafaz-lafaz manakala ta'wil diaplikasikan
berkaitan dengan makna-makna. Selain itu, tafsir selalunya digunakan terhadap

lafaz-lafaz tunggal manakala ta'wil pula selalunya digunakan dalam susunan ayat.

62



Menurut Abu Talib al-Tha’labi, tafsir digunakan untuk menerangkan kedudukan
sesuatu lafaz manakala ta wil ialah mentafsirkan makna batin sesuatu lafaz. Oleh itu,

ta wil bersifat mengkhabarkan dalil dan petunjuk yang dikehendaki (al-Suyuti, 2003).

Pendapat al-Suyuti dan al-Alusi lebih jelas dalam memahami maksud dua perkataan
tersebut. Mereka menyatakan bahawa tafsir ialah membongkar makna al-Quran yang
nyata manakala ta'wil ialah pengeluaran hukum tersirat terhadap makna-makna yang
tersembunyi serta rahsia ketuhanan yang terdapat di dalam al-Quran (al-Suyuti,

2003).

Kesimpulan daripada perbincangan di atas, dapatlah difahami bahawa pandangan
yang menyatakan ta'wil adalah bermaksud mentafsirkan lafaz dan menjelaskan
maknanya, maka ia adalah menyamai makna asal bagi tafsir. Pengertian ini sejajar

dengan sabda Rasulullah s.a.w. yang mendoakan Ibn ’Abbas:

Maksudnya: Wahai Tuhanku! Mantapkanlah beliau dalam (penguasaan)
ilmu agama dan kurniakanlah kepadanya ilmu ta’wil.

(Ahmad, al-Musnad, no.3102, Birut: Dar al-Fikr, t.t.)
Bagi pendapat yang menyatakan bahawa ta'wil adalah menjelaskan sesuatu lafaz
maka tafsir sudah tentu mempunyai makna yang berlainan. Hal ini kerana tafsir
dijelaskan sebagai penyelarasan maksud bagi sesuatu perkataan dan ta'wil adalah

penerangan sesuatu fakta ke arah realiti sebenarnya (Musa’id, 2001).

Tafsir dikaitkan dengan apa yang nyata di dalam al-Quran atau sunnah yang sahih
sedangkan ta'wil dikaitkan dengan apa yang disimpulkan daripada tafsiran sesuatu

makna. Sebahagian ulama mengatakan tafsir adalah sesuatu yang berhubung dengan

63



riwayah sedangkan ta wil adalah sesuatu yang berhubung dengan dirayah (al-Qatan,

2000).

3.4 Keutamaan Tafsir

IImu tafsir berperanan menjelaskan makna ayat-ayat al-Quran, kedudukannya, kisah
dan asbab nuzul, susunan ayat makki dan madani, muhkam dan mutasyabih, nasikh
mansukh, khusus dan umum, halal, haram dan sebagainya dengan menggunakan
ungkapan yang menunjukkan secara jelas dan terang. Ilmu ini wujud secara
komprehensif dan konsisten sejak zaman Rasulullah s.a.w. dan ia berkembang selari
dengan penyebaran wahyu. Rasulullah adalah mufassir pertama al-Quran yang

menerangkan maksud-maksud wahyu yang diturunkan (Fauzi dan Mustafa, 2001).

Tafsir dikategori sebagai semulia-mulia ilmu. la membincangkan kalam Allah s.w.t.
yang termuat segenap hikmah agung (al-Qatan, 2000). Umat Islam memerlukan ilmu
ini untuk memahami kehendak al-Quran. Menurut 1bn *Abbas, ungkapan “ ”
dalam ayat 269 surah al-Bagarah adalah bermaksud insan yang telah diberi anugerah
hikmah oleh Allah s.w.t. ialah orang yang telah diberi pengetahuan mendalam

mengenai ilmu-ilmu al-Quran (al-Suyuti, 2003). Firman Allah s.w.t.tersebut:

VAL 4000 T +OROIZRN S Wwa I O NIV RO

LOeQeo OO L TR M WwaFe - RA7ZANE) JIKZX du)

g 2N gdu FCOBY B COJBAE ¢ONIYONLL

B30 0L PeRD RO-ZCO4Q

0. A CHOMZMN @ Ba I

Maksudnya: Allah menganugerahkan al-hidayah kepada sesiapa yang

Dia kehendaki dan barang siapa yang dianugerahi al-hikmah itu, ia

benar-benar telah dianugerahi kurniaan yang banyak.

(al-Quran, al-Bagarah. 2: 269)

64



Tujuan utama ilmu tafsir adalah untuk merealisasikan maksud “al-/’zisam bi
al-'urwah al-Wuthga” iaitu berpegang erat dengan ikatan yang teguh (ajaran Islam
yang terkandung dalam al-Quran) bagi mencapai kebahagian yang hakiki di sisi Allah

(al-Suyuti, 2003). Sabda Rasulullah s.a.w.:

Maksudnya: al-Quran itu mempunyai pelbagai maksud, maka
pratikkanlah (kehendak ayat tersebut) berdasarkan ukuran yang terbaik
bagi maksud-maksudnya.

(al-Darugutni, Sunan al-Daruqutni, n0.4199, Dimasyq: Dar al-Muabbad,
2001.)

Sabda Rasulullah s.a.w.:

Maksudnya: Tidak dianggap seseorang itu memahami setiap perkara
pokok (dalam agama) sehinggalah ia berupaya menghuraikan al-Quran
dengan pelbagai maksud.

(al-Zarkasyi, al-Burhan fi Ulum al-Quran, tanpa no., Misr: Dar al-Ma’rifah,
1990.)

Sabda Rasulullah s.a.w.:

Maksudnya: Huraikanlah Al-Quran serta berpegang teguh dengan
keistimewaan makna yang terkandung di dalamnya.

(al-Hakim, al-Mustadrak ’ala al-Sahihain, n0.3696, Birut: Dar al-Ma’rifah,
t.t.)

Dalam kerangka ilmu ‘Ulum al-Quran, tafsir merupakan salah satu daripada bidang
kajiannya yang utama. Ini kerana ia berperanan untuk menerangkan atau menjelaskan
wahyu. Sumber pengambilan ilmu tafsir ialah berdasarkan ilmu riwayah dan dirayah,
iaitu dengan berdasarkan ilmu bahasa ‘Arab, Nahu, Saraf, Balaghah, Usul Figh,

Asbab al-Nuzul, dan ilmu Nasikh Mansukh (Rosmawati, 1997). Ini melambangkan

65



ilmu tafsir adalah ilmu yang kompleks sejajar dengan statusnya sebagai kunci khas
yang dapat membongkar khazanah al-Quran al-Karim. Pentafsiran al-Quran
walaupun kelihatan sukar tetapi ia menunjukkan ilmu yang dapat diamalkan dan

dibenarkan syarak. Berkata al-Khuwaiyyi:

lImu tafsir ialah ilmu yang sukar tetapi ia menyenangkan (manusia).

(al-Suyuti, 2003)

Keutamaan yang ada pada ilmu tafsir menyebabkan para pengkaji dan pentafsir
al-Quran meraih pelbagai ganjaran di sisi Allah s.w.t. Diriwayatkan Ibn al-Anbari

daripada Abu Bakar al-Siddiq berkata:

Satu ayat yang ditafsirkan daripada al-Quran adalah lebih baik
daripada perbuatan menghafaz semata-mata.

(al-Suyuti, 2003)

Berdasarkan riwayat Syabiyyi, ‘Umar al-Khattab ada mengucapkan:

Sesiapa yang membaca al-Quran  beserta penafsirannya
(pengamatannya) maka adalah disisinya pahala syahid.

(al-Suyuti, 2003)

Rasulullah s.a.w. bersabda mengenai kelebihan melibatkan diri dalam lapangan kajian

al-Quran, termasuklah pentafsiran al-Quran. Sabda baginda:

Maksudnya: sesiapa yang disibukkan dengan al-Quran dan tidak
sempat meminta kepada-Ku maka Aku berikan kepadanya sebaik-
baik pemberian yang Aku berikan kepada orang-orang yang
meminta. Keutamaan kalam Allah berbanding kalam-kalam yang
lain adalah seumpama kelebihan Allah melebihi makhluk-makhluk
ciptaan-Nya.

(al-Mubarakfuri, Tuhfah al-Wadhi, tanpa no., Birut: Dar al-Kitab
al- "Ilmiyyah, t.t.)

66



35 Syarat-Syarat Dan Adab Mufassir

Syariat membolehkan seseorang individu muslim untuk mentafsirkan al-Quran
dengan berlandaskan syarat-syarat yang ditetapkan (al-Qatan, 2000). Tanpa tafsir
al-Quran, kehendak wahyu sukar ditelahi dan masyarakat Islam mengalami masalah
dalam menterjemahkannya mengikut keadaan zaman yang berubah. Al-Quran pula
adalah kitab yang sesuai sepanjang zaman. Oleh itu, pentafsiran membolehkan

manusia memahami kehendak ayat al-Quran yang mempunyai pelbagai maksud.

3.5.1 Syarat-Syarat Mufassir

Sejarah Islam memaparkan banyak tokoh-tokoh mufassir® telah muncul selepas
generasi awal yang diterajui Rasulullah s.a.w. kerana baginda dan para sahabat
mewariskan ilmu berkenaan dan membuka pintu ijtihad terhadap pentafsiran

al-Quran.

Pelbagai kaedah disusun oleh ulama dalam menampilkan tafsiran al-Quran. Majoriti
ulama berpendapat tafsiran al-Quran dengan ma 'thur adalah kaedah yang terbaik
dalam memahami isi kandungan al-Quran (Fauzi dan Mustafa, 2001). Antara
tokoh-tokoh mufassir yang menyumbangkan pelbagai karya dalam lapangan Tafsir

al-Quran termasuklah (Ali, 1989):

® Mufassir bermaksud ulama yang berkecimpung dalam lapangan pentafsiran al-Quran. Penglibatan
yang dimaksudkan adalah aktiviti penyampaian atau penulisan ilmu tafsir secara khusus. Generasi
awal Islam yang dikenali sebagai mufassir contohnya daripada kalangan sahabat ialah seperti
’Abdullah b. Mas’ud dan Ibn "Abbas, dari kalangan tabiin seperti Sa’id b. Jubair dan Mujahid b. Jabir,
dari kalangan atba’ rabi’iin seperti al-Kalbi dan Sufyan al-Thawri. Terdapat empat bahagian
mufassir iaitu : i) Mufassir dari generasi sahabat, tabiin dan atba’ rabi’iin. ii) Mufassir zaman
seterusnya yang berpegang kepada sunnah. iii) Mufassir yang banyak berijtihad. iv) Mufassir
daripada kalangan ulama kontroversi seperti Mu’tazilah dan Syi’ah.

67



i) Abu Ja’far Muhammad lbn Jarir al-Tabari;*

i) Abu al-Qasim Mahmud b. ’Umar b. Muhammad bin *Umar
al-Zamakhsyari;*

iii) Muhammad b. al-Hasan b. al-Husain al-Taimi al-Bakri al-Tabrastani
al-Razi al-Syafi’i;*

iv)  Abu al-Thana Syihab al-Din Mahmud al-Alusi al-Baghdadi;*®

V) ’Iman al-Din Abu al-Fida™ Isma’il Ibn *Umar Ibn Kathir al-Dimasyqi
al-Syafi’i;**

vi) Abu ’Abd Allah Muhammad b. Ahmad b. Abi Bakr b. Farah al-Ansari

al-Andalusi al-Qurtubi.’®

Menurut Ali Yusuf (1989) para ulama yang dinyatakan tadi telah mempersembahkan
sesuatu yang amat berharga terutama kepada para generasi muda. Mereka adalah
segelintir daripada nama-nama agung para pentafsir al-Quran dan tersenarai dalam
kelompok ulama muktabar. Untuk menjadi seorang pentafsir al-Quran, seseorang itu
mestilah memenuhi syarat-syarat yang terkandung di dalam bab Syurut al-Mufassir
(Subhi, 1972). Hal ini kerana seseorang yang bergelar mufassir akan mengetengahkan
maksud yang sememangnya dikehendaki Allah s.w.t. berdasarkan dalil-dalil syarak
serta kadangkala melibatkan ijtihadnya sendiri. Oleh sebab tafsiran yang

dikemukakan sama ada tepat atau menyeleweng akan diterima pakai masyarakat

10 Beliau wafat pada 310 Hijrah. Lihat karya beliau berjudul Jami’ al-Bayan ‘an Ta wil al-Quran,
Qahirah: Dar al-Salam, 2005.

' Beliau wafat pada 538 Hijrah. Lihat karya beliau Tafsir al-Kasyaf, Birut: Dar al-Ma’rifah, t.t.

12 Beliau wafat pada 606 Hijrah. Lihat karya beliau al-Tafsir al-Kabir, Birut: Dar al-Fikr, 1995.

13 Beliau wafat pada 1270 Hijrah. Lihat karya beliau Ruh al-Ma ani, Birut: Dar al-Fikr, 1994.

' Beliau wafat pada 774 Hijrah. Lihat karya beliau Tafsir lbn Kathir, Qahirah: Maktabah Aulad
li al-Syeikh al-Turath, 2000.

> Beliau wafat pada 671 Hijrah. Lihat karya beliau al-Jami’ Ii al-Ahkam al-Quran, Qahirah:
al-Maktabah al-Taufigiyyah, t.t.

68



awam, maka Islam memandang berat perkara ini, justeru diwujudkan syarat-syarat

pentafsir al-Quran sebagai etika yang mengawasi pentafsiran al-Quran.

Syarat yang paling utama ialah mufassir wajib mempunyai akidah yang sebenar
(al-Suyuti, 2003). Syarat ini amat penting kerana akidah memainkan peranan yang
besar kepada setiap mufassir dan menjadi pendorong untuk tidak melakukan
penyelewengan terhadap ayat-ayat al-Quran dan juga penipuan dalam periwayatan.
Mereka juga tidak mudah terdorong kepada mazhab-mazhab yang menyeleweng

dengan mengemukakan penta’wilan yang bertentangan dengan akidah yang benar.

Para pentafsir turut disyaratkan supaya membebaskan diri daripada runtutan nafsu
(al-Qatan, 2005). Ini kerana nafsu mendorong diri membela dan menegakkan
kepentingan dan keperluan mazhabnya semata-mata sehingga ia berupaya menipu
manusia lain dengan ucapan-ucapan lembut dan keterangan-keterangan yang menarik
minat seseorang seperti yang dilakukan oleh golongan yang menyeleweng daripada

ajaran Islam.

Dalam mengemukakan sesebuah tafsiran, kaedah yang mesti didahulukan ialah
memulakan tafsiran al-Quran dengan al-Quran itu sendiri (lbn Taimiyah, 1390H).
Sebahagian ayat al-Quran dalam keadaan saling berkaitan dan sesetengah ayat
menguatkan ayat yang lain. Terdapat juga ayat yang berbentuk umum dan khusus.
Selain itu, pentafsiran al-Quran wajar dihubungkan dengan al-Sunnah. Apabila tidak
didapati di dalam penerangan al-Quran maka hendaklah mufassir merujuk kepada
al-Sunnah kerana ia adalah penjelas paling tepat kepada ayat al-Quran. Para mufassir

perlu merujuk kepada pandangan para sahabat Rasulullah s.a.w. apabila tidak terdapat

69



tafsiran daripada al-Quran dan al-Sunnah (al-Dhahabi, 1989). Para sahabat adalah
generasi yang diiktiraf oleh Rasulullah s.a.w. kerana mereka amat memahami
kandungan al-Quran. Terbukti bahawa sahabat sememangnya adalah generasi yang
telah menyaksikan penurunan wahyu dan mempunyai perkaitan dengan sesetengah
ayat. Seterusnya para mufassir disyaratkan untuk turut meneliti pandangan tabiin iaitu
generasi yang mewarisi ilmu daripada generasi sahabat (al-Dhahabi, 1989).
Pandangan tabiin diaplikasikan jika tidak terdapat tafsiran daripada para sahabat
dengan syarat tafsiran tabiin tersebut mestilah terdapat dalam riwayat yang sahih dan

dipercayai.

Syarat yang seterusnya, para pentafsir al-Quran perlu menguasai bahasa Arab dan
cabang ilmu tersebut. Hal tersebut kerana al-Quran itu diturunkan dalam bahasa Arab
(al-Suyuti, 2003). Tanpa penguasaan bahasa Arab dan cabang-cabang ilmunya sudah
tentu seseorang itu tidak dapat mentafsirkan ayat-ayat al-Quran dengan tepat. Antara
keperluan asasi lain ialah para pentafsir al-Quran perlu mempunyai pengetahuan
berkaitan ilmu ’Ulum al-Quran kerana ia dapat membantu memahami ayat-ayat
al-Quran dengan tepat dan mendalam (Abu Syuhbah, 1996). Contohnya Asbab
al-Nuzul akan membantu mufassir dalam memahami latar belakang penurunan ayat.
Begitu juga halnya dengan ilmu yang bersangkutan dengan al-Quran seperti Qiraat

dan Nasikh Mansukh.

Dengan berbekal ilmu-ilmu tersebut, para mufassir perlulah cermat dan penuh teliti
dalam memahami ayat-ayat al-Quran sebelum mengemukakan tafsirannya (al-’Ak,

1994). Tanpa berhati-hati dan tanpa didorongi perasaan takut kepada Allah s.w.t.

70



maka akan dikhuatiri tujuan pentafsiran yang dilakukan adalah bermotif keduniaan
dan bakal menyesatkan umat yang telah berpegang pada pandangan yang
dikeluarkan. Paling ketara penyelewengan tersebut merupakan satu pendustaan yang

berat di sisi Allah s.w.t.

3.5.2  Adab Seorang Mufassir

Selain daripada syarat-syarat yang telah ditetapkan kepada mufassir, mereka juga
perlu memiliki adab yang baik untuk melayakkan mereka mentafsirkan wahyu. Niat
dan tujuan yang baik perlu digariskan dan disematkan terlebih dahulu (al-’Ak, 1994).
Setiap perbuatan adalah bergantung kepada niat. Ini untuk mengelak seseorang

pentafsir terjebak dengan niat keduniaan.

Mufassir umpama seorang pendidik di mana didikannya tidak akan dapat
mempengaruhi jiwa seseorang selagi ia tidak menjadi tauladan kepada masyarakat
menerusi akhlak yang mulia. Akhlak menjadi antara adab yang terpenting kerana ia
merupakan gambaran dan penterjemahan kefahaman seseorang ulama terhadap
al-Quran (al-Qatan, 2000). Justeru, pentafsir wajib taat kepada perintah al-Quran dan
beramal dengannya melebihi tahap ketaatan orang-orang awam di dalam masyarakat
(al-Qurtubi, 2000). Di samping itu, golongan mufassir turut diingatkan supaya
beramanah dengan ilmu supaya tidak menjadi golongan yang dilaknati Allah apabila
mereka melakukan pentafsiran dalam suasana mengharapkan kebesaran dan
penghormatan serta takutkan sanggahan daripada makhluk (al-’Ak, 1994). Mereka
perlu bertegas dalam menyampaikan kebenaran wahyu kerana perbuatan sedemikan

termasuk dalam perbincangan jihad yang afdal di sisi agama.

71



Personaliti seorang mufassir mestilah berpaksikan kepada syariat dan berlainan
dengan personaliti golongan yang jahil. Mufassir mesti menjaga adab ketika bergaul
dengan anggota masyarakat supaya tidak menjadi bahan cemuhan terhadap ilmu
penafsiran al-Quran yang disampaikan kepada mereka (al-’Ak, 1994). Sifat tawaduk
dan lemah lembut perlu dijelImakan dan kesombongan diri perlu dilenyapkan.
Kesombongan yang tumbuh daripada keilmuan seseorang mufassir merupakan
pendinding yang akan menghalang diri daripada memanfaatkan ilmunya untuk diri

sendiri dan orang lain.

Para mufassir wajar bersifat rendah diri dan rela mendahulukan pandangan
orang-orang yang lebih utama daripada dirinya sendiri (al-Sabuni, 1972). Seseorang
mufassir seharusnya tidak mengutamakan pendapat dirinya dalam mentafsir al-Quran
takala berada sezaman dengan ulama terkemuka yang lain. Di samping itu, seseorang
mufassir tidak wajar merendah-rendahkan pendapat mufassir lain yang telah

meninggal dunia.

Adab yang perlu dilaksanakan ketika proses pentafsiran berlangsung ialah pentafsiran
al-Quran mestilah berasaskan kepada etika ilmiah misalannya ialah seperti merujuk
kepada pentafsiran al-Quran, pentafsiran sahabat, pentafsiran tabiin, menyebut Asbab
al-Nuzul, erti perkataan, menerangkan susunan perkataan, memberi penerangan
kepada aspek-aspek Balaghah, ’lrab, makna umum dan khusus dan mengaitkan
dengan realiti sebenar yang dialami umat Islam, serta mengemukakan kesimpulan dan

hukum (al-Qatan, 2000). Semua adab ini penting bagi memastikan seseorang

72



pentafsir al-Quran benar-benar menepati kehendak syarak dan menghasilkan tafsiran

yang diredhai oleh Allah s.w.t. (al-Tabari, 2005).

3.6 Metodologi Utama Dalam Pentafsiran Al-Quran
Setiap  pentafsir mempunyai kaedah yang tersendiri dalam  mentafsir
al-Quran. Di antara kaedah tersebut ialah (al-Qatan, 2000):

i) Pentafsiran berdasarkan al-Quran;

ii) Pentafsiran berdasarkan al-Sunnah;

iii) Pentafsiran berdasarkan pendapat dan ijtihad sahabat;

iv) Pentafsiran berdasarkan pendapat tabiin.
Kempat-empat kaedah di atas terkandung dalam Kklasifikasi tafsir yang disebut
sebagai al-Tafsir bi al-Ma'thur. Klasifikasi ini bermaksud tafsir yang berpegang

kepada riwayat yang sahih (al-Qatan, 2005).

3.6.1 Pentafsiran Berdasarkan al-Quran

Kaedah pentafsiran al-Quran dengan merujuk kepada al-Quran itu sendiri adalah
kaedah terbaik dan paling mulia. Kebanyakan ulama yang berjaya menghasilkan
tafsir al-Quran bi al-Mathur akan mengetengahkan bab kepentingan mendahulukan

tafsiran al-Quran dengan al-Quran.

Metodologi pentafsiran al-Quran berdasarkan al-Quran tercakup dalam beberapa

situasi, iaitu:

73



i) Pentafsiran terhadap ayat-ayat yang ringkas (lbn Taimiyah, t.t.): Terdapat ayat

al-Quran yang ringkas yang hanya dapat disempurnakan pengertiannya berdasarkan

ayat-ayat yang lain. Contohnya firman Allah s.w.t. di dalam ayat 4 surah al-Fatihah:
0> 7UE0 SEREOEE

K P CobQ M e P o
Maksudnya: Yang memiliki hari pembalasan.

Perkataan ( ) maksudnya “Hari Pembalasan” ditafsirkan dengan firman Allah
s.w.t. dalam surah al-Infitar:

RRE-00e0 o 4% REr e0r000 i 6860
PEPYS ST Nt TGP PO LOWa S
FoclarFarse RE-A00 o 48 NErT €6 @00
TroTeT SERNEGOrs v»  S-J060 WD DH
ROGETGo @0 B o H*keOXA HroyHSCNers
XY 5 @OZ O SLING0

Maksudnya: Dan sudahkah engkau ketahui apa (yang dikatakan) hari
pembalasan? Seterusnya, sudahkah engkau ketahui apa (yang
dikatakan) hari pembalasan? (ialah) hari yang tidak sesiapa pun
kerana semua urusan di hari itu (adalah) kepunyaan Allah.

(al-Quran, al-Infitar. 82: 17-19)

Di samping itu, terdapat kandungan ayat-ayat yang mempunyai tajuk atau kisah yang
sama tetapi diwujudkan dalam surah-surah dan ayat-ayat yang berlainan. Proses
merujuk di antara satu ayat dengan ayat yang lain diperlukan dalam metodologi ini
untuk mendapatkan tafsiran yang mendalam. Contohnya, kisah Nabi Adam dan
Hawwa' serta Iblis diceritakan secara ringkas di dalam surah Kahfi dan al-Isra’.
Kemudian ia diterangkan dengan panjang lebar dalam surah al-Bagarah dan al-’Araf.

la juga diceritakan secara sederhana dalam surah Taha, Sad dan al-Hijr.

ii) Pentafsiran terhadap ayat yang berbentuk mujmal (Safwat, 1999): Mujmal di sini

bermaksud sesuatu yang tidak jelas maksudnya. Ayat yang dianggap mujmal

74



ditafsirkan supaya kehendak utama ayat dapat difahami misalannya seperti firman
Allah s.w.t. (al-Bukhari, t.t.):

AR #BR0O BHXUELHOORH -0 BX-UDEIC O

2000+ E a3 RE2AE+w@ ¢xOvVe=d060
KOMO+QONEa 3 BT VAQOI LT Do

B O A XA we e RILNE N OWAORFT Do
Maksudnya: Dan makan minumlah hingga terang bagimu benang
putih dari benang hitam iaitu fajar.

(al-Quran, al-Bagarah. 2: 187)

Perkataan () yang bermaksud fajar subuh adalah hasil maksud perkataan benang

putih dan benang hitam.

iii) Pentafsiran dengan mengkhususkan ayat-ayat yang umum (Safwat, 1999):
terdapat ayat-ayat al-Quran yang mempunyai kesinambungan hukum. Ertinya
kadangkala pengeluaran hukum tidak teryata pada sesuatu ayat sahaja kerana ayat
tersebut adalah yang bersifat umum. Oleh itu, dalam mencari bentuk pelaksanaan
hukum maka pentafsiran akan mengaitkan ayat-ayat khusus yang mengandungi
hukum utama mengenai pelaksanaannya. Contohnya, firman Allah s.w.t.:

(7 ANERE M RICPRERiR | 2> 0@ 0N {1310 wa I
EON.EOCe0 Ox A<D BHXO2a R:xPYara oo
B =00 o AN Oro-B QS o RO & BQHE

Maksudnya: Penzina lelaki dan wanita hendaklah disebat
kedua-duanya seratus kali sebatan.

(al-Quran, al-Nur. 24: 2)

Terdapat ayat lain yang menyatakan tentang kadar hukuman bagi orang yang
melakukan kesalahan tersebut dalam kalangan hamba. Firman Allah s.w.t.:

aopvexO0 2R OLGOFOML A @R o
W EOORT OB &IORARD o 04 G ORI AR

P08 VOO ODECOM WG S (7] g AN
E KO D ea I

75



Maksudnya: Jika mereka melakukan perbuatan keji (zina) maka
hukuman mereka separuh hukuman wanita-wanita merdeka (yang
bersuami).

(al-Quran, al-Nisa’. 4: 25)

Iv) Pentafsiran terhadap sesuatu ayat yang mutlak (Safwat, 1999): Terdapat ayat yang
menyatakan perintah secara mutlak. Walaupun sedemikian, keadaan mutlak boleh
berubah mengikut keadaan dan kemudaratan. Untuk memahami ayat yang bersifat
mutlak maka pentafsiran mestilah dirujuk kepada ayat-ayat berkaitan. Contohnya ayat
yang berhubung dengan darah yang diharamkan menjadi makanan. Walaupun ayat
al-Quran itu menunjukkan pengharamannya secara mutlak namun terdapat ayat lain
yang menjelaskan ciri-ciri darah yang diharamkan itu ialah al-masfuh yakni darah
yang mengalir. Justeru, perintah atau larangan wajib yang bersifat mutlak itu
mempunyai ikatan dengan sesuatu ayat yang lain supaya jelas hukum keseluruhan
mengenainya. Firman Allah s.w.t. ialah:

RESZTHOREHON *==0R0 srRNO# RO
L e L Oy ey vt X Ju +O0¢400RAO M WBa I
DNONE O=Q2ANL Lo 4800 ZOOKOLN OMwe
B X Fa - NOTOEN W
Maksudnya: Sesungguhnya diharamkan ke atas kamu bangkai,
darah, daging babi dan binatang yang disembelih tanpa menyebut

nama Allah.

(al-Quran, al-Bagarah. 2: 173)

Darah yang disebut secara mutlak dalam ayat ini dikaitkan dengan al-masfuh (darah
yang mengalir) dalam ayat lain yang menjelaskan lagi isu pengharamannya. Firman

Allah s.w.t.:

PONLERD BTEOONL Fo 48 ORx €COFIOL fo =DL
ADEOCORD D40 BHQRaC HOM<OK o HEs@OED
2000 SOOI &MHOAESO O P e RO

76



WORBOHNE $E: v w O AORA>ASOOY o &8 A

On2A0 4 G008 w00 VLY B0 CE€EQ# TR e

DY,ONEE * Lo - MO IO ¢ \®

Maksudnya: Katakanlah tiada aku dapati dalam wahyu yang

diwahyukan kepadaku sesuatu yang diharamkan bagi orang yang

hendak memakannya kecuali kalau makanan itu bangkai, darah

yang mengalir atau daging babi kerana semua itu kotor, atau
binatang yang disembelih atas nama selain daripada Allah.

(al-Quran, al-An’am. 6: 145)

v) Pentafsiran melalui ayat-ayat nasakh (al-Suyuti, 1983): Perkataan al-nasakh dari
sudut terminologi bermaksud menyatakan berakhirnya tempoh sesuatu hukum yang
telah termaklum di sisi Allah s.w.t.. Ilmu ini sangat penting khususnya bagi seseorang
mufassir, kerana menurut al-Suyuti (2003) tanpa ilmu ini seseorang itu tidak
dibenarkan mentafsirkan ayat-ayat al-Quran. Contohnya firman Allah s.w.t.:

JE2ITUNE  MIAAcOEIRG SxEQ LA Lo 30
CO0NCe0 LAICeONwOl ¢Q0VOXIOEEe0
oEETRO PRRGL JUL TImEN AR QY © e ON0e0uD
PO 4O ERO HO0I0XIN FEYIFARICH W@a F
AR OsRY X+ BIGE ¢ONR 2 § R +o
MORNx ofodR=Dec 008 ORx AL2ZCOREHEN
o OR@r=>OY JIRSCRS P NV QO-> A0

Y EH <KBARXIREO NOOBZOIR +,6 -3¢0

Maksudnya: Dan orang-orang yang akan meninggalkan dunia di
antaramu dan meninggalkan isteri, hendaklah berwasiat untuk
isteri-isterinya iaitu memberi nafkah sehingga setahun lamanya dengan
tidak disuruhnya pindah (dari rumahnya). Akan tetapi jika mereka
berpindah sendiri, maka tidak ada dosa bagimu (wali atau waris dari
yang meninggal) membiarkan mereka membuat yang makruf terhadap
diri mereka dan Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.

(al-Quran, al-Bagarah. 2: 240)

Ayat di atas menyatakan tentang ’iddah wanita yang kematian suami iaitu setahun
lamanya. Kemudian ayat ini dimansukhkan dengan ayat yang lain yang menyatakan

’iddahnya ialah empat bulan sepuluh hari. Firman Allah s.w.t.:

77



JLAECRE 45 F0Ac@007 RO $xCQ LA Ao Sc @0
ARTIO SOl ¢OVOXI040€0
OII N QO>HALDING BT OGO 0
FCOEHOIROO WKL E*OL OR=> ¢ =7OOLD
Maksudnya: Dan orang-orang yang akan meninggal dunia di
antaramu dan meninggalkan isteri (hendaklah para isteri)
menangguhkan dirinya beredah empat bulan sepuluh hari.

(al-Quran, al-Bagarah. 2: 234)

vi) Pentafsiran dengan cara menyesuaikan dua perkara yang dilihat secara zahirnya
bertentangan di antara satu sama lain (al-Dhahabi, 1989): Secara zahir terdapat
ayat-ayat al-Quran yang bertentangan fakta di antara satu sama lain. Pertentangan
fakta ini bukan pada makna hakikat dan bukan bermaksud menunjukkan bahawa
kandungan al-Quran tidak benar dan meragukan. Perbezaan fakta yang terletak dalam
surah-surah yang berlainan sebenarnya adalah daripada kumpulan fakta yang sama
tetapi dipisahkan oleh Allah mengikut tatacara sesebuah surah di dalam al-Quran.
Contohnya ayat-ayat yang menceritakan penciptaan Nabi Adam yang pada zahirnya
bertentangan. Firman Allah s.w.t..
Lo O@OCHBO TS $TTOROE “aF- acBHAS
EDR P B O OOXI AN W AKX @D
Maksudnya: Dia menciptakan manusia dari tanah kering seperti
tembikar.
(al-Quran, al-Rahman. 55: 14)
Firman Allah s.w.t..
AEd<-40 | 2. povalya\ SLUNOR dm)
EEF NEORE ONO%xNO OEEG O OREROHN w»
I HE QUCRNASE - JRRLT™ [ - 14 JERSRAEN FHO¢0O)
¥R BEQARCGEOoO8 EXRAEORNO

Maksudnya: Dan ingatlah ketika tuhanmu berfirman kepada para
malaikat: sesungguhnya Aku akan menciptakan manusia (Adam)
dari tanah liat yang kering (yang berasal) dari lumpur hitam yang
diberi bentuk.

78



(al-Quran, al-Hijr. 15: 28)

Sebenarnya, ayat-ayat tersebut menceritakan peringkat-peringkat penciptaan Nabi
Adam a.s. dan bahan penciptaannya. Penggabungan huraian daripada ayat-ayat yang
kelihatan berbeza tetapi mempunyai beberapa kesamaan fakta adalah sangat

diperlukan untuk membantu pemahaman sesebuah ayat al-Quran.

vii) Pentafsiran menerusi bacaan giraat yang sahih (al-Suyuti, 1983): Kesemua giraat
yang mutawatir adalah dikira sebagai bacaan al-Quran. Sesuatu bacaan giraat yang
mutawatir dapat menjelaskan sesuatu bacaan mutawatir yang lain. Contohnya bacaan
Hamzah dan Kisaii menggunakan kalimah ( ) di akhir ayat ini:

OxCQ LA Lo S - O&5@083% 040
SHANSALLAL QRO BSHARCIL @7
BX-VARZCIOOZ4d+ec DIOZOV N @ QRe 40
cr©8 A0 BXUEFONOD § 0O
BH-AC NI O€deo @S- OAN OV DB
VO ENODELx ShEescHRDw0 o ¢8 FOR<¢R

X,
Maksudnya: Wahai orang-orang yang beriman, apabila datang kepada
kamu orang yang fasik membawa berita hendaklah kamu selidik
dengan teliti.

(al-Quran, al-Hujurat. 49: 6)

Perkataan ( ) membawa maksud “menuntut kenyataan dan maklumat” manakala
() yang digunakan Hamzah dan Kisaii membawa maksud “menuntut ketetapan

dan ketegasan sehingga jelas sesuatu perkara.”

3.6.2 Pentafsiran Berdasarkan al-Sunnah

79



Rasulullah s.a.w. adalah pentafsir al-Quran utama yang menerima wahyu,
memahaminya dan bertanggungjawab menyebarkannya. Para sahabat turut merujuk
kepada Rasulullah s.a.w. apabila mereka menghadapi sebarang kemusykilan (Fauzi
dan Mustafa, 2001). Sekiranya tugas menjelaskan maksud al-Quran tidak berlaku
kepada baginda maka bererti sepanjang masa dua puluh dua tahun proses penurunan
al-Quran itu, baginda sekadar menjadi manusia yang kaku dan tidak berperanan.
Kalau itu berlaku maka ia adalah suatu yang mustahil pada akal yang waras (Abdul

Halim, 1991).

Justeru penerangan Rasulullah s.a.w. merupakan syarh (kupasan) terhadap
al-Quran al-Karim. Metodologi pentafsiran al-Quran berdasarkan al-Sunnah tercakup
dalam beberapa situasi, iaitu:

i) Hadith menjelaskan secara umum dan menyeluruh terhadap ayat-ayat al-Quran
yang padat dan ringkas (al-Sabbagh, 1988): Al-Quran tidak menerangkan secara
terperinci mengenai pelaksanaan sesuatu kerana hanya menerangkan perkara dasar
dan pelaksanaan dalam konteks umum. Sekiranya al-Quran menerangkan dengan
lebih khusus maka kandungan al-Quran akan berada dalam kuantiti yang sangat
besar. Ini menafikan peranan perutusan Rasulullah s.a.w. sebagai pembantu
penyampai, penerang dan penunjuk jalan pelaksanaan wahyu llahi. Contohnya ayat

yang memerintahkan umat Islam mengerjakan solat, firman Allah s.w.t.:

A0 DA Lo S e )Y 1016]m E-38E 1O
B UARD EIOQa I BHXURCGEL -0

BIXOCO> X EO®RF€0
ALAE* -0 BXO€COEIRa €0
0B WwWae B AODYHAD o0

&I D ahUC RESHD « ALK HAD W@

80



Maksudnya: Wahai orang-orang yang beriman, rukuklah kamu,
sujudlah kamu, sembahlah Tuhanmu dan perbuatlah kebajikan supaya
kamu mendapat kemenangan.

(al-Quran, al-Haj. 22: 77)

Persoalan mengenai kaedah pelaksanaannya mesti dirujuk kepada al-Sunnah. Ini
kerana ayat di atas tadi adalah ringkas dan belum lagi dalam bentuk penyataan secara
lengkap. la diterangkan secara terperinci dengan hadith di bawah yang

menggambarkan pelaksanaan daripada Rasulullah s.a.w.:

Maksudnya: Sembahyanglah kamu sebagaimana kamu melihat aku
sembahyang.

(al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, no. 595, Misr: Dar wa Matabi’ al-Sya’b,
t.t.)

ii) Hadith menerangkan maksud sesuatu ayat yang mutlak (al-Sabbagh, 1988): Ayat
yang mutlak akan diperincikan lagi melalui penerangan al-Sunnah. Contohnya firman
Allah s.w.t.:
208804 00 wWa €0 20NEE OO0 wa 0
B 9ORAY 4 BHOCHLe00,00l] B MURDDNLAL g 0
* Lo BILQGHE ¢XIO+E@L o ¢@BOXED o ROR

Maksudnya: Pencuri lelaki dan wanita hendaklah dipotong
kedua-dua tangannya.

(al-Quran, al-Maidah. 5: 38)

Maksud perkataan ( ) dalam ayat tersebut ialah tangan kanan dan memotongnya
adalah dari kawasan pergelangan tangan yang disebut sebagai ( ) dan bukan
bermaksud memotong keseluruhan anggota tangan. Persoalan-persoalan ini
diterangkan di dalam hadith-hadith Rasulullah s.a.w. berkenaan pelaksanaan hukum

tersebut.

81



iii) Hadith mengkhususkan terhadap sesuatu ayat yang umum (Tirmidhi, 1989): Ayat
al-Quran yang umum boleh diertikan dengan pelbagai maksud. Justeru, pentafsiran
menerusi al-hadith akan mengkhususkan maksud ayat-ayat tersebut. Contohnya
hadith yang menerangkan maksud perkataan () dalam ayat:

ShweO BORCOE -0 7 *xCQ LA Lo
F<E% @ COROORND B-MAOONZI-H B
RECVo e A& &% Ot O YRHoEHO>N=
ERX ¢OCO®IE V0L 2L Q0 CTNE T B
Maksudnya: Orang-orang yang beriman dan tidak
mempercampuradukkan iman mereka dengan kezaliman itulah
orang-orang yang mendapat keimanan dan merekalah orang-orang yang
mendapat hidayah.

(al-Quran, al-4n"am. 6: 82)

Menurut ‘Abdullah b. Mas’ud (al-Tirmidhi, 1989), sewaktu turun ayat tersebut para
sahabat agak kelam kabut kerana mereka memahami maksud al-zulm dalam ayat
tersebut diertikan dengan makna kezaliman. Lantaran itu Rasulullah menjelaskan
bahawa kezaliman di sini bukanlah sebagaimana yang dimaksudkan. Rasulullah
s.a.w. menegaskan: “Apakah tidak kamu mendengar apa yang diucapkan oleh hamba
yang salih ” seperti yang termaktub di dalam al-Quran:

CIIORONO e | 2y STURNOX dm)
D€EO0202460 022260 DQONCGALANM
* P NE SHTNOGHEDnw o¢ OPOE €O
eEOD>w KOO Hwa s -HRO B

VRS SO, >R
Maksudnya: Dan ingatlah ketika Logman berkata kepada anaknya
semasa memberi nasihat kepadanya: wahai anak kesayanganku,
janganlah engkau menyekutukan Allah. Sesungguhnya perbuatan
syirik itu satu kezaliman yang besar.

(al-Quran, Logman. 31: 13)

82



iv) Hadith menjelaskan kemusykilan yang terdapat pada sesetengah ayat al-Quran
(al-Sabbagh, 1988): Kemusykilan timbul hasil daripada ayat-ayat mutasyabihat atau
ayat-ayat yang mempunyai perumpamaan atau misalan yang dikemukakan Allah
s.w.t. Keadaan ini dapat dilihat dalam ayat yang menyebut mengenai ‘benang putih’

dan ‘benang hitam’ dalam firman Allah s.w.t (al-Bukhari, t.t.):

B DECO05 24 60 EX0dEA €0
KA w ¢x0v ¢&0040 % #BREO

FITQE VAGOIIAT Go e 2000+ Ea 3
HIIRE NOOYAL®RTHa 3 QOO NE oI
B O XX AN o F
Maksudnya: Dan makan minumlah hingga terang bagimu benang

putih dari benang hitam iaitu fajar.

(al-Quran, al-Bagarah. 2: 187)

Terdapat sahabat yang berpendapat maksud benang ialah () yang hakikatnya
sememang berwarna putih dan hitam. Akan tetapi Rasulullah s.a.w. menjelaskan

bahawa yang dimaksudkan ialah kegelapan malam dan terangnya siang.

v) Hadith menguatkan kedudukan sesuatu hukum yang terdapat pada ayat al-Quran
(al-Suyuti, 1983): Sesuatu perintah Allah akan ditegaskan semula oleh Rasulullah
s.a.w. Oleh itu, kenyataan yang dikeluarkan oleh baginda secara langsung akan
meninggikan arahan Allah s.w.t. Contohnya ayat al-Quran yang melarang
pembunuhan sesama manusia:

HAQVHAIC W 3 B ODHEICD s o @
H LR B4 e R 0RO + £ o5 $R10R0 T E@ A wa S

Maksudnya: Dan jangan kamu membunuh jiwa yang diharamkan
Allah melainkan dengan sesuatu (sebab) yang benar.

(al-Quran, al-4n’am. 6: 151)

83



Ayat ini diperkuatkan dengan hadith Rasulullah s.a.w. yang menyebut kes
pembunuhan adalah termasuk tujuh perkara yang membinasakan seseorang.

Hadith tersebut berbunyi:

Maksudnya: Jauhilah tujuh perkara yang membinasakan.” Sahabat
bertanya: “Wahai Rasulullah! Apakah tujuh perkara itu?” Rasulullah
menjawab: “menyekutukan Allah dengan sesuatu yang lain, sihir,
membunuh jiwa yang diharamkan Allah melainkan dengan kebenaran
syarak, memakan riba, memakan harta anak yatim, lari dari medan
pertempuran dan menuduh berzina terhadap perempuan-perempuan
yang beriman yang baik lagi menjaga diri dengan tuduhan perbuatan
Keji.

(al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, no. 2574, Misr: Dar wa Matabi’ al-Sya’b,
t.t.)

vi) Hadith menerangkan dengan lebih meluas keterangan yang dikemukakan al-Quran
(Ibn Taimiyah, t.t.): Rasulullah s.a.w. berperanan sebagai penjelas wahyu supaya
dapat difahami oleh manusia. Tegasnya, baginda menerangkan dengan lebih khusus
dan jelas sesuatu ayat. Contoh, Allah berfirman s.w.t.:
O+ @mMma e €OMORDO JL27Evw [O=dgOMNL
ALAE A Eg et JUT Tk 3-8 O€EeORE N> SO0
BB =000H wed
Maksudnya: Dihalalkan bagimu binatang buruan laut dan makanan

(yang berasal) dari laut sebagai makanan yang lazat bagimu dan bagi
orang-orang yang berada dalam perjalanan.

(al-Quran, al-Maidah. 5: 96)

Ayat di atas diterangkan dengan lebih khusus menerusi penjelasan Rasulullah s.a.w
yang berbunyi: “Adalah bersih airnya dan halal bangkainya.” Situasi-situasi di atas jelas

menunjukkan metodologi pentafsiran al-Quran dengan al-Sunnah sangat penting

84



dalam membongkar rahsia-rahsia yang tersirat di sebalik kalam Allah s.w.t.. Petunjuk
al-Quran serta al-Sunnah yang ditinggalkan Rasulullah s.a.w. adalah petunjuk yang
benar kerana ia dilhamkan oleh Allah. Allah s.w.t. berfirman:
FOOU00c=c 3 &IOK AN ICE0 ¢80
0 RO0ORG P00 -+ RO €022 v RO &K
&@ S
Maksudnya: Dan tiadalah yang diucapkan itu menurut hawa

nafsunya. Ucapannya itu tiada lain hanyalah wahyu yang
diwahyukan kepadanya.

(al-Quran, al-Najm 53: 3-4)

3.6.3 Pentafsiran Berdasarkan Pendapat dan ljtihad Sahabat
3.6.4 Para ulama telah mengistilahkan sahabat sebagai individu yang sempat
berjumpa dengan Rasulullah s.a.w. walaupun sesaat, beriman dan mati sebagai

seorang Islam®® (Subhi, 1996). Rasulullah s.a.w. mengiktiraf peranan yang dimainkan

18 para ulama telah meletakkan garis panduan berkaitan dengan individu yang digelarkan sebagai
sahabat iaitu yang pertama: Pengkhabaran persahabatan bagi seseorang itu adalah dalam bentuk
penyaksian mutawatir, seperti persahabatan sepuluh orang sahabat yang diberi berita gembira
sebagai ahli syurga. Mereka terdiri daripada Khalifah yang empat, Sa’ad b. Abi Waqqas, Sa’id b.
Zaid, Talhah b. *Ubaidillah, al-Zubair b. Al->’Awwam, ’Abdul Rahman b.”’Auf dan Abu ’Ubaidah
’Amir b. al-Jarrah. Kedua: Pengetahuan mengenai persahabatan dengan Rasulullah wujud dalam
pengkhabaran yang mahsyur seperti sahabat bernama Dhimmam b. Tha’labah dan ’Ukasyah b.
Muhassin. Ketiga: Penyaksian yang dibuat oleh sahabat yang mahsyur kepada individu yang lain,
seperti penyaksian Abu Musa al-Asy’ari ke atas Humamah b. Abi Humamah al-Dausi adalah
seorang sahabat. Keempat: Seseorang yang terkenal dengan keadilannya membuat pengakuan
bahawa beliau adalah sahabat di samping faktor zaman yang sesuai. Zaman yang sesuai yang
dimaksudkan ialah zaman yang tidak melebihi 110 Hijrah. Lihat karangan Ibnu Hajar, al-Isabah fi
Tamyiz al-Sahabah, Qahirah: penerbitan Mustafa, 1939.

Ibn al-Salah, Ibn ’Abd al-Basri dan al-Nawawi telah menceritakan bahawa berlaku ijma’
mengatakan keseluruhan sahabat bersifat dengan adil. Lihat karangan Subhi Salih, terjemahan oleh
Ariffin Omar dan Mohd. Nor Ngah, lImu Hadith: Satu Pengenalan dan Kajian, Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka, 1996.

Secara keseluruhannya sahabat terulung ialah isteri Rasulullah s.a.w., Khadijah bt. Khuwailid,
manakala daripada kalangan orang tua ialah Waragah b. Naufal, daripada kalangan lelaki dewasa
ialah Abu Bakar al-Siddig, daripada kalangan orang awam ialah Zaid b. Harithah, daripada
kalangan hamba abdi ialah Bilal dan daripada kalangan orang Parsi ialah Salman al-Farisi. Lihat
karangan ’Abd al-Wahab ’Abd al-Latif, al-Mukhtasar fi Ibn Rijab al-Athar, Birut: Dar al-Fikr, 1952.
Sesungguhnya para sahabat telah bertebaran di seluruh negara, baik di desa dan bandar. Perkara ini
menyebabkan bilangan mereka secara tepat sukar didapati dan menjadi perbincangan di kalangan
ulama. Menurut Abu Zur’ah, sewaktu kewafatan Rasulullah s.a.w., para sahabat berjumlah
114,000 orang dan sahabat terakhir meninggal dunia di kalangan mereka ialah Abi al-Tufail > Amir
b. Watilah al-Laithi al-Kinani yang meninggal dunia pada tahun 100 Hijrah menurut pandangan

85



oleh para sahabat dalam memperkembangkan ajaran Islam. Baginda ada menyebut

beberapa kelebihan sahabat, antaranya:

Maksudnya: (Antara) tanda iman ialah cinta kepada al-Ansar dan
(antara) tanda munafik ialah benci kepada al-Ansar.

(al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, no. 17, Misr: Dar wa Matabi’ al-Sya’b, t.t.)

Maksudnya: Janganlah kamu mencela salah seorang pun daripada
sahabatku. Seandainya kamu menginfakkan seumpama emas sebesar
Uhud nescaya tidak dapat menyaingi satu gantang yang telah
diinfagkan mereka serta sesekali tdak dapat menyamai (ukuran)
walaupun setengah gantang (yang mampu disedekahkan sahabat).

(al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, no. 3673, Misr: Dar wa Matabi’ al-Sya’b,
t.t.)

Maksudnya: Sebaik-baik kalian adalah (golongan) kurunku kemudian
golongan kurun selepas itu serta golongan kurun selepas itu pula.

(al-Nasaii, al-Sunan al-Kubra, no. 3818, Misr: Dar al-Kutub al-’Alamiyyah,
1991)

Rasulullah s.a.w. turut mengiktiraf peranan sahabat dalam penyebaran al-Quran,

antaranya baginda mendoakan Ibnu ‘Abbas:

Maksudnya: Wahai Tuhanku! Mantapkanlah beliau dalam
(penguasaan) ilmu agama dan kurniakanlah kepadanya ilmu ta’wil.

(al-Suyuti, al-ltgan fi ‘ulum al-Quran, tanpa no., Misr: Dar al-Kitab
al-’llmiyah, 2003)

Dalam riwayat yang lain baginda menyebut kepada Ibn ’Abbas:

yang rajih. Lihat karangan Abu ’Amr b. Salah, *Ulum al-Hadith, Qahirah: penerbitan al-’Ilmiyyah
Halab, 1931.

86



Maksudnya: Sebaik-baik pentafsir al-Quran ialah anda (Ibn *Abbas).

(al-Suyuti, al-Itgan fi "u/um al-Quran, tanpa no., Misr: Dar al-Kitab
al-’llmiyah, 2003)

Rasulullah s.a.w. turut mendoakan °‘Ali b. Abi Talib, antaranya: “Ya Allah,
tetapkanlah lidahnya dan tunjukkan hatinya” (Safwat, 1999). Baginda ada menyebut
Ubay b. Ka’ab adalah Sayyid Qurra’ (pemimpin para gari) dan memilihnya sebagai

salah seorang panel juru tulis wahyu kepada Rasulullah s.a.w. ( al-Baqi, 1994).

Para sahabat memainkan peranan yang penting dalam penyebaran al-Quran di
samping peranan Rasulullah s.a.w.. Menurut al-Tabari (2005) pentafsiran al-Quran
mesti mendahulukan pandangan daripada golongan Salaf terutama sahabat, kemudian
tabiin dan ulama-ulama terdahulu. Para sahabat mempunyai kelebihan utama kerana
mereka menyaksikan sendiri wahyu yang diturunkan dan memiliki kemampuan
dalam memahami kalam Allah s.w.t. serta mengetahui rahsia al-Quran melebihi
kemampuan orang lain. lbn Taimiyah (t.t.) berpendapat, Rasulullah s.a.w.
menerangkan kesemua ayat kepada para sahabat. Namun, majoriti ulama berpendapat
Rasulullah s.a.w. tidak menerangkan semua ayat secara mutlak kepada para sahabat

(Rosmawati, 1997).

Pentafsiran al-Quran yang bersumberkan kepada ijtihad sahabat terbahagi kepada
dua keadaan iaitu sebahagian sahabat memakai tafsir ijtihad sendiri dan sebahagian
sahabat hanya memakai dan mengikuti tafsir yang berdasarkan riwayat hadith sahaja.
(al-Dhahabi, 1989). Metodologi yang diketengahkan kebanyakan sahabat dalam

mentafsirkan al-Quran adalah dengan bersumberkan riwayat daripada Rasulullah

87



s.a.w. sendiri. Di antara metodologi yang berlangsung pada zaman Rasulullah s.a.w.
dan para sahabat ialah (Rosmawati, 1997):
a) Pentafsiran yang dilakukan hanyalah sekadar untuk menerangkan
makna-makna ayat;
b) Pentafsiran untuk kefahaman dari segi bahasa dengan keterangan yang
ringkas sahaja;

c) Pentafsiran secara umum tanpa menjelaskan atau mengistinbatkan hukum.

Menurut Fauzi dan Mustafa (2001) metodologi pentafsiran al-Quran dengan
mengutamakan pendapat sahabat adalah wajar diterima dengan berpandukan
kriteria-kriteria di bawah:

)] Sanadnya baik dan tidak terputus dalam urutan para perawi tafsiran;

i) Perawinya bersifat adil dan mempunyai hafalan yang kuat;

iii) Riwayat tidak bertentangan dengan athar sahabat lain yang lebih kuat;

iv) Riwayat tidak bertentangan dengan hadith yang sah;

V) Tidak bertentangan dengan dasar Islam, tidak dipengaruhi fanatisme

terhadap kumpulan sahabat tertentu, tidak dimasukkan cerita khurafat,
Israiliyyat dan kisah orang-orang zindik;

vi) tidak bertentangan dengan al-Quran.

3.6.5 Pentafsiran Berdasarkan Pendapat Tabiin
Para ulama telah mengistilahkan tabiin sebagai individu yang beriman dan sempat

berjumpa dengan salah seorang sahabat Rasulullah s.a.w. dan mati sebagai seorang

88



Islam.'” Al-Khatib al-Baghdadi mensyaratkan wujud persahabatan di antara mereka

dan bukan dengan sekadar berlaku perjumpaan (Subhi, 1996).

Ulama berbeza pandangan tentang metodologi tafsir al-Quran dengan menggunakan
pendapat tabiin (Muhammad Hamd, 1999). Ada ulama yang menyokong metodologi
ini dan mereka meletakkan dalam kelompok al-Tafsir bi al-Ma thur. Alasannya ialah
para tabiin kebiasaannya mendapat pengetahuan tafsiran ayat al-Quran daripada para
sahabat. Selain itu ada juga ulama seperti Ibn ’Aqil dan Syu’bah yang tidak
menyetujui pandangan tersebut (al-Dhahabi, 1989). Mereka mengatakan kaedah ini
adalah adalah termasuk dalam al-Tafsir bi al-Ra’yi. Menurut mereka, kedudukan

tabiin adalah sama dengan kedudukan mufassir yang lain (Safwat, 1999).

Sesetengah tabiin mendapat didikan langsung daripada para sahabat. Al-Zargani
(1996) menukilkan terdapat tiga pusat pengajian utama tafsir di zaman tabiin iaitu

Makkah al-Mukarramah, Madinah al-Munawwarah dan Iraqg.

Pendapat ulama yang mengatakan perlu mengambil tafsiran tabiin sebenarnya harus
dilihat berdasarkan beberapa aspek. Sekiranya para tabiin bersepakat di atas sesuatu
pendapat dalam sesebuah tafsiran, maka pada waktu itu Kita perlu mengambil tafsiran

tabiin kerana kesepakatan mereka sudah menunjukkan bahawa adanya sandaran atau

7 Menurut al-Khatib al-Baghdadi, individu yang dianggap sebagai tabiin mestilah mempunyai
persahabatan dengan sahabat dan bukan sekadar berjumpa sahaja. Lihat al-Suyuti, al-Tadrib: tadrib
al-Rawi, Syarah Tagrib al-Nawawi, Misr: Dar al-Fikr, 1976.

Menurut pandangan al-Hakim, tabagat (generasi) tabiin yang terakhir ialah mereka yang sempat
berjumpa dengan sahabat yang terakhir meninggal dunia. Sahabat yang terakhir wafat di Makkah ialah
Abu al-Tufail, di Madinah ialah al-Saib, di Syam ialah Abu Umamah, di Kufah ialah ‘Abdullah b. Abi
Aufa dan di Basrah ialah Anas bin Malik. Tabiin yang terakhir meninggal dunia ialah Khalaf b.
Khalifah yang meninggal dunia pada tahun 181 Hijrah. Beliaulah individu terakhir yang sempat
bertemu sahabat terakhir yang wafat di Makkah iaitu Abu al-Tufail. Berdasarkan kepada inilah zaman
tabiin berakhir pada akhir tahun 181 Hijrah. Lihat karangan Ibn Kathir, Ikhtisar ‘Ulum al-Hadith,
Qahirah: Dar al-Fikr, 1951.

89



bukti yang menyokong pendapat tersebut (Ibn Kathir, 2003). Contoh tafsir tabiin
dapat dilihat menerusi ayat ini (al-Suyuti, 1983):

G #OAE0 N =60 $0€IIRL ¢
(R BD VoV ED OOV W [ @0 o640

Maksudnya: Dan sembahlah Tuhanmu sampai datang kepadamu
keyakinan.
(al-Quran, al-Hijr, 15: 99)

Ibn Jarir, Ibn al-Mundhiri dan Ibn Abi Hatim meriwayatkan bahawa Mujahid

mentafsirkan “al-yaqin” pada ayat tersebut dengan makna kematian.

3.7 Perkembangan Sejarah Ilmu Tafsir
Allah s.w.t. menurunkan al-Quran khusus kepada Nabi Muhamamad s.a.w.
untuk disampaikan kepada seluruh umat manusia. Allah telah memberi taklif

(tanggungjawab) kepada baginda untuk menghafaz dan menerangkannya. Allah s.w.t.

berfirman:
L JO AL J74 XFe & @CYONEHOR O RO
St Qoo &R JP R JJOY JeR R - RAL L JaR Jm|
$ANEO o a0 €ODOoIea L

O RO 2D RS L IO Jo R LR L JA

EVYP D€O® I Q0= o OCHONEHOR

Maksudnya: Sesungguhnya atas tanggungan kamilah mengumpulkan

(di dalam dadamu) dan (memahirkanmu) untuk membacanya. Apabila

kami telah selesai membacakannya maka ikutilah bacaannya itu.
Kemudian, sesungguhnya atas tanggungan kamilah penjelasannya.

(al-Quran, al-Qiyamah. 75: 17-19)
Firman Allah s.w.t.:

S & H®<= RIDC®R®Wwad- & O&a008% 040
B OEMAHO00 JIN.E 00w RO IO AL F o ¢8
Maksudnya: Wahai Rasul, sampaikanlah apa yang diturunkan
kepadamu dari tuhanmu.

(al-Quran, al-Maidah. 2: 67)

90



Rasulullah s.a.w. adalah gambaran daripada kehendak al-Quran. Baginda telah
menghafaz, memahami dan menyebarkan keseluruhan wahyu (al-Qatan, 2000). Para
sahabat mewarisi al-Quran dan ilmu berkaitannya seperti tafsir dan giraat. Kemudian

mereka mewariskan kepada generasi tabiin dan akhirnya tersebar ke seluruh alam.

IImu tafsir turut mempunyai sejarahnya yang tersendiri seperti ilmu-ilmu yang lain.
[Imu ini mula berkembang dari wahyu pertama dan ia adalah antara ilmu terawal
dalam dunia Islam. Perkembangan dan sejarah ilmu ini telah menempuh beberapa
zaman. Kitab tafsir yang dihasilkan juga selari dengan perkembangan zaman tersebut

dan memenuhi keperluan generasi setiap zaman itu (lbn Sa’ad, t.t.).

Sejarah awal perkembangan tafsir dapat dibahagikan kepada tiga zaman iaitu (lbn
Taimiyah, t.t.):

i) Perkembangan tafsir pada zaman Rasulullah s.a.w.;

ii) Perkembangan tafsir pada zaman sahabat;

iii) Perkembangan tafsir pada zaman tabiin.

3.7.1 Perkembangan Tafsir Pada Zaman Rasulullah s.a.w.

3.7.2 Peranan Rasulullah s.a.w. telah bermula sejak wahyu pertama diturunkan di
Gua Hira’. Pada peringkat pertama, baginda berperanan sebagai penerima wahyu dan
kemudian menerima arahan untuk menyampaikannya. Keadaan ini membuktikan
perkembangan tafsir al-Quran telah bermula semenjak dari zaman Rasulullah s.a.w.
lagi lantaran bagindalah orang pertama diperintahkan Allah s.w.t. untuk

menyebarkannya. Pentafsiran al-Quran berlaku melalui hadith-hadith Rasulullah

91



s.a.w. yang tidak dibukukan lagi ketika itu. Pentafsiran al-Quran belum dibukukan
lagi ketika hayat baginda kerana beberapa faktor iaitu (Rosmawati, 1997):
a) Para sahabat tidak dibenarkan mencatat hadith secara berleluasa kerana
dibimbangi akan bercampur dengan kandungan ayat al-Quran. Tafsiran
Rasulullah s.a.w. juga termasuk dalam kumpulan hadith;
b) Para sahabat lebih gemar menghafaz tafsiran dan hadith itu sendiri setelah
mendapatkan daripada Rasulullah;
c) Zaman tersebut mengalami kekurangan bahan catatan yang sempurna dan
bahan yang tersedia lebih dimanfaatkan untuk mencatat ayat-ayat al-Quran;
d) Al-Quran sendiri belum ditulis dalam sebuah mashaf. la wujud dalam
pelbagai bahan catatan seperti pelepah kurma dan kulit binatang. Keadaan ini
memustahilkan ilmu-ilmu lain dibukukan terlebih dahulu sebelum ibu segala

ilmu (al-Quran) itu sendiri dibukukan.

Pentafsiran di zaman Rasulullah s.a.w. adalah yang paling utama serta tinggi nilainya.
Pentafsiran ketika itu tidak dinamakan dengan al-Tafsir. Ini bertujuan untuk
menggelak tanggapan umat Islam dan masyarakat umum bahawa sumber rujukan
utama Islam ialah al-Quran dan tafsiran al-Quran sahaja. Oleh itu, fahaman yang
meletakkan ilmu tafsir melebihi hadith itu sendiri dapat diatasi kerana hadith
mempunyai skop yang sangat luas yang merangkumi seluruh ilmu al-Quran.
Sebenarnya tafsir turut terkandung di dalam hadith kerana hadith adalah penjelasan

kepada kehendak wahyu.

92



Perkembangan pentafsiran al-Quran pada zaman Rasulullah s.a.w. tidak berkembang
pesat. Hanya baginda sahaja yang memainkan peranan utama selaras dengan tugas
kerasulan manakala para sahabat pula hanya memberi perhatian dan pengajaran yang

diberi oleh Rasulullah s.a.w. (Fauzi dan Mustafa, 2001).

Ulama berbincang mengenai tafsiran al-Quran yang berlaku pada zaman Rasulullah
s.a.w. mengenai adakah ia melibatkan kesemua tafsiran terhadap al-Quran. Persoalan
ini timbul kerana ia berkaitan dengan isu perkembangan pentafsiran al-Quran selepas
kewafatan baginda, adakah ia melibatkan penemuan tafsiran baru terhadap al-Quran
atau perkembangan yang berlaku hanya melibatkan ilmu tafsiran yang tersedia dari
zaman Rasulullah s.a.w..

Ibn Taimiyah (t.t.) menyatakan bahawa Rasulullah s.a.w. menerangkan setiap ayat
yang terdapat di dalam al-Quran berpandukan dalil:

400 M AL BEEN0r RO Lo €CuweéO0Le

€ o8 LOo OCHNW S RHV ¢S €T W

&>NHORGAEXI P40 IV HEAD w00 JEF&PO0 RO

&P B

Maksudnya: Dan kami turunkan kepada kamu al-Quran, agar kamu

menerangkan kepada manusia apa yang diturunkan kepada mereka
moga-moga mereka memikirkan.

(al-Quran, al- Nahl 16: 44)

Al-Suyuti (2003) berpendapat Rasulullah s.a.w. tidak menjelaskan semua ayat
al-Quran. Alasannya Rasulullah s.a.w. memberi ruang kepada para sahabat untuk
berfikir dan berijtihad terhadap maksud tersirat. Jika Rasulullah s.a.w. menjelaskan
kesemua makna tersirat kepada para sahabat, akan samalah pencapaian ilmu mereka,
maka secara tidak langsung tidak bererti lagi doa Rasulullah s.a.w. terhadap Ibn

’Abbas (Fauzi dan Mustafa, 2001). Hujah ini tidak bermaksud menafikan peranan

93



baginda sebagai rasul kerana sesungguhnya baginda telah menyebarkan keseluruhan

wahyu secara sempurna.

Menurut Samir *Abd al-’Aziz Syaliwah (t.t.) wajar kita mengambil sikap sederhana
atau pertengahan dalam isu ini. Berdasarkan sejarah perkembangan pentafsiran
al-Quran dan penelitian terhadap kitab-kitab tafsir muktabar, Rasulullah s.a.w. telah
mentafsirkan sebahagian al-Quran kemudian diteruskan oleh para sahabat dalam
mengetengahkan tafsiran yang sedia ada dan menjelaskan maksud yang tidak
diterangkan Rasulullah s.a.w.. Antara hikmah Rasulullah s.a.w. meninggalkan
sebahagian tafsiran al-Quran ialah seperti berikut (al-Dhahabi, 1989):
a) Rasulullah s.a.w. tetap menerangkan isi al-Quran tetapi meninggalkan
sesetengahnya untuk dijadikan medan ijtihad kepada umat Islam.
Perkara-perkara yang tidak diterangkan tidak memberi mudarat kepada umat
Islam bahkan memberi manfaat kepada mereka apabila mereka mengkaji
al-Quran.
b) Manusia dapat menemui kebenaran al-Quran apabila mereka menafsirkan
al-Quran dengan mengunakan ilmu-ilmu tambahan yang wujud secara
bersistem selepas zaman Rasulullah s.a.w. seperti astronomi dan perubatan.
c) Para sahabat dapat memainkan peranan menggunakan ilmu yang dipelajari
daripada Rasulullah s.a.w. untuk mentafsirkan al-Quran dan seterusnya
melatih generasi seterusnya berijtihad terhadap perkara-perkara semasa yang
melanda umat. Fenomena ini turut berlaku dalam perkembangan ilmu figh dan

ilmu tauhid.

94



d) Mewujudkan tafsiran berdasarkan pelbagai pendapat ijtihad yang tepat

yang bakal memudahkan pemahaman dan pengamalan umat Islam.

Manifestasi daripada peranan yang dimainkan Rasulullah s.a.w. dalam konteks
mengembangkan pentafsiran al-Quran ialah:

a) berperanan sebagai pembaca al-Quran;

b) memperjelaskan maksud al-Quran;

c) menggalakan penyebaran al-Quran;

d) mendidik para sahabat memahami maksud al-Quran;

¢) baginda adalah “terjemahan” daripada kehendak al-Quran;

f) memerintahkan penulisan al-Quran;

g) memerintahkan para sahabat menghafaz al-Quran;

h) memberi keizinan kepada para sahabat untuk menghuraikan maksud

sebenar al-Quran dan mendoakan mereka agar beriltizam dengan al-Quran.

3.7.2 Perkembangan Tafsir Pada Zaman Sahabat

Kebanyakan sahabat utama Rasulullah s.a.w. mempunyai kepakaran dalam
mentafsirkan al-Quran. Antaranya al-Khulafa’ al-’Arba’ah (Abu Bakar, *Umar,
’Uthman dan ’Ali, Ibn Mas’ud, 1bn *Abbas, Ubay b. Ka’ab, Zaid b. Thabit, Abu Musa
al-Asy’ari dan ’Abdullah b. al-Zubair (al-Suyuti, 1989). Mereka amat mahir dibantu
oleh faktor persamaan bahasa iaitu bahasa Arab (al-‘Ak, 1994). Pengalaman mereka
bersama Rasulullah s.a.w. banyak memberi inspirasi berguna dalam mengembangkan
wahyu Allah sw.t.. Mereka terlibat menyaksikan penurunan wahyu dan

penyebarannya (al-Zargani, 1996). Ulama menyebut bahawa para sahabat adalah

95



antara manusia yang sangat mulia di sisi Allah s.w.t. kerana pengorbanan mereka

bersama utusan Allah s.w.t. dan melaksanakan amanah Islam yang dipusakakan.

Setelah kewafatan Rasulullah s.a.w., penyebaran al-Quran mesti diteruskan. Para
sahabat menerangkan dan mentafsirkan al-Quran berdasarkan empat sumber iaitu

al-Quran, hadith, Ijtihad dan pendapat dari Ahli Kitab (al-Dhahabi, 1989).

Kefahaman para sahabat terhadap isi kandungan al-Quran adalah tidak sama
(al-Qatan, 2000). Namun perselisihan pandangan tidaklah begitu ketara seperti yang
berlaku pada zaman tabiin. Perbezaan ini adalah disebabkan beberapa faktor.
Antaranya ialah latar belakang sahabat yang berbeza di antara satu sama lain. Ada
sahabat yang memeluk Islam terlebih dahulu seperti Abu Bakar, *Ali, *Umar dan
’Uthman dan ada yang memeluk Islam pada masa terkemudian seperti Abu Hurairah.
Hal ini juga disebabkan faktor kesibukan dalam pemerintahan dan peluasan empayar
Islam. Selain itu, ada sahabat yang meninggal ketika usia masih muda sebelum
sempat melebarkan pengaruh ilmu yang dimiliki (al-Suyuti, 2003). Fakta-fakta lain
lagi ialah tempoh persahabatan yang lama bersama Rasulullah s.a.w.. Sahabat yang
bergaul lama dengan baginda sudah tentu banyak menguasai ilmu berbanding dengan

sahabat yang mempunyai batasan waktu dan sempat bersahabat seketika sahaja.

Selain itu, keupayaan daripada sudut bahasa dan kesasteraan yang berbeza turut
menyebabkan perbezaan pendapat dalam pentafsiran al-Quran. Pernah berlaku *Umar
al-Khattab berkhutbah di atas mimbar dan membaca ( ) dan menegaskan:

Adapun makna fakihah kita telah mengetahui maknanya tetapi
mengenai kalimah abba maka aku tidak mengetahuinya. Ini
menyusahkan kamu wahai Umar, tiada yang akan menyusahkan dan
memudharatkan 1bn Khattab apabila ia tidak mengetahui perkataan itu.

96



(al-Qatan, 2000)

Ucapan ini menunjukkan kadang kala berlaku kemusykilan terhadap istilah bahasa
Arab. Keadaan ini menyebabkan golongan sahabat berijtihad mengikut kadar
keupayaan bahasa masing-masing. Para sahabat adalah generasi yang menyebabkan
berlaku Asbab al-Nuzul. Namun tidak semua sahabat menyaksikan secara langsung
episod penurunan wahyu. Sahabat yang terlibat akan dapat menghuraikan maksud

ayat dengan lebih jelas.

Faktor-faktor ini menyebabkan perkembangan pentafsiran al-Quran berlaku secara
berperingkat. la tidak disempurnakan keseluruhannya ketika generasi awal Islam
meskipun para sahabat mempunyai pelbagai kelebihan. Pada peringkat awal,
kandungan al-Quran tidak ditafsirkan secara mendalam. Pentafsiran mendalam hanya
melibatkan sesetengah ayat yang sukar difahami sahaja (Ibn Taimiyah, 1390H). Ini
disebabkan faktor kefahaman mereka sudah pun mendalam tanpa memerlukan

pentafsiran lanjut dan mereka diiktiraf memiliki keimanan yang utuh.

Antara perkembangan yang berlaku ialah penyampaian ilmu tafsir berlangsung dalam
salah satu cabang pengajian hadith. Sebarang tafsiran al-Quran belum dibukukan
secara rasmi disebabkan tumpuan sahabat lebih kepada hadith dan kesibukan
melaksanakan tugas yang diwariskan daripada Rasulullah (al-Dhahabi, 1989).
Penyampaian dan periwayatan tafsiran al-Quran tidak membabitkan perbincangan
figh dan ilmu kalam secara khusus kerana keadaan masih terkawal daripada keadaan

perselisihan serius dan belum digagaskan sebarang mazhab.

97



3.7.3

Perkembangan Tafsir Pada Zaman Tabiin

Zaman ini bermula pada awal abad kedua Hijrah hingga abad keempat Hijrah. Islam

mula tersebar luas dan negara jajahan Islam berkembang hingga ke negara bukan

Arab (Ibn Sa’ad, t.t.). Para sahabat terkemuka telah berpindah ke kota-kota baru

untuk

mentadbir negara Islam. Keadaan ini secara tidak langsung melibatkan

perpindahan ilmu dan berlaku perkembangan positif dalam pentafsiran al-Quran. Para

tabiin yang tidak berkesempatan menemui Rasulullah s.a.w. mengambil inisiatif

berjumpa dengan para sahabat bagi mempelajari ilmu pengetahuan termasuk tafsiran

al-Quran. Lantaran itu, wujud tiga madrasah utama pengajian tafsir iaitu (al-Dhahabi,

1989):

i) Madrasah di Makkah: Madrasah ini diasaskan oleh ’Abdullah b. ’Abbas.
Pengajian dijalankan di dalam Masjid al-Haram. Madrasah ini berjaya
melahirkan beberapa mufassir di kalangan tabiin seperti Mujahid, *Ata” b. Abi

Rabah, ’lIkrimah, Tawus dan Sa’id b. Jubair (al-Suyuti, 2003).

i) Madrasah di Madinah: Ulama tafsir di kalangan tabiin muncul begitu ramai
di Madinah. Ini kerana kedudukan Madinah sebagai tempat utama para
sahabat Rasulullah s.a.w.. Madrasah ini dipelopori Ubay b. Ka’ab. Antara
tokoh-tokohnya ialah Muhammad b. Ka’ab al-Quradi, Abu ‘Aliyah al-Riyahi

dan Zaid b. Aslam (al-Qatan, 2000).

iii) Madrasah di Iraq: Pengajian tafsir di Iraq turut melahirkan ulama-ulama
tafsir yang terkemuka. Madrasah ini diasaskan oleh ’Abdullah b. Mas’ud.

Antara murid-murid beliau ialah Hasan al-Basri, Masrug b. al-Ajda’, Qatadah

98



b. al-Hamzani, *Ata” b. Abi Muslim al-Khurasani dan Murrah al-Hamzani

(al-Zargani, 1996).

Para tabiin mempunyai metodologi tersendiri dalam mentafsirkan al-Quran. Sumber
yang dipegang mereka ialah penjelasan yang terdapat di dalam al-Quran, pentafsiran
berdasarkan hadith Rasulullah s.a.w., para sahabat, dan pandangan Ahli Kitab serta

berijtihad dalam mentafsirkan ayat al-Quran (al-Dhargani, 1996).

Ulama pertama daripada golongan tabiin yang berusaha merintis penulisan tafsiran
al-Quran ialah Mujahid (Amanah, 1993). Selepas itu, muncul ulama-ulama lain yang
berperanan mengumpul tafsir al-Quran yang berada di pelbagai tempat. Antara ulama
terkenal yang menjadi pengumpul segala tafsir ayat al-Quran yang berselerak itu ialah
Sufian Ibn ’Uyainah (wafat 198 H), Waki’ Ibn al-Jarah (wafat 197 H), Syu’bah Ibn
al-Hajjaj (wafat 160 H) dan Yazid b. Harm al-Salimi (wafat 117 H) (al-Qatan,
2000). Di samping itu hasil daripada inisiatif yang dirintis Mujahid, lahir beberapa
kitab tafsir terawal yang terkenal pada peringkat zaman tabiin iaitu Tafsir al-Sa 'udi,

Tafsir 1bn Juraij, Tafsir Magatil dan Tafsir Muhammad Ibn Ishag (Amanah, 1993).

Meskipun berlaku perkembangan pesat pada zaman ini berbanding zaman sahabat,
tetapi pentafsiran al-Quran lebih melibatkan pengajaran secara lisan dan sesi
periwayatan. Proses pembukuan masih belum ketara. Perkembangan baru yang
berlaku pada zaman ini ialah kemasukan unsur Israiliyyat dalam pentafsiran
al-Quran. Ini disebabkan ramai Ahli Kitab memeluk Islam. Golongan tabiin

menukilkan cerita-cerita Israiliyyat untuk menyokong hujah dalam pentafsiran

99



berdasarkan riwayat ‘Abdullah b. Salam, Ka’ab Ibn al-Ahbar, Wahab Ibn Munabbih

dan ’Abd al-Malik Ibn al-’Aziz Ibn Juraij (Amanah, 1993).

3.8 Tokoh-Tokoh Mufassir Dan Klasifikasi Tafsiran Al-Quran

Mufassir adalah individu yang turut berjasa kepada perkembangan Islam. Mereka
tersenarai dalam golongan ulama yang mendapat keistimewaan khas daripada Allah
s.w.t. di akhirat kelak. Sumbangan mereka menyampaikan ayat al-Quran,
menerangkannya dan menyusun penulisan berkenaan tafsir al-Quran merupakan

kesinambungan peranan yang dimainkan oleh Rasulullah s.a.w..

Peredaran zaman melahirkan ramai para pentafsir al-Quran semenjak zaman baginda
hingga kini (al-Sabuni, t.t.). Mengikut catatan Abebakar Atjeh (1980) di dalam
bukunya Falsafah al-Quran, para mufasir di kalangan sahabat dan tabiin berkembang
mengikut tempat pentadbiran dan pengajian Islam pada zaman tersebut. Antaranya
Madinah al-Munawarrah dan Makkah al-Mukarramah. Pengajian di Madinah lebih
maju berbanding Makkah yang mempunyai sejarah tekanan daripada kafir musyrikin
sebelum zaman penguasaan Islam. Di samping itu, Masjid al-Nabawi berfungsi
sebagai tempat pengajian dan tempat pelaksanaan pelbagai agenda kemasyarakatan di

zaman Rasulullah s.a.w..

Selain itu, para sahabat telah mendirikan beberapa tempat pengajian tafsir selepas
kewafatan baginda. Pengajian ini pada asalnya adalah penerangan mengenai
al-sunnah dan periwayatan hadith kemudian turut diserikan dengan pengajian
penerangan kepada al-Quran. Para sahabat mempunyai pelbagai ilmu dan kemahiran

masing-masing. Ada di kalangan sahabat yang mahir dalam hadith seperti Ibn *Umar

100



dan

ada yang mahir dalam pentafsiran al-Quran seperti 1bn ’Abbas.

Madrasah-madrasah ini telah melahirkan beberapa tokoh mufassir terkenal di

kalangan tabiin iaitu (Abebakar, 1980):

a) Mujahid, ’Ata’ b. Abi Rabah, ’lkrimah, Tawus dan Sa’id b. Jubair
(madrasah tafsir di Makkah).
b) Muhammad b. Ka’ab Al-Quradi, Abu ’Aliyah al-Riyahi dan Zaid b. Aslam
(madrasah tafsir di Madinah).
c) Hasan al-Basri, Masruq b. al-Ajda’, Qatadah b. al-Hamzani, Ata’ b. Abi

Muslim al-Khurasani dan Murrah al-Hamzani (madrasah tafsir di Iraq).

Antara nama mufassir yang mahsyur mengikut kelompok tahun dan latar belakang

petempatan mereka iaitu pada era 57 Hijrah hingga 170 Hijrah ialah (Abebakar,

1980):

a) Madinah (57 -170 Hijrah):

Abu Hurairah, Ibn Mas’ud, Ibn Abbas, Abu al-Harith al-Mahdhumi, Abu
Hamzah al-Khazraj, Sa’id b. Mussayab, *Urwah b. Zubaid, ’Umar b. *Abd
al-’Aziz, ’Ala’ Ibn Yasar al-Hilali, Sulaiman Ibn Yasar, ’Aban Ibn *Uthman,
Muslim Ibn Jundab, Abu Ja’far Muhammad al-Bagir, Abu Daud ’Abd

al-Rahman Ibn Syihab Al-Zuhri, Yazib Ibn Qa’qa’, Ja’far al-Sadiq dan Nafi’.

b) Makkah (100-130 Hijrah):
Ibn al-Sa’id, Abu A’sim, al-Laithi, Dirbas, Tawud Ibn Kaisar, ’lkrimah

al-Barbani dan Ibn Mahaisin.

101



¢)Kufah (53-100 Hijrah):

’Amar Ibn Syurahbil, al-Qama al-Nakhai, al-Rabi’ Ibn Khusani al-Thauri,
Masrug al-Hamdani, Harith al-Hamdani, ’Abidah Ibn Amr, Abu ’Abd
al-Rahman, ’Ubaid Ibn Nudailah, ’Amr Ibn Maimun, al-Aswad Ibn Yazid

al-Nakha’i, Sa’id b. Jubair, Ibrahim al-Nakha’iy dan Abu ’Amr al-Syaibani.

d) Damsyiqg ( 80-170 Hijrah ):
Khalid Ibn Sa’ad, al-Mubhirah Ibn Syihab, Ibnu ’Amir, ‘Atiya lbn Qais,

Yahya Ibn Harithi, Abu Bahriya dan Khalid Madan.

e) Basrah (69-160 Hijrah):

Abu Aswad al-Duali, Hitan Ibn *Abd-Allah, Yahya Ibn Ya’mar, Nasr Ibn
Asim, Abu al-A’liya, Yahya lbn Wasah, Dallah, Yahya Ibn Ya’mar, Nasr
Ibnu ’Asim, Abu al-’Umar al-Hamdani, Abu Raja’, al-Hasan, lbn Sirin,
Qatadah, Ibn Abi Ishaq, *Asim, ’Isa Ibn *Umar al-Saqgafi dan Abu Amr Ibn

’Ala.

Selepas zaman yang disebutkan di atas, muncul beberapa ulama yang menyumbang
jasa melalui penulisan yang lebih bersistematik. Penulisan tersebut berlaku pada

zaman mutaakhirin dan zaman moden.

3.8.1 Tafsir Zaman Mutakhirin
Pentafsiran dan pembukuan al-Quran mengalami perkembangan pesat pada zaman
mutakhirin. la berlangsung selama hampir lapan abad, iaitu bermula dari awal abad

keempat Hijrah hingga abad kedua belas Hijrah. Terdapat tiga klasifikasi tafsir yang

102



berkembang dan kemudiannya menjadi Klasifikasi terpenting dalam menilai gaya
pentafsiran. Klasifikasi tersebut ialah (Muhammad, 1996):

i) al-Tafsir bi al-Ma'thur;

ii) al-Tafsir bi al-Ra’yi;

iii) al-Tafsir al-Isyari.

3.8.1.1 Definisi al-Tafsir bi al-Ma'thur
Al-Tafsir bi al-Mathur bermaksud tafsir yang berpegang teguh kepada riwayat yang
sahih. la merangkumi tafsir al-Quran dengan al-Quran atau dengan hadith, atau
dengan riwayat sahabat, atau dengan riwayat tabiin (al-Dhahabi, 1989). Al-Tafsir bi
al-Ma'thur terbahagi kepada dua kaedah iaitu (Safwat, 1999):
i)Secara lisan: Pentafsiran al-Quran dilakukan melalui periwayatan Rasulullah
kepada para sahabat atau periwayatan sesama sahabat atau periwayatan
sahabat kepada tabiin.
ii)Secara penulisan atau pembukuan: Pentafsiran al-Quran berdasarkan
riwayat daripada Rasulullah s.a.w., sahabat dan tabiin yang dibukukan sebagai
himpunan tafsir yang tepat dan sahih.
Antara kitab tafsir dalam klasifikasi ini ialah Jami’ al-Bayan fi Tafsir al-Quran'®,

al-Jami’ li al-Ahkam al-Quran®®, dan Tafsir al-Quran al-’Azim?.

'8 Lihat Jami’ al-Bayan fi Tafsir al-Quran oleh lbn Jarir al-Tabari (2005). Kitab ini mengandungi
sebanyak 30 jilid. la adalah kitab tafsir terulung yang lengkap dalam sejarah pembukuan ilmu-ilmu
tafsir. Tafsir ini memuatkan ilmu yang tinggi, pendapat yang tepat dan nas yang sempurna berdasarkan
sanad yang lengkap.

Y Lihat Al-Jami’ li Ahkam al-Quran oleh Abu ’Abd-Allah Muhammad b. Ahmad al-Ansari
al-Qurtubi (2000). Al-Qurtubi menggunakan pendekatan tersendiri yang memudahkan para pembaca
memahami Kitab tersebut. Al-Suyuti mengatakan kitab tersebut adalah kitab yang mahsyur dan penuh
dengan keberkatan. Al-Qurtubi berjaya memuatkan pelbagai jenis ilmu agama sebagai sandaran hujah.
Kitab ini juga dianggap sebagai kitab Tafsir al-Quran yang mempunyai kecenderungan kepada
perbahasan figh.

103



3.8.1.2 Definisi al-Tafsir bi al-Ra'yi
Al-Tafsir bi al-Ra’yi bermaksud pentafsiran al-Quran yang mengaplikasikan
penerangan makna ayat dengan menggunakan ijtihad yang tersendiri (al-Qatan,
2000). Tafsir ini terbahagi kepada dua, iaitu (al-Dhargani, 1996):
i) Tafsir bi al-Ra'yi al-Madhmum (tafsir yang tercela) iaitu pentafsiran yang
dilakukan oleh orang-orang yang tidak berkelayakan atau berdasarkan hawa
nafsu atau mentafsir dengan konsep yang batil untuk menyokong golongan

tertentu;

ii) Tafsir bi al-Ra’yi al-Mamduh (tafsir yang terpuji) iaitu pentafsiran yang
dilakukan berdasarkan ilmu yang mantap dalam bahasa ’Arab, kaedah
perundangan dan asas-asas agama seperti ilmu Usul Figh, Hadith dan

sebagainya.

Penggunaan kaedah tafsir ini semakin berkembang selepas zaman Rasulullah s.a.w. la
selaras dengan kebebasan berijtihad dalam lapangan tafsir al-Quran. Selain itu,
muncul golongan baru dalam Islam yang terdiri daripada Khawarij, Syi’ah,
Mu’tazilah, Murjiah dan lain-lain. Setiap golongan mempunyai tokoh dan pengikut
yang berusaha mentafsirkan al-Quran mengikut ideologi masing-masing. Akhirnya

muncul Tafsir Madhabi yang mengetengahkan pegangan utama mereka yang terdiri

0 Lihat Tafsir al-Quran al-’4zim oleh ‘Imad al-Din Isma’il b.”’Amr bin Kathir al-Basri al-Dimasyqi
(2000). Ibn Kathir memasukkan beberapa perbincangan figh di dalam kitab ini. Beliau mengemukakan
metodologi yang kemas dan lebih ringkas berbanding tafsir karangan al-Tabari. Beliau turut
memuatkan unsur-unsur kisah Israiliyyat dan pada masa yang sama kedapatan ingatan beliau kepada
para pembaca supaya berwaspada dengan Israiliyyat yang tertolak.

104



daripada pendapat-pendapat peribadi dan ijtihad dalam memahami al-Quran (’Abd
al-Wahhab, 1978). Antara sumber-sumber yang digunakan dalam al-Tafsir bi
al-Ra’yi ialah (al-Zargani, 1996):
1) Merujuk terus kepada al-Quran;
i) Mengambil hadith dari Rasulullah dengan menghindarkan hadith yang
da’if dan maudu’;
iii) Mengambil riwayat yang sahih daripada sahabat dan tabiin;
iv) Mengaplikasikan ilmu bahasa untuk mendapatkan ketepatan makna,
kecuali pada kalimah yang mengandungi makna yang sudah meluas difahami
bangsa Arab itu sendiri;
v) mentafsirkan ayat berdasarkan makna dan huraian tersendiri yang dianggap

tidak lari daripada maksud sebenar al-Quran.

Antara karya al-Tafsir bi al-Ra'yi yang terkenal ialah Tafsir al-Kasyaf

al- Tafsir al-Kabir 2, Ruh al-Ma’ani fi Tafsir al-Quran al-’Azim wa al- Sab’

al-Mathani®.

2! Lihat Tafsir al-Kasyaf oleh Abu al-Qasim Mahmud b. *Umar al-Khawarizmi al-Zamakhsyari (t.t.).
Al-Zamakhsyari banyak menyebut mengenai kelebihan dan mukjizat yang terkandung di dalam al-
Quran. Kitab ini tidak memuatkan unsur-unsur Israiliyyat dan tidak mengulas sesuatu ayat dengan
kadar terlalu panjang. Kitab ini juga turut memuatkan beberapa pandangan Mu tazilah.

% Lihat Al-Tafsir al-Kabir oleh Abu ’Abd-Allah Muhammad b. *Umar b. al-Husain b. Hasan b. * Al
al-Tamimi al-Bakri al-Tabaristani al-Razi (1995). Kitab ini juga dikenali dengan nama Mafatih
al-Ghaib. la dianggap kitab aliran al-Tafsir bi al-Ra’yi yang terbesar dihasilkan. Al-Razi berjaya
menghasilkan kitab ini dalam bentuk mirip kepada sebuah ensiklopedia. Beliau bertindak memasukkan
ilmu-ilmu sokongan seperti matematik dan fizik yang menambah seri persembahan penulisannya.

% Lihat Ruh al-Ma’ani fi Tafsir al-Quran al-’Azim wa al-Sab’ al-Mathani oleh Abu al-Thana
Syihab al-Din Mahmud b. Abd-Allah al-Alusi (1994). Al-Alusi sangat menitikberatkan agidah Ahli
al-Sunnah wa al-Jama’ah di dalam kitab ini dan menentang fahaman lain seperti Syi’ah dan
Mutazilah. Beliau juga mengetengahkan ilmu tasawuf sebagai wacana pentafsiran ayat al-Quran. Di
samping itu, ilmu Qiraat turut dimanfaatkan.

105



3.8.1.3 Definisi al-Tafsir bi al-Isyari

Klasifikasi ini turut dikenali dengan Tafsir al-Sufi. la bermaksud pentafsiran al-Quran
dengan tidak berpandukan kenyataan zahir ayat disebabkan terdapat ilmu-ilmu
tersembunyi yang hanya dapat ditemui oleh ahli Tasawwuf sahaja. Penta’wilan yang

berlaku tetap mempunyai hubung kait dengan maksud zahir ayat (al-Zargani, 1996).

Para ulama meletakkan beberapa syarat yang perlu untuk membolehkan tafsir ini
diterima. Syarat-syarat tersebut ialah (al-Zargani, 1996, Safwat, 1999, al-’Ak, 1994):
i) Pentafsiran sufi ini tidak bertentangan dengan kenyataan ayat al-Quran dan
zahir maknanya;
ii) Tidak bertentangan dengan syariat dan akal;
iii) Penta’wilan mestilah tidak terlalu asing dengan kaedah pentafsiran
al-Quran yang lain;
iv) Perlu meneliti dan memahami makna ayat-ayat al-Quran secara zahir
terlebih dahulu dan tidak dibenarkan mendahulukan pentafsiran secara batin.
Antara karya Tafsir al-Isyari yang terkenal ialah al-Futuhat al-Makkiyah®*, Tafsir

al-Quran al-’Azim® dan Ta wilat al-Quran®.

2 |ihat Al-Futuhat Al-Makkiyyah oleh Muhammad b. *Ali b. Muhammad b. Ahmad b. *Abd-Allah
al-Khatimi al-Ta'iy al-Andalusi (t.t.). Pengarang kitab ini juga dikenali dengan panggilan Ibn ’Arabi.
Beliau mewujudkan kelainan dengan mengemukakan kaedah pentafsiran bersifat kesufian. Tafsiran
beliau kadang kala menyukarkan orang awam untuk memahaminya. Namun kewujudan kitab ini
mendapat reaksi positif daripada para ulama.

% Lihat Tafsir al-Quran al-"4zim oleh Abu Muhammad Sahl b. >Abd-Allah al-Tustari (1908). Kitab ini
sebenarnya disusun oleh Abu Bakar Muhammad b. Ahmad al-Baladi dan disandarkan kepada
al-Tustari. Al-Tustari berkemahiran menerangkan makna al-Quran secara zahir dan batin. Kedapatan
beberapa pentafsiran yang dilakukannya kurang jelas kerana melibatkan makna-makna yang asing.
Walaupun kitab ini dianggap mempunyai kekurangan dan terhimpun dalam satu jilid sahaja namun ia
tetap istimewa kerana memuatkan jawapan kepada beberapa keraguan yang telah dikemukakan
musuh-musuh Islam.

% Lihat Ta'wilat al-Quran oleh *Abd al-Razzaq b. Ahmad Jamal al-Din al-Qasyani (t.t.). Para ulama
sepakat mengatakan tafsir ini merupakan karya yang dihasilkan oleh al-Qasyani tetapi disandarkan

106



3.8.2 Tafsir Zaman Moden
Pentafsiran dan pembukuan al-Quran pada zaman moden bermula pada awal abad
ke-14 Hijrah, atau akhir abad ke-19 Masihi. Pada masa itu, sebahagian besar negara
umat Islam berada di bawah penjajahan Barat dan umat Islam menghadapi pelbagai
bentuk penindasan dan penentangan (Rosmawati, 1997). Lantaran itu muncul
beberapa mujaddid Islam yang berjuang menerusi pelbagai wacana termasuk aktiviti
penyampaian tafsir al-Quran dan penulisannya. Reformis Islam dan ulama moden
lebih banyak memasukkan pendapat sendiri tanpa membelakangkan kaedah
pentafsiran yang sebenar. Pendapat-pendapat itu berorentasi menimbulkan kesedaran
dan semangat umat Islam kembali kepada Islam dan berjuang menentang penjajahan.
Kitab tafsir moden merupakan jelmaan semula daripada kitab-kitab lama. Antara
kesamaan yang terdapat dalam kitab tafsir moden ialah:

a) Menukilkan pandangan daripada ulama silam. Mereka menyebut terlebih

dahulu pandangan ulama muktabar sebelum memberi tafsiran yang berbentuk

nafas baru;

b) Tetap beriltizam menggunakan metodologi pentafsiran al-Quran yang

sebenar;

c) Memasukkan ilmu tambahan seperti falsafah, sains dan sejarah untuk

mengukuhkan perbahasan;

d) Mengemukakan kupasan terhadap perkara-perkara baru yang melanda umat

Islam termasuk isu penjajahan.

kepada Ibn ’Arabi bertujuan untuk menarik minat masyarakat membacanya. Beliau telah dituduh
terpengaruh dengan aliran Wahdah al-Wujud berdasarkan beberapa tafsiran kontroversi.

107



Antara karya tafsir moden yang tersohor dewasa ini ialah Tafsir al-Manar,?’ Tafsir

al-Maraghi®, Tafsir fi Zilal al-Quran® dan Tafsir al-Azhar.*

3.9 Rumusan
Tafsir ialah suatu ilmu yang membahaskan kandungan al-Quran berpandukan fakta

daripada al-Quran, al-Sunnah, pandangan sahabat dan tabiin serta berdasarkan

27 Lihat Tafsir al-Manar oleh Rasyid Rida (1932). Beliau mempunyai hubungan yang erat dengan
gurunya iaitu seorang ulama reformis tersohor, Muhamamad ’Abduh. Tafsir al-Manar yang bertajuk
Tafsir al-Quran al-Hakim adalah kitab tafsir yang berjaya menghimpun riwayat-riwayat yang
sahih dan pandangan akal yang logik dalam menjelaskan hikmah-hikmah syariah serta sunnatullah
yang berlaku terhadap manusia. Tafsir ini pada dasarnya merupakan hasil karya tiga tokoh Islam, iaitu
Sayyid Jamal al-Din al-Afghani, Syeikh Muhammad *Abduh dan Sayyid Muhammad Rasyid Rida.
Rasyid Rida menggunakan konsep yang sama dengan Muhammad *Abduh, contohnya penggunaan
akal secara luas dalam memahami ayat-ayat al-Quran dan bersikap kritis terhadap hadith-hadith yang
dianggap sahih oleh umat Islam. Beliau juga mempersempitkan penafsiran akan hal-hal yang ghaib.
Misalnya beliau menganggap bakteria adalah termasuk bahagian dari jin yang mampu membuat orang
terkena penyakit sebagaimana tafsirnya atas surah al-Bagarah ayat 275.

% Lihat Tafsir al-Maraghi oleh Ahmad Mustafa al-Maraghi, (1994). Beliau merupakan salah
seorang ulama tafsir mutaakhirin terkemuka Mesir. Tafsir al-Maraghi merupakan hasil kerja keras
Ahmad Mustafa al-Maraghi selama kurang lebih 10 tahun, dari tahun 1940 hingga 1950. Tafsir ini
tampil dengan gaya moden, iaitu disesuaikan dengan kondisi masyarakat yang sudah maju dan
moden. Bagi sesetengah pengkaji tafsir, al-Maraghi adalah mufassir pertama yang memperkenalkan
metod tafsir yang memisahkan antara "huraian menyeluruh™ dan "huraian ringkas". Ini dapat dilihat
menerusi dua kategori tulisan pentafsirannya, iaitu ma’na ijmali dan ma’na tahlili.

? Lihat Tafsir fi zilal al-Quran oleh Syed Qutb, (2003), wafat pada 1966. Beliau merupakan
pemimpin gerakan Ikhwan Muslimin dan tokoh tafsir moden yang disegani di Mesir. Syed Qutb
berjaya mengarang sebuah tafsir al-Quran yang mendapat sambutan hebat di kalangan umat Islam
seluruh dunia. Pengalaman sebagai sasterawan, ahli politik dan penglibatan dalam gerakan Islam
seperti al-lkhwan al-Muslimun banyak membantu kreativiti beliau dalam menghasilkan penulisan
yang unik. Kitab Tafsir fi Zilal al-Quran ini sering dijadikan rujukan para pemimpin gerakan Islam.
Ini kerana ia berisi soal perjuangan menegakkan agama Allah di muka bumi. Metod Syed Qutb agak
tegas dan sering menyatakan kesesatan masyarakat moden berkaitan penghakiman yang tidak merujuk
kepada Allah. Beliau juga lebih suka mendiamkan diri daripada membicarakan riwayat yang tidak
pasti seperti asal usul sebenar Nabi Khidir dan al-Dhulgarnain. Tafsir ini dihasilkan takala beliau
berada dalam tahanan akibat tuduhan palsu Jamal >Abdul Nasir, pemerintah ketika itu.

® Lihat Tafsir al-Azhar oleh Hamka (1982), wafat pada 1981. Beliau adalah tokoh tafsir moden di
rantau Nusantara. Hamka atau nama sebenarnya Haji Abdul Malik b. Karim Amrullah merupakan
ulama tersohor di rantau Nusantara. Kitab Tafsir al-Azhar sangat mahsyur di kalangan pengkaji tafsir
di negara Malaysia, Singapura, Brunei dan Indonesia. Kitab ini dianggap kitab tafsir pertama yang
memuatkan pelbagai ilmu duniawi dan agama serta ditulis dengan penuh dinamika berbanding
kitab-kitab yang dikarang ulama di negara yang disebutkan tadi. Tafsir al-Azhar juga turut
menukilkan beberapa pandangan reformis Islam seperti Muhamamad ’Abduh, Syed Qutb dan
al-Maududi. Ini menunjukkan Hamka terkesan dengan semangat perjuangan Islam dan
menterjemahkan semangat tersebut melalui penulisan tafsir dan aktiviti kemasyarakatan.

108



kaedah-kaedah sampingan bagi menerangkan kehendak kandungan al-Quran yang
sarat dengan ilmu tersurat dan tersirat. llmu ini wujud secara komprehensif dan

konsisten sejak zaman Rasulullah s.a.w.

Tafsir dan ta’'wil mempunyai hubungan yang rapat walaupun berbeza dari segi zahir
perkataannya. Para mufassirin ada membincangkan perkara ini dan terdapat

perselisihan pendapat mengenai erti tafsir dan ta wil.

Syariat membolehkan seseorang individu muslim untuk mentafsirkan al-Quran
dengan berlandaskan syarat-syarat yang ditetapkan. Islam mewujudkan syarat-syarat
pentafsir al-Quran sebagai etika yang mengawasi pentafsiran al-Quran. Selain itu,
para mufassir perlu mengikuti adab-adab yang baik kerana mufassir umpama seorang
pendidik. Didikannya tidak akan dapat mempengaruhi jiwa seseorang yang lain selagi

ia tidak menjadi tauladan kepada masyarakat menerusi akhlak yang mulia.

Pelbagai kaedah disusun oleh ulama dalam menampilkan tafsiran al-Quran. Majoriti
ulama berpendapat tafsiran al-Quran dengan ma’thur adalah kaedah yang terbaik
dalam memahami isi kandungan al-Quran. Kaedah tersebut ialah pentafsiran
berdasarkan al-Quran, al-Sunnah, pendapat dan ijtihad sahabat dan pentafsiran

berdasarkan pendapat tabiin.

Perkembangan dan sejarah ilmu ini telah menempuh beberapa zaman. Pada peringkat
awal berlaku pada zaman Rasulullah s.a.w., sahabat dan tabiin. Antara perkembangan
yang berlaku ialah penyampaian ilmu tafsir berlangsung dalam salah satu cabang

pengajian hadith. Pada peringkat awal turut menyaksikan tafsiran al-Quran belum

109



dibukukan secara rasmi disebabkan tumpuan sahabat lebih kepada hadith dan
kesibukan melaksanakan tugas yang diwariskan daripada Rasulullah. Penyampaian
dan periwayatan tafsiran al-Quran tidak membabitkan perbincangan figh dan ilmu
kalam secara khusus kerana keadaan masih terkawal daripada keadaan perselisihan

serius dan belum digagaskan sebarang mazhab.

Selepas zaman yang disebutkan di atas, penulisan tafsiran al-Quran mula berlaku
pada zaman mutaakhirin dan zaman moden. Pentafsiran zaman muakhirin
berlangsung dari awal abad keempat Hijrah hingga abad kedua belas Hijrah dan
melibatkan tiga klasifikasi tafsir iaitu al-Tafsir bi al-Ma'thur, al-Tafsir bi al-Ra'yi
dan al-Tafsir al-lsyari. Pentafsiran zaman moden pula bermula pada awal abad
ke-14 Hijrah. la berpunca daripada inisiatif para reformis Islam dan ulama moden
yang ingin meniup kesedaran umat Islam dalam karya tafsir al-Quran disebabkan
penjajahan yang berlaku. Tafsir al-Azhar yang dihasilkan Hamka merupakan salah

satu mata rantai yang berkesinambungan daripada generasi awal Islam.

110



BAB EMPAT

PENGLIBATAN HAMKA DALAM PENTAFSIRAN AL-QURAN

4.1 Pengenalan

Bab ini akan mengupas isu penulisan Hamka berkaitan pentafsiran al-Quran, Tafsir
al-Azhar, sumber-sumber pentafsiran al-Quran yang digunakan, keistimewaan Hamka
dalam pentafsiran al-Quran dan kaedah penyampaian tafsir al-Quran kepada

masyarakat.

4.2 Penulisan Hamka Berkaitan Pentafsiran Al-Quran

Kemahsyuran nama Hamka sehingga hari ini sebahagian besarnya disebabkan
penglibatan beliau di dalam penulisan dan pentafsiran al-Quran. Karya beliau
bertajuk “Tafsir al-Azhar” sangat mengagumkan dan menjadi sumber rujukan tafsir
al-Quran terpenting di rantau Nusantara. Penghasilan karya tersebut merupakan
kemuncak aktiviti penyampaian ilmu yang beliau lakukan. Walaupun Hamka telah
menghasilkan lebih daripada seratus lebih buah karya ilmiah bermutu yang terdapat
dalam pelbagai genre seperti falsafah, figh dan sastera tetapi karya Tafsir al-Azhar
mengatasi segala-galanya. Ini kerana karya tersebut memuatkan pelbagai jenis ilmu

yang dicurahkan beliau melalui pena penulisan.

Penglibatan Hamka dalam pentafsiran al-Quran dapat dirumuskan melalui dua aktiviti

utama, iaitu:

111



1) penyampaian kuliah tafsir al-Quran di Masjid al-Azhar (Engku Ahmad,
2005);
i) penulisan tafsir al-Quran sehingga terhasil karya lengkap berjudul Tafsir

al-Azhar (Wahba dan Hafiz, 2007).

Hamka sangat berminat dalam lapangan pentafsiran al-Quran. Buktinya walaupun
beliau sibuk dengan pelbagai tugas tetapi beliau tetap meluangkan masa untuk
menyampaikan ilmu tafsir al-Quran kepada masyarakat. Hal ini disimpulkan sendiri
oleh beliau:

Dari usia masih muda remaja, sampai mulai tua menjunjung uban,
tidaklah mendatar saja jalan yang harus saya tempuh. Karena tahanan
lebih dua tahun ini adalah menjadi salah satu mata rantai kalung
keemasan yang ditatahkan pada leher sejarah hidupku. Dia menjadi
lebih indah lagi kerana kezaliman dan fitnah ini baru (semasa berada
dalam tahanan) menimpaku setelah tanahairku merdeka (daripada
penjajahan Belanda).

(Hamka, 1982)

Antara faktor-faktor yang membantu Hamka dalam penulisan tafsiran al-Quran ialah
penguasaan beliau dalam ilmu pengetahuan, memiliki pengalaman yang luas dan
semangat yang tinggi. Beliau mendapat pendidikan agama sejak masih kecil lagi
melalui didikan ayahandanya, Haji Karim Amrullah. Hamka menyebut pada halaman
permulaan di dalam Tafsir al-Azhar bahawa beliau cukup berterima kasih
terutamanya kepada ayahanda beliau yang turut merangkap sebagai gurunya (Hamka,

1982).

Hamka sangat gemar berguru dengan individu bertaraf ulama. Natijahnya, beliau

terpengaruh dengan semangat Islam yang terdapat dalam diri guru-guru beliau.

112



Antara guru-guru utama Hamka ialah Syeikh Ibrahim Musa (Ahmad Nuruddin, 2002)
Zainuddin (Hamka, 1974), Haji Omar Said Tjokroaminoto, Haji Fachruddin, Kibagus

Hadikusumo dan Ahmad Rashid Mansor (Tajuddin, 1993).

Di samping itu, Hamka gemar menelaah karya ilmiah daripada pelbagai sumber.
Pembacaan beliau tidak hanya terbatas kepada karya agama malahan turut meliputi
karya penulisan Barat dan Timur Tengah. Antara tokoh luar yang menjadi tumpuan
Hamka ialah Zaki Mubarak, Jurji Zaidan, Abbas Mahmud al-Aggad, Mustafa
al-Manfaluti, Hussein Haikal, Albert Camus, William James, Arnold Tonybee, Jean
Paul Sartre, Karl Marx, Pierre Loti dan Sigmund Freud (Buya Hamka: Tokoh IImuan

Nusantara, http:// kelabhamka.blogspot.com/).

Beliau terkenal dengan pelbagai karektor seperti wartawan, editor majalah dan aktivis
Islam. Keadaan ini menyebabkan Hamka kaya dengan pengalaman kerana beliau
terdedah dengan isu kemasyarakatan. Beliau juga berkesempatan melawat pelbagai
tempat dalam negara Indonesia, seperti Pulau Jawa (Engku Ahmad, 2005) Sulawesi,
dan lain-lain (Syed Mahadzir, 2006). Selain itu beliau berpeluang melawat negara
luar seperti Arab Saudi, Mesir, Syria, Irag, Lebanon, Burma dan Malaysia (Raja

Ahmad, Siti Zaleha dan Mohd Zuber, 2004).

Pengembaraan ini sememangnya mencambahkan lagi pengalaman dan secara
langsung membantu penulisan beliau di dalam pentafsiran al-Quran. Hamka acapkali
menyebut fakta tempat-tempat yang dilawati dan mengisahkan perihal

kemasyarakatan negara luar di dalam karya tafsirnya.

113


http://id.wikipedia.org/wiki/Sigmund_Freud

Apabila kita menyingkap biografi hidup Hamka maka kita akan dapati beliau ialah
seorang insan yang tidak pernah mengenal penat lelah dan sentiasa bersemangat waja.
Penglibatannya dalam gerakan Islam telah membentuk semangat perjuangan yang

tinggi sehingga akhir hayat.

Aktiviti penulisan tafsir al-Quran bukanlah satu aktiviti yang mudah lebih-lebih lagi
apabila melibatkan tafsiran 30 juz al-Quran. Berbekalkan semangat yang tingagi,
Hamka berjaya menyiapkan Tafsir al-Azhar meskipun memakan masa yang lama dan

dihimpit dengan pelbagai tugasan dan cabaran hidup. *

Jelas melalui pengakuan Hamka bahawa masa yang ada sangat terbatas bagi beliau.
Takala berada di dalam tahanan, beliau memiliki banyak masa untuk menulis Tafsir
al-Azhar. Namun, cabaran tetap ada kerana Hamka acapkali tertekan kerana beliau
dipenjara kerana dizalimi pemerintah Indonesia. Hamka menegaskan:

Maka moga-moga dengan meninggalkan tafsir ini, ada yang akan
diingat-ingatkan orang dari diriku sebagai suatu hasil khidmat untuk
Tuhan dan umat yang dapat aku kerjakan di dalam saat-saat aku
teraniaya.

(Hamka, 1982)

Dapatlah disimpulkan Hamka berusaha mewujudkan karya dalam lapangan tafsiran
al-Quran disebabkan perkara berikut:
Pertama; sebagai satu amalan soleh untuk dijadikan bekalan di akhirat. Hamka

menukilkan di dalam karya tafsirnya:

1 Hamka pernah meluahkan perasaannya: “...selalulah saya bertanya-tanya di dalam hati, bilakah
tafsir ini akan selesa dikerjakan, pada hal tugas-tugas yang lain di dalam masyarakat terlalu besar pula.
Saya kerap meninggalkan rumah. Saya kerap keluar kota dan memenuhi undangan kawan-kawan
sefahaman di daerah-daerah yang jauh.” Lihat Hamka, Tafsir al-Azhar, di bawah tajuk “Mengapa
Dinamai Tafsir al-Azhar”, juz 1, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982.

114



...moga-moga dia pun (Tafsir al-Azhar) menjadi salah satu dari alat
untuk aku mendapat syafaat dari Tuhan di akhirat.

(Hamka, 1982)

Matlamat tersebut jelas menunjukkan Hamka adalah ulama yang benar-benar takut

pada Allah. Beliau sangat mengharapkan kesejahteraan di negeri yang kekal abadi.

Kedua; mewujudkan sesuatu yang menjadi kesinambungan perjuangan ulama tafsir
terdahulu. Penulisan beliau tidak sesekali meminggirkan tafsiran dan pandangan
ulama terdahulu. Hamka menjelaskan:

...maka tafsir al-Quran, Tafsir al-Azhar ini yang di dalamnya Kita
telah mencuba menterjemahkan ayat demi ayat ke dalam bahasa
Indonesia atau Melayu adalah menyambung usaha nenek moyang
yang terdahulu seperti Syeikh Abdurrauf b. Ali al-Fanshuri * di
dalam abad ketujuh belas Masihi di negeri Acheh Darussalam dan
menyertai pula usaha teman-teman sebaya yang lain dan terjemahan
mereka masing-masing.

(Hamka, 1982)

Hamka juga turut terpengaruh dengan kemahsyuran kitab-kitab tafsir yang dihasilkan
tokoh seperti al-Maraghi, Muhammad ’Abduh, Rasyid Rida, Syed Qutb dan
al-Qasimi. Penulisan mereka itu membuatkan Hamka tertarik hati untuk melibatkan
diri dalam wacana yang sama (Hamka, 1982). Pengaruh tersebut dapat dibayangkan
menerusi tulisan Hamka yang berbunyi:

...maka seketika menyusun tafsir ini, wajah-wajah mereka itulah yang
terbayang sehingga penafsiran tidaklah terlalu tinggi mendalam
sehingga yang dapat memahaminya adalah (hanya) semata-mata
sesama ulama, dan tidaklah terlalu rendah sehingga menjemukan.

% Usaha awal pentafsiran al-Quran adalah dimulakan oleh beliau. Syeikh ’Abd al-Rauf b. ’Ali
al-Fansuri menjalankan penterjemahan dan pentafsiran al-Quran dengan menyalin kembali Tafsir
al-Baghawi. Lihat H. Aboebakar Acheh, Sejarah al-Quran, Kuala Lumpur: Pustaka Antara Sdn.
Bhd., 1997.

115



(Hamka, 1982)

Ketiga: menghasilkan sesuatu yang berharga buat umat tercinta. Hamka
menginginkan masyarakat Indonesia secara khususnya kembali kepada Islam. Antara
kaedah untuk merealisasikan agenda tersebut ialah menghasilkan bahan rujukan
agama kepada masyarakat. Hamka berkata:

Moga-moga Tafsir al-Azhar ini sebagai ole-oleku dari tahanan,
hendaknya dapat berguna dan berfaedah bagi kaumku dan bangsaku
yang haus akan penerangan agama.

(Hamka, 1982)

Hamka memperolehi aspirasi unggul daripada pihak yang mempelopori pusat
akademik terulung dunia Islam, iaitu al-Azhar. Dengan penganugerahan tersebut,
beliau ingin benar-benar melunaskan harapan al-Azhar kepadanya demi
menghasilkan sesuatu yang dapat menyuluh kehidupan masyarakatnya. Hamka
menukilkan di dalam Tafsir al-Azhar:

Salah satu niat seketika menyusunnya ialah hendak meninggalkan
pusaka yang moga-moga ada harganya untuk ditinggalkan bagi
bangsaku dan umat Muslimin Indonesia, jika panggilan tuhan yang
pasti datang kepadaku kelak. Telah timbul niat sejak dia (Tafsir
al-Azhar) pertama kali disusun, moga-moga dapatlah hendaknya hasil
karya ini memenuhi husnulzan (baik sangka) al-Azhar kepada saya
itu telah dapat saya penuhi sebaik-baiknya.

(Hamka, 1982)

Keempat: dapat memanfaatkan intipati ilmu yang dicurahkan melalui pengajian tafsir
di Masjid al-Azhar. Pada peringkat permulaan, intipati pengajian tafsir tidak ditulis
sendiri oleh beliau kerana pengajian hanya membabitkan aktiviti lisan sahaja. Hj.
Yusuf Ahmad memulakan inisiatif penulisan hasil pengajian tersebut ke dalam

Majalah Gema Islam. Ruangan tersebut diberi nama khas oleh Hamka sebagai Tafsir

116



al-Azhar. Kemudiannya Hamka menyusun kembali penulisan tersebut sehingga

menjadi manuskrip ilmu yang sempurna (Hamka, 1982).

4.2.1 Tafsir Al-Azhar

Tafsir al-Azhar adalah karya tulisan Hamka yang memuatkan terjemahan, tafsiran
dan kupasan ayat-ayat al-Quran. Beliau berjaya mengarang sehingga lengkap meliputi
keseluruhan 30 juz al-Quran. Hamka menamakan karyanya “Tafsir al-Azhar”
bersempena dengan nama Masjid al-Azhar. Masjid ini mempunyai perkaitan yang
rapat dengan kronologi penghasilan tafsiran al-Quran. Sebelum beliau menulis,
Hamka terlibat aktif menyampaikan kuliah tafsir di masjid berkenaan. Hamka telah
menyampaikan kuliah tafsir bermula dari surah al-Mu minin sehingga sebahagian
surah al-Syura (Hamka, 1982). Sepanjang perjalanan majlis ilmu tersebut, penulisan
yang dijalankan hanya dalam fasa tertentu iaitu berkaitan tafsiran satu juz setengah

al-Quran yang melibatkan surah-surah yang dinyatakan tadi.

Masjid al-Azhar pada asalnya dinamakan Masjid Agong Kebayoran Baru. la
kemudian diubah dengan nama Masjid Agong al-Azhar bersempena lawatan Syeikh
al-Azhar, Mahmud Syaltut ke masjid tersebut pada akhir tahun 1960. Beliau amat
bergembira dengan suasana dan pelbagai aktiviti membangunkan ummah yang

berlangsung di masjid tersebut (Hamka, 1982).

Hamka telah menyatakan bahawa beliau telah berjaya melunaskan cita-citanya untuk

mengarang tafsiran al-Quran (Wahba dan Hafiz, 2007)* dan berpeluang

% Hamka ada menyebut di dalam tafsirnya: “tuhan Allah rupanya mengkehendaki agar masa terpisah
dari anak isteri dua tahun, dan terpisah dari masyarakat, dapat saya pergunakan menyelsaikan
pekerjaan yang berat ini, mentafsirkan al-Quran al-Karim. Kerana kalau saya masih di luar, pekerjaan

117



menggunakan masa secara intensif untuk mengarang Tafsir al-Azhar semasa beliau
berada di dalam tahanan. Hamka memperuntukkan waktu siang terutamanya pada
waktu pagi untuk mengarang tafsir. Beliau juga memilih aktiviti membaca buku pada
waktu petang, membaca al-Quran pada waktu Maghrib dan bertahajud pada lewat
malam. Hamka ada menukilkan bahawa beliau berkesempatan khatam bacaan
al-Quran lebih daripada seratus kali dan bermunajat kepada Allah s.w.t. hampir setiap
malam. Beliau mula mengarang Tafsir al-Azhar pada tahun 1963 ketika berusia 55

tahun (Hamka, 1982).

Penulisan tafsiran al-Quran ini secara khususnya telah berlaku menerusi tiga
peringkat masa iaitu peringkat pertama pada tahun 1963, peringkat kedua pada 1964
sehingga 1966 dan peringkat ketiga pada tahun 1967. Sebenarnya pada peringkat
pertama, karya ini dimautkan dalam majalah Gema Islam pada 1 Februari 1962 hasil
usaha sama dengan sahabatnya bernama Hj. Yusuf Ahmad. Hamka sendiri

memulakan penulisan secara sepenuhnya sepanjang tahun 1963 (Hamka, 1982).

Pada peringkat kedua, Hamka telah mengarang secara intensif selama dua tahun
empat bulan semasa berada di dalam tahanan. Ketika beliau dibebaskan pada
pertengahan tahun 1966, karya tersebut belum lagi dapat diselesaikan (Hamka, 1982).
Pada peringkat ketiga, Hamka telah selesai mengarang secara keseluruhan Tafsir

al-Azhar. Cetakan pertama turut bermula pada tahun 1967 (Hamka, 1982).

Daripada fakta ini, bermakna Hamka telah mengarang dan menyempurnakan Tafsir

al-Azhar selama lebih kurang lima tahun iaitu bermula dari tahun 1962 sehingga

saya ini tidak akan selesai sampai saya mati. Masa terpencil dua tahun telah saya pergunakan
sebaik-baiknya.”

118



tahun 1967. Hamka membahagikan fasa penulisan tafsir 30 juz kepada dua peringkat
iaitu pertama bermula pada juz 18 surah al-Mu minin sehingga tamat Juz "’Amma dan
kedua bermula dari Juz 1, surah al-Bagarah sehingga juz 17, surah al-Anbiya’.*
Tafsir al-Azhar diterbitkan sebanyak sembilan naskah buku yang mengandungi tiga
puluh juz ayat al-Quran (Hamka, 1982). Setiap naskah mempunyai kandungan
minimum tiga juz ayat al-Quran dan mempunyai maksimum empat juz ayat al-Quran.
Pentafsiran al-Quran disusun dengan sempurna seperti berikut (Hamka, 1982):
i) Nama surah perbincangan;
i) Pendahuluan surah tersebut contoh “Surat al-Bagarah” ( Lembu
Betina );
iii) Tajuk-tajuk kecil hasil daripada perbahasan pada ayat-ayat utama
contoh “ Kufur’;
iv) Bibliografi bagi setiap juz perbahasan;
vi)Tajuk pengantar perbahasan juz yang seterusnya contoh

“Pengantar Juzuk Tiga.”

4.3 Persekitaran Keagamaan, Politik, Ekonomi dan Sosial Dalam Membentuk
Pemikiran Hamka

Indonesia merupakan antara negara yang mempunyai jumlah penduduk terbanyak di
dunia. Jumlah penduduk pada tahun 1980, iaitu setahun sebelum kematian Hamka
ialah 147,490,298 juta orang (Jumlah Penduduk Menurut Provinsi,

http://www.datastatistikindonesia.com/component/option,com_tabel/task,show/Itemid

¥ Hamka ada menyebut kenapa beliau memilih pendekatan sedemikian. Hamka berkata: “sebabnya
maka dimulai dari juz 18 ialah kerana memikirkan sudah banyak dikarang kitab tafsir secara meluas
tetapi jarang yang sampai tamat ketiga puluh juzuknya. Dengan harapan moga-moga jadi sambungan
dari tafsir-tafsir secara meluas yang telah dicuba oleh ahli-ahlinya terlebih dahulu tetapi tidak tamat,
mereka telah berhenti atau meninggal.”

119


http://www.datastatistikindonesia.com/component/option,com_tabel/task,show/Itemid,164/

,164/). Kini pada tahun 2011, penduduk Indonesia sudah mencecah 236,610,963 juta
orang (Data statistik penduduk Indonesia, http://www.datastatistikindonesia.com

/proyeksi/index.php?option=com_pdd&Itemd = 926).

Populasi ini mengambarkan kepelbagaian manusia yang wujud di sekitar kehidupan
Hamka. Majoriti penduduk Indonesia adalah penganut Islam teramai di dunia
(Jumlah  Muslim Indonesia Terbesar di Dunia, http://rioardi.wordpress.com
/2009/10/09/survei-jumlah-muslim-indonesia-terbesar-di-dunia/). Justeru, sudah tentu
Hamka telah menyaksikan pelbagai pengamalan agama Islam dalam bentuk
peribadatan, majlis pengajian dan identiti masyarakat Islam di kawasan-kawasan
tanah air terutama kawasan pergerakan beliau seperti Maninjau, Medan, Yogyakarta,

Makasar dan Jakarta.

Hamka mendapat pendidikan Islam semenjak kecil daripada ayahandanya sendiri dan
membesar dalam suasana mendapat pendedahan berkaitan ruh amalan Islam. Beliau
berpengalaman dalam menuntut ilmu di Makkah dan menimba ilmu daripada tokoh
tempatan seperti Haji Omar Said Tjokroaminoto K. H. Fachruddin dan Ki Bagus
Hadikusumo (Rushdi, 2001). Beliau didapati terkesan dengan pemikiran
pembaharuan yang dibawa Muhammad ’Abduh dan Rasyid Rida. Ini disebabkan
pergerakan beliau sebagai salah seorang tokoh pembaharuan Islam di Indonesia yang
memerlukan landasan aspirasi daripada tokoh-tokoh sebelumnya. Beliau didapati
memuatkan sejumlah riwayat pentafsiran daripada tokoh-tokoh tersebut atau sebagai
bahan sokongan kepada pendapat beliau sendiri di dalam Tafsir Al-Azhar (Hamka,

http://pemudaiman.blogspot.com).

120


http://www.datastatistikindonesia.com/
http://pemudaiman.blogspot.com/

Pemikiran Islam Hamka juga terhasil disebabkan faktor penglibatan beliau dalam
gerakan Islam seperti Muhammadiyah. Beliau mengikuti gerakan Muhammadiyah
mulai tahun 1925 untuk melawan khurafat, bidaah, tarekat dan kebatinan sesat di
Padang Panjang. Beliau kemudiannya ditabalkan sebagai salah seorang pengerak
utama organisasi tersebut. Hamka jarang menetap di sesebuah kawasan dalam tempoh
yang lama kerana berhijrah bagi melaksanakan agenda pergerakan dakwah (Rushdi,
2001). Daerah-daerah yang dikunjungi seperti Makasar, Medan dan Jakarta boleh
dianggap sebagai kawasan yang mempunyai potensi pembangunan Islam. Keadaan
ini mengamit perhatian Hamka untuk berfikir dan bertindak dengan sesuatu wadah
yang selari dengan Islam seperti pentafsiran al-Quran untuk menambahkan lagi

kesuburan agama yang sedia ada.

Perjuangan hamka dalam politik dapat membentuk pemikiran siasah bercirikan Islam,
anti penjajahan dan kezaliman. Kegiatan politik beliau bermula pada tahun 1925
ketika beliau menjadi anggota parti politik Sarekat Islam. Pada tahun 1945, beliau
membantu menentang usaha kembalinya penjajah Belanda ke Indonesia dan
menyertai kegiatan gerila di dalam hutan di Medan. Beliau menjadi anggota
Konstituante MASYUMI dan menjadi pemidato utama dalam Pilihan Raya Umum
1955 (Rushdi, 2001). Penglibatan dalam politik menjerumuskan beliau ke penjara di
sebabkan faktor pertentangan dengan Sukarno selaku Presiden Indonesia. Penjara
adalah antara lokasi Hamka menterjemahkan pemikiran beliau ke dalam Tafsir

al-Azhar.

121



Hamka dilahirkan di desa kecil Sungai Batang, tepi danau Maninjau, Sumatera Barat
yang terkenal sebagai daerah yang subur dan indah. Minat membaca atau belajar
sendiri, dengan pemandangan alam yang indah dan persekitaran keluarga yang taat
beragama merupakan asas pertumbuhan Hamka (Rushdi, 2001). Kebanyakan
penduduk  Maninjau terlibat dalam bidang pertanian dan perikanan
(Menyelamatkan Danau Limboto, http://menyelamatkandanaulimboto.
wordpress.com/pengendalianpencemarandanau/marganof/4-profil-daerah/). Keadaan
ekonomi juga turut mempengaruhi keadaan Hamka berfikir. Beliau ada
mengungkapkan perihal golongan yang mengusahakan pertanian dan teori kebajikan

Islam yang berupaya membantu rakyat termasuk golongan tersebut (Hamka, 1982).

Pengaruh ekonomi dapat menentukan keadaan kekayaan atau kemiskinan rakyat.
Justeru, Hamka kelihatan sensitif tentang permasalahan ekonomi lalu beliau
menyebut hakikat kekayaan dan kemiskinan di dalam buku Tasauf Moden (Hamka,
1979). Sumedi Andono (2005) berpendapat warga Indonesia sememangnya sinonim
hidup dalam kemiskinan. Kehidupan awal Hamka ketika mula menjadi tenaga
pengajar di Padang Panjang turut dihimpit kemiskinan dan ia memberi sedikit kesan
kepada pemikiran beliau (Rusydi, 2008). Ini dapat dibuktikan menerusi penghasilan
karya pertama iaitu novel Si Sabariah yang berkaitan isu kemiskinan dan kekayaan
(Hamka, 1928). Novel yang ditulis dengan huruf jawi dan berbahasa Minangkabau ini
mengisahkan kisah benar seorang gadis bernama Sabariah yang berkahwin dengan
seorang pemuda bernama Pulai lalu mereka ditakdirkan hidup menderita dalam
kemiskinan. Hamka mengetengahkan latar belakang ekonomi sebagai punca tragedi

yang berlaku dalam novel berkenaan. Daripada penghasilan novel ini, Hamka ada

122


http://menyelamatkandanaulimboto.wordpress.com/%20pengendalianpencemarandanau%20/%20marganof/%204-profil-daerah/

menyampaikan mesej tentang kepentingan mengatasi kepincangan dalam masyarakat

seperti masalah kemiskinan.

Hamka sememangnya hidup dalam pelbagai latar sosial. Ini disebabkan beliau banyak
bergerak dan melawat pelbagai destinasi dalam dan luar negara. Pengkaji berpendapat
beliau mempunyai ramai kenalan dan pengikut berdasarkan kegiatan sosialnya yang
melibatkan pelbagai anggota masyarakat dan terdapat pengakuan kehebatan daripada
rakan sezaman dan generasi selepasnya. Latar sosial yang pelbagai menyebabkan
Hamka terkesan untuk mempelbagaikan mesej dakwah. Hamka terlibat dalam aktiviti
menyampaikan ilmu, khutbah, ceramah, perbincangan, jihad dan aktiviti penulisan
untuk dihidangkan kepada masyarakat. Menurut Wan Sabri (2008), belia-belia
Indonesia amat berminat mempelajari Islam, tetapi menghadapi halangan kerana
kurang pengetahuan dalam bahasa Arab. Oleh itu, Hamka telah menulis tafsir dalam

bahasa Melayu-Indonesia bagi memudahkan pemahaman masyarakat.

Kedapatan amalan sosial yang diselaputi kepercayaan khurafat, tahyul dan bidaah
menyebabkan Hamka terpanggil untuk merungkaikan polimek yang berlaku
(Fadhlullah, 2008). Isu ini turut dimuatkan di dalam Tafsir Al-Azhar. Keadaan
penduduk muslim Indonesia yang begitu ramai menyaksikan kepelbagaian aliran
pemikiran dan corak pengamalan Islam. Hamka memutuskan untuk mewujudkan
pemikiran berasaskan interaksi harmoni sesama muslim bagi menangani pertentangan
pendapat. Beliau berhujah dalam pentafsiran ayat 7 hingga 9 surah al-Mumtahanah

bahawa ayat tersebut merupakan asas kepada toleransi dalam agama yang sering

123



dilupakan umat Islam. Pemikiran ini dicetuskan supaya tidak berlaku perselisihan

faham dengan cara yang negatif dalam masalah khilafiyat (Wan Sabri, 2008).

Pada tahun 1967, berlaku ketegangan antara penganut Kristian dan Islam di Indonesia
disebabkan satu kenyataan dari seorang mubaligh Kristian yang menghina Nabi
Muhammad s.a.w.. Rentetan daripada beberapa peristiwa ketegangan seperti serangan
pihak tertentu membakar beberapa gereja telah menyebabkan pemerintah
mewujudkan satu perundingan khas antara agama namun tiada penyelesaian konkrit
dapat dicapai. Hamka menyatakan polimek ketegangan ini berlaku berpunca daripada
kegagalan dialog keharmonian antara agama (Wan Sabri, 2008). Keadaan yang
berlaku dalam sejarah Indonesia tersebut telah diterapkan dalam pentafsiran beliau

yang berkaitan hubungan Muslim, Nasrani dan Yahudi.

4.4  Sumber-Sumber Pentafsiran Al-Quran Yang Digunakan Hamka

Hamka menyebutkan perkara utama yang perlu dirujuk dalam mentafsirkan
al-Quran ialah dengan al-Quran itu sendiri (Hamka, 1982). Selain itu, al-Sunnah,
pendapat sahabat, tabiin dan ulama yang turut digunakan. Beliau berkata:

Betapa pun keahlian kita memahamkan arti dari tiap-tiap kalimah
al-Quran, kalau kita hendak jujur beragama, tidak dapat tidak, kita mesti
memperhatikan bagaimana pendapat ulama-ulama terdahulu, terutama
sunnah rasul, pendapat sahabat-sahabat Rasulullah dan tabiin dan ulama
ikutan kita.

(Hamka, 1982)

Hamka turut gemar mengambil pandangan ahli-ahli tafsir lain. Mereka ini tidak

sesekali dilupakan walaupun beliau berupaya memberi pandangan sendiri. Perkara ini

124



akan diperincikan penulis dalam bab seterusnya iaitu tumpuan kajian metodologi

pentafsiran Hamka.

Hamka mengaplikasikan kitab-kitab tafsiran yang lain sebagai sandaran
perbahasannya. Beliau menggunakan pendekatan memilih pandangan tafsiran terkuat,
membuat perbandingan dan mengaitkan dengan pandangan beliau sendiri. Di
samping itu, beliau mengemukakan hujah-hujah sokongan daripada sumber ilmu
tambahan seperti sains dan falsafah.
Kitab- kitab yang telah dirujuki Hamka termasuklah (Hamka, 1982):

1. Jami’ al-Bayan ’an Ta'wil al-Quran oleh al-Tabari;

2. Tafsir al-Quran al-Azim oleh Ibn Kathir;

3. al-Kasyafat ’'an Hagaiq al-Tanzil oleh Ab al-Karim Jar-Allah

al-Zamakhsyari;

4. al-Jami’ [i Ahkam al-Quran oleh al-Qurtubi;

5. Mafatih al-Ghaib oleh Fakhr al-Din al-Razi;

6. Lubab al-Ta'wil fi Ma’ani al-Tanzil oleh *Ala” al-Din *Ali b. Muhammad

b. Ibrahim al-Baghdadi;

7. Madarik al-Tanzil wa Hagaiq al-Tanzil oleh al-Nasafi;

8. Tafsir al-Jalalain oleh Jalal al-Din al-Suyuti dan Jalal al-Din al-Mahalli;

9. Lubab al-Nuqul fi Asbab al-Nuzul oleh Jalal al-Din al-Suyuti;

10. Fi Marifah al-Nasikh wa al-Mansukh oleh *Ali b. Hazm al-Andalusi;.

11. al-Fath al-Qadir oleh al-Syaukani;.

12. Tafsir al-Maraghi oleh Ahmad Mustafa al-Maraghi;

13. al-Jawahir fi Tafsir al-Quran al-Karim oleh Tantawi Jauhari;

125



14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24,

25.

26.

27.

28.

Mahasin al-Ta wil oleh Muhammad Jamal al-Din al-Qasimi;

Tafsir al-Manar oleh Muhammad Rasyid Rida;

al-Mushaf al-Mufassar oleh Muhammad Farid Wajdi;

Fi Zilal al-Quran oleh Syed Quitb;

Adwa al-Bayan oleh Muhammad al-Amin b. Muhammad al-Mukhtar;
Turjuman al-Mustafid oleh Amin al-Din *Abd al-Rauf b.’Ali al-Fansuri
al-Sinki al-Jawi;

Tafsir al-Furgan oleh A. Hassan Bangil;

Tafsir al-Quran al-Hakim oleh Qasim Bakri, Muhammad Nur al-Imam dan
A.M. Dt. Majoindo;

Tafsir al-Quran al-Karim oleh Mahmud Yunus;

Tafsir al-Quran oleh H. Zainuddin Hamidi dan Fakhruddin H.S.;

Tafsir al-Quran al-Hakim oleh Abdulhalim Hasan, Zainal Arifin Abbas dan
Abdurrahim al-Haitami;

Tafsir al-Quran dan Terjemahannya oleh Departmen Agama;

al-Mizan fi Tafsir al-Quran oleh al-Sayyid Muhammad Husain
al-Tabatabaiy;

‘Ala al-Rahman fi Tafsir al-Quran oleh Muhammad Jawad al-Balaghi;

Al-Bayan fi Tafsir al-Quran oleh al-Sayyid Abul Qasim al-Musawi al-Khai.

4.5 Keistimewaan Hamka Dalam Pentafsiran Al-Quran

Peribadi

dan latar belakang pengalaman beliau dalam arena pendidikan dan

perjuangan Islam menyebabkan pentafsiran al-Quran yang diterokai sarat dengan

pelbagai keistimewaan seperti kepakaran menggunakan bahasa yang indah dan

126



mudah difahami, mengemukakan tafsiran daripada pelbagai sumber ilmu dan

kebolehan mewujudkan pentafsiran ayat yang padat dan menarik.

Hamka menggunakan bahasa Indonesia-Melayu sebagai bahasa penterjemahan dan
pentafsiran al-Quran. Bahasa tersebut merupakan bahasa pertuturan terbesar di rantau
Nusantara. Menyedari hakikat ini beliau menggunakan sebaik mungkin perantaraan

bahasa Indonesia-Melayu sebagai saluran dakwah ilmu tafsiran al-Quran.®

Hamka bijak memilih perkataan yang mudah difahami dan tidak banyak bercanggah
dengan perkataan-perkataan yang terdapat di dalam asas bahasa Melayu. Walau
bagaimanapun, terdapat beberapa perkataan yang sukar difahami oleh penutur bahasa
Melayu di negara lain. Tidak dinafikan terdapat juga perkataan yang agak
mengelirukan tetapi dalam kuantiti yang minimum.*® Pengkaji berpandangan
pentafsiran al-Quran yang dilaksanakan oleh Hamka berorentasikan supaya ia dapat
dimanfaatkan warganegara Indonesia dan keduanya seluruh penduduk Melayu Islam

di rantau Nusantara.®’

% Hamka sangat berharap karya Tafsir al-Azhar dapat dimanfaat dengan sewajarnya oleh masyarakat
Nusantara kerana karya berkenaan ditampilkan dengan perantaraan bahasa yang mudah difahami dan
perbincangan yang tidak terlalu komprehensif. Hamka ada menyebut harapannya: “oleh sebab Tafsir
al-Azhar ini ditulis dalam suasana baru, di negara yang penduduk muslimnya lebih besar jumlahnya
dari penduduk yang lain, sedang mereka haus akan bimbingan agama, haus hendak mengetahui rahsia
al-Quran, maka pertikaian-pertikaian mazhab tidaklah dibawakan dalam tafsir ini.” Lihat Hamka,
Tafsir al-Azhar, di bawah tajuk “Haluan Tafsir” Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982.

% Walaupun beliau bijak menggunakan pendekatan bahasa tetapi Hamka bersifat tawaduk lantas
mengakui bahawa beliau bukanlah seorang tokoh bahasa walaupun telah berjaya mengarang lebih
daripada seratus buah buku ilmiah di dalam bahasa Indonesia. Lihat Hamka, Tafsir al-Azhar, di
bawah tajuk “Mugaddimah”, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982.

Hamka mensasarkan Tafsir al-Azhar kepada penduduk Indonesia secara khusus. Ini dapat dilihat
melalui tulisan beliau iaitu: “salah satu niat seketika menyusunnya ialah hendak meninggalkan
pusaka yang moga-moga ada harganya untuk kuditinggalkan bagi bangsaku dan ummat muslimin
Indonesia jika panggilan tuhan yang pasti datang kepadaku kelak.” Lihat Hamka, Tafsir al-Azhar, di
bawah tajuk “Mengapa Dinamai Tafsir al-Azhar”, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982.

¥ Ini terbukti dengan kata-kata Hamka berbunyi: “Moga-moga Tafsir al-Azhar ini sebagai ole-oleku
dari tahanan, hendaknya dapat berguna dan berfaedah bagi kaumku dan bangsaku yang haus akan

127



Beliau menyatakan pentafsiran al-Quran pada zaman sekarang perlu dilibatkan
dengan ilmu pengetahuan sampingan® (Hamka, 1982). Justeru, ilmu-ilmu lain seperti
sejarah, falsafah dan sains turut diselitkan. Contoh dalam konteks ini ialah pada ayat
7 surah al-Fatihah. Dalam ayat ini Allah s.w.t. menyebut golongan-golongan sesat
yang mesti dihindari dan tidak diikuti. Hamka menambahkan tafsiran dengan
mengutarakan kebejatan pemikiran golongan yang menyimpang dari syarak seperti
Pantheisme, Polytheisme dan Deisme. Ini menunjukkan Hamka memanfaatkan

pengetahuannya berkaitan ilmu ideologi dan falsafah pemikiran manusia.

Dalam ayat 33 surah al-Rahman adalah berkenaan keizinan Allah s.w.t. kepada
manusia dan jin untuk melintasi penjuru langit dan bumi. Hamka turut menyelitkan
ilmu astronomi ketika mentafsirkan ayat ini di dalam Tafsir al-Azhar. Beliau
menyebut pengembaraan manusia ke bulan menaiki Apollo dan gambaran perjalanan

manusia ke planet Venus.

Sementara dalam ayat 22 surah al-Hadid pula menyatakan kedatangan bala bencana
adalah sudah ditetapkan dan tiada siapa mampu menghalangi ketentuan Allah s.w.t..
Ketika mentafsirkan ayat ini, Hamka mengetengahkan beberapa episod sejarah yang

mengemparkan dunia satu ketika dahulu. Beliau menyingkap sejarah malapetaka

penerangan agama.” Lihat Hamka, Tafsir al-Azhar, di bawah tajuk “Hikmat Ilahi”, Jakarta: Pustaka
Panjimas, 1982.

® Hamka bijak dalam menghuraikan sesebuah ayat dengan mengemukakan ilmu-ilmu tambahan
bagi menarik minat para pembaca dan pengkaji. Kebanyakan mufassir moden mula menggunakan
kaedah ini untuk merancakkan perbincangan ilmiah dan untuk membuktikan keunikan al-Quran yang
berkait rapat dengan ilmu-ilmu yang lain. Hamka ada berpesan: “maka dalam soal-soal yang
berkenaan (tafsiran ayat-ayat) dengan hal ehwal dalam alam ini, seorang pentafsir hendaklah menuruti
perkembangan ilmu pengetahuan.” Lihat Hamka, Tafsir al-Azhar, di bawah tajuk “Hikmat llahi”,
Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982.

128



yang berlaku ke atas kapal Titanic pada tahun 1922, letusan gunung Krakatau pada
tahun 1833 dan tragedi gempa bumi yang melanda Padang Panjang pada 1926.
Keseluruhan contoh ini menunjukkan kemampuan Hamka dalam menampilkan isi

yang padat dan menyeronokkan pembaca dengan kupasan bersifat semasa.

4.6 Cabaran Dalam Menyampaikan Tafsiran Al-Quran

Penyampaian ilmu tafsiran al-Quran adalah salah satu cabang dakwah di dalam Islam
jaitu menyeru manusia kembali kepada wahyu. Hasan al-Banna ada berbicara
mengenai gerakan dakwah menyeru manusia agar kembali kepada al-Quran dan
agama Allah s.w.t.:

...Sesungguhnya kita bertugas menyeru al-Quran yang berada di kanan
kami dan al-Sunnah yang berada di kiri kami serta amalan yang
ditinggalkan generasi al-Salaf al-Salih bagi merealisasikan sebuah ummah
yang menjadi contoh (kepada dunia) dan sesungguhnya kami menyeru
kepada Islam, prinsip-prinsipnya serta perundangannya...

(al-Khatib, 1995)

Setiap pendakwah pasti menghadapi tribulasi dalam menyampaikan risalah kebenaran
seperti yang berlaku kepada Rasulullah s.a.w. Hamka juga tidak sunyi dihimpit

dengan cabaran ketika berdakwah kepada masyarakat.

Hamka telah meluangkan masa hampir lima tahun dalam aktiviti pentafsiran
al-Quran. Penyampaian tafsir al-Quran akhirnya terhenti pada tahun 1964 lantaran
Hamka ditahan oleh pemerintah. Beliau juga terpaksa berpisah dengan isteri dan anak
tercinta. Hamka menyebut di dalam Tafsir al-Azhar:

Dalam keadaan tidak tahu apa kesalahan saya dalam tengah hari letih
berpuasa, saya dijemput dan dicabut dengan segenap kekerasan dari
ketenteraman saya dengan anak isteri, disisihkan dari masyarakat dan
dimasukkan ke dalam tahanan.

129



(Hamka, 1982)

Hamka ditahan pada detik 27 Januari 1964. Penahanan tersebut bukanlah kerana
Hamka benar-benar melakukan satu jenayah tetapi kerana konspirasi jahat yang diatur
pemerintah Indonesia bagi menyekat kemaraan pengaruh beliau. Hamka hanya
mengetahui sebab-sebab penahanan selepas empat hari berada di dalam penjara.
Tuduhan-tuduhan tersebut ialah (Hamka, 1982):
i) Merancang dan memprovokasi keadaan dalam rapat umum yang
berlangsung pada 11 Oktober 1963 untuk membunuh Menteri Agama
Indonesia, H.Saifuddin Zuhri;
i) Menerima dana kewangan sebanyak empat juta Dollar daripada Tunku
Abdul Rahman Putera al-Haj, Perdana Menteri Malaysia ketika itu;
iii) Menghasut mahasiswa di Institut Agama Islam Negeri (I.A.1.N.) di Ciputat
pada bulan Oktober 1963 agar meneruskan pemberontakan Kartosuwiryo;
iv) Mengadakan pakatan sulit bersama ejen Tunku Abdul Rahman di
Pontianak. Pakatan sulit ini menunjukkan Hamka menyokong Malaysia ketika

tercetus konfrontasi di antara dua negara tersebut.

Beliau sesekali tidak melakukan tuduhan-tuduhan yang dinyatakan tadi. Antara
kenyataan Hamka yang membuktikan dirinya berada di dalam kezaliman ialah

(Hamka, 1982):

Artinya menurut tuduhan ini saya adalah seorang pengkhianat besar
kepada tanahair saya sendiri.Sedihlah kita memikirkan bagaimana
jatuhnya mental dan moral manusia pada masa itu. Rupanya di dalam
sembilan orang mahasiswa yang saya beri kuliah di I.A.1.N. di waktu itu
menyelinap (menyamar) sebagai mahasiswa yang kerjanya adalah
mendengar-dengar, kalau ada kuliah yang diberikan oleh seorang dosen

130



atau guru besar yang dapat ditarik-tarik untuk dijadikan beban fitnah
bagi menghancurkan dosen tersebut. Padahal pidato saya di muka rapat
umum di Pontianak itu diambil dengan tape recorder yang isinya
menguntungkan konfrontasinya Sukarno bukan menyokong Tunku
Abdul Rahman. Itulah fitnah-fithah yang ditimpakan kepada diriku,
sehingga ditahan, ditanyanya dan diperiksa tidak kurang daripada dua
setengah bulan lamanya (ketika mula-mula ditahan). Dengan segala
macam usaha saya dipaksa buat mengaku apa yang dituduh.

Setelah berada di dalam penjara selama dua tahun empat bulan akhirnya Hamka
dibebaskan pada tahun 1966. Pembebasan tersebut berlaku disebabkan rentetan
perisitwa pemberontakan yang dikenali Gerakan September 30 atau “G30S PKI”’
yang telah mengorbankan enam pegawai tinggi tentera Indonesia pada 30 September
1965. Gerakan pemberontakan ini dikatakan dicetuskan Parti Komunis Indonesia.
Peristiwa ini berjaya mengubah undang-undang Penetapan Presiden no.11/1963 yang
menetapkan tahanan yang terlibat tidak boleh dikeluarkan dalam tempoh terdekat
(Hamka, 1982). Hamka mengatakan seandainya peristiwa ini maka sukarlah beliau
melepaskan diri dari sangkar kezaliman. Pembebasan ini sangat bererti kerana beliau
berjaya bebas daripada kesengsaraan dan mengeluarkan satu manuskrip berharga buat

tatapan ummabh iaitu Tafsir al-Azhar.

Sebenarnya Hamka turut berdepan dengan cabaran masa untuk menyempurnakan
Tafsir al-Azhar. Hasrat tersebut berjaya disempurnakan ketika berada di dalam
tahanan. Hamka pernah menukilkan:

...selalulah saya bertanya-tanya di dalam hati, bilakah tafsir ini akan

selesa dikerjakan, pada hal tugas-tugas yang lain di dalam masyarakat

terlalu besar pula. Saya kerap meninggalkan rumah. Saya kerap keluar

kota dan memenuhi undangan kawan-kawan sefahaman di
daerah-daerah yang jauh.

(Hamka, 1982)

131



Hamka juga berdepan dengan tekanan dan kesunyian terpisah dengan keluarga.
Beliau menceritakan bahawa anaknya pernah mencadangkan agar beliau menulis
serba sedikit penghargaan kepada pihak yang menahannya di dalam penjara. Hal ini
bertitik tolak daripada penahanan merekalah Tafsir al-Azhar dapat diwujudkan.
Hamka menjawab permintaan anaknya tersebut dengan kata-kata berikut:

Tidak anakku! Ayah tidak hendak berterima kasih kepada mereka itu
kerana terima kasih yang demikianpun akan menambah hasad mereka
juga. Bahkan akan mereka katakan ayah mencemuh kepada mereka
kerana maksud mereka digagalkan tuhan. Ayah belumlah mencapai
darjat yang demikian tinggi sehingga mengucapkan terima kasih kepada
orang yang aniaya, zalim, hasad, dengki.

(Hamka, 1982)

Proses penulisan tafsir kebanyakan berjalan semasa beliau merengkok di dalam
penjara. Beliau tidak dapat menyempurnakan Tafsir al-Azhar sepenuhnya di situ
kerana kekurangan bahan dan beberapa keperluan. Justeru beliau memerlukan masa
tambahan setahun selepas dibebaskan iaitu pada tahun 1966 untuk menyempurnakan
tafsiran tersebut. Akhirnya pada tahun 1967 manuskrip tersebut dapat dicetak dan

dapat dimanfaatkan umat Islam (Hamka, 1982).

4.7  Rumusan

Antara perkara-perkara yang membantu Hamka dalam penulisan tafsiran
al-Quran ialah penguasaan ilmu pengetahuan semenjak kecil, pengalaman yang luas
sebagai wartawan, editor majalah dan aktivis Islam, pengembaraan ke pelbagai
destinasi dan kekuatan semangat yang tinggi. Penglibatan beliau dalam lapangan
pentafsiran al-Quran dapat disimpulkan melalui dua aktiviti utama iaitu penyampaian

kuliah tafsir al-Quran dan penulisan Tafsir al-Azhar.

132



Tafsir al-Azhar adalah karya Hamka yang memuatkan terjemahan, tafsiran dan
kupasan ayat-ayat al-Quran. Beliau berjaya mengarang sehingga lengkap meliputi
keseluruhan 30 juz al-Quran walaupun menghadapi pelbagai tribulasi. Karya ini
dinamakan “Tafsir al-Azhar” bersempena dengan nama Masjid al-Azhar yang
menjadi tempat beliau aktif menyampaikan kuliah tafsir. Pada peringkat permulaan,
intipati pengajian tafsir tidak ditulis sendiri kerana beliau hanya menjalankan
pengajian secara aktiviti lisan sahaja. Hj. Yusuf Ahmad memulakan inisiatif
penulisan hasil pengajian tersebut ke dalam Majalah Gema Islam. Ruangan tersebut
diberi nama khas oleh Hamka sebagai Tafsir al-Azhar. Kemudiannya, Hamka
menyusun kembali penulisan tersebut sehingga menjadi manuskrip ilmu yang

sempurna.

Hamka telah mengarang Tafsir al-Azhar selama lebih kurang lima tahun iaitu
bermula dari tahun 1962 sehingga tahun 1967. Beliau didapati mengutamakan
pentafsiran al-Quran dengan al-Quran itu sendiri dan mengaitkan dengan al-Sunnah,

pendapat sahabat, tabiin dan ahli-ahli tafsir lain.

Hamka turut mengaplikasikan kitab-kitab tafsiran yang lain sebagai sandaran
perbahasannya. Beliau menggunakan pendekatan memilih pandangan tafsiran terkuat,
membuat perbandingan dan mengaitkan dengan pandangan beliau sendiri. Di
samping itu, beliau mengemukakan hujah-hujah sokongan daripada sumber ilmu

tambahan seperti sains dan falsafah.

133



Antara keistimewaan beliau dalam pentafsiran al-Quran ialah beliau menggunakan
bahasa yang mudah difahami, mengemukakan tafsiran daripada pelbagai sumber ilmu
dan mewujudkan isi yang padat dengan kupasan bersifat semasa, perumpamaan,

kisah-kisah tauladan dan pengalaman tersendiri.

Beliau menghadapi pelbagai tribulasi seperti dipenjara oleh pemerintah Indonesia,
namun beliau tetap beristigamah dalam menghasilkan Tafsir al-Azhar. Manuskrip
yang dihasilkan mengambarkan taraf keintelektualan Hamka. Peninggalan manuskrip
tafsir al-Quran tersebut sangat bernilai dan menjadi rujukan tafsir al-Quran alternatif

yang tersohor di rantau Nusantara.

134



BAB LIMA

METODOLOGI PENTAFSIRAN HAMKA PADA AYAT-AYAT
YANG MENGANDUNGI KALIMAH PENGERTIAN TAKWA DI
DALAM SURAH AL-BAQARAH, TAFSIR AL-AZHAR.

5.1 Pengenalan
Melalui bab ini, perbincangan akan memerihalkan ayat-ayat yang mengandungi
pengertian kalimah takwa. Melalui ayat-ayat pilihan tersebut, pengkaji akan

menampilkan tafsiran Hamka dan metodologi yang diaplikasikan.

5.2  Pengenalan Surah Al-Bagarah

Surah al-Bagarah adalah surah kedua yang terdapat di dalam al-Quran al-Karim dan
merupakan surah terpanjang dan turut mengandungi sepotong ayat yang terpanjang.
Kedapatan 286 ayat di dalam surah ini. Perkataan al-Bagarah bererti “lembu betina”

dan ada yang menterjemahkannya sebagai “sapi betina.”

Surah al-Bagarah adalah surah Madaniyyah®® dan sebahagian besar surah ini
diturunkan pada permulaan tahun Hijrah kecuali ayat 281 diturunkan di Mina pada
Haji Perpisahan menjelang kewafatan Rasulullah s.a.w.* Surah ini dinamakan

dengan surah al-Bagarah kerana ia berkaitan dengan kisah Bani Israil yang

¥ Surah Madaniyyah adalah surah yang diturunkan di Madinah. Surah al-Bagarah diturunkan
selepas peristiwa Hijrah dan dimasukkan dalam kumpulan ayat-ayat Madaniyyah. Lihat Manna’
al-Qatan, Mabahith fi *Ulum al-Quran, Birut: Muasasah al-Risalah, 2000.

% Kebiasaannya dalam setiap kitab terjemahan al-Quran akan diselitkan penerangan latar belakang
sesebuah ayat. Penerangan turut menyentuh status surah sama ada Makiyyah atau Madaniyyah dan
sejarah penurunan ayat-ayat tertentu di dalam surah berkenaan. Lihat al-Quran dan Terjemahannya,
Kerajaan Arab Saudi Arab, 1992.

135



diperintankan Nabi Musa a.s. untuk mencari lembu betina bagi menyelesaikan satu

kes pembunuhan yang berlaku (Hamka, 1982).

Kandungan surah al-Bagarah terbahagi kepada dua bahagian. Bahagian pertama,
ayat-ayat memfokuskan kebenaran al-Quran, menghuraikan sifat golongan munafik
dan kafir, menyeru umat manusia keseluruhannya menyembah Allah s.w.t. dan
meninggalkan syirik, menerangkan proses kejadian manusia dan alam, menerangkan
janji syurga dan neraka, mendedahkan kisah Nabi Adam, Hawwa  dan Iblis serta
perihal golongan Yahudi dan Ahli Kitab. Dalam bahagian yang kedua pula
diterangkan secara meluas tentang hukum syarak yang meliputi ibadah, mu’amalah,

munakahat dan jinayat serta beberapa perkara umum yang lain.

Mengikut pandangan Hamka, terdapat enam perkara penting yang lahir daripada
intipati surah ini terhadap kaum muslimin dalam rangka memperteguhkan agama
Islam, menegakkan jati diri dan semangat menyebarkan dakwah. Enam perkara itu
ialah (Hamka, 1982):

I. Supaya mempunyai kesungguhan dan meninggalkan tauladan terbaik

kepada manusia yang lain;

ii. Kesanggupan menegakkan kebenaran;

iii. Jangan merasa lemah dengan kemiskinan, penghijrahan dan bahaya yang

mendatang;

iv. Bersiap sedia menghadapi musuh yang memerangi Islam;

v. Menguatkan hati, memperdalamkan keimanan, memperhebatkan ibadah

dan takwa;

136



vii. Mendirikan rumah tangga yang baik, suami isteri yang bahagia,
mengalirkan pendidikan pada keluarga dan menyebarkan cinta kepada

keluarga terdekat, anak yatim dan fakir miskin.

Surah al-Bagarah juga mengandungi pelbagai kelebihan dan terdapat banyak
hadith yang menerangkan kelebihan surah ini. Antaranya sabda Rasulullah

S.a.W..

Maksudnya: Sesungguhnya setiap sesuatu itu ada puncak dan puncak
al-Quran ialah surah al-Baqgarah.

(al-Mundhiri, al-Targhib wa al-Tarhib, no.314, j.2, Misr: al-Maktabah
al-Taufigiyyah, 2005.)

Sabda Rasulullah s.a.w.:

Maksudnya: Barangsiapa yang membacanya (Surah al-Bagarah) pada
waktu malam maka rumahnya tidak akan dimasuki syaitan selama tiga
malam, barangsiapa yang membacanya pada waktu siang maka
rumahnya tidak akan dimasuki syaitan selama tiga hari.

(al-Suyuti, al-Jami’ al-Saghir, no.2420, Misr: Dar al-Fikr, 1976.)

Sabda Rasulullah s.a.w.:

Maksudnya: Bacalah surah al-Bagarah sesungguhnya sesiapa yang
membacanya  memperolehi  keberkatan  dan  sesiapa  yang
meninggalkannya memperolehi kerugian. Surah ini akan mengagalkan
kuasa sihir.

(al-Tabrani, al-Mu jam al-kabir, n0.3992, Birut: Dar al-Fikr, 2002.)

137



Menurut Abu Al-Bagir (2007), Allah s.w.t. menjadikan surah al-Bagarah
mengandungi khasiat penerang hati, penguat keyakinan, penyubur tanaman, peraih
kejayaan, pengubat sihir dan gila, pengerak ibadah, penawar penyakit, penghindar
bala, pemurah rezeki, pencetus kehormatan diri dan pencetus kebahagian rumah
tangga. Manakala menurut Kurdi (1997), menerusi pengamalan beberapa ayat
tertentu di dalam surah ini menyebabkan seseorang itu mampu memiliki akal yang
cerdas, menghindari malapetaka dan kejahatan, mengetahui kejadian di waktu tidur,
mengetahui perihal pencuri barang dan mendamaikan suami isteri dengan izin Allah

S.w.t..

5.3 Pandangan Ulama Tentang Takwa

Takwa merupakan manifestasi yang mesti dicapai oleh setiap insan hasil daripada
segala syariat yang telah diturunkan dan pewartaan nas-nas agama. Insan yang
memahami tuntutan takwa adalah insan yang bakal meraih kejayaan di dunia dan
akhirat. Kalimah pengertian takwa dapat didapati dalam pelbagai ayat di dalam
al-Quran. Ini membuktikan Allah s.w.t. memerintah manusia supaya melaksanakan
tuntutan ini. Allah s.w.t. berfirman:

BXUORGIEOG7  ¢xEQ LA Lo I o O&a005% 040
DO, 60Dz O=R0 ALfa S BHXADOWza I
e 0leO X AN6) Ox=> 00> 22 Jdu)

ERVEXKD ¢QUCORESODE

Maksudnya: Wahai orang-orang yang beriman bertakwalah kamu kepada
Allah dengan sebenar-benar takwa dan jangan kamu mati melainkan
dalam keadaan Islam.

(al-Quran, Al ’Imran 2:102)

Rasulullah s.a.w. ada bersabda mengenai takwa. Antaranya:

Maksudnya: Bertakwalah kepada Allah di mana jua kamu berada.

138



(al-Tirmidhi, al-Jam:i’ al-sahih Sunan al-Tirmidhi, No. 1987, Misr:
Maktabah Mustafa al-Bab al-Halabi., 1989)

Dalam hadith yang panjang riwayat Irbad b.Sariyah, baginda turut bersabda:

Maksudnya: Aku berwasiat kepada kalian supaya bertakwa kepada Allah.

(al-Darimi, Sunan al-Darimi, no. 2676, Damsyiq: Dar al-Qalam, 1996.)

Makna dan pengertian takwa yang difirmankan Allah s.w.t. dan Rasulullah s.a.w.
mempunyai pelbagai pengertian. Para sahabat dan para ulama sendiri turut
mempunyai pelbagai pengertian tersendiri mengenai takwa. Takwa merupakan
masdar dari kata waga yang bererti menghalangi diri dari segala keinginan,
menjalankan segala perintah dan menjauhi segala larangan termasuk perkara syubhat
(Ibn Manzur, 2003). Orang paling mengerti agama dalam pandangan ulama salaf
adalah orang yang paling bertakwa (Ibn al-Qayyim, t.t.). Takwa mempunyai
pengertian yang pelbagai berdasarkan kepada dua asas utama iaitu melaksanakan

segala perintah Allah dan meninggalkan segala larangan-Nya.

Ibn Mas’ud mengatakan takwa ialah taat kepada Allah dan tidak menderhakai-Nya,
mensyukuri-Nya dan tidak kufur, mengingati dan tidak melupai-Nya (Sa’id Hawa,
2003) Pengertian ini turut dikuti al-Hasan al-Basri, ’Tkrimah, Qatadah dan Mugqatil
(al-Zuhaili, 1998). Menurut Ibn *Abbas, golongan yang bertakwa ialah mereka yang
menghindari syirik dan sentiasa beramal dengan ketaatan kepada Allah (al-Qurtubi,
2000). Umar bin *Abd al-’Aziz berpendapat perbuatan takwa bukanlah sekadar
berupaya berpuasa di siang hari dan bergiamulail di waktu malam tetapi perbuatan

takwa ialah sanggup meninggalkan perkara yang diharamkan Allah dan menunaikan

139



kefardhuan Allah. Ssesiapa yang mendapat kurniaan dari Allah takala bertakwa maka
la adalah sesuatu yang amat baik dan membawa kebaikan yang seterusnya

(Muhammad Khalil, 2005).

Ulama terkemuka dalam lapangan ilmu tasawuf, al-Ghazali (2003) merumuskan
bahawa intipati takwa ialah mampu menyucikan hati dari segala kejahatan, sehingga
ia menjadi pemelihara yang membenteng daripada segala kejahatan. Definisi takwa
menurut bahasa ada diterangkan al-Qurtubi (2000) iaitu takwa ialah kurang bertutur
yakni mengawasi mulut daripada bertutur perkara yang tidak bermanfaat. Selanjutnya
beliau menjelaskan orang yang bertakwa ialah orang yang memastikan diri beramal
kebaikan dan memisahkan tingkah lakunya daripada terkena azab dari Allah. lbn
Kathir (2000) meriwayatkan dari Thalg bin Habib tentang definisi takwa iaitu
mengerjakan ketaatan kepada Allah dengan bimbingan cahaya dari Allah sambil
mengharap pahala daripada-Nya, dan rela meninggalkan kemaksiatan dengan disertali
rasa takut akan siksaan daripada-Nya. Al-Nawawi menyebut bahawa perkataan takwa
adalah sebagai perkataan himpunan tentang segala manifestasi ajaran Islam dari

perihal agidah, ibadah, muamalah dan akhlak (Mustafa dan Mahy al-Din, 2003).

Terdapat pandangan tentang takwa yang dikemukakan ulama-ulama mutakhirin.
Menurut al-Qaradawi (2002), takwa pada dasar maknanya adalah mengambil
tindakan penjagaan dan memelihara dari sesuatu yang mengganggu dan
memudaratkan iman. Syed Qutb (2005) menyimpulkan takwa ialah keupayaan
menyatukan kehendak syariat dalam soal dalaman dan luaran seseorang. Tindakan

utama makna takwa dapat dilihat menerusi pandangan ’Afif *Abd al-Fatah (t.t.).

140



Beliau mengariskan tindakan utama daripada ketakwaan ialah perasaan takut kepada
Allah, justeru sesiapa yang takut kepada-Nya maka akan bertukar menjadi insan yang

sangat bertakwa kepada-Nya.

Wahbah al-Zuhaili (1998) merupakan antara ulama semasa, turut menegaskan makna
takwa yang selari dengan pandangan salaf iaitu takwa ialah menunaikan
perintah-perintah wajib dan menjauhi larangan dan maksiat keseluruhannya serta
mengikuti perintah mengikut kadar kemampuan dalam perkara yang terdapat pilihan
dalam agama. Begitu juga dengan penjelasan dari Muhammad ’Ali al-Sabuni (2003)
yang memperkatakan takwa ialah orang yang menjauhi kemurkaan Allah dengan
melaksanakan perintah-Nya dan menjauhi segala larangan-Nya serta berusaha
melindungi diri daripada terkena azab-Nya. Sa’id Hawa (2003) turut mengemukakan
takrif orang yang bertakwa ialah orang memelihara diri dengan menunaikan apa-apa
yang ditanggungjawabkan atau meninggalkan apa yang diperintahkan dan bersatu

dalam mengikuti petunjuk kitab Allah.

Daripada takrifan dan penjelasan tersebut, makna takwa wujud dalam pelbagai
penjelasan seperti mengikuti perintah Allah, meninggalkan larangan-Nya,
memelihara diri daripada terjebak dalam perkara kemurkaan Allah, berhati-hati dalam
amal perbuatan, menghadirkan perasaan takut dan membersihkan hati daripada

sifat-sifat buruk.

141



54  Ayat-Ayat Yang Mengandungi Kalimah Pengertian Takwa Di Dalam
Surah Al-Bagarah

Kalimah pengertian takwa yang diambil daripada terjemahan ayat-ayat berkenaan
adalah berasal daripada kalimah ’Arab dalam bentuk isim (kata nama), fi’il madi
(perbuatan yang telah berlaku), /il mudari” (perbuatan yang sedang berlaku dan bakal
berlaku), fi’il "amar (suruhan atau perintah) dan fa’i/ (pelaksana) iaitu dalam konteks
perkataan takwa yang berasal daripada kalimah wagayah ( ) (Ibn Manzur, 2003).
Terdapat 31 ayat al-Quran dalam surah al-Bagarah yang mengunakan kalimah
berkaitan perkataan takwa.** Kalimah-kalimah ini dalam keadaan berulang-berulang
dan dapat disimpulkan menerusi 13 kalimah al-Quran di bawah ini yang berkaitan

makna pengertian takwa® :

1 ¢xvVEQRTECONMW@a I  : “Orang-orang yang hendak bertagwa.”’
2. $A>0*de e . ““Supaya kamu terpelihara. >’

3. PLO>00xa . “kepadaku sajalah kamu bertaqwa. *’
4, 3200z 3 : “Takutlah kamu.”

5 €020 %de e . “Supaya kamu terpelihara.”

6. WX P00 xe 3 . “Mereka telah bertagwa.”

7. #Q0>0%4<ONwa I “Orang-orang yang bertagwa.
8. &MHU>O %443 : “Supaya mereka jadi taqwa. >’

£9. §O®¢[F10ea . “Barangsiapa yang taqgwa.”’

£10. E@ €0~ ¥ : “Tagwa.”

11, P 0ea : “Tagwalah. >’
12. 3-cQ> QW de e . “Mereka berbuat tagwa.”’

13. P =*I 0w @0 : “Dan hendaklah ia taqwa.”’

55  Metodologi Hamka Dalam Pentafsiran

* Berdasarkan penelitian terhadap 31 ayat di dalam surah al-Baqgarah, terdapat kesamaan dan kadang
kala perbezaan makna takwa yang difirman Allah s.w.t.. Kedudukan 31 ayat-ayat berkenaan ialah pada
ayat 2, 21, 24, 41, 48, 63, 66, 103, 123, 177, 179, 180, 183, 187, 189, 194, 196, 197, 203, 206, 212, 223,
224, 231, 233, 237, 241, 278, 281, 282 dan 283.

%213 kalimah ini diterjemahkan berdasarkan terjemahan Hamka di dalam Tafsir Al-Azhar, Indonesia
‘terbitan Pustaka Panjimas, 1982.

142



Melalui tajuk ini, pengkaji akan menumpukan tafsiran Hamka melalui aspek
metodologi yang digunakan beliau. Berikut adalah ayat-ayat yang mengandungi
terjemahan mengikut Tafsir al-Azhar (1982) dan analisis metodologi yang digunakan
beliau:

1. Ayat ke-2:

0 0008 O BHLO®0 *+ DHOMIGE M Wa S AEQ w00
X RILOEO* = Oolig.ere 00D

Terjemahannya: Inilah Kitab itu, tidak ada sebarang keraguan padanya
padanya satu petunjuk bagi orang-orang yang hendak bertaqwa.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan
berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada surah yang lain. Hamka
mengaitkan surah al-Fatihah dan ayat 79 surah al-Wagi’ah untuk menyokong

pentafsiran ayat ini;

b. Menampilkan sedikit fakta berkaitan ilmu Tarikh Mashaf: Hamka memulakan
tafsiran dengan menerangkan keadaan al-Quran di zaman Rasulullah yang
diturunkan secara berperingkat;

c. Memuatkan catatan pengalaman peribadi: Tujuannya ialah untuk menambah
kupasan tentang maksud ayat yang ditafsirkan dengan kisah pengalaman

tersendiri ketika menghadiri Konferensi Kebudayaan Islam pada tahun 1962.

143



Resolusi konferensi tersebut menyebut bahawa kebudayaan Islam yang sebenar
yang perlu dihayati ialah kebudayaan takwa;

d. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau menyebut orang yang
ingin bertakwa perlu melaksanakan perkara-perkara kebaikan seperti memelihara
hubungan yang baik dengan tuhan, memelihara diri daripada perkara yang tidak
diredhai tuhan, memelihara segala perintah-Nya, berhati-hati dalam perjalanan
hidup, takut, cinta, kasih, harap, cemas, berani, tawakal, redha, sabar dan sesuatu

yang dilaksanakan kesan daripada iman dan amal salih.

2. Ayat ke-21:

B O0CO0€20Ra 5 VO O0we 3 o O&a008# 060
FLAF OMES ON.LA For S REAE* <=0
FEAE+EED e FLAEREIZL Q0L €xE00A Ao S0

ANV 60>V %z

Terjemahannya: Wahai manusia! sembahlah olehmu Tuhan kamu
yang telah menciptakan kamu dan orang-orang yang sebelum kamu,
supaya kamu terpelihara.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Memulakan tafsiran dengan memfokuskan pada perkataan tertentu sahaja:
Pentafsiran dimulakan dengan penghuraian makna perkataan wahai manusia.
Hamka memilih perkataan berkenaan dengan tujuan membezakan ayat-ayat lain
yang tidak mengandungi kalimah seruan;

b. Menggunakan beberapa contoh yang berada di persekitaran manusia: Hamka
menyebut nikmat-nikmat yang dikecapi manusia seperti sawah, ladang,
rumahtangga dan harta pusaka;

c. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka menterjemahkan dengan

perkataan “supaya kamu terpelihara” dalam ayat ini dan tidak menyebut secara

144



terus perkataan takwa. Pengkaji tetap memasukkan ayat ini dalam sampel kajian
kerana kalimah asal daripada ayat al-Quran ini tetap berkaitan dengan kalimah
takwa. Hamka lebih memfokuskan kepada maksud “supaya kamu terpelihara”
daripada maksud “supaya kamu bertakwa” dengan tujuan supaya para pembaca
dapat memahami terus maksud takwa yang lebih mendalam. Beliau menjelaskan
bahawa manusia perlu memelihara martabat diri daripada menyamai taraf

binatang.

3. Ayat ke-24:

JIRRICR dm B -UD2HAD> e AL A SR e
BX-0>00xa a0 B -0>HAD> v He
s&rrA2€CO0>AO0 DBEBOALA W I WO OCGWwe I
=2 AR 46 PR PATANIOPaEy Ju VO OCGwe S

&Y D ¢xpHON AOErHN W 20O RALL
Terjemahannya: Maka kalau kamu tidak dapat membuat, dan
sekali-kali kamu tidak dapat membuat, maka takutlah kamu kepada
neraka yang penyalakannya ialah manusia dan batu yang disediakan
untuk orang-orang kafir.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan
berlandaskan kandungan ayat yang terdapat sebelum ayat berkenaan. Hamka
memulakan tafsiran dengan menerangkan terlebih dahulu maksud kehendak ayat
ke-23 yang berkisar tentang seruan Allah s.w.t. kepada golongan yang ingin
mencabar al-Quran;

b. Menggunakan beberapa pendekatan unik yang terkandung di dalam bahasa
Indonesia: Hamka menampilkan pepatah Indonesia yang berbunyi “kanji pun tak

lalu, air pun tak lalu” untuk ditujukan kepada golongan kuffar yang keras kepala;

145



c. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan
penyataan “maka takutlah kamu kepada neraka” dan tidak menterjemahkan
dengan perkataan takwa dalam ayat ini. Hamka lebih memfokuskan kepada
maksud “maka takutlah kamu kepada neraka” dengan tujuan supaya para
pembaca dapat menterjemahkan tuntutan takwa kepada perasaan gerun terhadap
seksaan Allah s.w.t..

4. Ayat ke-41:

56 wee0n0l Lo FHORE BXOARCGY L7160
e @0 J27EEDEL L EHONGW o BLQNLOBORY
DPORNE= OB ARG $¥0000 BSMO€ A 2
TEOTIDo $hRE BXOJECOIIE M oo B
“@UXORD SO SEOREL PO-teY Yoiu [

BV S D>V e g0

Terjemahannya: Dan percayalah kepada apa yang Aku turunkan, yang
bersetuju dengan apa yang ada sertamu, dan janganlah kamu menjadi
orang-orang yang mula-mula kafir (ingkar) akan dia; dan janganlah
pula kamu jadi orang-orang yang mula sekali mengkufurinya dan
janganlah kamu jual ayat-ayat-Ku dengan harga yang yang sedikit dan
semata-mata kepadaku sajalah kamu bertaqwa.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada kandungan Kkitab-kitab

sebelum al-Quran: Hamka menghuraikan sebahagian peraturan Allah s.w.t. yang
terkandung di dalam Taurah yang termaktub di dalam al-Quran. Peraturan Allah
s.w.t. tersebut ialah percaya kepada Allah s.w.t., jangan membuat berhala, hormat
kepada ibu bapa, jangan berzina, jangan mencuri dan jangan menjadi saksi palsu;

Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka menjelaskan dengan

maksud takwa ialah menjaga hubungan dengan Allah s.w.t.. Beliau juga

146



mentafsirkan semata-mata perhubungan dengan Allah s.w.t. yang perlu dipelihara

dan dititikberatkan dengan rasa penuh tanggungjawab kepada tuhan.

5. Ayat ke-48:

OO OY e A %EIOEQ BHUO200xa €0
@0 4 HAJIOXA SEINE ::E 2o SN IK 1 N LINE ::E 2ol
e <O@EIOXAXA &£ O&KrRYE RoeZ9ORO
AL e @0 <KYLOOR L O&rHRNE 20+@ RO

B ¢QORBOCRO
Terjemahannya: Dan takutlah kamu akan hari yang tidak akan dapat
melepaskan satu diri sesuatu apa pun dari diri yang lain dan tidak akan
diterima daripadanya permohonan dan tidak diambil daripadanya
penebusan dan tidak mereka akan ditolong.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan unsur sejarah dunia: Hamka menukilkan
sejarah perkembangan Yahudi di dunia termasuk di Sepanyol dan benua Eropah
dan sentimen mereka yang sangat berbangga dengan keturunan. Di samping itu,
beliau turut menukilkan kecaman masyarakat Eropah dan kezaliman Nazi Jerman
ke atas mereka;

b. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan
pengertian “dan takutlah kamu akan hari (akhirat)”. Pentafsiran ini membawa
maksud mengawasi diri dan keturunan daripada perasaan lapang dada dan bakal

terlepas daripada tanggungjawab di akhirat.

6. Ayat ke-63:
JLAE+ QD+ ON,E POAY 3 o1y o X¥=clm [0 SOROSO
€000 wa i REAEe L A0 ee o €74 XL 462 Jm)
E72EOO%R O =@ A PRl 2N BX0720>%

o8 BOROAD GO @0 =050 R<=
RO $)0>0*de e LA+ HED 10 0D

147



Terjemahannya: Dan ingatlah takala telah Kami ambil perjanjian
dengan kamu, dan telah Kami angkatkan gunung di atas kamu:
peganglah apa yang telah Kami berikan kepada kamu dengan
sunguh-sunguh, dan ingatlah olehmu apa yang ada di dalamnya,
supaya kamu semua takwa.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan
berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada surah yang lain. Hamka
mengaitkan tafsiran dengan ayat ke-170 surah al-’Araf ;

b. Menampilkan pandangan ulama tafsir yang lain: Hamka menyatakan pandangan
para mufassir secara umum berkaitan keadaan gunung dalam ayat ini yang sama
ada benar-benar diangkat Allah s.w.t. atau disebaliknya;

c. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan

pengertian “terpelihara dari bahaya”. Beliau sekadar menjelaskan makna takwa

dengan begitu ringkas di sini.

7. Ayat ke-66:

*x2V 0B o HONere $ROESD o FmVOeCGoEREDO V00
6 AV X e N 38 o 4460 o O0& 70RO 40
(0N $xV EQRI ORI e COSYRIDGL @0

Terjemahannya: Maka Kami jadikanlah dianya sebagai suatu teladan bagi
mereka yang semasa dengannya dan orang-orang yang di belakangnya,
dan pengajaran bagi orang-orang yang bertagwa.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan
berlandaskan kandungan ayat yang terdapat sebelum ayat berkenaan. Hamka
mengaitkan ayat ke-65 surah al-Bagarah pada peringkat permulaan perbahasan

kerana ia berkait rapat dengan ayat ke-66 ini. Di samping itu, Hamka turut

148



mengaitkan pentafsiran berdasarkan ayat ke-5 surah al-Juma’ah dalam konteks
pentafsiran berdasarkan ayat dari surah yang lain pula;

b. Menyatakan pentafsiran berdasarkan riwayat sahabat: Hamka menyatakan riwayat
daripada Ibn ’Abbas berkenaan dengan perubahan Bani Israil menjadi kera;

c. Menyatakan pentafsiran berdasarkan riwayat tabiin: terdapat riwayat yang
dinukilkan daripada Ibn Ishag, Ibn al-Jarir dan Ibn al-Munzir berkenaan tempat
kejadian dan riwayat tentang maksud Bani Israil bertukar menjadi beruk;

d. Menampilkan pandangan ulama semasa: Beliau menampilkan pandangan seorang
mubaligh Islam Minangkabau, Duski Samad yang memperumpamakan manusia
yang lanjut usia dan berperangai pelik adalah seperti “beruk tua yang terpaut”;

e. Mengemukakan pentafsiran dengan ijtihad sendiri secara berterus terang: Hamka
menjelaskan ijtihadnya dengan jelas seperti berikut: “Sebab itu maka penafsir ini
tidaklah berpegang pada sesetengah ahli tafsir yang lain yang menafsirkan
bahawa mereka (Bani Israil) disumpah tuhan, sehingga langsung bertukar jadi
beruk.” Beliau seterusnya mentafsirkan bahawa Bani Israil telah diubah nurani
dan perbuatan sehingga mirip tingkah laku beruk;

f. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan
pernyataan ‘“pengajaran bagi orang-orang yang bertagwa” dengan huraian
sekiranya orang-orang yang bertakwa diberi rezeki yang sedikit mereka tetap akan
berpuas hati kerana yang penting rezeki itu halal dan mereka tidak akan berhelah

terhadap agama.

8. Ayat ke-103:

BARCOE -0 SR€EVo % O J0weO
VOBYR $IIOXE <O¢BADFAOw B3I+ QO0xa 60

149



B -O€enLXK@D JUAw a <O IB[AIF * F oS
& EPHS &NHACORE D60

Terjemahannya: Padahal jika kalau sekiranya mereka beriman dan
bertakwa sesungguhnya pahala dari sisi Allahlah yang lebih baik, jika
kalau adalah mereka mengetahui.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a.

Mengaitkan tafsiran dengan fakta tentang para Nabi: Hamka memfokuskan
beberapa keterangan tentang Nabi Sulaiman yang telah dikafirkan oleh golongan
Yahudi. Keterangan ini dinukilkan tanpa pernyataan riwayat;

Menampilkan hujah-hujah daripada ilmu Tauhid: Hamka menegaskan prinsip
utama ’agidah iaitu i’ktigad mengenai perutusan rasul dan perihal kemuliaan
mereka;

Mengemukakan pentafsiran berdasarkan isu semasa: Beliau menyatakan terdapat
umat Islam di Indonesia yang mewujudkan “buku ganjil” yang menyediakan
ayat-ayat al-Quran untuk tujuan sihir;

Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan
pernyataan bahawa orang-orang yang hidup dengan bertakwa tidak akan keras

kepala dan hidup dengan mengamalkan anasir buruk (sihir).

9. Ayat ke-123:

OO ML OY o L xHRIOEQ BHXA>00xa 00
e @0 o HAGOXIA @ TR KReyFH:
22 gn <YGOOR o O& &8 R=4ZS0R0
J2=0 e @0 <KOADOXIHAXIA & RHBVRDIXIHAGCe

LAY ¢)0€OBECRO

150



Terjemahannya: Dan takutlah kamu akan hari yang tidak akan dapat
melepaskan satu diri daripada diri yang lain sesuatu pun tidak diterima
daripadanya penebusan, dan tidak bermanfaat padanya satu syafaat pun
dan tidaklah mereka akan ditolong.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Menampilkan hujah-hujah daripada ilmu Tauhid: Hamka menegaskan prinsip
‘agidah paling utama iaitu tentang kepercayaan mutlak hanya kepada Allah s.w.t.;

b. Mengemukakan tafsiran dalam bentuk menyanggah teori dan ideologi yang
bertentangan dengan Islam: Ajaran Kristian yang menyebut kematian al-Masih
adalah untuk menembus dosa manusia diketengahkan dalam tafsiran dan
dinyatakan bersama sanggahan daripada Islam;

c. Mengemukakan pentafsiran dengan menampilkan contoh-contoh individu yang
rapat dengan manusia: Waris dan guru dijadikan contoh golongan yang mulia di
dunia tetapi tidak dapat membantu meringankan azab seseorang di akhirat;

d. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan
pernyataan “maka takutlah kamu kepada neraka” dengan pengertian yang hampir
sama dengan ayat 48 sebelum ini. Beliau tidak menterjemahkan dengan perkataan

takwa dalam ayat ini.

10. Ayat ke-177:

B0 weldD> = QO OFwdwade “v@Aw X
FEMNOE AN Wa 3  +=4I0L JALAERLARYRO

Ol GET @ FOHO ROV WS- 40
* FororRE RIS (I8 @Fwdroa
RO 38+ Mo S RO RN K Yo LRI E Sy

0 OXZE ¢ * ORMARO YW 3 0
RTOZmOR=OCwa o0 FROMNTN o0 S0

71 L AN o BNOMWa I G¢i-e7€0
O~ 20> DMea S ez +0 DP.ONOERO

ElRGE 2R JONOPAER Ju
L ZINTCPE Y du ¢V QEORORON W 0

151



V5 ERI B * # 6 O0a €0 PR OREOO W S
®)oL00e0 QT QLB wWo S oRNxed
BOT0-E00wa 5 @¢I3- 671600 BOFOREO T es 3

A20. 200V AI=D>R &A= <COM W -0
2 BXO0CORYNOOR SOV
(7 ANES ¢xENO F OO Wwa i ¢0
I L] 3 ESY VO Rai g dm | 0.7 o BIR0E €@ M @e S
RN & & %Oy ONL GOk @S a e $xvio He0]
B BX020N08G OxCQ LA Lo S
)00 %I €OV W - REDL NEE O %D wiONLLe0

& JYP

Terjemahannya: Bukanlah kebajikan itu lantaran kamu memalingkan
muka ke arah timur dan barat, akan tetapi kebajikan itu ialah bahawa
kamu percaya kepada Allah dan hari yang akhir dan malaikat dan Kitab,
dan Nabi-Nabi dan memberikan harta atas cinta kepadanya kepada
kekuarga yang hampir dan anak-anak yatim dan orang-orang miskin dan
anak perjalanan dan kepada orang-orang yang meminta dan penebus
hamba sahaya dan mendirikan solat dan mengeluarkan zakat; dan
orang-orang yang akan memenuhi janji mereka apabila mereka berjanji
dan orang-orang yang sabar di waktu kepayahan dan kesusahan dan
peperangan. Mereka itulah orang-orang yang benar dan mereka itulah
orang-orang yang bertagwa.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan
berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada surah yang lain. Hamka
mengemukakan hujah berdalilkan ayat-ayat dari ayat 30 surah al-Sajadah, ayat 91
surah al-Nisa’, ayat 3 surah al-’Ankabut, ayat 19 surah al-Maarij. ayat 91 surah
al-Maidah dan ayat 3 surah al-Mujadalah;

b. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith: Terdapat
hadith-hadith riwayat al-Baihaqi, riwayat bersama oleh Ahmad, Tirmidhi, Nasaii,
Ibnu Majah, al-Hakim dan al-Baihaqgi dan hadith riwayat Bukhari dan Muslim
sebagai sandaran hujah. Di samping itu, terdapat pernyataan sebuah hadith sahih
mengenai kaffarah membebaskan hamba akan tetapi tidak dinyatakan sumber

riwayat;

152



Menyatakan pentafsiran berdasarkan riwayat sahabat: Menampilkan tafsiran dari
’Abdullah b. Mas’ud yang menyentuh tentang keadaan hati manusia takala
menderma dan tafsiran dari Ibn *’Abbas yang menyentuh tentang maksud ‘“anak
perjalanan”;

. Menyatakan pentafsiran berdasarkan riwayat tabiin: Riwayat tafsiran dari
Mujahid dikemukakan dalam penerangan adab terhadap orang musafir;
Menampilkan hujah-hujah daripada ilmu Tauhid: Penerangan kepentingan
beriman kepada Allah, hari akhirat, perihal malaikat dan kitab-kitab yang
diturunkan kepada rasul dijadikan sebagai bahan pentafsiran;

Menghuraikan ayat berdasarkan ilmu figh: Dalam isu zakat ini, Hamka
mengemukakan perbincangan figh yang panjang dengan dimuatkan pandangan
dari mazhab Zahiri, kata-kata Syeikh Mustafa al-Ghalayini tentang kepentingan
ikhlas, sejarah Ma’an b. Zaidah iaitu seorang tokoh dermawan yang tidak
diwajibkan zakat, kepentingan perjanjian dalam Islam seperti perkahwinan dan
pertabalan khalifah, perihal perhambaan menerusi peperangan dan pembebasan
hamba;

Mengutarakan perbahasan falsafah Islam: Pentafsiran dilakukan dengan cara
mewujudkan penerangan konsep falsafah solat dan perkaitan dengan lafaz doa
Iftitah, teori kontrak sosial dan perkaitan dengan Islam dan konsep perjanjian
Islam. Konsep perjanjian dengan tuhan dan perjanjian sesama manusia

dibincangkan beserta sebuah hadith yang tidak dinyatakan sumber riwayat;

153



Mengemukakan tafsiran dalam bentuk menyanggah teori dan ideologi yang
bertentangan dengan Islam: Hamka memaparkan beberapa konsep ideologi

Sosialis dan Komunis sebagai perbandingan dengan ideologi kebajikan Islam;

Mengemukakan fakta khas secara butiran nombor: Beliau menyebut secara
khusus bahawa terdapat 98 ayat al-Quran tentang perihal sabar;

Memasukkan unsur sejarah dunia: Kisah di Sudan dipaparkan dalam kupasan isu
meminta-minta daripada orang lain manakala sejarah Revolusi Oktober 1917
dipaparkan dalam isu penggagasan Sosialisme. Sejarah Islam turut diselitkan iaitu
keadaan pemerintahan khalifah Umar b. ’Abd al-’Aziz;

Menampilkan ilmu psikologi kemanusiaan: Dalam konteks ini, Hamka
menerangkan sifat naluri manusia secara umum tanpa menyatakan sumber
kenyataannya;

Memasukkan beberapa fakta-fakta semasa: Hamka mengaitkan dengan hal ehwal
undang-undang antarabangsa seperti peraturan mengharamkan perhambaan;

. Mengaitkan kisah sejarah dan tauladan: Memuatkan secebis kisah seorang
pemimpin yang melanggar perjanjian negara sendiri dan sejarah perhambaan yang
dijalankan di Rusia;

Menerangkan contoh bersifat semasa: Hamka menyebut perbuatan mengadap arah
dalam konteks keadaan geografi. Ini dapat dilihat umpamanya masyarakat
Indonesia dalam keadaan mengadap ke arah barat dan masyarakat Amerika pula
dalam keadaan mengadap ke arah timur apabila masing-masing ingin

menumpukan ke bahagian tengah dunia;

154



0.

11.

Menggunakan pendekatan unik yang terkandung di dalam bahasa Indonesia:
Hamka menggunakan bahasa kiasan “tangan yang di atas lebih mulia dari tangan

di bawah” dalam kupasan ”orang-orang yang meminta”;

Memuatkan catatan pengalaman peribadi bagi menguatkan kupasan maksud ayat
yang ditafsirkan: Beliau menceritakan serba sedikit pengalaman dihantui
penderitaan tatkala berlaku perang di tanah air akibat serangan Belanda dan jihad
memerangi penjajah tersebut;

Memperkukuhkan tafsiran mengenai takwa: Hamka mentafsirkan orang-orang
yang bertakwa berdasarkan riwayat Ibnu Jarir sebagai golongan yang selalu
memelihara hubungan dengan Allah dan memastikan iman sentiasa mendaki ke

tahap yang lebih tinggi.

Ayat ke-179:

<KOFAOe0Rn0 LELMMOFDIWa I ORx L7278 we0
AL kHEAD @ CHOOZO W@ Ba I OB EHION O
I A #8A> D ¥
Terjemahannya: Dan untuk kamu di dalam hal Qishash itu ada
kehidupan, wahai orang-orang yang mempunyai fikiran dalam supaya

kamu semua menjadi orang-orang yang bertaqwa.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a.

Mengutarakan perbahasan falsafah Islam: Hamka menghuraikan falsafah
perundangan Islam terutama tentang qisas;

Menampilkan contoh yang berkaitan dengan persekitaran manusia: Untuk
memudahkan pembaca memahami maksud ayat ini, Hamka memuatkan contoh
kes seseorang yang terlibat dalam jenayah pembunuhan yang berlaku dalam

masyarakat;

155



c. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan
penyataan bahawa golongan yang bertakwa ialah masyarakat beriman. Beliau
menjelaskan masyarakat tersebut adalah yang bersikap menegakkan keamanan,
memelihara perdamaian, mempertahankan hidup berdasarkan syariat, mempunyai

kesedaran beragama dan perasaan takut kepada Allah s.w.t..

12. Ayat ke-180:

08>0 F OO JE7EONMEHON GEHY I
X040+ QMO <2IORNONWe K READRNOQOROL]
2000, O e UM we I L 3 RAL 2 JNE:
¢V REEEBNLFT B -0 &IrORON WG eU-HNY W»
OE-¢K o BORIO B N ORBDIRAOVWe e N

ERRES ¢xvV EQRTECOM W@ I
Terjemahannya: Diwajibkan atas kamu apabila seseorang daripada
kamu hampir mati jika dia ada meninggalkan harta supaya berwasiat
untuk kedua ibu bapa dan keluarga terdekat baik Kewajiban atas orang-
orang yang tagwa.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Menampilkan pandangan ulama lain: Pentafsiran dijalankan dengan memuatkan
permasalahan status ayat ini. Hamka menyatakan perselisihan para ulama’ tanpa
menyebut nama mereka. Terdapat daripada mereka yang memandang ayat ini
sudah tidak relevan kerana ia dimansukhkan menerusi ayat pembahagian waris di
dalam surah al-Nisa’;

b. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith: Hamka menampilkan
hadith bersumberkan riwayat al-Tirmidhi yang menjadi dokongan kepada
golongan ulama yang menyatakan ayat ini adalah mansukh manakala hadith
riwayat Ibn Abi Syaibah dan al-Baihagi pula menjadi dokongan kepada ulama

yang menyatakan ayat ini tidak mansukh;

156



c. Mengutarakan ilmu Nasakh dan Mansukh: Terdapat perbincangan ayat yang
disebutkan adalah berpandukan perspektif ilmu ini;
d. Mengutarakan pentafsiran berlandaskan hukum figh: Perbincangan berkaitan

wasiat dan faraid diselitkan dengan fakta-fakta penting;

e. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk
khas: Beliau mengutarakan tajuk ~“wasiat " sebagai pembukaan pentafsiran;

f. Mentafsirkan kalimah takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan
dengan pernyataan “kewajipan atas orang-orang yang bertakwa” iaitu orang-orang
yang tidak meninggalkan kekacauan kepada keluarga dan berusaha meninggalkan
perkara yang baik (wasiat) untuk kebaikan keluarga. Pentafsiran hanya berbentuk

pernyataan ringkas.

13. Ayat ke-183:

OxEQN LA Lo RN 106w LEJASE 16)
RESZGONEHON HN I A BUAURCIEL -0
SHY I s NOX @D R @00y Dwa 3
JEOIMEAE@E L TINE et LAFfa d- OGE=OR

EXRHS €020 de = ALAE+HRAD w0
Terjemahannya: Wahai orang-orang yang beriman! Diwajibkan
kepada kamu berpuasa sebagaimana telah diwajibkan atas
orang-orang yang sebelum kamu, supaya kamu menjadi orang yang
bertagwa.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan ayat berdasarkan hadith: Beliau memuatkan hadith riwayat lbn
Majah yang mendedahkan amalan puasa adalah berhubung rapat dengan nilai
sabar. Perbincangan juga difokuskan pada lafaz hadith yang berbunyi “imanan

wahtisaban” tanpa disertai riwayat asal hadith berkenaan;

157



. Pentafsiran berdasarkan riwayat daripada sahabat: Permulaan pentafsiran turut
difokuskan kepada tafsiran sahabat bernama ’Abdullah b. Mas’ud yang
menjelaskan perintah puasa adalah perintah yang berat;

Mengaitkan dengan kandungan kitab-kitab beserta sejarah para Rasul terdahulu:
Hamka menjelaskan kandungan Taurah dan Injil serta sejarah Nabi Musa dan
Nabi ’Isa dalam bab kewajipan puasa. Di samping itu, pentafsiran dilakukan
dengan menukilkan amalan “puasa” oleh Nabi Zakaria, Maryam dan Nabi ’lsa
yang termaktub dalam surah Maryam;

. Pentafsiran berdasarkan bahasa Arab: Kaedah ini tidak digunakan dengan meluas
kerana Hamka hanya memilih kalimah al-Quran tertentu sahaja untuk dijadikan
bahan pentafsiran. Kalimah siyam ditampilkan untuk menjelaskan pengertian
puasa beserta peraturan ibadah tersebut;

Menampilkan pandangan ulama: Hamka menukilkan pandangan rakannya
bernama K.H. Wahid Hasyim tentang pengalaman puasa dan pandangan
al-Ghazali tentang amalan golongan sufi yang mengamalkan puasa daripada
mendekati perkahwinan;

Menafsirkan ayat dengan menampilkan hujah-hujah daripada ilmu figh:
Pentafsiran dilakukan dengan cara menerangkan kaedah ibadah puasa dan
hukum-hakam yang berkaitan;

Mentafsirkan ayat dengan mengutarakan falsafah Islam: Hamka menerangkan
falsafah dan hikmah yang terkandung di dalam ibadah puasa;

. Mengemukakan tafsiran dalam bentuk menyanggah teori dan ideologi yang

bertentangan dengan Islam: Penceritaan budaya puasa dalam agama lain seperti

158



Hindu, agama Mesir purba, Buddha dan Kristian dikemukakan sebagai bahan
perbandingan. Hamka turut mengemukakan pandangan Barat yang menghina
amalan berpuasa dan fakta tentang kemaksiatan yang berlaku pada hari Natal di

Barat;

I. Mengemukakan ilmu sampingan: Memasukkan beberapa pandangan ahli
perubatan tentang faedah puasa tanpa diiringi nama mereka;

j-  Memasukkan unsur-unsur sejarah dunia dan pengalaman peribadi: Hamka
menceritakan pengalaman penjajahan Belanda dan hubung kait dengan ibadah
puasa;

k. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan tajuk khas:
Tafsiran dimulakan dengan tajuk Puasa;

I.  Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan
pernyataan “menjadi orang-orang yang bertakwa” ialah orang yang beriman yang
dapat menahan nafsu kerana melaksanakan perintanh Allah s.w.t.. Pentafsiran

hanya berbentuk ringkas.

14. Ayat ke-187:

LR 0 RVE) QLT =, OANLD
FOEERO <&@ wa S QI ®O0[Y D we I
J2AEA e THa 20w OIIDL § AL * Fo BON
RINHON E OV A G 430w A€ 30060
O €EdxAGD JA2->F 00 + Lo
O ¢den ALSFZRO0> AN &NHAE ¢ oOOY
= JAL7ECOR X HeReO MR ISRNT0) 15 LA

O €OGID O HIIOE* S w@a g oo
+ 0 QHOTBE o 08 BXAAC T Ao €0
B-0>E A 60 g AL AE e
% #AHO BN EEOOS G 3- 0
20000 E a3 R2AEw® ¢xO0ve=0060

QOO NE eI E IR VAQ®OIALET B S

159



B MO X KHMwa e HINE NOGACORT Do I
P> OONY Dwa I BX-0O600N <O Of=>M

12 gu gl P2 SO0 A wa S (7] _[=Ne)
ohes0le0 PILO€CONIOOED
NOEXOBOROM W I ORx ¢H0O>HARKNECOR
o[X]+o * P oS <OO<OKRN T T
A&, @O XX @) A2 €EHIOND e &
ER OIS JORSR 2 +F oI NANRZE PINE)
HHA>0#Ie0 OhexERDw Lo OcEH W

TR I

Terjemahannya: Dihalalkan bagi kamu pada malam puasa bercampur
kepada isteri kamu. Mereka adalah pakaian bagi kamu dan kamu
adalah pakaian bagi mereka. Allah mengetahui bahawasanya kamu
telah berkhianat kepada diri-diri kamu maka diampuniNya kamu dan
dimaafkanNya kamu. maka sekarang singgunglah mereka dan carilah
apa yang telah ditentukan Allah buat kamu dan makanlah dan
minumlah sehingga berbeda bagi kamu tali putih dari tali hitam dari
waktu fajar. Kemudian itu sempurnakanlah puasa sampai malam dan
janganlah kamu singgung mereka padahal kamu sedang iktikaf di
dalam masjid-masjid. Itulah batas-batas Allah, maka janganlah kamu
dekati akan dia. Demikianlah Allah telah menjelaskan
perintah-perintahNya kepada manusia supaya mereka jadi tagwa.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan
berlandaskan kandungan ayat yang terdapat sebelum ayat berkenaan. Hamka
membuat kesimpulan bahawa dalam lingkungan ayat 183 hingga 187 surah
al-Bagarah adalah mengenai penjelasan perintah puasa;

b. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith: Hamka menampilkan
hadith riwayat Bukhari dan Muslim yang menceritakan tentang amalan *Adi b.
Hatim yang telah menyediakan dua helai benang sebagai panduan untuk melihat
waku fajar menyinsing;

c. Menampilkan pandangan ulama: Hamka mengemukakan pandangan ijtihad Abu
’Ali al-Qali yang telah menjatuhkan hukuman berpuasa dua bulan berturut-turut

kepada seorang khalifah Bani Umaiyah;

160



. pentafsiran berdasarkan bahasa Arab: Perbincangan difokuskan pada kalimah

al-Quran iaitu “rafath” dan “mubasyarah” dan diterangkan maknanya menurut
kaedah penterjemahan daripada bahasa Arab;

Memuatkan ilmu figh: Beliau menerangkan figh berkaitan waktu tempoh
berpuasa dan hukum iktikaf serta perkara yang membatalkan kedua-dua ibadah
ini. Permasalahan “ru’yah al-hilal” dan kaedah “hisab” turut dijadikan bahan

pentafsiran;

Memasukkan unsur sejarah: Hamka menceritakan suasana aktiviti “ru’yah” di
Indonesia semasa zaman pentadbiran Menteri Agama, K.H. Fakih Usman dan
zaman penghulu-penghulu di Tanah Jawa;

Menggunakan beberapa pendekatan unik yang terkandung di dalam bahasa
Indonesia: Terdapat penggunaan bahasa Minangkabau tentang istilah bermain-
main yang disebut “bergelut-gelut’;

. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan tajuk khas:
Hamka meletakkan satu tajuk khas iaitu “Pakaian” untuk memulakan
perbincangan tentang perhubungan suami isteri;

Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan
pernyataan “supaya mereka jadi takwa”. Selanjutnya beliau menjelaskan supaya
mereka menjadi orang-orang yang menegakkan iman dan takwa. Pentafsiran

hanya berbentuk ringkas.

161



15. Ayat ke-1809:
NEAIYAETDa d &IOR 204630D>HEX0OOG K
Lo O 1w 2600 0008 “ONLe In=d0 B
VO F LM wa = “n@s 0@ ©2&A S W@wa - €0
TNE &tORQO€EINWa I BXUDaoires HOIRE
1O F WM WS OILGNED  wed o ALZFeU><
B0 =cJed O+ 0sa 3 =3Ik 2N
AN REOOAAEOM $ITN0E &tURO €EE M @a d
A2 HAD W ALSa S BHX-A200xa €0
EVR AP &MAC RES AP
Terjemahannya: Mereka bertanya kepada engkau dari hal bulan sabit.
Katakanlah: dia itu adalah waktu-waktu yang ditentukan manusia dan
(untuk) Haji dan tidaklah kebajikan itu bahawa kamu masuk rumah
dari belakangnya tetapi yang kebajikan ialah barangsiapa yang takwa,
dan datanglah ke rumah-rumah dari pintunya, serta takwalah kepada
Allah supaya kamu beroleh kejayaan.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:
a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan

berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada surah yang lain iaitu ayat 2 dan
3 surah al-Juma’ah serta ayat 129 dan ayat 151 surah al-Bagarabh;

b. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith yang berkaitan dengan
ayat yang dibincangkan: Terdapat hadith riwayat ’Abd b. Humaid dan Ibn Jarir
dan riwayat daripada Ibn Abi Hatim yang berkaitan dengan permasalahan hilal.
Hamka turut menyebut pandangan Bukhari dan beberapa perawi hadith yang tidak
dimaklumkan nama mereka tentang situasi masyarakat jahiliah mengerjakan haji;

c. Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w.: Beliau
menyebut kisah Rasulullah s.a.w. yang berdukacita atas kematian putera baginda;

d. Menampilkan tafsiran sahabat: Terdapat tafsiran daripada Abu ’Ubaidah yang
menjelaskan maksud sebenar arahan al-Quran supaya memasuki rumah dari pintu
hadapan ialah apabila seseorang ingin bertanya kepada Rasulullah maka ia perlu

mengikut saluran sebenar, soalan yang tepat dan bukan perkara remeh-temeh;

162



e. Mengemukakan tafsiran bersumberkan riwayat tabiin: Hamka mengemukakan
hujah berdasarkan riwayat Ibn ’Asakir tentang kisah seorang sahabat datang
bertanyakan kepada Rasulullah s.a.w. tentang keadaan anak bulan;

f. Pentafsiran berdasarkan bahasa Arab: Beliau menjelaskan terlebih dahulu makna
“hilal”" dari sudut pengertian asal;

g. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan pandangan ahli ilmu balaghah: Hamka
mengupas jawapan Rasulullah s.a.w. tentang persoalan hilal daripada sudut ilmu

tersebut;

h. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk
khas: Pentafsiran dimulakan dengan sebuah tajuk khas iaitu “Dari Hal Hilal dan
Tanyakanlah Sesuatu Kepada Ahlinya”;

i. Memperkukuhkan tafsiran mengenai takwa: Beliau mentafsirkan perkataan takwa
dengan makna takwa hati kepada Allah dengan diperkukuhkan hujah berdasarkan
keterangan umum daripada riwayat Bukhari dan beberapa perawi tanpa disebut

nama mereka.

16. Ayat ke-194:

RRE-S-e000NE a3 RO IO Ww@o S
Q>80 Ha I O A& O Y @s s N
RO g B BONL 26 VIEROEINEa 00
JL72E0OmEN EORNO®IfRa I

PP TNONE QOVORHIR B OO fRa g o
g JALZAECOEEH N EORIQO®I TR AL 2-N
A F oS- B-0>00xa €0
DAL A s d- OHOL B-MACORHE R -0

EXAB D ¢V EQRT ECOM W Fe
Terjemahannya: Bulan yang mulia dengan bulan yang mulia. Dan
segala yang mulia itu ada padanya Qishash. Maka barangsiapa yang
melanggar kepada kamu hendaklah langgar pula atasnya, yang
setimpal dengan pelanggarannya atas kamu itu. Dan taqwalah kepada

163



Allah dan ketahuilah bahawa sesungguhnya Allah adalah beserta
orang-orang yang bertaqwa.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a.

Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w.: Hamka
mendatangkan fakta sirah bahawa Rasulullah s.a.w. bergerak bersama 1,200
orang sahabat untuk mengerjakan umrah dan fakta peristiwa perjanjian
Hudaibiyyabh;

Mengemukakan pentafsiran berdasarkan tafsiran sahabat: Beliau menukilkan
riwayat bersumberkan Ibn ’Abbas yang mengaitkan ayat ini dengan mimpi

Rasulullah s.a.w. mengerjakan umrah;

Pentafsiran berdasarkan bahasa Arab: Hamka menghuraikan perkataan
“hurumatu” berdasarkan ilmu bahasa Arab dan diterjemahkan kepada bahasa
tempatan;

Mentafsirkan ayat dengan mengutarakan perbahasan falsafah Islam: Beliau
menceritakan sebahagian dan peraturan perang yang diajar Islam kepada dunia;
Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu fakta secara khusus: Beliau
menyusun maksud ayat ini yang berkaitan “kesucian” secara teratur seperti
penjelasan pertama hingga keempat;

Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan perkataan
takwa dengan makna sikap dalaman (jiwa) dan berwaspada terhadap segala
kemungkinan (bahaya dari musuh Islam dan halangan ketika ibadat haji).

Pentafsiran hanya berbentuk umum.

17. Ayat ke-196:

164



O&LO¢ B S B-0600N. «0OLeO
r §) <+ g * & BB LORD M S0
QOO0 VDPICRa I A0 JE2D 1O RNETONLL
BXAO20NHEHOOOL e+ @0 B LOLOOO =3 EITOE
Xl =>HA A= S0 %R0 SR27ERROV AV O
) AXE) T @O+w0 ] DRIDA SN XS €O FOOO— 6
02001 AN OV OO o X AR OO LAECGN.E
TROHE <O HAw OPOGY®oI=0 I HE
E@E@O0=>6é w0 SOLRNQ®O vOOL) &)o@ 0N.®
AA* A0+ IIAIOww v@ANVRP RO F3—+QORXK e
P& OB 3 GEERO ZHOEOLORD Mac o R
FITE €000 PIO R F s RN©o
SOG® dLAe RO LOEOOc=a 3
ONx Era #0000 0O¢OmETRN KRR OGO
S+ OO SOR>» " @&RAxed P2&ONE a3
L XX 3=¢ 1N A& o, & 2R v ke J6)
2241 ITHOWNW HNEN w0 <3 B A K@D

ORNO G 4. FO ORI S 200 SIAZ40
G QA e00¢NEHL S NOFEASOREOM®a S
A ForSce B0>00x0 5 60
A ForSce mPEglm |88 B MO CORE R 5 60

&V AP FEHa QN D M Fe €O X A
Terjemahannya: Dan sempurnakanlah haji dan umrah itu karena Allah.
Tetapi jika kamu dhalangi maka kirimkanlah kurban sedapatnya. Dan
jangan kamu cukur kepala kamu hingga sampai kurban itu ke
peyembelihannya. Maka barangsiapa yang sakit atau ada gangguan di
kepalanya maka berfidyahlah dengan berpuasa atau sedekah atau
kurban. Tetapi apabila kamu telah aman, lalu siapa yang bersenang-
senang dengan umrah kepada haji maka hendaklah dibayarnya kurban
sedapatnya. Tetapi barangsiapa yang tidak mendapat hendaklah puasa
tiga hari ketika haji dan tujuh hari apabila telah kembali (kamu. ltulah
sepuluh hari yang sempurna. Yang demikian itu ialah bagi orang yang
tidak ada dirinya penduduk Masjid al-Haram. Dan takwalah kepada
Allah; dan ketahuilah bahawasanya Allah adalah sangat berat
siksaanNya.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan
berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada surah yang lain. Beliau
mengaitkan ayat 97 surah Ali ‘Imran untuk tujuan pentafsiran ibadah haji dan ayat
37 surah al-Haj sebagai sumber tafsiran berkaitan ibadah korban;

b. Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w., kisah para

Nabi dan sejarah Islam: Beliau mengemukakan secebis sejarah atau keadaan

165



ibadah haji pada zaman Nabi Ibrahim a.s. hingga kebangkitan Nabi Muhammad
s.a.w. Di samping itu, Hamka menukilkan bahawa perisytiharan Rasulullah s.a.w.
tentang pensyariatan haji dan umrah telah bermula pada tahun ke-4 Hijrah;
Mengemukakan  pentafsiran  berdasarkan  pandangan  tabiin:  Hamka
mengetengahkan pandangan Sufian al-Thauri, lbn Habil dan Muqatil dalam
perbincangan penyempurnaan ibadah haji dan umrah;

. Menggunakan perantaraan bahasa Arab: Beliau menghurai perkataan “hadyu” dan
“dam” berdasarkan ilmu bahasa Arab dan diterjemahkan kepada bahasa tempatan;
Mengemukakan pentafsiran berdasarkan ilmu figh: Hamka menerangkan terlebih
dahulu perihal rukun haji dan mewujudkan perbandingan antara perintah haji dan
perintah puasa. Pentafsiran berkenaan ibadah haji ini dipraktikkan berdasarkan
pandangan mazhab yang mahsyur secara tersusun. Beliau juga memperincikan
perbincangan mengenai Haji Qiran, Haji Tamattu’ dan Haji Ifrad. Hamka
menyentuh pandangan mazhab Syafi’i tentang isu pembayaran dam, memasukkan
hal ehwal semasa perjalanan haji dan mengemukakan tafsiran berdasarkan hadith
Bukhari dan Muslim serta pandangan sesetengah ulama (tanpa menyebut nama
mereka) dalam masalah berkaitan kegagalan menyempurnakan keperluan ibadah
haji;

Menyelitkan pentafsiran berdasarkan unsur ilmu tasawuf: Hamka turut
mentafsirkan ayat ini dengan huraian ilmiah mengenai “rukun batin”;
Memasukkan unsur-unsur sejarah dunia: Beliau memaparkan sejarah konfrontasi
di antara Arab Saudi dan negara Mesir pada tahun 1961 yang telah membantutkan

urusan ibadah haji dan mengaitkan dengan kepentingan Tahallul Ihsar;

166



h. Menggunakan beberapa pendekatan unik yang terkandung di dalam bahasa
Indonesia: Beliau menggunakan bahasa Jawa untuk menerangkan maksud
“prihatin”;

I. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk
khas: Penttafsiran dimulakan dengan sebuah tajuk khas iaitu “Syariat Haji dan
Umrah”;

J. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan perkataan
takwa dengan makna hendaklah membina takwa dengan membangunkan hati
yang mampu bertakwa dan mengerjakan ibadat dengan khusyuk. Pentafsiran

hanya berbentuk umum.

18. Ayat ke-197:

<6 VOLADHr 2O PO TAOM &0 0B 0
XIvo O&LOCGE S P RON- €veé@¢«c T[AOeo
ORx $IAORY *+@0 &XAOODc <+ @0 D@ O
BXODHADGH s o ¢80 @2 &AM @s e
+ForSe  €O0OMHERDII0 WOIORE [IINE

460781 M REeo BX0C0004660 =63
El ElcX JuNIOF TRVorreesis 00300 we 3
(71735 b SR E O P8 A> 00 xa €0

EX ARG CHOMZM W@ Do I
Terjemahannya: Haji itu ialah beberapa bulan yang telah dimaklumi.
Maka barangsiapa yang memerlukan berhaji di bulan-bulan itu, maka
sekali-kali tidak boleh rafats (bercakap kotor) dan tidak boleh fusuq
dan tidak boleh berbantah di dalam haji. Dan apapun kebaikan yang
kamu perbuat, Allah mengetahuinya dan bersiap bekallah kamu. Maka
sesungguhnya bekal yang sebaik-baiknya ialah takwa. Dan takwalah
kepadaKu, wahai orang-orang yang berfikir.

167



Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith: Beliau mentafsirkan
ayat dengan menyandarkan kepada lafaz talbiyyah yang mahsyur daripada
Rasulullah s.a.w. tanpa dinyatakan sumber riwayat;

b. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan ilmu figh: Hamka menyebut waktu
pelaksanaan haji secara khusus;

c. Memuatkan catatan pengalaman peribadi bagi menguatkan kupasan maksud ayat
yang ditafsirkan: Pengalaman Hamka mengerjakan haji pada tahun 1927
diselitkan bagi tujuan menjelaskan suasana ibadah haji pada ketika itu;

d. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan perkataan
takwa pada ayat yang bermaksud “maka sesungguhnya bekal yang sebaik-baiknya
ialah takwa” dengan pentafsiran bererti kuat takwa hatinya, manakala pada ayat
yang bermaksud “Dan takwalah kepadaKu, wahai orang-orang yang berfikir”
ditafsirkan dengan makna tegakkan iman, hadapi segala kewajipan dan hidup siap
sedia untuk melaksanakan perintah Allah seperti pengertian yang terkandung

dalam lafaz talbiyyah.

19. Ayat ke-203:

MORx A Forde BXOROAN MO €O =Y
JINASLE el =20R00<0r=>0%8 Sl g% JOIm |08
HEOUPRO UKem Sx2v o800 ORx *=nOXADex
BLOPRO UKo 6008Ore 860 NOGORHEHOR
0+=E 00 KIROY W N0.O0MONEHR
A L oI BX0>00=xa €0
0.0M0+ RO dE2>Z# 00 B-MACOMH R -0

EXEHS 4)0€O8 T AN
Terjemahannya: Dan sebutlah Allah pada hari-hari hari yang telah
ditentukan itu. Maka barang siapa yang mempercepatkan dalam dua hari
maka tidaklah dosa atasnya. Dan barangsiapa yang menta’khirkan,
maka tidaklah (pula) ada dosa atasnya yaitu bagi barangsiapa yang

168



takwa. Dan takwalah kamu kepada Allah, dan ketahuilah bahawasanya
kamu sekalian kepadaNya akan dikumpulkan.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a.

Mengemukakan pentafsiran berdasarkan ilmu figh: Hamka menyatakan waktu
hari Wuquf, hari Nahr dan hari-hari Tasyriq. Di samping itu, beliau menyebut
figh ibadah haji ketika di Mina, perihal tahallul, tawaf dan menjelaskan
pengertian Haji Mabrur dan Mardud,

Mengemukakan tafsiran berlandaskan hadith: Hamka menyelitkan kenyataan
daripada riwayat Ahmad dan empat ahli hadith yang menyusun al-Sunan, tentang
rombongan dari Nejed yang datang bertemu Rasulullah s.a.w. ketika Haji Wada’.
Di samping itu, beliau menukilkan sebuah hadith tanpa menyatakan sumber yang
berkaitan kepentingan mengambil acuan ibadah haji daripada amalan Rasulullah
s.aw.;

Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan
berlandaskan kandungan ayat yang terdapat sebelum ayat berkenaan. Beliau
mengaitkan ayat ke-124 surah al-Bagarah yang mengisahkan perjuangan Nabi
Ibrahim a.s. dan Nabi Isma’il a.s.;

Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w.: Hamka
menjelaskan sirah Rasulullah s.a.w. berkaitan dengan pelaksanaan Haji Wada’
dan detik kewafatan baginda;

Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan perkataan
takwa pada ayat yang bermaksud “Dan barangsiapa yang menta’khirkan, maka
tidaklah (pula) ada dosa atasnya yaitu bagi barangsiapa yang takwa..” dengan

pentafsiran yang bererti iaitu orang yang memiliki takwa dalam hati dan inilah

169



orang yang tiada niat yang menyimpang ketika ingin bertahallul awal atau
mentakhirkan amalan haji, manakala pada ayat yang bermaksud “Dan takwalah
kamu kepada Allah, dan ketahuilah bahawasanya kamu sekalian kepada-Nya akan
dikumpulkan” ditafsirkan dengan makna moga-moga berkesan ibadah haji dan

menghasilkan keindahan jiwa. Pentafsiran hanya berbentuk umum.

20. Ayat ke-206:

AForSe  Halearde KRS om@®QL S OROSO
FEHSH 6% o R AOOOND S Wwer e €040+
“CUORNI WS G NRADIEWAY D€ €EOOR o

EXEQ S €0 FQ O oo S

Terjemahannya: Dan apabila dikatakan kepadanya: Takwalah kepada
Allah! Dibawalah dia oleh kesombongannya berbuat dosa. Lantaran
itu cukuplah jahannam untuknya dan itulah seburuk-buruk ketetapan.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan ayat berrdasarkan  pandangan sendiri: Hamka tidak
mengenengahkan sebarang pentafsiran daripada sumber utama pentafsiran seperti
al-Quran dan al-Sunnah atau daripada tafsiran sahabat dan sebagainya. Beliau
hanya menyimpulkan maksud ayat ini dalam bentuk penterjemahan ayat secara
zahir sahaja seperti mengaitkan ayat ini dengan penguasa zalim yang sombong
apabila ditegur dengan pesanan takwa;

b. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan dengan cara
mengulangi kembali kalimah takwa iaitu dengan pernyataan “takwalah kepada

Allah.” Pentafsiran hanya berbentuk umum dan ringkas.

21. Ayat ke-212:

170



B-OROXARG)  $xCQAASCN W  $xEXERD

PO IO Wa I 7200 0R M wa I
HIION LA Lo Fe EJIRGRN ¢OR8nIo0oO00e0
BIIOFO A wa 00 o BURCIE -7
*-20060 SRV e A0 B O za I

AR IOIO + Lo 00 00RO @0 ED M @a
IR 8000 TMNOIBEERE VAL 600 TI68

EXIXP
Terjemahannya: Dihiaskan bagi orang-orang yang kafir kehidupan
dunia dan mereka hinakan orang-orang yang beriman. Padahal orang-
orang yang bertakwa itu akan lebih atas dari mereka di hari kiamat. Dan
Allah mengurniakan rezeki kepada sesiapa yang dikehendakiNya
dengan tidak dihitung.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a.

Mengaitkan dengan kandungan kitab terdahulu: Hamka menjelaskan kandungan
Taurat berkenaan kebenaran tauhid yang dibawa Nabi Muhammad s.a.w..
Menggunakan perantaraan bahasa Arab: Beliau mengaitkan perkataan “al-silmi”
yang bererti penyatuan di awal pentafsiran.

Mengemukakan pentafsiran berdasarkan ilmu figh: Hamka menyatakan
pembahagian ghanimah empat perlima bahagian kepada mujahid fi sabilillah.
Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w.: Hamka
memaparkan perihal golongan pemuka Quraish di Makkah dan Yahudi di
Madinah serta kepimpinan munafik di bawah ’Abdullah b. Ubai yang menolak
dan membenci kerasulan baginda. Hamka menyebut dalam bentuk kenyataan
ringkas tanpa menyatakan sumber riwayat;

Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah para sahabat: Hamka
memaparkan keadaan hijrah golongan muhajirin yang bersusah payah berhijrah

ke Madinah, dalam bentuk kisah umum tanpa menyatakan sumber riwayat;

171



f. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan makna
takwa dengan pengertian golongan yang mempunyai ketulusan hati dan

keimanan.

22. Ayat ke-223:

JLAE A @V IOHEO PEANGF o BON
L@ ON A GOx:00 FLAEOMIORO B0 =obso
g J@AEGRO>HECE®  BXORLNLo«Le0 B
A ForSe B5-0>00z0 5 60
€n0>00RE0Y 255000 B VOCOREIRA 560

UM 2oV 19.C, B €ONWa S O M ¢ O 160

Terjemahannya: Isteri-isteri kamu adalah sawah ladang bagi kamu. Maka
datangilah kebun sawah ladangmu sebagaimana yang kamu kehendaki.
Dan bersedialah untuk diri kamu dan takwalah kepada Allah, dan
ketahuilah bahawasanya kamu akan menjumpaiNya kelak, dan khabar
gembiralah untuk orang-orang yang beriman.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan
berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada surah yang lain. Hamka
mentafsirkan ayat dengan mengaitkan ayat ke-72 surah al-Nahl, ayat ke-8 surah

al-Mu'min dan ayat ke-23 surah al-Ra d;

b. Mengemukakan fakta secara khusus: Keterangan berkaitan syurga Na’im
dikemukakan dalam bentuk fakta-fakta khas namun tidak disertakan dengan

sumber fakta berkenaan;

172



c. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan makna
takwa dengan pengertian lelaki yang memelihara kemaluan ketika isteri

kedatangan haid. Pentafsiran hanya berbentuk umum.

23. Ayat ke-224:

COBDCORR  AFfa d- BNUDHADGOY <@
BX-O000A W & MmOl J25ZQEORO O
>V eE BN NEHCOD 20O BKU>0%*dr~@0
2720 AXl< + S o300 Y Oe O we S

EXRXKB P SHORHIN
Terjemahannya: Dan janganlah kamu jadikan Allah sebagai penghalang
bagi sumpah kamu (yang menghalangi kamu) berbuat kebajikan dan
bertagwa dan mendamaikan di antara manusia. Dan Allah adalah Maha
Mendengar dan Mengetahui.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan
berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada surah yang lain. Beliau
mengaitkan tafsiran dengan ayat ke-23 dan ke-24 surah al-Kahfi dan ayat ke-34
surah Lugman;

b. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan hadith: Hamka menyebut riwayat Ibn
Abi Hatim tentang teguran ’Aishah r.a. kepada seorang lelaki. Hadith riwayat
Bukhari dan Muslim serta hadith riwayat Abu Daud, Ibn Majah dan Ahmad turut
dimuatkan untuk menguatkan tafsiran berkaitan perihal sumpah. Di samping itu,
Hamka menyebut riwayat al-Nasaii dan Ibnu Majah tentang Malik al-Jusammi

yang mendapat teguran Rasulullah s.a.w.;

173



Mengemukakan tafsiran dari sahabat: Pentafsiran adalah berdasarkan tafsiran lbn
’Abbas yang menyatakan larangan mengambil nama Allah s.w.t. sebagai dasar
persumpahan untuk meninggalkan perkara yang baik;

Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah para sahabat: Hamka
memaparkan kisah Abu Bakar yang bersumpah tidak akan memberi bantuan
selama-lamanya kepada Mistah. Beliau menyatakan dalam bentuk kisah umum
tanpa menyatakan sumber riwayat;

Mengemukakan pentafsiran berdasarkan bahasa Arab: Beliau menghuraikan
perkataan “’urdatan” berdasarkan ilmu bahasa Arab dan diterjemahkan kepada
bahasa tempatan;

Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk
secara khusus: Beliau memulakan dengan tajuk khusus bertajuk “Bersumpah”;
Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan dengan cara
mengulangi kembali kalimah takwa iaitu dengan pernyataan “dan bertagwa”.

Pentafsiran hanya berbentuk umum dan ringkas.

24. Ayat ke-231.:

WS BOYHE W 3= RONGDHEC 0RO
(=D LOAEQNONETEee O YoRERIYOLD BT ME®Zo
OII2>L2AROWMO 8- 74w |m | 8] S ONOw =0 E
OII>2OAERQO WAL e @0 G @ ORG=>OHNE
JIE2X Ju| BOCOIT DT F OGO
HHmE < HOXIOXL A&, w0 2NN 2NT 2L 16)
B-HONONN, O M ¢ e 22 du g U2 JJOT - JOINT ::l Teoi
g ScxOvedra * oS R ROT JORSR %
* P Se L N[O Stkel BXOROAT 406 o0
L2 OREHON ¢Ye0O] Lo 620 ALAEGOREHEN
NORIOREGN M@ 90 FHOGIGEN W I BILQHE
B02000za 300 F ONORNTE EAEODK D40
ALorde OQOE BXVARCEH{ERa €0 A Fq I

EYHD P <KOARNHON DAST R * P n ATR

174



Terjemahannya: Dan apabila kamu mentalak perempuan-perempuan itu,
lantas sampai janji mereka (iddah), maka rujuklah kepada mereka dengan
yang patut, atau lepaskan mereka dengan patut (pula), dan jangan kamu
rujuk kepada mereka dengan (maksud) menyusahkan, kerana kamu
hendak melanggar (peraturan Allah) sdan barangsiapa yang berbuat
demikian, sesungguhnya dia telah menganiaya dirinya (sendiri) dan
janganlah kamu ambil ayat-ayat Allah jadi permainan. Dan ingatlah
olenmu nikmat Allah atas kamu dan apa yang telah dinasihatkanNya
kepada kamu dengan dia. Dan takwalah kepada Allah, dan ketahuilah
bahawasanya Allah atas tiap-tiap sesuatu adalah mengetahui.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith: Terdapat nukilan
hadith riwayat Ibn al-Mundhir dan Ibn Abi Hatim serta riwayat daripada Ibn
Mardawaih;

b. Mengemukakan pentafsiran bersumberkan riwayat sahabat: Beliau memaparkan
riwayat Ibn >Abbas tentang ’iddah di zaman jahiliah;

c. Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w.: Hamka
menyebut tentang peristiwa khutbah terakhir Rasulullah s.a.w. dan beberapa
pesanan daripada baginda;

d. Memasukkan unsur sejarah: Hamka memaparkan sejarah berkaitan aktiviti rujuk
yang berlaku pada zaman Jahiliah dan sejarah Hendry VIII yang mewujudkan
gereja persendirian yang mempunyai polisi bertentangan dengan Gereja utama
Romawi;

e. Mengemukakan tafsiran dalam bentuk menyanggah teori dan ideologi yang
bertentangan dengan Islam: beliau memasukkan beberapa fakta daripada kitab
Kristian iaitu Markus untuk menyangkal hujah Kristian itu sendiri. Catatan beliau
daripada Majalah Gema Islam no.24 (1963) turut dimuatkan untuk menyanggah

beberapa tuduhan Kristian. Antara huraian yang diketengahkan ialah pandangan

175



Prof. Dr. J. Verkuyl yang bertindak memprovokasi Islam dan Hamka

menyertakan jawapan terhadap tohmahan sarjana tersebut;

Mengemukakan contoh yang berkaitan dengan individu dalam masyarakat:
Hamka membuat misalan kes murtad yang diandaikan berlaku pada seorang
wanita. Beliau menyatakan walaupun kes itu melibatkan seorang wanita namun
wanita itu tetap dihukum kerana termasuk dalam kelompok yang mempermainkan
hukum Allah s.w.t.;

Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk
khas: Hamka memulakan perbincangan dengan tajuk “Rujuk Sebelum Selepas
Iddah” dan pada pertengahan pentafsiran ayat tersebut, Hamka mengetengah tajuk
khas yang kedua iaitu “Talak Dalam Hukum Kristen”;

. Menggunakan beberapa pendekatan unik yang terkandung di dalam bahasa
Indonesia: Beliau menggunakan pepatah Indonesia iaitu “laki-laki semalu,
perempuan serasa” yang bermaksud segala perbuatan baik atau buruk suami akan
memberi kesan kepada isteri;

Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: beliau menghuraikan maksud
takwa dengan mengaitkan dengan ibadah puasa. Takwa di sini diperjelaskan
dalam maksud “bukanlah orang yang bertakwa kepada tuhan bagi sesiapa yang
menindas kaum perempuan.” Kisah mengenai perempuan yang sengaja murtad
akibat kekangan suami diselitkan ketika menghuraikan firman Allah s.w.t. yang

bermaksud: “Dan takwalah kepada Allah, dan ketahuilah bahawasanya Allah atas

176



tiap-tiap sesuatu adalah mengetahui.”” Pentafsiran hanya berbentuk umum tanpa

diiringi dalil-dalil syarak.

25. Ayat ke-233:

HIIe=D>RDIORKO CLO0 RSOGO AN e S 00 =
P %= 2AR0 OI[=>2AOC+wrOOL
QO HoKe00l $IINON W B 2 xwvREHN EAXGD
(7] P2 AR Ju] gl ‘ORa BB eI O®EWVWRO
O D LcwB0 ORMe”  QOAMeIO0%Y o 5
Qe OROr =200 6 N2 O &= =@ 0. @e0
AV AD SRR -+ RO Rey AP &S #HED o oo
B2 S OOV B0 RADOD 20 Lo o D o o
O MY OANE D€0Aw <OAAWAGE <+ @0
Rear T8 IR %6 B X N NRVOPSars 7] XA Jm
Ceo BOQe RO SO0ML L RKre B HElgeT+0
WOROs ¢4+ €0 o OOULBYNE HVvi-e0+s ITOK
v ROed s6rNOB &I OMHOR RAR ORY X0
BXVARDGIO%SO0ms QO 20600
BN ¢ CRY o[X]+o ALAADAO O e OO
FLor08 2€=7OFHAR H'ONO IAHAEGOREHEN
Qe OMNOr=20O%0) 6 N AANVCO =397
A F oS B5Xx0>00xa €0
srOAYE ALo i OHOL BX-MACOMEERa S-€0

LS <OBXT = ¢)0DHSOL D+

Terjemahannya: Dan ibu-ibu itu hendaklah menyusukan anak-anak
mereka dua tahun penuh, vyaitu) bagi orang sesiapa yang ingin
menyempurnakan penyusuan. Dan atas mereka yang mempunyai anak
(kewajiban) perbelanjaan ibu-ibu itu dan pakaian mereka dengan
sepatutnya.  Tidaklah  diberat satu diri melainkan  sekadar
kesanggupannya. Janganlah disusahkan seorang ibu itu dengan anaknya,
dan jangan (pula disusahkan) si empunya anakdengan anaknya. Dan
kewajiban waris pun seumpama itu pula. Tetapi jika keduanya
mengkhendaki pemisahan (menyusukan itu) Dengan dari keredhaan
mereka berdua dan dengan musyawarat, maka tidaklah ada salahnya atas
mereka berdua. Dan jika kamu menghendak akan mencari orang yang
akan menyusukan anak-anak kamu itu, maka tidak tidak ada salahnya
atas kamu, apabila kamu serahkan apa yang akan kamu bayarkan dengan
sepatutnya. itu Dan takwalah kamu sekalian kepada Allah, dan
ketahuilah, bahawasanya Allah melihat apa yang kamu kerjakan itu.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

177



Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan
berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada surah yang lain. Pentafsiran ayat
dijalankan berdasarkan ayat ke-15 surah al-Ahgaf;

. Mengemukakan pentafsiran dengan pandangan sahabat: Terdapat kata-kata ’Ali
r.a. tentang peranan ibu dalam menjaga anak kandungannya;

Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w.: Hamka
menceritakan sirah Rasulullah s.a.w. berkaitan ibu susu baginda;

. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan ilmu figh: Hamka menyebut pandangan
umum ahli tafsir mengenai maksud waris. Dalam permasalahan waris, beliau
menukilkan pandangan Imam Ahmad b. Hanbal;

Mengemukakan pentafsiran berdasarkan bahasa Arab: Beliau menghurai kalimah
“taradin”, “tasyawurin” dan “bil al-ma’kruf” serta menghuraikan kalimah khitab
yang terdapat di dalam ayat ini berdasarkan ilmu bahasa Arab dan diterjemahkan
kepada bahasa tempatan;

Pentafsiran dengan menyelitkan ilmu perubatan dan sains: Bidang ilmu berkenaan
yang dilampirkan adalah berkisar tentang kebaikan susu ibu;

Menukilkan pandangan sarjana Barat dan kajian umum: Hamka memuatkan
sebuah kajian Dr. Paul Gyorgy yang berkaitan kekerapan aktiviti penyusuan di
dunia;

. Menggunakan beberapa pendekatan unik yang terkandung di dalam bahasa
Indonesia: Beliau menggunakan pepatah yang berbunyi “janji biasa mungkir,
titian biasa lapuk” dalam mengingatkan para pembaca supaya bersama-sama

menjaga amanah yakni perjanjian dengan Allah s.w.t. dengan sebaik-baiknya;

178



I. Mewujudkan tafsiran berdasarkan kisah-kisah tauladan: Beliau menyelitkan
riwayat tentang kisah yang berlaku ke atas Imam al-Haramain yang
bersungguh-sungguh mengawasi anak daripada sumber penyusuan Yyang
meragukan. Kisah Ratu Elizebeth ke-1l1 yang nekad menyusukan puteranya turut
dicatatkan;

J- Menggunakan kaedah memfokuskan pentafsiran dengan sebuah tajuk khas:
Pentafsiran dimulakan dengan tajuk “Menyusukan Anak”;

k. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan dengan
makna memelihara janji dengan Allah atas anak kecil yang dianugerahkan. Beliau
turut menggunakan pepatah yang berbunyi “janji biasa mungkir, titian biasa

lapuk” ketika menjelaskan maksud takwa.

26. Ayat ke-237:

FrIZL TE OIIL2OCO€E=NO*xHC RO
ChHET3D40w {00600 OII2>L2000ROs~ O
e 2N C- O Ko GO SORHO +o [« JIR 1 JOT=
OO0 0> HrD60 QO FoRO @AV @
OZHMYOGPORNE OYLALA I BHOO>HAXDI0O
0L e g ECAEILEQHCr@a 3 m S [OTOLN N
§ E0e0xO*dHNw CTeé0NAOL BAMOA> A=
ox X AN wWa BXVASOxe & 22 Ju|
ROV ALfa ke OYRO JENEQOCrO¢<=

ARG NOO KO- $QUDHROL D+ 45
Terjemahannya: Dan jika kamu talak mereka sebelum kamu menyentuh
mereka, padahal telah kamu tentukan untuk mereka (mahar) yang
difardhukan itu, maka separuhlah dari apa yang kamu fardhukan itu.
Kecuali jika mereka maafkan atau memberi yang di tangannya terpegang
ikatan nikah itu.. Dan bahawa kamu bermaaf-maafan itulah dia yang lebih
dekat kepada takwa. Dan janganlah kamu lupakan kebaktian di antara
kamu. Sesungguhnya Allah terhadap apa yang kamu kerjakan adalah
melihat.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

179



27

Mengemukakan pentafsiran berdasarkan keterangan ulama Salaf: Hamka
mengetengahkan contoh-contoh ulama Salaf yang menghukum mut’ah sebagai
wajib iaitu daripada kalangan sahabat ialah Ali b. Abu Talib dan ’Abdullah
b.”Umar manakala daripada tabiin pula ialah Hasan al-Basri, Sa’id b. Jubair, Abu
Qilabah, al-Zuhri, Qatadah dan al-Dahak;

Mengemukakan pentafsiran berdasarkan ilmu figh: Hamka menyebut perihal
bayaran mahar dan contoh bayaran mahar semasa berlaku perceraian sebelum

persetubuhan;

Mewujudkan tafsiran yang mengaitkan kisah-kisah tauladan: Beliau
memaparkan kisah sahabat bernama Jubair bin Mut’im yang menceraikan
isterinya;

Menegaskan pentafsiran berdasarkan ijtihad tersendiri: Hamka menegaskan
ijtihad beliau dengan perkataan “..terlebih dahulu wajiblah kaum muslimin
belajar peraturan nikah kahwin, talak dan rujuk dari al-Quran sendiri.. ”’;
Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan takwa
sebagai tujuan hidup bagi orang yang beriman. Pentafsiran hanya berbentuk

umum dan ringkas.

. Ayat ke-241:

EAOGT O 0.6 OQ#H2<COrHY WweO
(7] JEg 1N &®QKAO a Qo OV O VRO M@ o N
EXB VP @V EQMIECOM@a I
Terjemahannya: Dan untuk perempuan-perempuan yang ditalak,
wajiblah diberi bekal menurut patutnya, kewajiban atas orang-orang

yang tagwa.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

180



28.

Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan
berlandaskan kandungan ayat yang terdapat sebelum ayat berkenaan dan ayat
yang terdapat di dalam surah yang lain. Hamka mengemukakan tafsiran dengan
mengaitkan hubungan ayat tersebut dengan ayat ke-236 surah al-Bagarah dan

ayat ke-28 dan ke-29 surah Ahzab yang berkaitan dengan kes penceraian;

Mengemukakan pentafsiran berdasarkan riwayat sahabat: Terdapat riwayat tanpa
pernyataan sumber riwayat berkenaan ’Ali b. Abu Talib yang telah membayar
mut’ah kepada bekas isterinya;

Mengemukakan pentafsiran berdasarkan hukum figh: Hamka mengutarakan
pandangan ulama tanpa dinyatakan nama-nama mereka berkaitan masalah
mut’ah;

Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk
khas: Pentafsiran dimulakan dengan tajuk “Mut’ah”;

Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan makna
takwa dengan makna orang yang memiliki perasaan yang halus. Pentafsiran hanya

berbentuk umum dan ringkas.

Ayat ke-278:

BXURCOE IO 200 LA Lo Fe BT HOE
& 08 BWHOVO0€00 Afa 3 BHXA>0Mza 3
QRO BXUOEHNO oI HITNE SOR=TO=
EX IS ¢xvV R CRERDE € CGAED
Terjemahannya: Wahai orang-orang yang beriman! takwalah kepada
Allah dan tinggalkanlah sisa dari riba itu, jikakalau benar-benar

kamu orang- orang yang beriman.

181



Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Menyebut asbab al-nuzul sebagai rujukan pentafsiran: Hamka mengemukakan
pentafsiran berdasarkan riwayat Ibn Jarir, Ibn Mundhir dan l1bn Abi Hatim;

b. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk
khas: Pentafsiran dimulakan dengan tajuk “Riba I1”;

c. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan dengan cara
mengulangi kembali kalimah takwa iaitu dengan pernyataan ‘“Wahai
orang-orang yang beriman! takwalah kepada Allah.” Pentafsiran hanya

berbentuk umum.

29. Ayat ke-281.:

8 IA060 WHU2>00xa €0

B *XFod OEEFRO 0O0YE &HARDPAYIOD <

08 Heg e OnA FO¥x@OA=D s 2[5

¢QUREEMEE>RO o J2DOQ (& €ZR0OE
EXRV P

Terjemahannya: Dan hendaklah kamu takut akan suatu hari, yang di hari

itu kamu akan dikembalikan kepada Allah kemudian akan disempurnakan

ganjaran tiap-tiap orang dari apa yang telah mereka usahakan., dan

tidaklah mereka akan dianiaya.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan
dengan kenyataan bahawa ayat ini merupakan penutup kandungan ayat-ayat
tentang riba yang terdapat sebelum ayat berkenaan;

b. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith dan athar: Hamka
menampilkan hadith berkaitan khutbah Wada’ riwayat >Amr bin al-Ahwash dan
hadith larangan riba riwayat *Abdullah b. Mas’ud serta athar berkaitan ayat

terakhir di dalam al-Quran daripada riwayat "Umar al-Khattab;

182



Mengemukakan pentafsiran berdasarkan riwayat daripada sahabat: Beliau
mengambil pentafsiran bersumberkan 1Ibn ’Abbas berkenaan dengan status
ayat-ayat riba yang dianggap sebagai ayat terakhir diturunkan;

Mengemukakan pentafsiran berdasarkan riwayat daripada tabiin: Beliau
mengambil pentafsiran Sa’id bin Jubair berkenaan jarak penurunan ayat ini
dengan kewafatan Rasulullah s.a.w.;

Menyebut asbab al-nuzul sebagai rujukan pentafsiran: Hamka menyatakan secara
ringkas faktor penurunan ayat ini yang dianggap sebagai ayat terakhir yang
diturunkan kepada Rasulullah s.a.w.;

Mengetengahkan pentafsiran berdasarkan ilmu figh: Hamka menyebut jenis-jenis
riba mengikut huraian ilmu figh. Beliau turut mengemukakan contoh pinjaman
masa Kkini yang berbentuk riba, penjelasan konsep “sad li al-zari’ah” dalam Riba
Fadl. perbincangan ulama tentang masalah bayaran dinar dengan dinar, dirham
dengan dirham, dan pembelian emas dengan emas;

Mengemukakan tafsiran dalam bentuk menyanggah teori dan ideologi yang
bertentangan dengan Islam: Hamka menjelaskan hal ehwal ekonomi sekarang
yang berada di bawah pengaruh Yahudi dan Kristian. Beliau membuat tafsiran
dengan mengemukakan kemurnian ekonomi Islam yang dapat mengatasi
kezaliman sistem ekonomi Barat;

Mengutarakan pandangan ulama semasa: Hamka memuatkan pandangan
H.O.S.Tjokroaminoto mengenai konsep “Bank Shadagah” yang mengutamakan

kebajikan umat dan meminggirkan akitiviti riba;

183



I. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan takwa
dengan penyataan “hendaklah kamu takut.” Pentafsiran hanya dikemukakan

dalam ayat yang berbentuk umum dan ringkas tanpa diiringi sebarang dalil.

30. Ayat ke-282:

R0EQ LA F oI PSRN l6]m KR ESE 16)
AANVCEX A e FONO BHXMARCIL @7
B+OB0DE WY OL S-OEERD §xNcHEHON
HENREOO0wweO g €CRNEE€E o a0
@, era 0B JL7EOCrO* <=
E LK 16) 12 gm g SYLORED M Wwe o N
crRNOE QEHETNEOQ O KREN LK@
SCHEIIZOO-H«" + o €ORO*HOR
NOMORHEIR B LA Lo d- P NHEORON WO
A F o = TR 20ASRIoR dm) (6 ol A CANRICIZ B
€O Gy INOIEIR ++@0 OE€OX-O0
BN AA Lo S ¢ LAKE YRIKem G a-Fk 9OX A
OO HARIR ORI+ M@ d  OONORHEHER

.o 2000 6 OHON DD 2000
€022 [O=NOKG §OL AN 244006
DEQDON, &0 Y PO O
g FYFORED oo o R

B OCORDG ¢ 47 ORa 50
B F2320 W LRI O L H*xycHO0R &R *
SxovEERE €0 o ¢307E00 I2Aw R
TOONYE H&a ORIt 60 <=k 400
074 AOO&B* wa e BIQE ¢6INBD IO e

e HOE 7RO AR [ 040 2 O
6 HOE VT AOr IR VOGN X0 €= oo
A YO v o0 g EQ#® %S Do S

2o 2N X ORO \Z P @ (O] m Fiog] 7 PR QO aR
QO BA-MACOOIKX DO oo @0 B-UARRCO
OO FOOBLERD CREmETRE &
DNORNCEEOL X OEETRO ScOOORNE-E
*x Forde HOCGOR A0BOA0M LAY WL+@
FOROCO&E*HY @ NSX Yu PaYe (00X Yu|
BAXMVMA€EH =70 O] S-@0%x00e0
OOeBCENY =« MO e QO FoRO B
AV @ LORGON, Q=D & cOeexg em
AEHAEONEH N “a@OmEe" J2>Z0O0% O €<
AN E@ETNE ey +0 MA@ CGRY
S+ ORD B-ANCORW A0 €0
L6 g PalYy/{ NORIRR Ju | CHETLDOIo 954
QRO S0 TOORWEA s+ @0 SBHE &K

184



B0 C€O# LR BX-UDHRAD S H &
B AFfad BXO200xa€0 AEDT N
+ 7 F @O + 703 REDTCON&LHADIRG OO

XKD SHORNEHEN GAST XK, PN =m>Z N

Terjemahannya: Wahai orang-orang yang beriman! apabila kamu
mengadakan suatu perikatan hutang-hutang buat dipenuhi di suatu
masa yang tertentu, maka tuliskanlah dia. Hendaklah menulis di antara
kamu seorang penulis yang adil, dan janganlah enggan seorang penulis
menuliskan sebagai yang telah diajarkan akan dia oleh Allah. Maka
hendaklah dia menuliskan dan hendaklah merencanakan orang yang
yang berkewajiban atasnya dan hendaklah dia takut kepada Allah,
Tuhannya, dan janganlah dia mengurangi sedikit pun daripadanya.
Maka jika orang berkewajiban itu seorang yang safih atau lemah, atau
dia tidak sanggup merencanakan, maka hendaklah walinya yang
merencanakan dengan adil. Dan hendaklah kamu adakan dua saksi dari
laki-laki kamu. Tetapi jika tidak ada dua laki-laki, maka (bolehlah)
seorang laki-laki dan dua peempuan, di antara saksi-saksi yang kamu
sukai. Supaya jika seorang di antara kedua (perempuan) itu keliru,
supaya diperingatkan oleh seorang lagi. Dan janganlah enggan saksi-
saksi apabila mereka diundang (jadi saksi). Dan janganlah kamu jemu
menuliskannya, kecil ataupun besar, buat dipenuhi pada masanya.
Yang demikian itulah yang lebih adil di sisi Allah dan lebih teguh
dekat untuk tidak ada keragu-raguan. Kecuali perdagangan tunai yang
kamau adakan di antara kamu, maka tidaklah mengapa tidak kamu
tuliskan. Dan hendaklah kamu mengadakan saksi jika kamu berjual
beli. Dan tidak boleh dipersusahkan penulis dan tidak pula saksi.
Karena kalau kamu berbuat demikian, maka yang begitu adalah suatu
kedurhakaan pada diri kamu masing-masing. Dan hendaklah kamu
bertakwa kepada Allah dan Allah akan mengajar kamu. Dan Allah atas
tiap-tiap sesuatu adalah Maha Mengetahui.

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan
berlandaskan kandungan ayat yang terdapat sebelum ayat berkenaan. Beliau
menyebut kronologi maksud ayat daripada ayat 261 hingga ayat 281 surah
al-Bagarah;

b. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith: Hamka
mengemukakan hadith riwayat daripada Ahmad dan Tabrani yang menyentuh

kebaikan harta yang terdapat pada orang yang baik;

185



Mengemukakan pentafsiran berdasarkan ilmu figh: Hamka menyebut pandangan
ahli-ahli figh tentang pengambilan saksi hutang daripada kalangan bukan Islam;

. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan bahasa Arab: Beliau menggunakan
kalimah Arab iaitu “ta’kid” dan memfokuskan penjelasan makna pada kalimah
“gardan hasanan” dan “syahid”. Pada catatan no. 6, Hamka menamakan dua
golongan daripada manusia dengan kalimah Arab iaitu “safih”, “daif” dan satu
golongan manusia dengan perkataan “tidak sanggup” dalam bahasa tempatan;
Mengemukakan tafsiran dalam bentuk menyanggah teori dan ideologi yang
bertentangan dengan Islam: Beliau menjawab tohmahan musuh bahawa Islam
tidak memberi hak yang sama kepada kaum wanita;

Memuatkan fakta ilmu ekonomi: Hamka menyelitkan perbincangan berkaitan
teori-teori ekonomi dan perbandingan dengan konsep ekonomi Islam;
Mengemukakan fakta tentang realiti semasa: Hamka menyebut realiti aktiviti
ekonomi masa kini yang kian menyenangkan pengguna seperti sistem pengkalan
data dan hitungan perniagaan;

. Mengemukakan contoh yang berkaitan aktiviti manusia: Beliau menggunakan
contoh jenis perniagaan iaitu perjanjian pembelian sebuah gedung;

Mewujudkan tafsiran dengan mengaitkan kisah tauladan: Terdapat kisah petani
yang hanya bekerja menanam bunga anggerik di Kebayoran Lama, Jakarta
Selatan, tetapi mampu menunaikan haji;

Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk
khas: Hamka memulakan tafsiran dengan tajuk khas iaitu “Surat-Surat

Perjanjian”;

186



k. Menggunakan kaedah memfokuskan isi-isi penting dengan kaedah pengutaraan
nombor: Penghuraian fakta tafsiran dilakukan dengan mengemukakan nombor 1
hingga nombor 14 isi perbincangan;

I.  Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan dengan
pengertian berikut iaitu “jangan diabaikan, iaitu dengan tuhan..”, “Allah jualah
kehendaknya didasarkan segala urusan dan perjanjian” dan “ingat kepada Allah.”
Pentafsiran hanya dikemukakan dalam ayat yang berbentuk umum dan ringkas

tanpa diiringi sebarang dalil.

31. Ayat ke-283 :

WO ARNR JON=¢K SH€EsCGAIN HNOSO X
6 ZXQ, 5 LX<l BHXOCOEX JE 0 @0
P RKee B <OV AD€EHSOOE ROIMORLEKO® o
era iy i7de & A= LV ED 0 i7e X B HI 800
HBINOD =¥ I O LA Lo I N erOXI+ROoE o
AFerde PRI OG0N @0 O€OE=@COSEOL
BHXUCO€CINE & 22 gm R JOF =1 6]
Tes 60 g BORNQOOR Y ® ¢ @ S
O 07 AOE€O#NIRe oo BNV O€IIZ40
s BDIOR< + o -40 C€Q€zHL

GO BHORNEEN ¢)ODHRCOL D¢ e

Terjemahannya: Dan jika kamu di dalam perjalanan, sedang kamu tidak
mendapat seorang penulis, maka hendaklah kamu pegang barang-barang
agunan. Tetapi jika percaya yang setengah kamu akan yang setengah,
maka hendaklah orang yang diserahi amanat itu menunaikan
amanatnya, dan hendaklah ia takwa kepada Allah Tuhannya. Dan
janganlah kamu sembunyikan kesaksian. Dan barangsiapa yang
menyembunyikan (kesaksian) itu, maka sesungguhnya telah berdosalah
hatinya. Dan Allah mengetahui apa yang kamu kerjakan.

187



Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:

a. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith: Hamka menukilkan
hadith tanpa riwayat yang berbunyi mafhumnya “tidak merosakkan dan tiada
kerosakan sepatutnya berlaku di antara manusia dengan manusia”;

b. Mengemukakan tafsiran berlandaskan ilmu figh: Hamka mengemukakan tafsiran
dengan menyebut adab-adab berhutang yang disarankan Islam;

c. Menyelitkan pentafsiran bersandarkan kepada ilmu ekonomi: Beliau menyebut
istilah Notaris dan beberapa aktiviti hutang di kalangan masyarakat. Di samping
itu, beliau menyebut perbandingan di antara peraturan pinjaman moden iaitu
Notareleese Acte dengan peraturan pinjaman Islam;

d. Mengemukakan contoh yang berkaitan aktiviti manusia: Contoh kes hutang yang
disebutkan Hamka ialah hutang berkonsepkan cagaran cincin;

e. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan makna
takwa dengan maksud kedua pihak iaitu pemberi hutang dan penghutang
hendaklah menjaga takwa kepada Allah dan menjaga niat daripada diganggu
gugat oleh syaitan. Pentafsiran hanya dikemukakan dalam ayat yang berbentuk

umum dan ringkas tanpa diiringi sebarang dalil.

5.6 Rangkuman Metodologi Hamka

Setiap ahli tafsir mempunyai metodologi yang tersendiri dalam mentafsirkan
ayat-ayat al-Quran. Metodologi yang diaplikasikan membuktikan pentafsiran yang
dilakukan adalah mengikut lunas-lunas yang ditentukan syarak bagi menghasilkan

pentafsiran yang tepat dan berkualiti. Hamka turut tidak terkecuali dalam hal ini,

188



beliau mentafsirkan ayat al-Quran dengan penuh dinamik dan disiplin ilmu yang

menarik. Ini menyebabkan nama beliau tersohor dalam senarai ulama tafsir moden.

Sebagai rumusan daripada tafsiran Hamka pada ayat-ayat terpilih yang mengandungi
kalimah berkaitan perkataan takwa di dalam surah al-Bagarah, Hamka telah
mengaplikasikan metodologi berikut:

1. Mentafsirkan ayat berlandaskan kandungan ayat yang terdapat sebelum ayat
berkenaan: Ini merupakan metodologi utama para pentafsir al-Quran termasuk
Hamka kerana mereka memahami kaedah ini adalah yang kaedah terbaik.
Antara contoh pendekatan Hamka ialah mengaitkan ayat 24 surah al-Bagarah
dengan ayat sebelumnya, ayat 103 dengan ayat 102 surah al-Bagarah dan ayat
196 dihubungkan pentafsirannya dengan 168 dan 183 daripada surah yang
sama. Beliau turut menyebut kronologi maksud ayat daripada ayat 261 hingga
ayat 281 surah al-Bagarah. Secara keseluruhan, ayat-ayat kajian yang

termasuk dalam kaedah ini ialah ayat 24, 66, 189, 203, 241 dan 282.

2. Mentafsirkan ayat dengan merujuk pada ayat yang berkaitan yang terdapat
pada surah yang lain: Ini juga merupakan metodologi utama para pentafsir
al-Quran. Pentafsiran diaplikasikan berlandaskan kandungan ayat yang
terdapat pada surah yang lain. Ini dapat dilihat melalui pentafsiran ayat 196
dihubungkan dengan ayat 97 surah Ali “Imran. Secara keseluruhan, ayat-ayat
kajian yang termasuk dalam kaedah ini ialah ayat 2, 63, 66, 189, 196, 223,

224, 233 dan 281.

189



Mentafsirkan ayat berdasarkan al-Sunnah: Hadith adalah pelengkap kepada
keterangan al-Quran dan merupakan intipati sunnah itu sendiri. Justeru, beliau
banyak menampilkan pelbagai hadith untuk mentafsirkan ayat-ayat al-Quran.
Hadith yang dinukilkan terdiri daripada riwayat Bukhari, Muslim, Ibn Majah,
Baihaqi, Tirmidhi, Abu Dawud, Ahmad dan Tabrani, Ibn Abi Dunya, Ibn
’Asakir, Ibn Syaibah, Abd b. Humaid, lbn Jarir, Ibn Abi Hatim, Ibn
Al-Mundhir, Ibnu Mardawaih, >Amr bin al-Ahwash dan ’Abdullah Ibn
Mas’ud dan ’Umar al-Khattab. Hamka juga menukilkan hadith tanpa
penyataan sumber riwayat. Dalam perkara sunnah, Hamka memuatkan
beberapa zikir dan lafaz talbiyyah yang menjadi bahan pentafsiran ayat 197
dan ayat 203 tanpa dinyatakan sumber riwayat. Ayat-ayat yang ditafsirkan
berdasarkan kaedah ini ialah ayat 177, 180, 181, 187, 189, 197, 203, 224, 231,

281, 282 dan 283.

Menyatakan pentafsiran berdasarkan riwayat sahabat: Dalam konteks ini
Hamka memilih riwayat daripada sahabat seperti lbn ’Abbas, ’Umar
al-Khattab. *Abdullah b. Mas’ud, *Ali b. >Abu Talib dan Abu ’Ubaidah.
Namun beliau kelihatan lebih cenderung untuk mengambil banyak pendapat
Ibn >Abbas berbanding sahabat yang lain. Terdapat riwayat tanpa penyataan
sumber ambilan berkenaan hal *Ali b. Abu Talib yang telah membayat mutah
kepada bekas isterinya. Ayat-ayat yang berkaitan dengan kaedah konteks ini

ialah ayat 66, 177, 183, 187, 189, 194, 224, 231, 233 dan 281.

190



Mengemukakan tafsiran bersumberkan riwayat tabiin: Hamka mengutarakan
riwayat secara khusus daripada Sa’id bin Jubair, Sufian al-Thawri, 1bn Habil
dan Muaqatil Ibn Jarir, 1bn *Asakir. Ini dapat dilihat melalui tafsiran Hamka

pada ayat 66, 177, 196, 281 surah al-Bagarah.

Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada kandungan kitab-kitab
sebelum al-Quran: Hamka menyebut keterangan berkenaan secara umum
sahaja. Ini kerana beliau bukan mengambil fakta daripada versi asal kitab
terdahulu akan tetapi beliau mengambil keterangan tersebut diambil daripada
al-Quran dalam keadaan tidak diiiringi rujukan ayat. Kaedah ini boleh
dianggap sebagai kaedah mentafsirkan ayat al-Quran dengan kandungan
al-Quran itu sendiri dalam keadaan secara tidak langsung sahaja. Ayat-ayat

yang termasuk dalam kaedah ini ialah ayat 41,183 dan 212,

Menampilkan pandangan ulama terdahulu dan ulama semasa: Beliau
mengupas maksud ayat berdasarkan pandangan ulama terdahulu seperti
riwayat sahabat yang digelarkan ulama Salaf seperti *Ali b. Abu Talib dan
’Abdullah b. Umar manakala daripada tabiin pula ialah Hasan al-Basri, Sa’id
b. Jubair, Abu Qilabah, al-Zuhri, Qatadah dan al-Dahak. Ini dapat dilihat
menerusi pentafsiran ayat 237. Pandangan ulama silam yang dinyatakan pula
ialah Imam al-Haramain, ijtihad Abu ’Ali al-Qali dan Imam al-Ghazali
manakala pandangan ulama semasa pula diambil daripada tokoh seperti Duski
Samad, H.O.S. Tjokroaminoto, K.H.Wahid Hasyim dan Syeikh Mustafa

al-Ghalayini. Ayat-ayat yang terbabit dalam kaedah pentafsiran ini ialah ayat

191



66, 183, 187, dan 281. Terdapat juga sumber pentafsiran daripada ulama yang
tidak dinyatakan nama mereka, yakni sekadar disebut secara umum dalam

pentafsiran ayat 63 dan 233.

Menyatakan asbab al-Nuzul iaitu sebab penurunan ayat bagi
memperkukuhkan pentafsiran: Hamka telah menyebut secara khusus asbab
al-Nuzul pada tafsiran ayat 189, ayat 224 dan ayat 278 sahaja. Hamka
mengemukakan pentafsiran berdasarkan riwayat lbn Jarir, Ibn Mundhir dan

Ibn Abi Hatim.

Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w., kisah
para Nabi dan sejarah Islam: Kaedah ini diterapkan Hamka menerusi
pentafsiran ayat 103, 183, 189, 194, 196, 203, 212, 231, 233 dan 281. Dalam
aspek ini, beliau menyebut perihal ibu susu Rasulullah s.a.w., Kkisah
Rasulullah s.a.w. yang berdukacita atas kematian putera baginda, sebab dan
bentuk penentangan golongan Quraish, Yahudi dan Munafik terhadap
baginda, fakta sirah bahawa Rasulullah s.a.w. bergerak bersama 1,200 orang
sahabat untuk mengerjakan umrah dan fakta berkenaan peristiwa perjanjian
Hudaibiyah, pelaksanaan Haji Wada’, khutbah terakhir dan detik kewafatan
baginda. Hamka memfokuskan beberapa keterangan tentang Nabi Sulaiman,
sejarah Nabi Musa dan Nabi ’Isa dalam bab kewajipan puasa, amalan
“puasa’’ Nabi Zakaria, Maryam dan Nabi ’Isa, amalan haji di zaman Nabi

Ibrahim a.s. hingga kebangkitan Nabi Muhammad s.a.w.

192



10.

11.

12.

13.

Menggunakan perantaraan bahasa Arab bagi mendapatkan terjemahan dan
mentafsirkan kalimah yang terkandung di dalam ayat tertentu: Hamka
menumpukan pentafsiran pada kalimah al-Quran seperti “rafath”, “fusuq”,
“jidal”, “hurumat”, “hadyu’, “dam” “siyam”, , “mubasyarah”, “hilal”,
“al-silmi”, “urdatan”, “taradin”, “tasyawurin”, “bi al-ma kruf”, “khitab >,
“ta’kid”, “syahid ”, “safih”, “da’if” dan pada kalimah Arab yang ditampilkan
untuk perbincangan seperti “ta’kid” dan “gardan hasanan”. Ayat-ayat yang
terlibat ialah 183, 187, 189, 196, 194, 212, 224, 233 dan 282. Kaedah ini tidak
digunakan dengan meluas kerana Hamka hanya memilih kalimah al-Quran
tertentu sahaja. Di samping itu, kalimah dari lafaz hadith iaitu “imanan

wahtisaban” turut dinyatakan dalam pentafsiran ayat 183.

Mengemukakan pentafsiran berdasarkan pandangan ahli ilmu balaghah:
Hamka mengupas jawapan Rasulullah s.a.w. tentang persoalan hilal dari sudut

ilmu tersebut dalam ayat 189.

Menampilkan sebahagian ilmu berkaitan Nasakh dan Mansukh: Hamka
menyatakan taraf ayat yang dimansukhkan sebelum mengemukakan
pentafsiran lanjut. Ayat yang terlibat dalam konteks ini ialah ayat 180 yang
berkaitan dengan hukum wasiat semasa seseorang itu hampir meninggal

dunia.

Menampilkan sedikit fakta berkaitan ilmu tarikh mashaf: Hamka memulakan
tafsiran dengan menerangkan keadaan al-Quran pada zaman Rasulullah s.a.w.

yang diturunkan secara berperingkat pada permulaan pentafsiran ayat 2.

193



14.

15.

16.

17.

Menegaskan prinsip ’‘agidah dan ilmu Tauhid dalam sesetengah ayat yang
ditafsirkan: Pentafsiran menyentuh konsep ketuhanan, rukun iman dan konsep
kepercayaan kepada hari Akhirat menerusi perbahasan ayat 2, 103, 123 dan

ayat 177.

Menafsirkan ayat dengan menampilkan hujah-hujah daripada ilmu figh:
Hamka mengutarakan pandangan empat mazhab terkenal dan mazhab
sampingan seperti mazhab Zahiri bagi membantu penafsiran ayat dalam isu
zakat ini. Beliau menjelaskan llmu figh secara umum tanpa disandarkan
kepada mana-mana mazhab secara khusus dalam bab kepentingan perjanjian
dalam Islam, perihal perhambaan menerusi peperangan, wasiat, faraid, ibadah
puasa, iktikaf, permasalahan ruyah al-hilal, hisab, ghanimah, perihal ibadah
haji, waris, mahar, mut 'ah, permasalahan riba, pinjaman, hutang dan ekonomi
Islam. Ini dapat dilihat menerusi pentafsiran ayat 177, 180, 183, 187, 189,

196, 197, 203, 212, 233, 237, 241, 278, 281, 282 dan 283.

Menyelitkan pentafsiran  berdasarkan unsur ilmu tasawuf: Hamka
mentafsirkan ayat dengan huraian ilmiah mengenai ilmu ini pada ayat 196

sahaja. Huraian beliau menyentuh “rukun batin” dalam ibadah haji.

Mentafsirkan ayat dengan mengutarakan perbahasan falsafah Islam: Tafsiran
menjadi lebih menarik apabila Hamka mengutarakan falsafah dan hikmah
perlaksanaan hukum hakam Islam. Falsafah yang dinyatakan merupakan isi

terpenting daripada sesebuah kehendak ayat al-Quran yang wajar difahami

194



18.

19.

20.

para pembacanya. Beliau menyebut falsafah puasa, perundangan gisas,
falsafah solat dan perkaitan dengan lafaz doa Iftitah, teori kontrak sosial dan
perkaitan dengan Islam, konsep perjanjian Islam dan konsep peraturan perang

yang diajar Islam ayat 177, 179, 183 dan 194.

Memasukkan unsur-unsur sejarah dunia: Hamka mengutarakan perkembangan
Yahudi, konfrontasi Arab Saudi-Mesir, perang Indonesia-Belanda, budaya
tempatan masyarakat Sudan, Revolusi Oktober 1917, keadaan pemerintahan
khalifah *Umar bin *Abd al’Aziz, sejarah aktiviti ru'yah di Indonesia, sejarah
rujuk yang berlaku pada zaman Jahiliah dan sejarah Henry VIII yang
bertindak mewujudkan gereja persendirian dan sejarah perhambaan yang
dijalankan Rusia. Dengan adanya penyelitan unsur berkenaan maka
pentafsiran ayat 48, 123, 187, 196 dan 231 berjaya dikembangkan berdasarkan

unsur sejarah.

Mentafsirkan ayat dengan bantuan ilmu sampingan: Beliau menampilkan
ilmu-ilmu  duniawi seperti sains, psikologi kemanusiaan, hal ehwal
undang-undang antarabangsa, pandangan ahli perubatan, ilmu ekonomi dan
fakta semasa. Menerusi kaedah ini, Hamka bijak mencipta kelainan dalam
mentafsirkan ayat-ayat al-Quran mengikut disiplin ilmu semasa. Hamka tidak
terikat dengan fakta agama semata-mata. Pentafsiran ayat yang terbabit dalam

kaedah ini ialah ayat 177, 183, 233 dan 278.

Mengemukakan tafsiran dalam bentuk menyanggah teori dan ideologi yang

bertentangan dengan Islam: Ini dapat dibuktikan dengan pentafsiran yang

195



21.

22.

dilakukan beliau pada ayat 123, 177, 183, 231, 281 dan 282. Teori dan
ideologi yang bertentangan dengan Islam yang diutarakan ialah ajaran
Kristian dan Sosialis, budaya puasa dalam agama lain seperti Hindu, agama
Mesir purba, Buddha dan Kristian, hujah Barat yang menghina amalan
berpuasa, pandangan Prof. Dr. J. Verkuyl yang bertindak menghina Islam dan
penguasaan ekonomi dunia di bawah pengaruh Yahudi dan Kristian yang
dianggap lebih berpengaruh dan cemerlang daripada Islam. Hamka membuat
tafsiran dengan mengemukakan jawapan dan hujah membela Islam dengan

jawapan yang tersendiri sebagai bahan pentafsiran.

Mewujudkan tafsiran yang menarik dengan mengaitkan kisah-kisah tauladan:
Ini dapat dilihat menerusi pentafsiran ayat 177, 224, 233, 237, 241 dan 282.
Hamka memuatkan kisah seorang pemimpin yang melanggar perjanjian
negara sendiri, Imam al-Haramain, Ratu Elizebeth ke-I1, Jubair bin Muth’im,
perihal petani di Kebayoran Lama, dan kisah Ma’an b. Zaidah, kisah Abu

Bakar dan kisah *Ali b. Abu Talib.

Mengemukakan pentafsiran berdasarkan keadaan semasa dan contoh yang
berada di persekitaran manusia: Beliau menyebut contoh keadaan menghadap
arah mengikut kedudukan geografi negara Indonesia dan Amerika, kerapuhan
aqidah yang berlaku dalam masyarakat umat Islam di Indonesia,
nikmat-nikmat yang dikecapi manusia seperti sawah, ladang, rumahtangga
dan harta pusaka, contoh-contoh individu yang rapat dengan manusia seperti

waris dan guru, contoh kes seseorang yang terlibat dalam jenayah murtad dan

196



23.

24,

25.

pembunuhan, jenis perniagaan, contoh cagaran dan hutang. Contoh-contoh ini

terdapat dalam ayat 21, 123, 177, 179, 231 dan 283.

Memuatkan catatan pengalaman peribadi bagi menguatkan kupasan maksud
ayat yang ditafsirkan: Dalam mentafsirkan ayat 177 dan 197, Hamka
memuatkan pengalaman beliau mengerjakan ibadah haji, pengalaman
menghadiri Konferensi Kebudayaan Islam dan pengalaman menghadapi

penderitaan takala berlaku perang di tanah air akibat serangan Belanda.

Menggunakan beberapa pendekatan unik yang terkandung di dalam bahasa
Indonesia: Hamka bijak menggunakan kata-kata bidalan dan perumpamaan
dalam ayat-ayat pentafsiran. Ini dapat dilihat menerusi perbahasan ayat 24,
123, 177, 187, 196, 197, 231, 233 dan ayat 224. Hamka menyebut istilah
bahasa Minangkabau iaitu bergelut-gelut dan istilah bahasa Jawa pada
perkataan “prihatin. “ Pepatah Indonesia yang digunakan ialah “tangan yang
di atas lebih mulia dari tangan di bawah” dalam kupasan “orang-orang yang
meminta”, “laki-laki semalu, perempuan serasa” dan “janji biasa mungkir,

titian biasa lapuk”.

Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan tajuk khas:
Tafsiran dimulakan dengan tajuk khas pada ayat 181, 187, 189, 224, 231, 233,
241, 278, 281 dan 282. Tajuk-tajuk yang dimasukkan ialah “Puasa”,
“Pakaian”, “Dari Hal Hilal dan Tanyakanlah Sesuatu Kepada Ahlinya”,
“Bersumpah”, “Rujuk Sebelum Selepas Iddah”, “Talak Dalam Hukum

Kristen”, “Riba I1””, “Surat-Surat Perjanjian” “Bersumpah” dan “Mut’ah.”

197



26.

27.

28.

Setiap ayat dimasukkan nasihat-nasihat berharga berdasarkan ijtihad
tersendiri: Hamka menampilkan nasihat dan ingatan berguna kepada para
pembaca. Ini bermakna Hamka melengkapkan pentafsiran ayat dengan
menyebut apa yang mesti diamalkan berdasarkan kandungan sesebuah ayat.
Kesemua ayat-ayat yang ditafsirkan Hamka diiringi dengan kenyataan ijtihad
beliau dalam bentuk penjelasan ayat dan nasihat yang turut bercampur
dengan sumber pentafsiran yang lain. Ini menunjukkan pentafsiran beliau

tidak terikat kepada pentafsiran bi al-ma’thur semata-mata.

Memfokuskan sesuatu fakta secara khusus: Hamka menggunakan kaedah
butiran nombor ketika menjelaskan rukun haji dalam pentafsiran ayat 196.
Dalam pentafsiran berkaitan “kesucian” dalam ayat 194, beliau memfokuskan
penjelasan dengan penyataan fakta dari pertama hingga keempat. Dalam ayat
282 pula, beliau menghuraikan fakta tafsiran dengan mewujudkan fakta
tersusun dari nombor satu hingga nombor 14 manakala daalm pentafsiran ayat
177, beliau mendatangkan fakta khas tentang jumlah ayat tentang sabar di

dalam al-Quran.

Menekankan maksud daripada perkataan takwa: Terdapat 31 ayat di dalam
surah al-Bagarah yang menyentuh kalimah berkaitan perkataan takwa.
Hamka menggunakan per