
 

 

 

 

 

 

METODOLOGI HAMKA DALAM PENTAFSIRAN AL-QURAN: 

TUMPUAN KHUSUS PADA AYAT-AYAT YANG 

MENGANDUNGI KALIMAH PENGERTIAN TAKWA DI 

DALAM SURAH AL-BAQARAH, TAFSIR AL-AZHAR 

 

 

 

 

 

MUHAMMAD YUSRY AFFANDY BIN MD ISA 

 

 

 

 

 

 

 

 

SARJANA SASTERA (PENGAJIAN ISLAM) 

UNIVERSITI UTARA MALAYSIA 

2012 



ii 

 

 

Kebenaran Merujuk Tesis 

 

Dalam menyerahkan tesis ini, sebagai memenuhi keperluan pengajian ijazah 

Universiti Utara Malaysia (UUM), saya bersetuju supaya pihak perpustakaan UUM 

mengedarkan tesis ini bagi tujuan rujukan. Saya juga bersetuju bahawa kebenaran 

untuk membuat salinan, keseluruhan atau sebahagian daripadanya, bagi tujuan 

akademik mestilah mendapat kebenaran daripada penyelia saya, atau, semasa 

ketiadaan beliau, kebenaran tersebut boleh diperolehi daripada Dekan Kolej Sastera 

dan Sains. Sebarang penyalinan, penerbitan atau penggunaan ke atas keseluruhan 

atau sebahagian daripada tesis ini, untuk tujuan pemerolehan kewangan tidak 

dibenarkan tanpa kebenaran bertulis daripada saya. Di samping itu, pengiktirafan 

kepada saya dan UUM seharusnya diberikan dalam sebarang kegunaan bahan-bahan 

yang terdapat dalam tesis ini. 

 

Permohonan untuk kebenaran membuat salinan atau lain kegunaan, sama ada 

keseluruhan atau sebahagiannya, boleh dibuat dengan menulis kepada: 

 

Awang Had Salleh Graduate School of Arts and Sciences,  

UUM Collage of Arts and Sciences, 

Universiti Utara Malaysia, 

06010, Sintok, Jitra, 

Kedah Darul Aman. 

 

 

 



iii 

 

            Abstrak 

 

Kajian kualitatif ini mengkaji pendekatan Hamka dalam penafsiran ayat-ayat terpilih 

berkaitan kalimah takwa dalam surah al-Baqarah. Penafsiran ayat-ayat tersebut 

dilakukan melalui pengkajian karya Hamka, Tafsir al-Azhar. Kajian-kajian yang 

terdahulu juga telah membincangkan perkembangan-perkembangan utama di dalam 

penafsiran ayat-ayat al-Quran dan pelbagai pendekatan telah diambil oleh ramai 

ilmuan Islam dalam usaha mereka mendalami al-Quran. Sebagai tambahan,                   

hasil-hasil ilmiah dari pelbagai universiti dan perpustakaan awam turut dirujuk. 

Kaedah deduktif turut diaplikasikan dalam mengkaji penggunaan kalimah takwa 

dalam surah  al-Baqarah. Satu usaha juga telah dibuat untuk membandingkan secara 

umum metodologi tafsiran Hamka dengan kaedah ilmuan lain. Di samping itu, 

kaedah deskriptif turut digunakan untuk memberi gambaran umum tentang 

pengetahuan yang diperlukan dalam penafsiran al-Quran, biografi Hamka dan data 

terperinci yang terhasil dari penafsiran Hamka berkenaan ayat-ayat takwa dalam 

surah al-Baqarah. Dapatan kajian menunjukan bahawa metodologi yang digunakan 

oleh Hamka bersesuaian dengan pendekatan Islam, walaupun secara asasnya adalah 

berdasarkan pemahaman peribadi beliau dan hanya sedikit merujuk pandangan 

ilmuan lain. Pandangan beliau selari dan berbetulan dengan penafsiran rakan-

rakannya dan juga ilmuan lain yang berpengaruh. Kajian ini juga mengukuhkan 

bahawa penafsiran Hamka berdasarkan gabungan ilmu Islam, sains, psikologi 

kemanusiaan, undang-undang antarabangsa, pandangan pakar perubatan, ekonomi 

juga ilmu pengetahuan semasa yang amat bermanfaat kepada masyarakat Muslim 

Nusantara. Dapatan kajian ini juga telah menyumbang ke arah menyatukan usaha 

penafsiran al-Quran tempatan, dengan gabungan kajian ilmiah tinggalan Hamka. 

 

Kata kunci: Metodologi penafsiran, Hamka, Tafsir Al-Azhar, Kalimah takwa, Ilmu 

tafsir. 

 

 



iv 

 

                 Abstract 

 

This qualitative study examines the Hamka’s approach in performing an exegesis of 

selected Quranic verses regarding takwa, in the chapter of al-Baqarah. Thus, 

Hamka’s work on the exegesis of the al-Quran, the Tafsir al-Azhar has been studied. 

Previous works have discussed major developments in the Quranic exegesis and the 

various approaches taken by different Islamic scholars in their attempts to study the 

al-Quran. In addition, other scholarly works from universities as well as public 

libraries have also been considered. A deductive method was applied to study the 

usage of takwa terminology in al-Baqarah. An attempt was also made to generally 

compare the Hamka’s methodology of exegesis with other scholars’ approaches. 

Furthermore, a descriptive method was used to prepare the overview of knowledge 

needed in the Quranic exegesis, Hamka’s biography and detailed data as a result of 

the Hamka’s exegesis of verses regarding takwa in al-Baqarah. Findings have shown 

that the Hamka’s methodology is compatible with Islam, although it is mainly of his 

personal understanding and it has few references to other scholars’ views. His 

opinion on takwa is concurrent with the exegesis of his peers as well as the 

perspective of authoritative scholars. This study has also established that the Hamka’s 

exegesis is built on the synthesis of Islamic knowledge, sciences, human psychology, 

international laws, opinion of medical experts, economics as well as other 

contemporary knowledge which is particularly beneficial to Muslims of Southeast 

Asia. This finding has also contributed to consolidate local efforts in the Quranic 

exegesis, together with the integration of scholarly works left by Hamka. 

 

Keyword: Methodology of exegesis, Hamka, Tafsir Al-Azhar,  Takwa  terminology, 

Science of exegesis 

 

 

 



v 

 

Penghargaan 

 

Dengan nama Allah Yang Maha Pemurah lagi Maha Pengasih. 

Segala kesyukuran dipanjatkan kepada Allah s.w.t. kerana telah menganugerahkan 

semangat serta kesabaran yang tinggi kepada saya dalam menyiapkan tesis yang 

berkaitan dengan metodologi pentafsiran al-Quran ini. Tesis ini yang berjudul 

Metodologi Hamka Dalam Pentafsiran al-Quran: Tumpuan Khusus Pada Ayat-Ayat 

Yang Mengandungi Kalimah Pengertian Takwa Di Dalam Surah al-Baqarah, Tafsir                 

al-Azhar berjaya dilaksanakan dengan bantuan serta sokongan pelbagai pihak. Jutaan 

terima kasih pada sesi keluarga terutamanya pada ayahanda Hj. Yusuff b. Md Hasan, 

bonda Puan Ramlah bt. Muhamad, isteri yang dikasihi Puan Ribhan bt. Hj. Ibrahim, 

anakanda tercinta ’Iz Hafy, kakak yang dikasihi Puan Yusramizza bt. Yusuff serta 

suami Ustaz Md Hilmy b. Sulaiman serta adik-adik yang banyak memberi dorongan 

sepanjang pengajian peringkat sarjana saya di Universiti Utara Malaysia. 

 

Sekalung penghargaan turut diberikan kepada pegawai-pegawai Perpustakaan 

Universiti Utara Malaysia, Universiti Malaya, Universiti Sains Malaysia, Universiti 

Kebangsaan Malaysia dan Kolej Universiti Insaniah serta pegawai-pegawai 

Perpustakaan Awam Negeri Kedah yang banyak membantu bagi menyempurnakan 

tesis ini. Tidak dilupakan juga ucapan terima kasih kepada pensyarah dan pentadbir 

pengurusan Kolej Sastera dan Sains UUM atas segala maklumat, kerjasama dan 

sokongan moral yang diberikan selama ini. 

 

Saya juga ingin menyampaikan rasa terhutang budi kepada penyelia tesis saya iaitu               

al-Fadhil Ustaz Hj. Kamarudin b. Ahmad atas bimbingan, ilmu serta didikan dedikasi 

yang dicurahkan selama ini. Allah s.w.t. jualah yang dapat menganugerahkan                 

sebaik-baik balasan bagi mereka yang banyak berbakti ini. 

 

 

 

 



vi 

 

Senarai Kandungan  

Perakuan Kerja Tesis / Disertasi .................................................................................... i 

Kebenaran Merujuk Tesis ............................................................................................. ii 

Abstrak ......................................................................................................................... iii 

Abstract ........................................................................................................................ iv 

Penghargaan .................................................................................................................. v 

Senarai Kandungan ...................................................................................................... vi 

Senarai Rajah ................................................................................................................ x 

Senarai Kependekan ..................................................................................................... xi 

Panduan Transliterasi .................................................................................................. xii 

Glosari ........................................................................................................................ xiv 

 

BAB SATU  PENGENALAN ..................................................................................... 1 

1.1  Pendahuluan ........................................................................................................... 1 

1.2  Penyataan Masalah ................................................................................................. 7 

1.3  Kepentingan Kajian ............................................................................................. 11 

1.4  Persoalan Kajian .................................................................................................. 13 

1.5  Objektif Kajian ..................................................................................................... 13 

1.6  Skop Kajian .......................................................................................................... 14 

1.7  Sorotan Karya ...................................................................................................... 14 

1.8  Hasil Kajian Yang Diharapkan ............................................................................ 20 

1.9  Metodologi Kajian ............................................................................................... 22 

       1.9.1  Kaedah Kajian ............................................................................................ 22 

       1.9.2  Kaedah Pengumpulan Data ........................................................................ 22 

                 1.9.2.1  Kaedah Dokumentasi .................................................................... 22 

       1.9.3  Kaedah Penganalisisan Data ...................................................................... 23 

                 1.9.3.1  Kaedah Deduktif ........................................................................... 23 

                 1.9.3.2  Kaedah Deskriptif ......................................................................... 23 

      1.9.4  Kaedah Perumusan ...................................................................................... 24 

      1.9.5  Susunan Penulisan ...................................................................................... 24 

      1.9.6  Kerangka Konseptual .................................................................................. 24 



vii 

 

BAB DUA  BIOGRAFI HAMKA ...........................................................................  30 

2.1   Pengenalan .......................................................................................................... 30 

2.2   Kelahiran dan Latarbelakang .............................................................................. 30 

2.3   Pendidikan ........................................................................................................... 32 

2.4   Penglibatan Sebagai Ulama ................................................................................ 36 

2.5   Penglibatan Sebagai Sasterawan ......................................................................... 41 

2.6   Penglibatan Sebagai Ahli Politik ........................................................................ 45 

2.7   Keperibadian dan Cabaran Yang Dihadapi ......................................................... 49 

2.8   Sumbangan Terhadap Dunia Islam dan Nusantara ............................................. 53 

2.9   Rumusan ............................................................................................................. 57 

 

BAB TIGA PENTAFSIRAN AL-QURAN ............................................................. 59 

3.1   Pengenalan .......................................................................................................... 59 

3.2   Pengertian Tafsir ................................................................................................. 59 

3.3   Perbezaan Tafsir dan Ta’wil ............................................................................... 61 

3.4   Keutamaan Tafsir ................................................................................................ 63 

3.5   Syarat-Syarat dan Adab Mufassir ....................................................................... 66 

        3.5.1  Syarat-Syarat Mufassir .............................................................................. 66 

        3.5.2  Adab Seorang Mufassir ............................................................................. 70 

3.6   Metodologi Utama Dalam Pentafsiran Al-Quran ............................................... 72 

        3.6.1  Pentafsiran Berdasarkan al-Quran ............................................................ 73 

        3.6.2  Pentafsiran Berdasarkan al-Sunnah .......................................................... 79 

        3.6.3  Pentafsiran Berdasarkan Pendapat dan Ijtihad Sahabat ............................ 84 

        3.6.4  Pentafsiran Berdasarkan Pendapat Tabiin ................................................ 87 

3.7   Perkembangan Sejarah Ilmu Tafsir ..................................................................... 89 

        3.7.1  Perkembangan Tafsir Pada Zaman Rasulullah s.a.w ................................ 90 

        3.7.2  Perkembangan Tafsir Pada Zaman Sahabat .............................................. 94 

        3.7.3  Perkembangan Tafsir Pada Zaman Tabiin ................................................ 97 

3.8   Tokoh- Tokoh Mufassir dan Klasifikasi Tafsiran Al-Quran .............................. 99 

        3.8.1  Tafsir Zaman Mutakhirin ........................................................................ 101 

                  3.8.1.1  Definisi Al-Tafsir Bi Al-Ma`thur ............................................... 102 

                  3.8.1.2  Definisi Al-Tafsir Bi Al-Ra`yi .................................................... 103 



viii 

 

                  3.8.1.3  Definisi Al-Tafsir  Bi  Al-Isyari ................................................. 105 

         3.8.2  Tafsir Zaman Moden .............................................................................. 106 

3.9   Rumusan ........................................................................................................... 107 

 

BAB EMPAT  PENGLIBATAN HAMKA DALAM PENTAFSIRAN 

AL-QURAN ............................................................................................................. 110 

4.1   Pengenalan ........................................................................................................ 110 

4.2   Penulisan Hamka Berkaitan Pentafsiran Al-Quran ........................................... 110 

        4.2.1 Tafsir Al-Azhar ......................................................................................... 116 

4.3   Persekitaran Keagamaan, Politik, Ekonomi dan Sosial  Dalam  

        Membentuk Pemikiran Hamka ......................................................................... 118 

4.4   Sumber-Sumber Pentafsiran Al-Quran Yang Digunakan Hamka .................... 123 

4.5   Keistimewaan Hamka Dalam Pentafsiran Al-Quran ........................................ 125 

4.6   Cabaran Dalam Menyampaikan Tafsiran Al-Quran ......................................... 128 

4.7   Rumusan ........................................................................................................... 131 

 

 

BAB LIMA  METODOLOGI HAMKA PADA AYAT-AYAT YANG  

MENGANDUNGI KALIMAH PENGERTIAN TAKWA DI DALAM  

SURAH AL-BAQARAH, TAFSIR  AL-AZHAR ................................................ 134 

5.1   Pengenalan ........................................................................................................ 134 

5.2   Pengenalan Surah Al-Baqarah .......................................................................... 134 

5.3   Pandangan Ulama Tentang Takwa ................................................................... 137 

5.4   Ayat-Ayat Yang Mengandungi Kalimah Pengertian 

        Takwa Di Dalam Surah Al-Baqarah, Tafsir Al-Azhar ...................................... 141 

5.5   Metodologi Hamka Dalam Pentafsiran ............................................................. 142 

5.6   Rangkuman Metodologi Hamka ....................................................................... 186 

5.7   Rumusan ........................................................................................................... 196 

 

BAB ENAM  KESIMPULAN ................................................................................ 199 

6.1   Pengenalan ........................................................................................................ 199 

6.2   Rumusan Keseluruhan ...................................................................................... 199 

6.3   Cadangan ........................................................................................................... 205 



ix 

 

6.4   Cadangan Untuk Kajian Lanjutan ..................................................................... 206 

6.5   Penutup ............................................................................................................. 208 

 

BIBLIOGRAFI ....................................................................................................... 209 

 

LAMPIRAN ............................................................................................................. 220 

i.    Institusi dan Multimedia ..................................................................................... 220 

ii.   Surat Kebenaran Mengumpul Data dan Maklumat ............................................ 221 

iii.  Gambar al-Marhum Hamka ................................................................................ 222 

iv.   Buku Tafsir al-Azhar (sampel utama kajian) ..................................................... 223 

v.    Contoh Petikan Antara Manuskrip Yang Dijadikan Bahan Kajian 

      (Pentafsiran Ayat 2 dan 21 Surah Al-Baqarah, Tafsir al-Azhar) ....................... 224 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 

 

Senarai Rajah 

 

TAJUK                                                                                                     HALAMAN 

 

1.1   Perkembangan Pentafsiran Al-Quran                                                             28 

1.2   Bidang Kajian Pentafsiran Al-Quran                                                              28 

1.3   Bidang Kajian Metodologi Hamka Dalam Pentafsiran Al-Quran                  29 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

 

Senarai Kependekan 

 

 a.s.                      -           ‘Alaihi al-Salam 

b.                        -             bin 

bt.                       -             binti 

bil.                     -              bilangan 

Dr.                     -              Doktor Falsafah; Philosophy Doctorate  

H                        -              Hijrah 

Hj.                     -               Haji 

j.                        -               jilid 

M                      -               Masihi 

MASYUMI       -              Majlis Syura Muslimin Indonesia        

no.                     -               Nombor 

Prof.                  -               Profesor 

r.a.                     -               Radiallahu ’Anhu 

s.a.w.                 -              Sallallahu ‘Alaihi Wasallam 

s.w.t.                  -              Subhanahu Wa Ta’ala 

tjmh.                  -              terjemahan 

t.t.                      -              tanpa tarikh 

UKM                 -              Universiti Kebangsaan Malaysia 

 

 

 

 

 



xii 

 

 

Panduan Transliterasi 

 

Panduan ini berdasarkan panduan transliterasi Dewan Bahasa dan Pustaka 1992. 

Huruf ’Arab                                       Nama dan Transkripsi 

                                                            ~  

                                                           b 

                                                           t 

                                                           th 

                                                            j 

                                                            h 

                                                           kh 

                                                            d 

                                                            dh 

                                                            r 

                                                            z 

                                                          s 

                                                          sy 

                                                         s 

                                                         d 

                                                           t 



xiii 

 

                                                           z 

                                                           ’ 

                                                          gh 

                                                          f                     

                                                          q 

                                                          k 

                                                           l 

                                                           m 

                                                           n 

                                                           w 

                                                            h 

                                                           ` 

                                                           y 

                                                          a 

                                                      i 

                                                       u 

Perkataan yang dikecualikan daripada transliterasi dalam tesis ini adalah  seperti berikut: 

Allah, afdal, akhirat, Arab, bidaah, dakwah, dinar, dirham, faraid, Haji, halal, haram, ilmu 

tafsir, ilmu, islah, Islam, jahiliah, jihad, juz, kalimah, khalifah, khatam, khurafat, khutbah, 

kitab, Makkah, mazhab, mukjizat, muktabar, Nabi, nas, Rasulullah, riba, riwayat, rujuk, 

sahabat, sirah, solat tahajud, talak, solat tarawih, soleh, sufi, surah, syarak, syariat, tabiin, 

takwa, tarikat, tasawuf, tawaduk, tilawah, ulama, umrah, dan wasiat.    

 



xiv 

 

Glosari 

 

Afdal:  Lebih utama 

 

Al-Silmi: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna penyatuan. 

 

’Aqidah: Kepercayaan dan keyakinan dalam pegangan Islam. 

 

Asbab al-Nuzul:  lmu mengenai faktor-faktor penurunan ayat al-Quran. 

 

Atba’ tabi’in: Golongan yang sempat bertemu dan mengikuti jejak tabiin. 

 

Athar: Sesuatu yang disandarkan kepada Nabi Muhammad s.a.w., sahabat dan  tabiin. 

 

Ateis: Golongan yang tidak percaya kewujudan tuhan. 

 

Balaghah: Ilmu tentang keindahan bahasa Arab dan kaedah penyampaiannya. 

 

Bidaah:  Pembaharuan atau perkara baru sama ada dalam hal ehwal agama. Kedapatan 

bidaah yang selari dengan syarak dan ada yang  menyimpang. 

 

Bi al-ma’ruf: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna dengan sepatutnya. 

 

Da’iif : Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna orang yang lemah. 

 

Dam: Denda yang dikenakan kepada jemaah haji yang meninggalkan wajib haji atau 

melakukan perkara larangan di dalam ihram. 

 

Deisme: Fahaman yang berpegang kepada kewujudan tuhan tetapi tidak menerima wahyu 

atau rukun-rukun agama. 

 

Dewan Konstituante: Dewan yang merangka perlembagaan negara di Indonesia. 

 

Dinar: Kepingan wang emas. 

 

Dirham: Kepingan wang perak. 

 

Doa Iftitah : Bacaan yang disunatkan selepas takbir al-Ihram dalam solat. 



xv 

 

 

Faraid: Ilmu atau hukum tentang pembahagian harta pusaka. 

 

Fiqh: Ilmu yang membincangkan perihal ibadat dan hukum hukam Islam. 

 

Fusuq: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna perbuatan fasik. 

 

Ghanimah:  Harta rampasan perang. 

 

Hadyu: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna korban sembelihan. 

 

Haji Ifrad: Mengerjakan haji dan umrah secara berasingan. 

 

Haji Mabrur: Ibadah haji yang dianggap sah, sempurna dan diterima Allah s.w.t. kerana 

memenuhi segala rukun dan syarat serta dapat mengekalkan  sifat dan kelakuan yang baik 

dan terpuji selepas menunaikan haji. 

 

Haji Mardud: Ibadah haji yang tertolak di sisi Allah s.w.t. kerana kegagalan memenuhi 

segala rukun dan syarat sah haji. 

 

Haji  Qiran: Ibadah haji dan umrah yang dikerjakan serentak dalam bulan haji dan 

dikenakan dam. 

 

Haji Tamattu’: Ibadah haji yang dikerjakan setelah selesainya ibadah umrah pada bulan haji 

dan dikenakan dam. 

 

Haji Wada’: Haji terakhir dikerjakan oleh Nabi Muhammad s.a.w. sebelum wafat. 

 

Hari Nahr: 10 Zulhijah. 

 

Hari Tasyriq: Hari yang kesebelas, kedua belas dan ketiga belas dalam bulan Zulhijah. 

 

Hari Wuquf: Hari  jemaah haji berhimpun di padang Arafah pada 9 Zulhijah. 

 

Hilal: Anak bulan. 

 

Hisab: Perkiraan untuk menentukan permulaan bulan Ramadan, Syawal dan Zulhijah. 

 



xvi 

 

Hurumat: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna segala sesuatu yang  

ditentukan kemuliannya oleh agama. 

 

’Iddah: Masa yang wajib dinanti oleh seseorang perempuan untuk membolehkannya 

berkahwin lagi dengan lelaki lain. 

 

Ijtihad: Usaha yang dilakukan oleh seorang yang berkelayakan untuk  mendapatkan sesuatu 

hukum atau kesimpulan baru melalui kajian atau penyelidikan berdasarkan sumber dan 

kaedah yang sah menurut syarak. 

 

Iktikaf: Perbuatan duduk atau beribadah dalam masjid dengan niat kerana Allah s.w.t.. 

 

’Iktiqad: Sesuatu perkara yang berkaitan kepercayaan yang dijadikan pegangan utuh dalam 

sanubari . 

 

Ilmu Kalam: Ilmu yang membicarakan perkara ’aqidah dan aspek keimanan. 

 

Injil: Kitab yang diturunkan kepada Nabi ’Isa a.s. 

 

’Irab: Ilmu tentang keadaan baris dan status sesuatu kalimah bahasa Arab. 

 

Islah: Usaha untuk mengembalikan sesuatu keadaan kepada suatu keadaan yang betul, tepat 

dan sesuai. 

 

Israiliyyat: Kisah-kisah yang diriwayatkan Ahli Kitab. 

 

Jidal: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna pergaduhan. 

 

Jihad: Usaha untuk mempertahankan sesuatu yang baik atau untuk menentang sesuatu yang 

buruk; usaha bersungguh-sungguh. 

 

 Jinayat: Perundangan Islam tentang jenayah yang dilakukan dalam masyarakat. 

 

Kaffarah: Penebus dosa atau kesilapan. 

 

Khitab: Kalimah yang mempunyai mesej seruan. 

 

Khalifah: Pengganti Nabi Muhammad s.a.w.; gelaran bagi ketua agama atau pemerintah 

dalam kerajaan Islam. 



xvii 

 

 

Khawarij: Golongan yang memberontak terhadap kepimpinan ’Ali b. Abi Talib dan muncul 

sebagai salah satu mazhab ’aqidah. 

 

Khurafat: Kepercayaan yang karut, dongeng dan tahyul. 

 

Khitab: Ungkapan untuk ditujukan kepada seseorang. 

 

Khulafa’ al-Rasyidin: Empat khalifah pertama iaitu Abu Bakar, ’Umar, ’Uthman dan ’Ali. 

 

Komunis: Fahaman yang menggalakkan penubuhan masyarakat tanpa kelas berdasarkan 

pemilikan dan kawalan yang sama rata  dalam  pengeluaran dan penguasaan harta. 

 

Mahar:  Pemberian yang diwajibkan daripada pengantin lelaki kepada pengantin perempuan. 

 

Mansukh: Ayat al-Quran yang dimansukhkan pembacaan atau hukumnya. 

 

Masdar: Kata terbitan dalam bahasa Arab. 

 

Mantiq: Ilmu berkaitan logik akal. 

 

Mazhab: Gagasan pemikiran dan pemahaman terhadap ajaran Islam mengikut tempat dan 

situasi tertentu. 

 

Mu’amalah: Hal ehwal kemasyarakatan seperti perhubungan sesama manusia, perniagaan 

dan pengurusan ekonomi. 

 

Mubasyarah: Hubungan kelamin antara suami dan isteri. 

 

Mufassir: Pentafsir al-Quran. 

 

Mujaddid: Penghidup ajaran Islam dengan pendekatan yang unik dan membawa manfaat 

besar kepada keseluruhan umat Islam. 

 

Mujahid fi sabilillah: Pejuang yang berada di jalan Allah. 

 

Mukjizat: Kelebihan luar biasa yang dikurniakan Allah kepada para rasul untuk 

membuktikan kebenaran Islam. 

 

Muktabar: Terkenal dan dipercayai akan keilmuan. 

http://ms.wikipedia.org/w/index.php?title=Tanpa_kelas&action=edit&redlink=1


xviii 

 

 

Mu’tazilah: Salah satu mazhab ’aqidah yang terlalu mengutamakan akal dalam penjelasan 

agama dan mempunyai beberapa pertentangan dengan aliran ahli Sunnah wa al-jama’ah. 

 

Munakahat: Hukum hakam berkenaan pernikahan dan hubungan suami isteri. 

 

Murjiah: Mazhab ’aqidah kontroversi yang berpegang kepada konsep penangguhan hukum 

dan kebebasan amalan manusia di dunia. 

 

Muta’ah: Pemberian atau saguhati dari suami kepada isteri yang diceraikan. 

 

Nahu: Ilmu tatabahasa Arab.  

 

Nas: Ayat al-Quran atau hadith yang digunakan sebagai pegangan dalam  hukum  syarak. 

 

Nasikh: Ayat al-Quran yang diturunkan untuk memasukhkan hukum atau penyataan ayat               

al-Quran yang diturunkan sebelum itu. 

 

Nazi Jerman: Anggota Parti Sosialis Nasional Jerman yang diasaskan oleh Hitler. 

 

Notareleese Acte: Akta berkaitan perjanjian pinjaman moden di Indonesia. 

 

Notaris: Individu yang diberi kuasa oleh perundangan untuk mengesahkan atau menyaksikan 

sesuatu perjanjian. 

 

Pantheisme: Suatu kepercayaan bahawa dunia dengan segala isinya adalah  tuhan. 

 

Perjanjian Hudaibiyyah: Perjanjian Musyrikin Makkah dengan Rasulullah di Hudaibiyyah 

tatkala baginda beserta sahabat ingin memasuki Makkah bagi menunaikan umrah pada tahun 

6 Hijrah. 

 

Polytheisme: Pemujaan atau kepercayaan kepada lebih daripada satu tuhan. 

 

Qardan hasanan: Pinjaman ikhlas atau pinjaman yang tidak melibatkan faedah  atau syarat  

tambahan pada saat pengembalian pinjaman. 

 

Qiraat: Kaedah bacaan al-Quran. 

 

Qisas: Hukuman balas terhadap kes kecederaan dan pembunuhan dalam perundangan Islam. 



xix 

 

 

Rafath: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna percakapan kotor yang 

menimbulkan syahwat. 

 

Riba  fadl: Riba yang dibayar lebih kepada satu pihak yang menukarkan barang dalam 

bentuk berlainan kualiti dan jenis. 

 

Riwayat: Keterangan atau berita tentang sesuatu perbuatan yang disampaikan oleh 

seseorang. 

 

Rujuk: Berbalik atau berkahwin semula semasa masih dalam ’iddah. 

 

Ru`yah al-Hilal: Perbuatan melihat anak bulan untuk menentukan permulaan bulan  

Ramadan, Syawal dan Zulhijah. 

 

Sad li al-zari’ah: Pendekatan yang digunapakai sebagai langkah awal untuk menolak  

kerosakan daripada berlaku dalam masalah berkaitan kepentingan syarak. 

 

Salaf:  Generasi sahabat Nabi Muhammad s.a.w., tabiin dan atba’ tabi’iin. 

 

Safih: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna kurang kemahiran atau kurang 

daya fikir. 

 

Saraf : Ilmu tentang perubahan kalimah bahasa Arab. 

 

Siyam: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna berpuasa. 

 

Solat Tahajud: Solat sunat selepas bangun dari tidur yang dikerjakan sebelum waktu subuh. 

 

Solat Tarawih: Solat sunat yang dikerjakan selepas solat Isyak pada bulan Ramadan. 

 

Sosialis: Fahaman yang menganjurkan pemilikan dan pengusahaan bersama faktor-faktor 

pengeluaran. 

 

Syahid: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna saksi. 

 

Syarak: Hukum yang bersandarkan ajaran Islam. 

 

Syariah: Perkara yang berkaitan dengan ketetapan atau peraturan hukum hakam Allah s.w.t.. 



xx 

 

 

Syiah: Mazhab ’aqidah dan fiqh kontroversi yang menganggap ’Ali  b. Abi Talib sebagai 

pengganti Nabi Muhammad yg sah. 

 

Syubhat: Sesuatu antara halal dan haram atau sesuatu keadaan yang samar. 

 

Ta`kid: Menguatkan atau menegaskan. 

 

Tabiin: Golongan yang bertemu dan bersahabat dengan sahabat Rasulullah s.a.w. 

 

Tafsir Madhabi:  Pentafsiran al-Quran berdasarkan aliran mazhab. 

 

Tahallul: Kebenaran melakukan perkara-perkara yang menjadi larangan ketika haji dan 

umrah. 

 

Tahallul Ihsar: Kebenaran untuk melepas diri daripada perkara larangan ketika ihram  

disebabkan berlaku perkara-perkara yang menghalang aktiviti haji atau  umrah. 

 

Talak: Pelepasan ikatan nikah yang dilafazkan suami kepada isteri. 

 

Talbiyyah: Lafaz sunat tertentu untuk memuji Allah s.w.t yang diperdengarkan ketika 

permulaan ibadah haji dan umrah. 

 

Taradin: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna keredhaan kedua-dua pihak. 

 

Tarikat: Aliran berkaitan kaedah kerohanian dalam ilmu tasawuf. 

 

Tarikh Mashaf: Ilmu berkaitan pengumpulan dan penulisan al-Quran. 

 

Tasawuf: Ilmu untuk mengenal Allah s.w.t. dan kaedah kerohanian untuk mendekatkan diri 

kepada-Nya. 

 

 Tasyawurin: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna perbincangan  kedua-dua 

pihak. 

 

Tauhid: Ilmu berkenaan mengesakan dan mengenali Allah s.w.t. serta menyakini-Nya. 

 

Taurah: Kitab yang diturunkan kepada Nabi Musa a.s. 

 



xxi 

 

Tawaf: Perbuatan mengelilingi kaabah sebanyak tujuh pusingan. 

 

Kontrak sosial: Persetujuan yang telah dicapai antara pihak yang berkepentingan untuk 

membentuk sebuah masyarakat yang padu dan sejahtera dengan setiap pihak bersedia 

bertolak ansur serta mengetepikan kepentingan peribadi tertentu. 

 

’Ulum al-Quran: Ilmu-ilmu berkaitan aspek al-Quran. 

 

’Urdatan: Kalimah daripada al-Quran yang membawa makna penghalang. 

 

Usul Fiqh: Ilmu tentang kaedah-kaedah mengistinbat hukum-hukum syarak. 

 

Wazan: Asal atau sumber sesuatu kalimah dalam bahasa Arab. 

 

Zaman Jahiliah: Zaman kebodohan dan kekufuran sebelum kedatangan Islam. 

 

Zindiq: Orang yang imannya telah terpesong dan bertindak melakukan sesuatu yang 

menyimpang daripada suruhan agama 

 

 

 

 

 

                                                                             

 



1 

 

 

BAB SATU 

PENGENALAN 

1.1        Pendahuluan 

Al-Quran al-Karim adalah kitab teragung yang diturunkan Allah s.w.t. sebagai 

penyuluh kehidupan umat manusia. Ia berperanan sebagai sumber hidayah, 

peringatan, penyembuh kemelutan manusia dan rujukan terpenting golongan yang 

beriman. Hal ini dinyatakan Allah s.w.t. dalam firman-Nya: 







 
  

 
Maksudnya: Wahai manusia, sesungguhnya telah datang kepadamu 

peringatan dari Tuhanmu dan penyembuh bagi penyakit-penyakit (yang 

berada) dalam dada dan petunjuk serta rahmat bagi orang-orang yang 

beriman. 

                                                                                    (al-Quran, Yunus. 10: 57) 

 

Pembacaan al-Quran dan pengamalannya mendatangkan rahmat yang melimpah ruah 

daripada Allah s.w.t. Diriwayatkan daripada ’Ubaidah Mulaiki r.a., bahawa 

Rasulullah s.a.w. bersabda: 

      

         

Maksudnya: Wahai ahli-ahli al-Quran, jangan gunakan al-Quran sebagai 

bantal (bahan mainan) tetapi hendaklah kamu membacanya dengan teratur 

siang dan malam, kembangkan kitab suci ini, bacalah ia dengan suara yang 

baik dan fikirlah di atas kandungannya (tadabbur), dengan ini kalian akan 

meraih kejayaan. Janganlah kamu gunakannya untuk mendapatkan 

ganjaran yang serta merta darinya (dalam dunia) kerana ia mempunyai 

ganjaran yang begitu mengagumkan (di hari akhirat). 
 



2 

 

                       (al-Asfabahani, Akhbar al-Asfabahani li Abi Na’im, Qahirah: no.857,   

                        j.1,  Dar  al-Ma’krifah, 1993.)                                                                                    

  

Rasulullah s.a.w. banyak menegaskan dalam ucapan-ucapan baginda tentang 

kepentingan beramal dan berpegang teguh dengan al-Quran. Baginda seringkali 

berkhutbah mengingatkan kaum muslimin supaya mendekati dan menjunjung                   

al-Quran dalam kehidupan, contohnya hadith yang diriwayatkan oleh Muslim 

bersanadkan kepada Zaid b. Arqam, Rasulullah s.a.w. telah berkhutbah: 

    

Maksudnya: Dan aku telah meninggalkan dua perkara besar pada kalian. 

Yang pertama adalah Kitab Allah, padanya petunjuk dan cahaya 

(penyuluh kehidupan). Ambillah al-Quran ini dan berpeganglah 

kepadanya.    
  

      (Muslim, Sahih Muslim, tanpa no., Qahirah: Dar al-Hadith, 1991.) 

 
 

Para sahabat Rasulullah s.a.w. amat menghayati kandungan al-Quran dan 

pengajarannya. Mereka berjaya mengaplikasikan dalam kehidupan dengan penuh jitu. 

Antara misalan penghayatan para sahabat ialah:  

a. ’Umar al-Khattab telah memeluk Islam setelah mendengar permulaan surah 

Taha  (Hamka, 1982); 

b.  ’Uthman al-’Affan kerap membaca al-Quran sehingga naskahnya koyak 

terbahagi dua (Muhammad, 2005); 

c. ’Abdullah b. Mas’ud membaca surah al-Nisa’ di hadapan Rasulullah s.a.w. 

dan baginda menangis setelah ’Abdullah b. Mas’ud membaca ayat 41 surah 

tersebut (Fauzi dan Mustafa, 2001); 

d.  Ummu Salamah dapat menerangkan dengan terperinci bagaimana Rasulullah 

s.a.w. menyebutkan huruf al-Quran (Muhammad, 2005); 



3 

 

e.   `Ali  b. Abi Talib terkenal dengan kemampuannya meriwayatkan tafsir                

al-Quran kepada masyarakat (al-Dhahabi, 1989). 

 

Contoh-contoh di atas membuktikan bahawa al-Quran benar-benar diamati oleh 

generasi sahabat hasil daripada didikan Rasulullah s.a.w. Sebagai generasi mutakhir, 

kita sewajarnya menghayati al-Quran dan mencontohi sikap dan mentaliti para 

sahabat dalam menterjemahkan tuntutan wahyu dalam kehidupan. Allah s.w.t akan 

memastikan kita berada di bawah naungan rahmat-Nya dan dipimpin ke jalan yang 

benar sekiranya kita bersedia mengenal al-Quran dan berpegang dengannya. Firman

Allah s.w.t.: 







 


 
Maksudnya: Adapun orang-orang yang beriman pada Allah dan 

berpegang teguh kepada (agama)–Nya, nescaya Allah akan 

memasukkan mereka ke dalam rahmat yang besar dari-Nya dan 

limpahan kurnia-Nya dan menunjuki mereka kepada jalan yang lurus 

(untuk sampai) kepada-Nya .  

 

                                                                                                     (al-Quran, al-Nisa’. : ) 

 

Sabda Rasulullah s.a.w. yang diriwayatkan oleh Abu Dhar al-Ghifari: 

  

Maksudnya: Kalian tidak berupaya kembali kepada Allah dengan 

sesuatu yang lebih utama (bernilai) melainkan dengan (membawa) 

yang datang terus  daripada-Nya yakni al-Quran.  

 

(al-Hakim, al-Mustadrak ’ala al-Sahihain, no. 2039, Birut: Dar                                       

al- Ma’krifah, t.t.) 

 

Allah s.w.t telah menurunkan al-Quran kepada Nabi Muhammad s.a.w. melalui 

perantaraan Jibril a.s. (al-Qatan, 2000). Proses penyampaian al-Quran ini dikenali 



4 

 

sebagai penyampaian mutawatir iaitu wahyu yang tidak terputus, langsung daripada 

Allah s.w.t. (al-Habshi, 1999). Kemudian baginda menyampaikan kepada para 

sahabat melalui pelbagai wacana dakwah. 

 

Rasulullah menurunkan ilmu-ilmu berharga berkaitan pentafsiran al-Quran kepada 

para sahabat. Kemudian para sahabat mewariskan ilmu tafsir kepada generasi ulama 

terkemudian. Proses perpindahan daripada Rasulullah s.a.w. adalah di bawah 

pemeliharaan Allah s.w.t.. Firman Allah s.w.t.: 



 
Maksudnya: Sesungguhnya Kamilah yang menurunkan al- Quran dan 

sesungguhnya kami benar-benar memeliharanya. 

 

                                                                                               (al-Quran, al-Hijr . 15: 9) 

 

Generasi yang terdapat di zaman Rasulullah s.a.w. dan para tabiin berjaya 

merealisasikan matlamat al-Quran melalui perantaraan ilmu tafsir. Menurut Ibn 

Taimiyyah (t.t.), Rasulullah s.a.w. adalah sebaik-baik pentafsir al-Quran dan 

kemudiannya diikuti oleh generasi sahabat. Allah s.w.t. mengingatkan manusia 

supaya meneliti wahyu yang diturunkan untuk dijadikan pedoman dalam kehidupan. 

Penelitian terhadap wahyu hanya dapat dicapai dengan ilmu pentafsiran al-Quran. 

Firman Allah s.w.t.: 

                    



 
 

Maksudnya: Maka apakah mereka tidak memperhatikan al-Quran? 

Kalau kiranya al-Quran itu bukan dari sisi Allah, tentulah mereka 

mendapat pertentangan yang banyak di dalamnya. 

 

                                                                                              (al-Quran, al-Nisa’. 4: 82) 

 



5 

 

Ilmu tafsir adalah suatu ilmu yang berkembang dari satu generasi ke satu generasi 

yang lain. Rasulullah s.a.w. adalah pentafsir ulung di zaman baginda dan turut 

dibantu perkembangannya oleh pentafsir-pentafsir al-Quran di kalangan sahabat, 

seperti Khulafa’ al-Rasyidin, Ibn ’Abbas, Ubay b. Ka`ab, Zaid b. Thabit, Abu Musa 

al-`Asy’ari dan Ibn Zubair (Fauzi dan Mustafa, 2001). Ini menunjukkan bahawa 

pentafsiran al-Quran tidak terbatas kepada apa-apa yang disampaikan baginda sahaja 

tetapi baginda juga membuka pintu ijtihad
1
 kepada para sahabat untuk mentafsirkan 

al-Quran berdasarkan ilmu yang dimiliki oleh mereka. 

 

Pelbagai kaedah disusun oleh ulama dalam menampilkan tafsiran al-Quran. Majoriti 

ulama berpendapat bahawa tafsiran al-Quran dengan ma’thur
2
 adalah kaedah yang 

terbaik dalam memahami isi kandungan al-Quran (Fauzi dan Mustafa, 2001). Inilah 

kaedah utama yang dipratikkan generasi sahabat. Mereka menerangkan dan 

mentafsirkan al-Quran berdasarkan empat sumber iaitu al-Quran, al-Hadith, Ijtihad 

dan sumber daripada Ahli Kitab (al-Dhahabi, 1989).  

 

                                                 
1
 Ijtihad  bererti suatu usaha yang dilakukan mujtahid  untuk mengeluarkan (istinbat) hukum terhadap 

sesuatu  perkara melalui  keluasaan  ilmu  yang  dicapai  dan penguasaan  sumber hukum syarak. Lihat 

Dr. ’Abd al-Karim Zaidan, al-Wajiz  fi Usul al-Fiqh, Birut: Muasasah al-Risalah, 1996. 

 
2
 Tafsir al-Quran  dengan  ma`thur  bermaksud  tafsir  yang  berpegang  kepada  riwayat yang  sahih  

iaitu  mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran atau dengan hadith kerana ia berfungsi sebagai penerang 

kepada al-Quran, atau dengan riwayat sahabat, memandangkan mereka adalah orang yang paling 

mengetahui tentang  al-Quran. Pentafsiran yang dilakukan tabiin turut termasuk dalam kaedah ini juga 

kerana mereka biasanya menerima perkara tersebut daripada sahabat. Perkembangan Tafsir bi                  

al-Ma`thur terbahagi kepada dua kaedah. Pertama; secara lisan iaitu pentafsiran al-Quran yang  

dilakukan melalui periwayatan Rasulullah kepada para sahabat atau  periwayatan sesama sahabat atau 

periwayatan sahabat kepada tabiin. Kedua; secara penulisan atau pembukuan pentafsiran al-Quran 

berdasarkan riwayat daripada Rasulullah, sahabat dan tabiin yang dibukukan sebagai himpunan tafsir 

yang tepat dan sahih. Antara kitab tafsir dalam klasifikasi Tafsir bi al-Ma`thur  ialah  Jami’ al-Bayan  

fi Tafsir al-Quran, al-Jami’ li  al-Ahkam al-Quran dan Tafsir al-Quran al-’Azim. Lihat Fauzi Deraman 

dan Mustaffa Abdullah, Pengantar Usul Tafsir, Akademi Pengajian Islam, Kuala Lumpur: Intel 

Multimedia and Publication, 2001. 



6 

 

Tafsiran al-Quran berlaku dalam dua zaman iaitu zaman mutaakhirin dan zaman 

moden. Pentafsiran dan pembukuannya mengalami perkembangan yang paling pesat 

pada zaman mutaakhirin. Situasi ini berlangsung selama hampir lapan abad. Ia 

bermula dari awal abad keempat Hijrah hingga abad kedua belas Hijrah (Rosmawati, 

1997). Terdapat tiga klasifikasi tafsir al-Quran yang berkembang ketika itu dan 

kemudian menjadi klasifikasi penting dalam menilai sesuatu gaya pentafsiran (Fauzi 

dan Mustafa, 2001). Klasifikasi tersebut ialah (al-Dhahabi, 2005): 

 i) al-Tafsir bi al-Ma`thur; 

 ii) al-Tafsir bi al-Ra`yi; 

 iii) al-Tafsir al-Isyari; 

 

Dalam era moden pula, pentafsiran al-Quran bermula pada awal abad ke-19 Masihi. 

Ketika itu dunia Islam mengalami pelbagai kemelut dan penindasan pihak musuh 

(Rosmawati, 1997). Implikasinya lahir pelbagai tafsiran al-Quran yang terisi dengan 

semangat perjuangan dan pembelaan. Antaranya termasuk Rasyid Rida, Jamal al-Din 

al-Qasimi, Tantawi al-Jauhari, Ahmad Mustafa al-Maraghi, Syed Qutb dan Hamka.
 
 

 

Alam Melayu pernah melahirkan ramai ulama yang disegani, penulis yang prolifik 

dan aktivis masyarakat yang dihormati. Namun begitu, tidak ramai  tokoh-tokoh yang 

dilahirkan memenuhi kesemua ciri istimewa tersebut untuk dicatatkan dalam sejarah 

sebagai tokoh yang sumbangannya dimanfaatkan sepanjang zaman. Hamka boleh 

dikategorikan sebagai seorang tokoh yang memenuhi ciri-ciri ini (Mohammad 

Redzuan, 2008). Sebagai buktinya, karya tafsir beliau yang terkenal iaitu Tafsir                 

al-Azhar, yang lahir hasil daripada pengaruh tokoh-tokoh mufassir moden. Dunia 



7 

 

Islam Nusantara juga memiliki mufassir-mufassir hebat seperti Abdul Rauf                         

al-Fansuri, Muhamad Said b. Umar dan T.M. Hasbi As-Sidieqiy (Muhammad Nur, 

2002), tetapi Hamka kelihatan lebih ke hadapan dalam karya Tafsir al-Azhar yang 

dihasilkannya. 

 

Karangan beliau terdapat dalam bentuk tafsiran 30 juz al-Quran versi moden dan 

karangan dalam pelbagai etika ilmiah berpaksikan pemikiran Islam (Abdul Rahman, 

2008). Melalui Tafsir al-Azhar, masyarakat Islam Nusantara dapat memahami 

kehendak al-Quran dengan lebih sempurna kerana Hamka memasukkan pelbagai 

metodologi pentafsiran ayat yang menarik. Menurut Yunan (1990), kalam pemikiran 

Hamka yang terdapat di dalam Tafsir al-Azhar adalah bercorak rasional. Selain 

mengaplikasikan pelbagai ilmu yang telah digunakan oleh ulama-ulama terdahulu, 

beliau juga menambah perisian tafsiran dengan elemen semasa seperti fakta sejarah, 

unsur sastera dan pandangan ulama moden. 

 

Melalui kajian ini, penulis telah mengkaji dan menganalisis metodologi pentafsiran 

yang digunakan Hamka pada ayat-ayat yang mengandungi kalimah takwa di dalam 

surah al-Baqarah. Pengkaji dapat menilai dengan lebih mendalam kehebatan ilmu 

dan pemikiran beliau.  

 

1.2        Penyataan Masalah 

Generasi Rasulullah s.a.w. dan para sahabat adalah generasi awal perkembangan 

Islam yang amat mengenali segala ilmu berkenaan dengan al-Quran (al-Zarqani, 

1996). Cabaran yang timbul adalah, adakah wujud keprihatinan para ulama pada 



8 

 

zaman ini terhadap ilmu tafsir berbanding keprihatinan yang ditunjukkan  generasi 

awal Islam. 

 

Golongan al-Salaf al-Salih
3
 telah berjaya mempelajari al-Quran, menghayatinya dan 

melaksanakan tuntutannya. Diriwayatkan bahawa mereka kebiasaannya tidak 

memindahkan satu ayat ke ayat yang lain melainkan setelah mereka melaksanakan 

ajaran yang terkandung di dalamnya. Misalannya, diriwayatkan daripada ’Abdullah b. 

Mas’ud katanya: “golongan lelaki daripada kalangan kami apabila mempelajari 

sepuluh ayat, mereka tidak memindahkan penekunan kepada ayat-ayat yang lain 

melainkan setelah mereka mengetahui makna ayat-ayat tersebut dan beramal 

dengannya.” Keadaan ini menyebabkan ’Abdullah b. ’Umar mengambil masa selama 

lapan tahun untuk menghafaz surah al-Baqarah (Fauzi dan Mustaffa, 2001). Dalam 

konteks ini, kajian telah dilakukan berdasarkan nas-nas syarak, apakah langkah para 

ulama mengembangkan ilmu tafsir berdasarkan warisan ilmu yang ditinggalkan para 

sahabat. Seterusnya, adakah penyebaran tafsir al-Quran perlu dihentikan 

memandangkan telah wujud karya-karya terdahulu serta disebabkan faktor keilmuan 

generasi sekarang agak yang terbatas. 

 

Para ulama menyusun ilmu tafsir al-Quran serta membuktikan bahawa ilmu ini 

sememangnya adalah anak kunci kepada perbendaharaan al-Quran (Mahadi, 2003). 

Mereka menghuraikan ilmu ini dengan takrifan tersendiri supaya masyarakat 

                                                 

 
3
 Perkataan al-Salaf bermaksud generasi umat Islam pertama yang hidup pada zaman Nabi 

Muhammad s.a.w. sampai abad ketiga. Lihat Mahayudin Hj. Yahaya, Ensiklopedia Sejarah Islam, 

Bangi:  Penerbit UKM, 1986. 



9 

 

mengerti maksud sebenar ilmu tafsir. Pengkaji perlu membuktikan kemanfaatan ilmu 

tafsir dan menjelaskan aliran pentafsiran al-Quran yang didokongi golongan mufassir. 

Ilmu tafsir dan karya pentafsiran al-Quran terus berkembang sehingga ke zaman 

mutakhir. Ini berlaku kerana sumbangan yang dimainkan oleh ulama terkemudian 

berdasarkan tatacara atau metodologi masing-masing. Terdapat juga di kalangan 

ilmuan Islam yang mempunyai metodologi yang agak kontroversi dan berlawanan di 

kalangan mufassir dan perkara ini dinamakan sebagai perkara khilaf
4
 (al-Syarqawi, 

2004). Bagi memelihara kemurnian tafsir al-Quran, individu yang terlibat dalam 

lapangan penafsiran al-Quran diwajibkan memenuhi syarat sebagai pentafsir                       

al-Quran. Dalam konteks ini, pengkaji berusaha menghuraikan etika serta syarat 

sebagai mufassir  al-Quran.  

 

Realiti yang berlaku pada hari ini seolah-oleh penulisan tafsir secara sempurna telah 

terhenti. Hakikatnya manuskrip tafsir yang mahsyur sebelum ini seperti Tafsir 

Pimpinan al-Rahman dan Tafsir Nur al-Ihsan belum mencapai status kesempurnaan 

yang dapat dibanggakan seperti Tafsir al-Azhar yang telah dihasilkan Hamka 

(Muhammad Nur, 2002). Pengkaji berdepan dengan cabaran untuk mengetengahkan 

                                                 
4
 Khilaf dari segi bahasa bererti sesuatu yang berlawanan dengan kesepakatan. Pandangan ulama 

menyatakan bahawa khilaf  bermaksud satu perselisihan yang berlaku yang menyebabkan pihak yang 

mengeluarkan pandangan tersebut mencetuskan satu jalan pendapatnya yang tersendiri yang berupaya 

mempengaruhi sesuatu keadaan dan peredaran masa. Sesetengah ulama membezakan pengertian khilaf 

dan ikhtilaf. Ikhtilaf  bermaksud sesuatu pendapat yang berlawanan daripada pendapat yang lain dan 

merujuk kepada dalil yang tersendiri. Lihat al-Syarqawi,  Ikhtilaf al-Mufassirin Asbab wa Ghawabituh, 

teks rujukan khas Universiti al-Azhar: Rujukan Kuliah Kali ke-17, 2004.  

Menurut Hasan al-Banna: “Perselisihan fiqh pada perkara cabang tidak seharusnya menjadi punca 

perpecahan dalam agama dan mengheret kepada permusuhan dan saling benci-membenci. Setiap 

mujtahid mendapat ganjarannya. Tidaklah menjadi kesalahan untuk membuat penjelasan ilmiah pada 

masalah perselisihan di bawah naungan rasa mahabbah (kasih sayang) kerana Allah dan saling 

bertolongan untuk mencapai hakikat (kebenaran) tanpa mengheret kepada perdebatan yang tercela dan 

rasa taasub.” Lihat Muhammad Abdullah al-Khatib, (tjmh.), Penjelasan di Sekitar Risalah al-Ta’alim, 

Selangor: Dewan Pustaka Fajar, 2001. 



10 

 

Tafsir al-Azhar supaya para pembaca dapat menilai keberkesanan manuskrip Hamka 

ini berbanding karya-karya yang lain. 

 

Terdapat 31 ayat al-Quran dalam surah al-Baqarah yang menggunakan kalimah 

pengertian takwa. Takwa merupakan manifestasi yang mesti dicapai oleh setiap insan 

hasil daripada segala syariat yang telah diturunkan dan pewartaan nas-nas agama. 

Insan yang memahami tuntutan takwa adalah insan yang bakal meraih kejayaan di 

dunia dan di akhirat. Kalimah berkaitan pengertian takwa begitu banyak terkandung 

di dalam  al-Quran. Antara ayat yang mengandungi kalimah takwa ialah: 

  



 

  

Maksudnya: Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kamu 

kepada Allah dengan sebenar-benar takwa dan jangan kamu mati 

melainkan dalam keadaan Islam. 

 

                                                                      (al-Quran,  Ali ’Imran  2 : 102) 

 

Makna dan pengertian takwa yang difirmankan Allah s.w.t. mempunyai pelbagai 

pengertian pada kalimah tersebut. Para sahabat dan para ulama sendiri mempunyai 

pelbagai pengertian tersendiri mengenai takwa. Antaranya pandangan ’Abdullah b. 

Mas’ud yang menjelaskan takwa adalah: 

Takwa ialah hendaklah ditaati perintah Allah maka jangan didurhakai, 

hendaklah diingati perintah Allah maka jangan dilupai, dan hendaklah 

disyukuri pemberian Allah maka jangan dikufuri.  

                                                                                      (al-Zuhaili, 1998) 

 

Berdasarkan penelitian terhadap 31 ayat yang mengandungi kalimah takwa di dalam 

surah al-Baqarah, terdapat persamaan dan kadangkala perbezaan makna takwa yang 



11 

 

difirmankan Allah s.w.t.. Pengkaji menampilkan perbincangan khusus makna takwa 

tersebut dan metodologi yang diaplikasikan Hamka dalam ayat berkenaan.  

 

Kajian ini secara umumnya memerihalkan ilmu tafsir al-Quran, perbincangan dan 

tuntutan mengenainya. Kemudian diikuti dengan satu kajian khusus mengenai 

metodologi pentafsiran Hamka pada ayat-ayat yang mengandungi pengertian kalimah 

takwa di dalam surah al-Baqarah diketengahkan dalam kajian ini. Kajian turut 

menilai; sejauh manakah keilmuan Hamka dan bagaimanakah keadaan bentuk 

tafsiran atau metod yang dikemukakan oleh beliau sama ada benar-benar menepati 

syarak atau sebaliknya. 

 

1.3        Kepentingan Kajian  

Kajian ini menumpukan perbincangan tentang kaedah pentafsiran ayat al-Quran dan 

pendekatan Hamka. Kajian ini penting kerana cuba mengetengahkan sebuah 

manuskrip berkaitan ilmu tafsir al-Quran dan biografi Hamka selaku ulama’ tersohor 

Nusantara serta penglibatan beliau dalam penulisan tafsir. 

 

Kajian membuktikan bahawa mempelajari ilmu tafsir adalah satu kewajipan dalam 

merealisasikan maksud al-Quran yang mesti dikaji dan dijadikan pedoman dalam 

kehidupan.  Sabda Rasulullah s.a.w.: 

      

Maksudnya: al-Quran adalah sebagai pemberi syafaat di mana 

syafaatnya diterima dan sebagai penghujah yang mana hujahnya adalah 

disokong. Barang siapa yang meletakkannya di hadapan ia akan 

membawanya ke syurga, dan barang siapa yang meletakkannya di 

belakang ia akan mencampakkannya ke neraka. 

 

                     (Ibn Hibban, Sahih Ibn Hibban, no.331, j.1, Birut: Dar al-Fikr.) 

 



12 

 

Secara tidak langsung, kajian ini adalah satu inisiatif ke arah mempertahankan dan 

membuktikan bahawa al-Quran mengandungi pelbagai jenis ilmu yang unik yang 

tidak mampu diganggu gugat oleh anasir negatif. Firman Allah s.w.t.: 





 


 
 

Maksudnya: Katakanlah sesungguhnya jika manusia dan jin berkumpul 

untuk membuat yang serupa al-Quran ini, nescaya mereka tidak akan 

dapat membuat yang serupa dengan dia, sekalipun sebahagian mereka 

menjadi pembantu bagi sebahagian yang lain. 

 

                                                                                            (al-Quran, al-Isra’. 17: 88) 

 

Di samping itu, kajian ini membahaskan ketokohan Hamka yang sememangnya tidak 

dinafikan telah menyumbang jasa begitu besar dalam perkembangan tafsir di 

Nusantara. Hasil kajian ini, sangat penting buat tatapan pengkaji al-Quran, ilmuan 

Islam, ahli-ahli akademik, para pelajar dan masyarakat Islam amnya dalam 

mengamati hasil penulisan Hamka. Justeru, keunikan pemikiran dan keintelektualan 

Hamka dapat dianalisis melalui lapangan kajian ini untuk faedah semua pihak. 

Diharap ia menjadi pembakar semangat dan formula bersama untuk mencontohi 

keberkesanan penulisan beliau. 

 

Hasil kajian ini juga mudah-mudahan dapat dijadikan rujukan pengkaji-pengkaji 

tafsir karangan ulama tempatan. Melalui kajian ini, para pengkaji tafsir dapat 

membuat kesimpulan bahawa metodologi yang diaturkan Hamka adalah satu kelainan 

berbanding karangan ulama-ulama tempatan yang lain. Penulis berharap dengan 

pengamatan yang dijalankan ini maka akan lahirlah penulis tafsir secara sempurna 

seperti Tafsir al-Azhar. Kajian ini dapat memperkayakan khazanah penulisan serta 



13 

 

hasil berkaitan al-Quran. Kajian ini amat bermanfaat buat pengkaji-pengkaji lain pada 

masa hadapan bagi memperkembangkan kajian berkaitan tafsir al-Quran.  

 

 

 

1.4       Persoalan Kajian 

Persoalan yang diberikan tumpuan dalam kajian ini ialah apakah metodologi yang 

diaplikasikan Hamka ketika menafsirkan ayat-ayat yang mengandungi pengertian 

kalimah takwa di dalam surah al-Baqarah. Secara spesifik adalah sebagai berikut: 

a. Mengapakah ilmu Usul al-Tafsir dianggap sebagai ilmu asas dalam 

pentafsiran al-Quran? 

b. Kenapakah Hamka kelihatan menonjol sebagai seorang tokoh dalam aktiviti 

pentafsiran al-Quran? 

c. Adakah Tafsir al-Azhar mengikut piawaian penulisan tafsiran al-Quran yang 

selari dengan tuntutan syarak? 

d. Apakah metodologi istimewa yang diaplikasikan Hamka dalam ayat-ayat 

tumpuan kajian? 

 

1.5     Objektif Kajian   

Objektif umum kajian ini adalah untuk memahami kaedah yang diaplikasikan Hamka 

dalam mentafsirkan ayat-ayat yang mengandungi kalimah takwa. 

     Objektif-objektif yang khusus pula ialah: 

i) Untuk menerangkan perbincangan mengenai ilmu tafsir dan pendekatan 

yang digunakan ulama silam dalam memahami ayat-ayat al-Quran; 



14 

 

ii) Untuk mengkaji pendekatan Hamka dalam menghuraikan ayat-ayat yang 

mengandungi kalimah takwa di dalam surah al-Baqarah; 

iii) Untuk menganalisis dan menjelaskan pandangan Hamka dalam tafsiran 

ayat-ayat berkenaan. 

 

1.6       Skop Kajian 

Kajian yang dilakukan ini meliputi beberapa fakta berkenaan tafsir al-Quran yang 

dibincangkan oleh para ulama di dalam karya mereka. Fakta-fakta yang bakal 

diketengahkan ialah berkaitan pentafsiran al-Quran meliputi perkembangan tafsir, 

keperluan ilmu tafsir, metodologi yang diperlukan untuk mentafsir al-Quran dan 

contoh-contoh penulisan tafsir. 

 

Selain itu, kajian memfokuskan berkenaan biografi, peranan dan metodologi yang 

digunakan Hamka dalam pentafsiran al-Quran. Kajian dilakukan berdasarkan data 

yang diperolehi daripada pelbagai sumber ilmiah. Rasional skop ini disasarkan 

kepada kajian berkaitan Hamka ialah kerana beliau merupakan individu yang dinilai 

masyarakat Nusantara sebagai ulama dan terbukti wujud peninggalan berharga beliau 

dalam karya-karya ilmiah. Kajian dihadkan kepada kalimah pengertian takwa dalam 

surah al-Baqarah. Ayat-ayat tersebut merupakan antara wahyu yang membawa mesej 

penting dan pengkaji dapat melihat kaedah pentafsiran Hamka  dalam skop kajian 

tersebut. 

 

1.7        Sorotan Karya 



15 

 

Terdapat beberapa kajian dan penulisan ilmiah yang telah dijalankan sebelum ini 

berkaitan dengan al-Quran, ilmu tafsir, biografi Hamka dan tinjauan mengenai               

karya-karya Hamka. Penulisan tersebut wujud dengan meluas sama ada dalam bentuk 

umum atau khusus. Kebanyakan kajian mengenai Hamka adalah lebih menfokuskan 

kepada biografi ketokohan dan sumbangan penulisannya beliau yang diterangkan 

secara umum. 

 

Kitab al- Jami’ li Ahkam al-Quran (al-Qurtubi, 2000) merupakan salah satu daripada 

rangkaian tafsir yang ma`thur
5
, yang terawal dan paling diterima ramai. Dalam 

penulisan tersebut, tertera tafsiran ayat al-Quran yang tepat dan dalil-dalil hujah 

daripada sumber yang pelbagai. Tafsiran yang dikemukakan juga mengambarkan 

suasana generasi ketika itu. Justeru, penulisan mereka wajar dijadikan rujukan buat 

para pengkaji bagi mencapai pengertian al-Quran yang tepat.  

 

Tulisan al-Nawawi (2003) di dalam al-Tibyan fi ’Ulum al-Quran berjaya 

membincangkan pengertian al-Quran, perkembangannya dengan penuh dinamika dan 

perbahasan secara lengkap mengenai adab dalam mengaplikasikan al-Quran.  

 

Al-Zarqani (1996) pula menghasilkan sebuah kitab bertajuk Manahil fi ’Ulum                    

al-Quran yang menampilkan perbahasan ilmu al-Quran dengan lebih ringkas tetapi 

padat dan banyak merujuk kepada pandangan al-Suyuti. Ini kerana al-Suyuti 

                                                 
5
 Perkataan ma`thur bermakna sesuatu yang diambil secara terus dari sumber yang sahih dan 

mempunyai hubungan khas yang berkesinambungan sehingga Rasulullah s.a.w. Lihat al-Marbawi,  

Qamus al-Marbawi,  Qahirah: terbitan Mustafa al-Bab al-Halabi wa Awladuh, t.t. 



16 

 

merupakan ulama berkepakaran tinggi dalam ilmu wahyu dan ilmu sampingan yang 

berkaitan.
6
  

 

 Manakala perbincangan mengenai perkembangan al-Quran pada zaman awal Islam 

dihuraikan di dalam tulisan Fauzi dan Mustafa (2001) iaitu Pengantar Usul Tafsir. 

Karya ini banyak mendedahkan kepada para pembaca mengenai perkembangan                  

al-Quran, Qiraat dan penafsiran al-Quran.  

 

Asmawi (2004) turut menulis sebuah buku yang berkaitan dengan ilmu-ilmu               

al-Quran yang berjudul ’Ulum al-Quran. Karya tersebut membincangkan kronologi 

penurunan  al-Quran, sejarah dan perbahasan tentang perkembangan tafsir al-Quran. 

 

Dalam ilmu qiraat pula, Hasan (1995) mengetengahkan penulisan bertajuk Mengenal 

Qiraat Al-Quran. Beliau membincangkan ilmu Qiraat dalam ruang lingkup 

pengenalan khusus kepada para pembaca warga Malaysia.  

 

Panduan untuk mengenali intipati kandungan al-Quran dan ilmu falsafah yang 

terkandung di dalamnya dapat dilihat menerusi buku bertajuk Panduan Bergaul 

Dengan Al-Quran. Buku karangan Salah ’Abd Fattah (1994) ini adalah terjemahan 

daripada judul asal dalam bahasa ’Arab yang bertajuk  Miftah Lita’ammul Ma’a                 

al-Quran.  

 

Dua buah karya Sa’id Hawa yang diterbitkan pada tahun 2003 dan 2005 yang 

bertajuk “al-Asas fi al-Tafsir dan al-Islam menyumbang informasi berguna kepada 

                                                 
6
 Terdapat biografi dan  keterangan lanjut berhubung kehebatan al-Suyuti  dalam  halaman 

pendahuluan Tafsir al-Jalalain.  Lihat Tafsir al-Jalalain, Birut: Dar al-Fikr, 1999. 



17 

 

pengkaji berkaitan kandungan al-Quran, peranannya dan perkembangan penurunan 

wahyu. Karya ini dinilai sebagai medium ilmu yang kompleks kerana beliau 

menggunakan pendekatan huraian padat, bahasa yang mendalam dan perkaitan 

dengan suasana masa kini. Kaedah yang diaplikasikan Sa’id Hawa ialah tafsiran 

berdasarkan isu semasa dan tafsiran ulama’ terdahulu. Pengalaman beliau dalam 

gerakan Islam di Syria turut mencorakkan isi penulisannya.  

 

Para ulama’ mufassirin terdahulu mempunyai metodologi (manhaj) yang tersendiri 

dalam mentafsir dan menghurai maksud al-Quran. Antara kitab yang membahaskan 

perkara tersebut ialah al-Tafsir wa al-Mufassriun oleh al-Dhahabi (1998). Walaupun 

karya tersebut adalah penjelasan yang amat penting kepada metodologi ilmu tafsir 

ulama terdahulu tetapi tidak terdapat fakta metodologi daripada ulama mufassirin 

moden. Karangan al-Tafsir wa al-Mufassirun, al-Itqan fi ’Ulum al-Quran dan 

Mabahith fi ’Ulum al-Quran merupakan karya yang berjaya mengetengahkan 

metodologi ulama silam dengan sempurna dan menjadi peninggalan berharga untuk 

pengkaji yang lain. 

 

Antara hasil penulisan yang membicarakan soal karya tafsir dari Nusantara tanpa 

menyebut metodologi tafsir secara khusus ialah buku Data-Data Terbitan Awal, 

Penterjemahan dan Pentafsiran al-Quran di Alam Melayu oleh Abdullah                 

al-Qari (2000). Beliau berjaya menghimpun senarai karya tafsir Nusantara secara 

khusus antaranya termasuklah Tafsir Nur al-Ihsan, Tafsir Turjuman al-Mustafid, 

Tafsir al-Nur dan Tafsir al-Azhar. Para pentafsir al-Quran tempatan yang disebutkan 

beliau seperti Syeikh Abdul Rauf al-Fansuri, Muhammad Said b. Umar                      



18 

 

al-Qadhi, T.M. Hasbi al-Shiddieqy dan Hamka, diakui memiliki etika khas 

sepertimana yang termaktub dalam bab ilmu tafsir, iaitu Syurut al-Mufassir wa 

Adabuh (syarat-syarat pentafsir al-Quran dan etikanya). Antara etika yang dimiliki 

mereka ialah menguasai ilmu agama dan beramanah dalam mentafsirkan ayat-ayat     

al-Quran. 

 

Berkaitan dengan kajian mengenai Hamka pula, Mustafa (1992) dalam kajiannya 

yang bertajuk Sastera Dakwah: Satu Analisis Kritis Terhadap Karya Kreatif Hamka 

tidak ketinggalan dalam menghuraikan biodata Hamka. Namun, kajian yang 

dijalankan beliau lebih mengaitkan kisah hidup Hamka ke arah perbincangan karya 

sastera dan bukan ke arah perbincangan wacana ilmu tafsir. 

 

Antara buku terpenting yang membicarakan biografi Hamka ialah karya H. Rusydi 

(1976) Kenangan-kenangan 70 Tahun Buya Hamka. Tulisan ini dianggap sumber 

paling dekat dengan perjalanan hayat beliau kerana ia dihasilkan oleh putera Hamka 

sendiri. Karya ini merupakan biografi sejarah perjuangan Hamka berdasarkan 

pengamatan anak kandungnya sendiri. 

 

Buku tulisan Raja Ahmad, Siti Zaleha dan Mohd Zuber (2004) yang bertajuk               

Tokoh-Tokoh Guru Nusantara memuatkan Hamka sebagai salah seorang tokoh 

Nusantara dan Islam secara ringkas. Tulisan ini hanya menghuraikan peranan Hamka 

dalam konteks seorang tokoh pendidikan. Mereka menyetujui Hamka sebagai tokoh 

terbilang di Nusantara dan menyarankan pembaca supaya membuat tinjauan lebih 

aktif terhadap biografi Hamka yang sarat dengan pelbagai pengajaran. 



19 

 

 

Wahba dan Hafiz (2007) pula tidak jauh bezanya dalam mengemukakan karya seperti 

buku tersebut dan didapati lebih ringkas dalam mengupas isu Hamka. Mereka 

memuatkan himpunan biografi ulama yang berpengaruh di dunia termasuk Hamka. 

Berdasarkan buku tersebut, Hamka telah diletakkan sebaris dengan para ulama 

bertaraf dunia seperti Dr. Yusuf al-Qaradawi, Abu Hasan ’Ali al-Hasani al-Nadwi, 

Hasan  al-Banna, Rasyid Rida, Ibn Sina, al-Razi dan Hasan al-Basri. 

 

Abdul Rahman pula telah menghasilkan Pemikiran Etika Dalam Karya Sastera 

Hamka (1984) dan buku bertajuk Pemikiran Etika Hamka (2002) yang mengupas 

biografi Hamka dan mempunyai persamaan dengan kajian Mustaffa (1992) di dalam 

Sastera Dakwah: Satu Analisis Kritis Terhadap Karya Kreatif Hamka. Abdul 

Rahman membuat satu kupasan unik dengan menyelitkan kritikan terhadap Hamka 

dan jawapan kepada kritikan tersebut. Antara kritikan yang dinyatakannya ialah 

Hamka didakwa tidak menampilkan nilai-nilai Islam di dalam novel Tenggelamnya 

Kapal Van Der Wijck. Selain itu, novel itu dianggap karya yang diciplak daripada 

pengarang Barat.  

 

Antara kajian peringkat sarjana muda yang melibatkan Hamka ialah kajian Ahmad 

Nuruddin (2002) yang bertajuk Metodologi Hamka Dalam Pentafsiran al-Quran: 

Tumpuan Kajian Kepada Surah al-Ahzab adalah bersifat kupasan terbuka pada               

ayat-ayat surah al-Ahzab. Penulis menerangkan klasifikasi pentafsiran al-Quran 

secara umum dan khusus serta perkembangan tafsir al-Quran. 

 



20 

 

 Selain itu, terdapat kajian melibatkan sumbangan Hamka terhadap masyarakat yang 

dihasilkan oleh Hasmani bt. Husain (1984) menerusi kajian peringkat sarjana muda 

bertajuk Analisa Sumbangan Pemikiran Hamka Dalam Mengislahkan Masyarakat. 

Melalui penulisan ilmiah tersebut, pembaca dapat mengetahui kaedah dakwah dan 

peranan yang dipraktikkan Hamka dalam mengembangkan Islam dalam masyarakat. 

Menurutnya, pengaruh Hamka bukan sekadar di Indonesia malah menjalar ke negara 

jiran seperti Singapura dan Malaysia.  

 

Antara kesimpulan yang dapat diambil daripada  kajian-kajian tersebut: 

 a. Perbincangan mengenai al-Quran dan ilmu tafsir wujud dengan meluas 

dalam bahasa Arab; 

b. Hamka merupakan antara ulama yang menjadi tumpuan para  pengkaji 

daripada pelbagai sudut sama ada daripada aspek keagamaan, kesasteraan 

mahupun kepimpinan; 

c. Pengkhususan perbincangan mengenai metodologi Hamka dalam 

pentafsiran al-Quran belum kedapatan di peringkat Sarjana atau Doktor 

Falsafah. 

 

Berdasarkan tulisan dan kajian yang telah dikemukakan, dapatlah disimpulkan 

bahawa kajian menyeluruh mengenai metodologi Hamka dalam pentafsiran ayat                

al-Quran secara khusus di peringkat sarjana belum pernah diadakan. Dengan itu, 

pengkaji berhasrat menghasilkan kajian yang memuatkan pengertian al-Quran, 

kepentingan ilmu tafsir, biografi Hamka sebagai ulama, karya tafsirnya, kajian 

terperinci melibatkan surah al-Baqarah dan sumbangan beliau kepada masyarakat.  



21 

 

 

1.8      Hasil Kajian Yang Diharapkan 

Hasil kajian yang diharapkan ialah agar: 

i. Dapat menerangkan ilmu Usul al-Tafsir yang sememangnya berkait rapat 

dengan hal ehwal pentafsiran al-Quran; 

ii. Dapat mengenalpasti antara pendekatan yang telah digunakan Hamka dalam 

pentafsiran al-Quran;   

iii. Dapat mengemukakan metodologi-metodologi yang membuktikan beliau 

sebagai seorang mufassir moden yang mampu menampilkan kelainan 

tersendiri; 

iv. Dapat menambahkan lagi kajian berhubung khazanah ilmu yang ditinggalkan 

Hamka. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1.9       Metodologi Kajian 

1.9.1     Kaedah Kajian 

Kajian ini merupakan kajian yang berbentuk kualitatif sepenuhnya. Menurut Asmah 

(1990), antara keperluan kaedah penyelidikan yang perlu diaplikasikan ialah 

pengumpulan data, analisis dan kesimpulan. Dalam bahagian ini, pengkaji 

mengemukakan tiga kaedah utama untuk memperolehi hasil kajian, iaitu kaedah 

pengumpulan data, kaedah penganalisisan data dan kaedah perumusan yang 

menggunakan kaedah penyelidikan berkenaan seperti berikut: 

 

1.9.2    Kaedah Pengumpulan Data 

Secara umumnya melalui metod ini, pengkaji memperoleh dan mengumpul data  

menerusi beberapa kaedah berikut: 

 

1.9.2.1  Kaedah Dokumentasi 

Kaedah ini dikenali sebagai cara pengumpulan data dengan melakukan kajian dan 

pembacaan terhadap dokumen-dokumen yang mempunyai perkaitan dengan masalah 

yang diteliti (Charles, 2001). Pengkaji menggunakan kaedah ini untuk mendapatkan 



23 

 

sumber dan maklumat dari perpustakaan. Bahan utama yang diperolehi ialah buku, 

majalah dan kitab ilmiah. Perpustakaan yang telah dikunjungi ialah Universiti Utara 

Malaysia. Universiti Malaya, Universiti Kebangsaan Malaysia, Universiti Sains 

Malaysia, Kolej Universiti Insaniah dan Perbadanan Perpustakaan Awam Negeri 

Kedah. 

 

 

1.9.3     Kaedah Penganalisisan Data 

Pengkaji menggunakan kaedah penganalisisan data untuk menganalisis fakta-fakta 

terkumpul. Terdapat dua kaedah lanjutan yang diguna pakai dalam konteks ini iaitu 

kaedah deduktif dan kaedah deskriptif.  

 

           1.9.3.1   Kaedah Deduktif  

Kaedah deduktif bermaksud membuat kesimpulan yang berdasarkan dalil-dalil yang 

bersifat umum untuk dijadikan dasar bagi mencari kesimpulan yang bersifat khusus. 

Pengkaji menggunakan teori atau gagasan fikiran sendiri untuk mengupas isu yang 

berlaku (Idris, 2001). Kaedah ini dijalankan berdasarkan perbandingan-perbandingan 

terhadap data yang diperolehi semasa proses penganalisisan dijalankan (Imam 

Barnadib, 1982). Pengkaji telah membuat perbandingan metodologi Hamka dalam 

pentafsiran al-Quran dengan metodologi asas para mufassirin yang berpegang kepada 

kaedah pentafsiran al-Quran yang menepati kehendak syarak. Berdasarkan Kaedah ini 

juga, pengkaji meneliti ayat-ayat khas daripada surah al-Baqarah dan mengeluarkan 

beberapa rumusan dalam bentuk data baru yang bersifat umum. Kaedah ini juga 



24 

 

digunakan untuk mengumpulkan maklumat umum secara langsung bagi menjawab 

objektif kajian yang bersifat khusus.  

 

1.9.3.2       Kaedah Deskriptif 

Kaedah deskriptif digunakan untuk menghuraikan ilmu asas pentafsiran al-Quran, 

biografi Hamka dan fakta-fakta tumpuan kajian yang terkandung di dalam Tafsir                 

al-Azhar. Di samping itu, kaedah yang sama digunakan untuk memperincikan data 

yang dianggap sebagai metodologi Hamka dalam pentafsiran al-Quran dalam skop 

terbabit.  

 

1.9.3 Kaedah Perumusan 

Pengkaji berusaha menyelidik segala bentuk dokumen atau bahan berkaitan tajuk 

sama ada berbentuk buku, catatan, majalah, jurnal, akhbar, autobiografi dan 

sebagainya. Pengkaji mengolah dan merangka kesimpulan berdasarkan bahan 

tersebut. Kaedah ini digunakan secara intensif dalam menghasilkan kajian ini bermula 

daripada bab pertama sehingga bab kelima. 

 

1.9.5   Susunan Penulisan 

Pengkaji memulakan kajian dengan bab pertama iaitu bab pendahuluan dengan 

menjelaskan latar belakang kajian. Melalui latar belakang kajian, pengkaji 

menghuraikan sebab-sebab pemilihan tajuk kajian. Seterusnya pengkaji menyebut 

kajian-kajian yang telah dijalankan berkaitan tajuk kajian, rumusan masalah kajian, 

objektif dan metodologi. 

 



25 

 

Seterusnya, pengkaji menyempurnakan penulisan bab pertama sehingga bab kelima 

serta membuat kesimpulan serta saranan pada bab keenam. Pengkaji juga 

menyertakan bibliografi dan lampiran. 

1.9.6  Kerangka Konseptual 

al-Suyuti (2003) menyatakan bahawa pentafsiran al-Quran tidak terikat di zaman 

Rasulullah s.a.w. sahaja. Pandangan beliau secara tidak langsung membantu 

kewujudan pelbagai kitab tafsir al-Quran seperti Jami’ al-Bayan fi Tafsir al-Quran 

(2005), Ta`wilat al-Quran (t.t.), Tafsir al-Manar (1995) Tafsir fi Zilal al-Quran 

(1996) Tafsir al-Azhar (1982) dan sebagainya yang berupaya membantu umat Islam 

setiap zaman dan tempat dalam memahami maksud dalaman al-Quran. Perkembangan 

ini berlaku dalam dua zaman utama iaitu zaman mutakhirin dan moden. 

 

Pentafsiran al-Quran yang dilakukan sarjana-sarjana Islam walaupun melahirkan 

aliran tafsir yang pelbagai, ia tetap bertitik tolak dari sumber yang satu dan sama iaitu 

ayat-ayat al-Quran. Tidak mungkin pentafsiran diwujudkan tanpa berlandaskan 

penelitian terhadap nas al-Quran terlebih dahulu. Penelitian objek nas al-Quran 

adalah meliputi keseluruhan ayat, potongan ayat tertentu, kalimah dan status ayat 

tersebut. Landasan utama kajian ini ialah ayat-ayat suci al-Quran terpilih dari surah 

al-Baqarah. Selanjutnya, pengkaji memfokuskan pandangan atau teori Hamka (1982) 

mengenai ayat-ayat berkenaan di dalam Tafsir al-Azhar bagi mengesan konsep 

metodologi pentafsiran beliau. 

 

Ilmu Usul al-Tafsir adalah teras dalam kajian pentafsiran al-Quran kerana ia adalah 

asas-asas untuk mengenali tujuan wahyu, disiplin dan tatacara pentafsiran  al-Quran. 



26 

 

Konsep Usul al-Tafsir yang utama ialah untuk mengetahui makna yang terkandung di 

dalam al-Quran, menjelaskan makna-makna dan hukum-hukum serta hikmah yang 

terkandung di dalamnya bagi memahami hakikat al-Quran demi kemenangan di dunia 

dan akhirat (al-’Ak,1994). 

 

Setiap mufassir pasti mempunyai sumber metodologi pentafsiran tersendiri untuk 

disesuaikan kepada masyarakat dan aliran pemikiran yang digagaskan. Sumber 

berkenaan adalah merangkumi ilmu wahyu, al-ra`yu atau pandangan sendiri, dan 

sumber-sumber sampingan seperti israiliyyat dan ilmu-ilmu duniawi. Penafsiran yang 

diaplikasikan berdasarkan sumber ini dapat melebarkan penjelasan sesuatu ayat                  

al-Quran (Alfatih, 2005). 

 

Terdapat empat konsep dasar metodologi penulisan tafsir, iaitu kaedah tahlili, kaedah 

ijmali, kaedah muqarran, dan kaedah maudu’i. Seorang mufassir yang menggunakan 

kaedah tahlili, akan menafsirkan ayat-ayat al-Quran secara keseluruhannya. Kaedah 

tahlili ini diaplikasikan dalam menghasilkan tafsir bi al-ma`thur, tafsir bi al-ra`yi, 

tafsir al-sufi. Kaedah ijmali pula membahaskan turutan ayat-ayat Quran secara 

huraian ringkas. Kaedah muqarran menekankan pembahasannya pada aspek 

perbandingan tafsir al-Quran dengan beberapa mufassir yang lain manakala kaedah 

maudu’i adalah kaedah penulisan tafsir pada tema-tema tertentu sahaja (Alfatih, 

2005).  

 

Hamka mempunyai metodologi pentafsiran yang tersendiri berdasarkan kejayaan 

beliau menghasilkan Tafsir al-Azhar. Metodologi beliau dapat dikesan berdasarkan 

teori al-Qatan (2005) mengenai konsep pentafsiran utama al-Quran, dan teori al-’Ak 



27 

 

(1994), al-Qatan (2005), al-Qurtubi (2000), al-Sabuni (1972) dan al-Tabari (2005) 

mengenai konsep syarat dan adab pentafsiran. Pengkaji menumpukan kajian pada 

sampel ayat-ayat yang mengandungi kalimah pengertian takwa yang begitu banyak 

dalam al-Quran bagi mendapatkan pandangan dan kaedah pentafsiran beliau.  

 

Takwa merupakan istilah yang sering diperkatakan ulama silam dan semasa kerana ia 

adalah manifestasi daripada ajaran Islam yang mesti dicapai oleh golongan yang 

beriman. Pandangan Hamka berhubung ayat-ayat yang mengandungi kalimah 

berkaitan pengertian takwa dapat dianalisis untuk digandingkan bersama dengan 

pandangan takwa oleh generasi awal Islam seperti Ibn Mas’ud (al-Zuhaili, 1998) dan 

Ibn ’Abbas (al-Qurtubi, 2000) dan ulama muktabar seperti al-Ghazali (2003),  

Wahbah al-Zuhaili (1998) dan Muhammad ’Ali  al-Sabuni (2003).  

 

Berdasarkan kerangka konseptual di atas, kajian akan meneliti latarbelakang Hamka, 

pentafsirannya di dalam Tafsir al-Azhar, surah al-Baqarah yang mengandungi               

ayat-ayat kalimah pengertian takwa dan memerincikan metodologi beliau. Kerangka 

konseptual kajian seperti yang dijelaskan tadi dapat dilihat dengan lebih jelas 

menerusi gambaran rajah-rajah sebagai berikut: 

 

 

 

 



28 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rajah 1.1.  Perkembangan Pentafsiran Al-Quran 

 

 

 

 

 

  Pentafsiran  Al-Quran 

 

Zaman Moden 

 

zaman mutakhirin 

 

zaman mutakhirin 

 

 

Kajian Pentafsiran Al-Quran 

 

   Ayat-ayat 

  Al-Quran 

 

Ilmu 

Usul  al-

Tafsir 

Metodologi 

Asas 

Pentafsiran 

Al-Quran 

 

 

 

 

 

 

Pandangan 

Mufassir 



29 

 

 

 

Rajah 1.2.  Bidang Kajian Pentafsiran Al-Quran 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hamka 

Ayat-Ayat Tumpuan 

Dapatan Kaedah 

Pentafsiran Hamka 

Tafsir Al-Azhar 

Surah Al-Baqarah 

Pentafsiran Hamka 



30 

 

 

 

 

Rajah 1.3.   Bidang Kajian Metodologi Hamka Dalam Pentafsiran Al-Quran 

 

 

 

 

BAB  DUA 

BIOGRAFI HAMKA 

 

2.1        Pengenalan 

Dalam bab ini pengkaji mengetengahkan biografi Hamka yang merangkumi latar 

belakang, pendidikan, penglibatannya sebagai ulama, sasterawan, ahli politik, 

keperibadian dan cabaran yang dihadapi dan sumbangan terhadap dunia Islam dan 

Nusantara.  

 

2.2        Kelahiran dan Latar Belakang 

Hamka (1908-1981) atau nama sebenarnya, Haji Abdul Malik b. Karim Amrullah 

dilahirkan pada hari Ahad 17 Februari 1908 bersamaan 14 Muharram 1324 Hijrah 

(Hamka, 1974). Permata Islam ini lebih dikenali dengan nama Hamka iaitu singkatan 

daripada nama penuhnya (Wahba dan Hafiz, 2007). Beliau menggunakan nama ini 

semenjak menetap di Medan iaitu semasa memimpin penerbitan majalah Pedoman 



31 

 

Masyarakat dan ketika mengarang beberapa buku seperti Di Bawah Lindungan 

Kaabah dan Tenggelamnya Kapal Van Der Wijck  (Rushdi, 2001). 

 

Beliau dilahirkan di Kampung Molek, Sungai Batang, pinggir tasik Maninjau, 

Sumatera Barat, Indonesia (Engku Ahmad, 2007). Daerah Maninjau adalah kawasan 

yang terkenal dengan keindahan alam semulajadi yang terdiri dari tasik dan hutan 

yang tidak dinodai sebarang pencemaran. Masyarakatnya terdiri daripada orang-orang 

miskin dan para perantau (Rushdi, 2001).  

 

Ayahnya bernama Haji Karim Amrullah yang dikenali sebagai Haji Rasul merupakan 

tokoh islah yang terkenal di Minangkabau (Mahayudin, 1986). Haji Rasul dilahirkan 

di desa Kepala Kebun, Nagari Sungai Batang, Maninjau, Sumatera Barat pada tahun 

1879 (Hamka, 1974). Datuk Hamka bernama Syeikh Muhammad Amrullah b. 

Tuanku Abdullah Saleh iaitu merupakan seorang guru daripada tarekat 

Naqsyabandiyah. Orang ramai mengenali beliau sebagai Tuan Kisa-i. Pada tahun 

1894, Haji Rasul dikirim ayahnya ke Makkah untuk menimba ilmu dan berguru pada 

Syeikh Ahmad Khatib yang pada waktu itu menjadi guru dan imam Masjidil Haram. 

Ayahanda Hamka mula dikenali ramai setelah mempelopori gerakan islah di 

Minangkabau apabila kembali dari Makkah pada tahun 1906 (Syed Mahadzir, 2006). 

Haji Rasul pernah menghadapi hukuman buang daerah ke Sukabumi, Jawa Barat oleh 

penjajah Belanda atas tuduhan mengeluarkan fatwa yang menggugat ketenteraman 

awam (Rushdi, 2001). Ayahanda Hamka meninggal pada 21 Jun 1945 di Jakarta, 

kira-kira dua bulan sebelum tarikh perisytiharan kemerdekaan Indonesia (Tajuddin, 

1993).  

http://id.wikipedia.org/wiki/Nagari_Sungai_Batang
http://id.wikipedia.org/wiki/Maninjau
http://id.wikipedia.org/wiki/Sumatera_Barat
http://id.wikipedia.org/wiki/1879
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Naqsyabandiyah&action=edit
http://id.wikipedia.org/wiki/1894
http://id.wikipedia.org/wiki/Syeh_Ahmad_Khatib
http://id.wikipedia.org/wiki/Masjidil_Haram


32 

 

 

Datuk Hamka di sebelah ibunya, iaitu Abdullah Arif atau Tuanku Pariaman atau 

Tuanku Nan Tuo di Koto Tuo adalah salah seorang yang menyebarkan Islam di 

beberapa tempat di Minangkabau dan merupakan pahlawan yang gigih melawan 

Belanda dalam Perang Paderi (1821-1873). Fakta ini membuktikan keturunan Hamka 

terdiri daripada ilmuan agama dan tokoh istimewa (Tuanku Kisa-i al-Minankabawi 

Lahirkan Tokoh besar Hamka, http://ulama-nusantara-baru.blogspot.com/2006/ii/ 

tuanku–kisai–alminankabawi-lahirkan.htm.). 

 

Ayahanda dan bonda Hamka banyak mempengaruhi pembentukan diri Hamka. Ini 

kerana Haji Rasul adalah seorang ulama yang berpengalaman dalam gerakan Islam 

dan bondanya mempunyai bakat dalam kesenian (Fadhlullah, 2008). Secara tidak 

langsung keadaan ini mempengaruhi Hamka untuk meneruskan kesinambungan 

sebagai seorang ulama dan sebagai seorang tokoh yang meminati kesenian. 

 

Walaupun Hamka diberi nama oleh ayahnya dengan nama penuh Abdul Malik tetapi 

rakan-rakan Hamka memanggilnya dengan nama Malik sahaja. Apabila Hamka 

pulang dari Makkah, beliau  memperkenalkan diri sebagai Haji Abdul Malik (Hamka, 

1974). Kemunculan nama Hamka bertitik tolak daripada aktiviti penulisan yang 

memerlukan nama pena (Ahmad Nuruddin, 2002). Selain daripada nama singkatan 

tersebut, tokoh ulama Nusantara ini juga menggunakan beberapa nama pena yang lain 

seperti A.S. Hamid, Indra Maha dan Abu Zaki (Yunus, 1993). Masyarakat Indonesia 

kadang kala menggelarkan Hamka dengan panggilan Buya Hamka. Buya adalah 

berasal daripada perkataan Arab iaitu daripada perkataan abi abuya, yang berarti 

ayahku, atau seseorang yang dihormati. 

file:///C:/Users/user/AppData/Roaming/Microsoft/Word/Tuanku
http://ulama-nusantara-baru.blogspot.com/2006/ii/%20tuanku–kisai–alminankabawi-lahirkan.htm
http://ulama-nusantara-baru.blogspot.com/2006/ii/%20tuanku–kisai–alminankabawi-lahirkan.htm


33 

 

 

2.3 Pendidikan 

Sewaktu kanak-kanak, Hamka hidup di kampung bersama ayahanda dan bondanya. 

Beliau belajar mengaji dan pencak silat serta melazimi tidur di surau (Yunus, 1993). 

Hamka mempelajari al-Quran sehingga khatam dengan ayahnya sendiri ketika 

berumur 10 tahun.  Semasa berumur 13 tahun, beliau sudah didedahkan dengan ilmu 

bahasa Arab, seperti Nahu dan Saraf (Tokoh Universitas Muhamadiyyah Prof. Dr. 

Hamka, http://www.uhamka.ac.id/buya.htm.). 

 

Hamka mendapat pendidikan formal pertama pada tahun 1915 ketika berumur 7 

tahun di Sekolah Dasar Maninjau sehingga darjah dua sahaja (Raja Ahmad, Siti 

Zaleha dan Mohd Zuber, 2004). Pengajiannya tidak tamat kerana beliau dikatakan 

sangat malas belajar dan suka meninggalkan sekolah selama beberapa hari. Walaupun 

perbuatan ini adalah negatif, namun tidak boleh dijadikan hujah bahawa Hamka 

memiliki sifat negatif yang mencemar kewibawaannya. Norma tersebut hanya berlaku 

ketika Hamka masih berada di alam kanak-kanak dan bukan semasa Hamka telah 

muncul sebagai insan yang berpengaruh (Engku Ahmad, 2005). 

 

Faktor lain beliau berhenti bersekolah adalah kerana ayahandanya tidak yakin dengan 

perjalanan pendidikan sekolah tersebut (Ahmad Nuruddin, 2002). Ketika beliau 

berumur 10 tahun, ayahandanya telah mendirikan Madrasah Sumatera Thawalib di 

Padang Panjang (Tajuddin, 1993). Sekolah ini mendapat jolokan “Surau Jembatan 

Besi” dan menjalankan pendidikan agama secara tradisional (Ahmad Nuruddin, 

2002).   

 

http://www.uhamka.ac.id/buya%20.htm


34 

 

Melalui pengajian sekolah ini, Hamka mendapat pengajian agama dan bahasa Arab 

(Wahba dan Hafiz, 2007). Setelah beberapa tahun, beliau berpindah pula ke madrasah 

di Bukit Tinggi sehingga ke tingkatan empat (Ahmad Nuruddin, 2002). Semasa 

belajar, Hamka berpeluang berguru dengan ulama terkenal, iaitu Syeikh Ibrahim 

Musa.  

 

Salah satu kegemaran Hamka ialah mengembara, mengunjungi perguruan pencak 

silat dan mendengar senandung dan kaba iaitu kisah-kisah rakyat yang dinyanyikan 

dengan iringan alat muzik tradisional, rebab dan salung. Keadaan penumpuan Hamka 

pada aktiviti tersebut dan tindakannya ponteng sekolah dikatakan turut disebabkan 

konflik perceraian antara ayahanda dan bondanya (Rushdi, 2001). Walaupun begitu, 

Hamka tetap setia dalam aktiviti pendidikan tidak formal seperti membaca                   

karya-karya sastera (Engku Ahmad, 2005). Beliau sangat gemar membaca dan belajar 

sendiri terutama di Perpustakaan Zainaro milik gurunya, Zainuddin dan di 

perpustakaan St. Sinaro (Hamka, 1974).  

 

Hamka mula mencari pengalaman dan meluaskan pandangan dengan merantau keluar 

dari Minangkabau (Rushdi, 2001). Untuk itu, beliau berangkat ke Pulau Jawa dan 

seterusnya menuju ke Yogyakarta (Engku Ahmad, 2005). Pada tahun 1924, sewaktu 

berada di Jawa, Hamka berguru dengan pemimpin Sarekat Islam iaitu Haji Omar Said 

Tjokroaminoto. Semasa berada di sana, beliau menginap di rumah pakciknya, iaitu 

Jaafar Amrullah, seorang pedagang batik. Hamka berkesempatan mengikut pelbagai 

kursus anjuran Sarekat Islam dan mula menganggotai Muhammadiyah ketika berada 



35 

 

di Yogyakarta. Selain itu, beliau juga sempat menuntut ilmu dengan pimpinan 

Muhammadiyah seperti K.H Fachruddin dan Kiai Bagus Hadikusumo (Rushdi, 2001). 

Setelah beberapa ketika, akhirnya beliau kembali ke kampung halamannya dan pada 

usia 19 tahun, Hamka menunaikan haji di Makkah berbekalkan wang sendiri tanpa 

pengetahuan ayahandanya. Pemergiannya yang nekad ke Makkah adalah berpunca 

daripada pergolakan konflik yang berlaku dalam keluarganya (Engku Ahmad, 2005). 

Beliau tinggal selama enam bulan di Makkah dan bekerja di sebuah kedai percetakan 

bagi membiayai kehidupan sehariannya (Rushdi, 2001). Selama di sana, Hamka 

memanfaatkan peluang keemasan dengan menuntut ilmu dan mempelajari bahasa 

Arab dengan guru-guru yang berwibawa seperti Sayyid Zaini Dahlan, Syeikh 

Muhammad Hasbullah,Syeikh Ahmad Khatib dan Syeikh Tahir Jalaluddin (Tuanku 

Kisa-i al-Minankabawi Lahirkan Tokoh Besar Hamka, http://ulama-nusantara-

baru.blogspot.com/2006/ii/tuanku-kisai-al-minankabawi-lahirkan.htm.).  

 

Sekembalinya ke tanah air pada tahun 1929, beliau diterima ayahandanya dengan 

penuh sukacita dan terus dinikahkan dengan seorang gadis bernama Siti Raham 

(Tajuddin, 1993). Pada tahun 1931, Hamka berkelana bersama keluarga sebagai 

Konsul Muhammadiyah di Makasar, Sulawesi selama tiga tahun (Syed Mahadzir, 

2006).   

 

Di samping pendidikan yang diperolehi melalui guru, Hamka turut menjalankan 

pembelajaran penyelidikan sendiri terhadap sumber-sumber ilmu. Penyelidikan yang 

dijalankan beliau melibatkan lapangan ilmu falsafah, sastera, sosiologi dan politik. 

Hamka berfikiran terbuka untuk menjenguk pemikiran sarjana Timur Tengah, 

file:///C:/Users/user/AppData/Roaming/Microsoft/Word/Tuanku
http://ulama-nusantara-baru.blogspot.com/2006/ii/tuanku-kisai-al-minankabawi-lahirkan.htm
http://ulama-nusantara-baru.blogspot.com/2006/ii/tuanku-kisai-al-minankabawi-lahirkan.htm


36 

 

Perancis, Inggeris dan Jerman. Menurut Syed Mahadzir (2006), antara tokoh luar 

yang menjadi tumpuan Hamka ialah Zaki Mubarak, Jurji Zaidan, Abbas Al-Aqqad, 

Mustafa Al-Manfaluti, Hussein Haikal, Albert Camus, William James, Arnold 

Tonybee, Jean Paul Sartre, Karl Marx, Pierre Loti dan Sigmund Freud. 

 

Hasil daripada penyelidikan beliau terhadap tokoh-tokoh tersebut menjadikan beliau 

sebagai ulama yang mempunyai minda terbuka dan ilmu yang luas. Beliau juga 

acapkali mengadakan perbincangan untuk bertukar-tukar fikiran dengan tokoh-tokoh 

ilmu ternama Indonesia seperti Raden Mas Surjoparonoto, K.H Fachruddin, Kiai 

Bagus Hadikusumo dan Ar Sutan Mansur. Secara tidak langsung mereka telah 

mengasah bakat Hamka menjadi pemidato handalan (Syed Mahadzir, 2006).  

 

2.4       Penglibatan Sebagai Ulama 

Penglibatan Hamka dalam pelbagai wacana seperti pengajian Islam, dakwah, sastera, 

politik dan kemasyarakatan membuktikan Hamka adalah seorang ulama gemilang 

yang telah dilahirkan di rantau Nusantara. 

 

 Ulama yang dimaksudkan di sini ialah berdasarkan takrifan Kamus Dewan (1998) 

iaitu orang yang ahli (pakar) dalam pengetahuan Islam atau orang yang mendalami 

ilmu aqidah, syariah, ibadah, muamalah dan akhlak (Basri, 1997). al-Ghazali 

menukilkan:    

Sesiapa yang memiliki ilmu lalu memanfaatkannya dan 

memberi manfaat kepada orang lain samalah seperti mentari 

yang menerangi dirinya dan orang lain sedangkan ia terus 

bersinar. 

 

                                                                     (Shuhadak,  2001) 

 

http://id.wikipedia.org/wiki/Sigmund_Freud


37 

 

 

Menurut mengikut pandangan Ibnu ’Uyainah, perkataan ulama berasal daripada kata 

jamak dan ia difokuskan kepada seseorang yang mempunyai banyak ilmu dan 

mengamalkan ilmunya (Ibn Manzur, 2003). Menurut Abdul Rahman (2002), 

kedudukan Hamka sebagai ulama dapat ditunjukkan melalui persoalan penting iaitu 

cita-cita Hamka untuk pembinaan Daulah Islamiah di Indonesia, penghasilan karya 

cereka sebagai wadah untuk memperkatakan Islam dan penglibatan dalam Majlis 

Ulama Indonesia.  

 

Penyertaan Hamka dalam pertubuhan Muhamadiyah bermula pada tahun 1925. 

Beliau aktif dalam gerakan Islam tersebut untuk membasmi khurafat, bidaah dan 

tarikat sesat yang berleluasa di Padang Panjang (Raja Ahmad Shalaby, Siti Zaleha 

dan Mohd Zuber, 2002). Mulai tahun 1928, beliau mengetuai pertubuhan 

Muhammadiyah cawangan Padang Panjang (Hamka: Hilangnya Seorang Tokoh 

Ilmuan Islam, http://isuhangat.blogspot.com /2007/07/hamkahilangnya-seorang-

tokoh-ilmuan.html.). 

 

Kerjaya Hamka sebagai guru bermula pada tahun 1927, apabila beliau bertugas di 

Perkebunan Tinggi Medan dan pada tahun 1929 pula beliau mengajar di Padang 

Panjang (Buya Hamka; Tokoh Ilmuan Nusantara, http://kelabhamka.blogspot.com/). 

Melalui kerjaya ini, Hamka berpeluang berdakwah dan menyampaikan ilmu kepada 

para pelajar dan orang ramai dengan lebih berkesan (Wahba dan Hafiz, 2007). Pada 

tahun 1934, keinginan Hamka untuk menuntut ilmu menjelma semula walaupun 

ketika itu beliau sudah bertaraf guru dan mubaligh Muhamamadiyah. Lalu beliau 

http://kelabhamka.blogspot.com/


38 

 

mengambil keputusan untuk mempelajari ilmu Usul Fiqh dan Mantiq secara khusus 

daripada ayahandanya. 

 

Pada tahun 1937, Hamka menubuhkan Kulliyatul Muballighin (Ahmad Nuruddin, 

2002). Sekolah ini didirikan dengan kerjasama para pengurus Muhammadiyah. 

Hamka bertindak sebagai pemimpin dan tenaga pengajar di sekolah tersebut (Rushdi, 

2001). Beliau meninggalkan sekolah tersebut setelah pimpinan pusat Muhammadiyah 

memintanya menjadi pendakwah di Makasar dan tinggal di kota tersebut selama tiga 

tahun (Engku Ahmad, 2005). 

 

Hamka banyak menyumbangkan idea yang bernas dan aktif dalam membantu 

perjalanan Muhammadiyah sehingga mendapat sambutan orang ramai. Pada tahun 

1946, Hamka dipilih menjadi Ketua Majlis Pimpinan Muhammadiyah di Sumatera 

Barat mengantikan S.Y. Sutan Mangkuto. Kemudian pada tahun 1953, beliau 

menjawat jawatan tertinggi dalam pertubuhan tersebut sebagai Penasihat Pimpinan 

Pusat Muhammadiyah (Wahba dan Hafiz, 2007).  

 

 Keilmuan dan ketokohan yang ada pada beliau mendorong beberapa buah universiti 

mengambilnya sebagai pensyarah dalam bidang agama dan falsafah. Antara tahun 

1951 hingga 1958, beliau pernah menjadi pensyarah di Universiti Islam Jakarta, 

Universiti Muhammadiyah Sumatera Barat, Universiti Islam Pemerintah di 

Yogjakarta dan Universiti Islam Makasar (Hasil Tulisan Prof. Dr. Hamka, 

http://clearblogs.com/hamka/).  

 

http://clearblogs.com/hamka/


39 

 

Reputasi Hamka terus meningkat apabila beliau dilantik menjadi rektor Perguruan 

Tinggi Islam Jakarta dan Profesor Universitas Mustopo, Jakarta (Raja Ahmad, Siti 

Zaleha dan Mohd Zuber, 2004). Pada 26 Julai 1977, Menteri Agama Indonesia 

melantik Hamka sebagai Ketua Umum Majlis Ulama Inonesia. Perlantikan tersebut 

menimbulkan pelbagai reaksi positif dan negatif. Tanggapan negatif timbul kerana 

ramai menjangkakan beliau akan menjadi ulama yang cenderung mempertahankan 

pemerintah. Sebaliknya Hamka menerima jawatan itu dengan tujuan untuk 

meniupkan kesedaran beragama di kalangan masyarakat Indonesia (Abdul Rahman, 

2002). Buktinya Hamka sanggup meletakkan jawatan pada 18 Mei 1981 kerana 

nasihatnya berkaitan hubungan masyarakat Islam dan Kristian yang perlu diperbaiki 

dan diawasi tidak diendahkan oleh pemerintah Indonesia (Wahba dan Hafiz, 2007). 

 

 Di samping menjadi  guru dan pemimpin gerakan Islam, Hamka juga berperanan 

sebagai imam dan khatib. Beliau aktif memimpin jamaah di Masjid al-Azhar yang 

terletak berhampiran dengan rumahnya di daerah Kebayoran Baru, Jakarta di mana 

kuliah subuh dan pengajian tafsir berjaya menarik ramai jemaah (Engku Ahmad, 

2005). 

 

Pada mulanya, jemaah masjid terdiri daripada orang awam yang terdiri daripada 

penarik beca dan buruh binaan, kemudiannya turut dihadiri oleh tokoh-tokoh ternama 

seperti Jeneral Sudirman dan Kolonel Muchlas Rowi (Rusydi, 2008). Melalui Masjid 

al-Azhar, beliau telah melaksanakan dakwah Islam dengan jayanya. Masjid ini 

dianggap sebagai tempat yang dapat memberikan ketenangan jiwa hakiki kepadanya. 



40 

 

Abdul Rahman (2002) menyatakan bahawa Hamka pernah menyebut kepada 

putranya yang bernama H. Rusydi bahawa: 

Kita mulai perjuangan dari masjid, selama ini kita lalai 

memerhatikan masjid kerana sibuk di Parlimen. 

 

 Menurut H. Rusydi (2008) Hamka bijak membahagikan waktu antara mengarang, 

berkhutbah, berceramah, berkuliah, membaca buku dan tilawah  al-Quran serta 

menerima ramai tetamu yang datang meminta nasihat. Tetamu yang datang perlu 

beratur menunggu giliran, seperti keadaan pesakit yang berhajat berjumpa doktor. 

Semua itu dilakukan Hamka dengan penuh ikhlas tanpa mengharapkan bayaran demi 

meraih keredhaan Allah s.w.t.  

 

Dari tahun 1964 hingga 1966, Hamka dipenjarakan oleh Presiden Sukarno atas 

tuduhan bersikap pro-Malaysia semasa berlaku konfontasi di antara Indonesia dan 

Malaysia (Wahba dan Hafiz, 2007). Selama hampir tiga tahun di dalam tahanan, 

beliau berpeluang melakukan solat Tahajud, menelaah kitab-kitab tafsir dan 

mengarang karya tafsiran al-Quran (Rusydi, 2008). Pengalaman beliau 

menyampaikan kuliah Tafsir di Masjid al-Azhar banyak membantu penulisan beliau 

untuk mewujudkan karya bertajuk Tafsir al-Azhar. Kitab Tafsir al-Azhar tiada tolok 

bandingan dengan karya tafsir al-Quran tempatan yang lain. Kebanyakan mufassir 

moden di rantau Nusantara pasti akan menyebut dan menukilkan pandangan Hamka 

kerana ia mampu memberi rangsangan ke arah kebangkitan dan kemajuan Islam di 

rantau alam Melayu (Fadhlullah, 2008). 

 



41 

 

 Selaku ulama’ tersohor, Hamka sudah pasti mempunyai pengaruh yang besar semasa 

hayat dan selepas kematiannya. Pelbagai karya dihasilkan para pengkaji berkaitan 

pemikiran dan ketokohannya. Walaupun beliau dilahirkan di Indonesia tetapi nama 

Hamka harum mewangi ke negara jiran seperti Malaysia dan Singapura serta negara 

luar seperti Mesir. Terbukti jasanya mendapat perhatian apabila Hamka 

dianugerahkan Doktor Kehormat Persuratan dari Universiti Kebangsaan Malaysia 

pada 8 Jun 1974 (Penyataan Umum UKM, http://www.mohe.gov.my 

/webkpt_v2/UKM.php) (Fadhlullah, 2008), gelaran Datuk Indono dan Pangeran 

Wirogun daripada kerajaan Indonesia dan penganugerahan luar negara, iaitu Doktor 

Honoris Causa daripada Universiti al-Azhar pada tahun 1958. Berdasarkan daripada 

keterangan di atas, jelaslah bahawa Hamka adalah seorang insan yang benar-benar 

bertaraf ulama. yang tidak dapat dipertikaikan (Wahba dan Hafiz, 2007). 

 

Hal ini kerana Hamka memiliki ilmu yang luas dan telah mewakafkan dirinya kepada 

perjuangan Islam di bumi Indonesia secara khusus dan di rantau Nusantara secara 

umumnya. Mengikut pandangan pengkaji, sumbangan terbesar Hamka selaku ulama 

ialah kejayaan menghasilkan Tafsir al-Azhar kerana sumbangan ini dapat kekal 

zaman-berzaman dan terkandung di dalamnya pelbagai khazanah ilmu serta 

perkongsian pengalaman yang dapat dimanfaatkan generasi terkemudian. 

 

2.5        Penglibatan Sebagai Sasterawan 

Tokoh ini juga berperanan sebagai sasterawan yang banyak menyumbang karya yang 

mengagumkan. Sasterawan di sini ialah orang yang menghasilkan karya sastera, ahli 

sastera atau pujangga (Kamus Dewan, 1998). Hamka turut dinilai sebagai sasterawan 



42 

 

kerana berjaya menampilkan sastera yang beretika seperti yang digariskan oleh 

Sasterawan Negara, Shahnon (1981) iaitu sastera yang dikehendaki oleh Islam (Abdul 

Rahman, 2002): 

 Kesusasteraan yang hak adalah kesusateraan yang berakhlak,  

kesusateraan yang bermoral, bertujuan meningkatkan kehidupan 

manusia terus-menerus ke arah kesempurnaan.  

 

 

A. Hasjmy seorang penyair terkemuka Acheh mengakui Hamka sebagai ulama dan 

sasterawan yang cuba untuk mendidik dan membawa masyarakat Islam ke suatu arah 

yang diredhai Allah s.w.t.. Peranan Hamka sebagai sasterawan dapat dilihat melalui 

ciri-ciri seperti sebagai penulis, sebagai penerbit, sebagai wartawan dan pejuang 

bahasa (Abdul Rahman, 2002). 

 

Sejak tahun 1920-an, Hamka menjadi wartawan beberapa buah akhbar seperti Pelita 

Andalas, Seruan Islam, Bintang Islam dan Seruan Muhammadiyah. Pada tahun 1925, 

Hamka memulakan kerjayanya sebagai pengarang di Padang Panjang. Beliau menulis 

dalam majalah Seruan Islam, menerbitkan majalah Pedoman Masyarakat, dan Panji 

Masyarakat. Pada tahun 1926, Hamka sempat menghasilkan jurnal Muhammadiyah 

pertama iaitu Chatibul Ummah. Pengalaman beliau merantau terutama ketika di 

Makkah bukan sahaja meningkatkan kemampuannya berbahasa Arab, tetapi juga 

memperkenalkannya kepada  kesusasteraan Arab,(Buya  Hamka: Ulama’, Politisi dan 

Sastrawan Besar, http://www.tokohindonesia.com /ensiklopedi/h/hamka/index.htm).  

   

 Hamka menerbitkan buku pertamanya dalam genre novel bertajuk Si Sabariah pada 

tahun 1928. Buku ini pada mulanya mendapat tentangan daripada keluarga Hamka 

sendiri kerana kelihatan tidak mengetengahkan isu Islam dan bercanggah dengan 

http://id.wikipedia.org/wiki/Haji_Abdul_Malik_Karim_Amrullah


43 

 

latarbelakang keluarganya yang mendalami pengajian Islam (Syed Mahadzir, 2006). 

Hamka pernah menyebut perihal kebimbangan ayahandanya terhadap kecenderungan 

beliau kepada sastera. Pernah satu ketika ayahandanya datang menziarahi beliau dan 

mendapati buku-buku bercorak kesusasteraan lebih banyak daripada buku-buku 

hadith. Kitab-kitab tafsir pula hanya dalam empat buah kitab sahaja. Lantaran itu Haji 

Rasul menyoal: 

Apa yang sudah jadi dengan kamu, Malik!? Dengan tersenyum, Hamka 

menjawab:  biarlah ayah menjadi ulama besar dan doakanlah anakanda 

menjadi pujangga besar tetapi dalam jiwa anakanda hanyalah Islam!  

  

                                                                                                  (Hamka, 2005)  

Hamka tetap tegas dengan prinsipnya untuk menghasilkan novel yang berupaya 

meniup nafas baru kepada rakyat. Selepas Si Sabariah, novel Laila Majnun berjaya 

disempurnakan (Rushdi, 2001). Menurut Engku Ahmad (2005) kedua-dua novel ini 

menjadi sumber inspirasi beliau untuk lebih gigih dalam aktiviti mengarang. Novel 

Laila Majnun diterbitkan semasa beliau sedang sibuk menguruskan pengeluaran 

majalah Kemajuan Zaman. Pada tahun 1929, Hamka menerbitkan buku Agama dan 

Perempuan, Pembela Islam (Tarich Sd. Abubakar), Ringkasan Tarich Umat Islam, 

Kepentingan Tabligh, dan Ayat-ayat Mi’rat. Pada tahun 1930 pula, beliau menulis 

dalam surat khabar Pembela Islam Bandung. Ketika berhijrah ke Makasar pada tahun 

1932, beliau menerbitkan majalah al-Mahdi. Buku-buku novel lain yang ditulis 

Hamka ketika itu ialah Tenggelamnya Kapal Van Der Wijck, Di Bawah Lindungan 

Ka’bah, Merantau ke Deli, Terusi dan Keadilan Illahi. (Engku Ahmad, 2005).    

 

Setelah Hamka menetap di Sumatera Barat, beliau menulis buku-buku Revolusi 

Pikiran, Revolusi Agama, Islam dan Revolusi Adat Minangkabau, Menghadapi 



44 

 

Revolusi, Negara Islam, Sesudah Naskah Renfile, Muhammadiyah Melalui 3 Zaman, 

Dari Lembah Cita-Cita, Merdeka, dan Islam dan Demokrasi. Pada tahun 1950, ketika 

di Jakarta, beliau menerbitkan buku Ayahku, Kenang-Kenangan Hidup, 

Perkembangan Hidup, Perkembangan Tasawuf Dari Abad ke Abad, Riwayat 

Perjalanan ke Negeri-Negeri Islam, Empat Bulan di Amerika dan Tafsir al-Azhar.  

 

Menurut sumber daripada Universiti Muhammadiyah Prof. Dr. Hamka, selama 30 

tahun Hamka telah mengarang tidak kurang daripada 120 buku (Tokoh Universitas 

Muhammadiyah Prof. Dr. Hamka, http://www.uhamka.ac.id/buya.htm.). Manakala 

menurut penelitian Dr. Mohammad Redzuan (2008), bahawa secara tepat Hamka 

telah menghasilkan sebanyak 118 buah buku daripada pelbagai disiplin ilmu. Hamka 

banyak berjasa dalam menyebarkan Islam melalui wadah penulisan dan kesusasteraan 

sehingga beliau mendapat gelaran "Hamzah Fansuri Zaman Baharu”. Karya kreatif 

Hamka seperti Tenggelamnya Kapal Van Der Wijck, Di Bawah Lindungan Kaabah 

dan Merantau ke Deli mendapat perhatian yang meluas dan pernah menjadi buku teks 

sastera di Malaysia dan Singapura. Di samping itu, ada juga karya beliau yang 

difilemkan seperti novel Di Bawah Naungan Kaabah (Riwayat Hamka, 

http://members.tripod.com /man999/Hamka.htm.). 

 

Kebanyakan karya sastera Hamka bercerminkan Islam. Dua karya beliau yang 

dianggap memberi sumbangan besar kepada dunia Islam ialah Tafsir al-Azhar dan 

Sejarah Umat Islam. Tafsir al-Azhar memuatkan pelbagai ilmu Islam dan ilmu-ilmu 

sokongan yang lain dalam bentuk tafsiran 30 juzuk al-Quran. Penulisan Tafsir                       

al-Azhar memakan masa selama lebih kurang lima tahun iaitu bermula dari tahun 

http://www.uhamka.ac.id/buya.htm


45 

 

1962 sehingga tahun 1967 (Hamka, 1982). Manakala buku Sejarah Umat Islam 

memakan masa lebih daripada 15 tahun untuk disempurnakan beliau (Fadhlullah, 

2008). Buku ini memuatkan pelbagai fakta mengenai sejarah umat Islam terutama di 

alam Melayu. Hamka telah membuat penyaringan semula terhadap sejarah yang telah 

bercampur dengan pengaruh cerita-cerita dongeng dan mitos serta sumber sejarah dari 

Barat yang tidak tepat. Beliau merupakan pelopor ulung kepada penulisan sejarah 

umat Islam secara komprehensif di rantau Nusantara. Hamka juga merupakan seorang 

wartawan yang tersohor. Ini diakui oleh H. Rosihan Anwar yang menyebut bahawa 

Hamka mempunyai pelbagai perwatakan hebat. Kekurangan pendidikan sekolah tidak 

mengurangi reputasi Hamka sebagai seorang wartawan besar yang kaya dengan 

pengalaman (Mohammad Redzuan, 2008) Antara keistemewaan Hamka ialah gaya 

bahasanya yang menarik, mudah difahami dan jelas maksudnya kecuali apabila beliau 

menggunakan istilah-istilah khas Minangkabau (Wan Sabri, 2008).  

 

Hamka juga terkenal sebagai seorang pejuang bahasa Melayu. Beliau pernah menulis 

Sumpah Pemuda 1928 yang berkaitan dengan isu penyeragaman bahasa di Nusantara. 

Pandangan Hamka bertujuan untuk menyatukan segala bahasa pertuturan Melayu 

yang sedia ada dengan panggilan nama “Bahasa Melayu.” Ini kerana bahasa 

pertuturan utama masyarakat Nusantara kadangkala dipanggil sebagai Bahasa 

Indonesia di Indonesia dan Bahasa Malaysia di Malaysia (Siddiq, 2008). 

 

Walaupun Hamka telah meninggal dunia namun sehingga kini masyarakat masih 

mengingati beliau dengan mencari kaset kuliah, karya tafsir dan buku-buku 

karangannya. Beliau telah meninggalkan khazanah ilmu yang banyak. Ini merupakan 



46 

 

suatu prestasi luar biasa yang jarang dicapai oleh orang kebanyakan. Sememangnya 

Hamka merupakan seorang pemikir Islam yang tidak jemu-jemu menyeru ke arah 

kemajuan dan kecemerlangan bangsa (Hamka, majalah/e@siswa/default. 

asp?categories=Tokoh % 20Ilmu). 

 

2.6        Penglibatan Sebagai Ahli Politik 

Kegiatan politik Hamka bermula sejak tahun 1925 apabila beliau menjadi anggota 

parti politik Sarekat Islam (Syed Mahadzir, 2006). Selanjutnya Hamka berpeluang 

untuk berada sebaris dengan kepimpinan negara Indonesia apabila diamanahkan 

sebagai Pegawai Tinggi Agama oleh Menteri Agama Indonesia. Hamka bertindak 

meletakkan jawatan selepas Sukarno memberinya pilihan sama ada mahu menjadi 

pegawai kerajaan atau bergiat dalam politik Majlis Syura Muslimin Indonesia 

(MASYUMI) (Rusydi, 2008).  

 

Melalui penglibatan Hamka di dalam MASYUMI, beliau tegas dan berani 

memperkatakan mengenai kemurnian ajaran Islam. Apabila Sukarno memberi amaran 

keras yang berbunyi “bahawa siapa saja yang tidak menyesuaikan diri dengan arus 

revolusi, ia akan dilanda revolusi…” maka Hamka menjawab suara pemerintah 

tersebut dengan sebuah sajak. Sajak itu juga merupakan sebagai peniup semangat 

kepada rakan seperjuangannya iaitu Mohamad Natsir supaya teguh dengan prinsip 

perjuangan Islam yang telah disusuri  (Abdul Rahman, 2002): 

Meskipun bersilang keris di leher 

Berkilat pedang di hadapanmu matamu 

Namun yang benar kau sebut juga 

Cita Muhammad biarlah lahir 

 

Bongkar apinya sampai bertemu 

Hidangkan di atas persada nusa 

mailto:majalah%20/e@siswa/default.asp?categories
mailto:majalah%20/e@siswa/default.asp?categories


47 

 

 

Jibril berdiri di sebelah kananmu 

Mikail berdiri di sebelah kirimu 

Lindungan Ilahi memberi tenaga 

Suka dan duka kita hadapi 

Suaramu, hai Natsir, suara kaummu. 

 

Kemana lagi Natsir, ke mana kita lagi 

Ini berjuta kawan sefaham 

Hidup dan mati bersama-sama 

Untuk menuntut Ridha Ilahi 

Dan aku pun masukkan! 

Dalam daftarmu 

 

 

Pada zaman pemerintahan Jepun, Hamka telah menumpukan sepenuh perhatian 

memimpin Muhammadiyah di Sumatera Timur (Rushdi, 2001). Pada masa yang 

sama, Hamka juga aktif bersama pemimpin Indonesia yang lain untuk menuntut 

kemerdekaan. Sewaktu Perang Dunia Kedua, Hamka telah bersedia untuk 

bekerjasama dengan orang-orang Jepun disebabkan keinginannya yang kuat untuk 

menuntut kemerdekaan Indonesia. Walau bagaimanapun, Hamka tidak menyangka 

bahawa Jepun yang berimejkan ‘pembela’ rupa-rupanya mempunyai agenda politik 

yang mementingkan diri sendiri. Hamka berkata pada waktu itu: 

Selagi diperintah bangsa asing, nasib kita belumlah akan berubah. 

Jika tuan-tuan kesal kepada pemerintah Belanda, maka pemerintahan 

Jepun tidaklah akan lebih baik daripada pemerintah Belanda. Kalau 

dia tidak dapat dihambat lagi, apa boleh buat, biarlah dia masuk. 

Tetapi tangan kita sendiri, bangsa yang ditindas, janganlah turut pula 

mengorbankan tanah air kita 'dan membuka pintu. 

 
                 (Jejak Ulama, Minda Madani Online, http: // www.abim.org.my/madani/content/view24/ 1/ ) 

 

 Setelah Indonesia memperolehi kemerdekaan pada tahun 1945, Hamka beserta 

keluarga kembali ke Padang Panjang (Engku Ahmad, 2005). Semasa revolusi 

Indonesia melawan Belanda dari tahun 1945 hingga 1949, beliau dengan keras 

membantah inisiatif-inisiatif untuk mengembalikan pemerintahan Belanda ke 

http://http:%20/%20www.abim.org.my/madani/content/view24/%201/


48 

 

Indonesia melalui pidatonya yang bersemangat. Hamka juga menyertai gerakan gerila 

di hutan Medan untuk menentang penjajahan (Wahba dan Hafiz, 2007). 

 

Pada tahun 1947, Hamka dilantik menjadi Ketua Front Pertahanan Nasional 

Indonesia. Di samping itu, beliau turut terpilih sebagai wakil Parti Islam Masyumi 

untuk menganggotai Dewan Konstitunte hasil pemilihan umum pertama Indonesia 

(Wahba dan Hafiz, 2007). Hamka menjadi pemidato utama pilihan raya umum tahun 

tersebut (Raja Ahmad, Siti Zaleha dan Mohd Zuber, 2004). Setelah Indonesia 

memperolehi kemerdekaan daripada Belanda pada tahun 1949, Hamka memilih untuk 

menetap di Jakarta bagi mengembangkan kerjayanya sebagai seorang pengarang dan 

aktivis masyarakat (Engku Ahmad, 2005).     

   

Beliau melancarkan gerakan umat bagi mempertahankan MASYUMI yang 

menghadapi pertentangan dengan Parti Komunis Indonesia yang sangat agresif dalam 

menyebarkan fahaman atheis (Engku Ahmad, 2005). Pada tahun 1960, MASYUMI 

akhirnya diharamkan oleh Presiden Sukarno yang bersikap pro-Komunis. 

Pengharaman ini bertitik tolak daripada peristiwa pemberontakan yang tercetus di 

Sumatera Barat yang sengaja dikaitkan dengan pihak MASYUMI (Engku Ahmad, 

2005). 

 

Jeneral Sudirman dan Kolonel Muchlas Rowi merupakan antara tokoh yang 

menghadiri pengajian tafsir Hamka di Masjid al-Azhar (Rusydi, 2008). Mereka 

menyatakan hasrat untuk mengajak Hamka menerbitkan majalah yang bertajuk Gema 

Islam. Melalui majalah ini, Hamka menyeru dan mengkritik secara halus perlakuan 



49 

 

masyarakat dan pemerintah Indonesia yang sedang berada di persimpangan antara 

Demokrasi dan Komunis (Abdul Rahman, 2002).  

 

Ketika pihak Komunis bermaharajalela di Indonesia, mereka bertindak membakar 

buku-buku tulisan Hamka yang dianggap penentang tegar gerakan Komunis 

(Tajuddin, 1993). Pihak Komunis turut memantau aktiviti Islam yang dijalankan di 

Masjid al-Azhar (Rusydi, 2008). Kemudian Hamka dan beberapa orang ulama 

ditangkap dan dipenjarakan atas tuduhan mengadakan kospirasi untuk membunuh 

Sukarno. Hamka dibebaskan setelah jatuhnya Sukarno dan terbubarnya Parti 

Komunis Indonesia (Engku Ahmad, 2005). Setelah itu, pada tahun 1967 Hamka 

dilantik menjawat jawatan Ahli Badan Musyawarah Kebajikan Nasional Indonesia, 

Anggota Majlis Perjalanan Haji Indonesia dan Anggota Lembaga Kebudayaan 

Nasional Indonesia (Syed Mahadzir, 2006).  

 

2.7       Keperibadian dan Cabaran Yang Dihadapi 

H. Rusydi (2008) mengetengahkan di dalam karyanya bertajuk  “Hamka Pujangga 

Islam” bahawa Hamka mempunyai kemahiran dalam mengimbangi masa untuk diri 

dan masyarakat. Khidmat yang dilakukannya penuh ikhlas demi pengabdian diri 

kepada Allah  menerusi kasih sayang kepada sesama ummah. H. Rusydi merupakan 

putra Hamka sendiri, justeru pandangan tersebut adalah pandangan paling tepat 

mengenai keperibadian Hamka.
7
   

 

                                                 
7
 H. Rusydi merupakan putera kepada almarhum Hamka. Beliau telah menulis sendiri berkaitan 

biografi ayahandanya. Sila lihat Hamka Pujangga Islam: Kebanggaan Rumpun Melayu, Shah Alam: 

Pustaka Dini, 2008. 



50 

 

 Keperibadian unggul Hamka adalah bertitik tolak daripada penglibatan beliau dalam 

aktiviti ilmu. Menurut A. Hasjmy (1979), beliau gigih dan tekun menuntut ilmu 

sehingga mampu menguasai pelbagai bidang ilmu. Beliau juga adalah insan yang 

berjiwa pemimpin, cintakan negara serta tegas mempertahankan hak. Senario ini 

dapat dibuktikan melalui fakta berikut: 

a. Terlibat dalam pendidikan formal dan tidak formal seperti berguru dengan 

ayahandanya, gemar mengunjungi Perpustakaan Zainaro, banyak membaca 

karya sastera dan agama dan mendalami ilmu di  Makkah al-Mukarramah; 

b. Penglibatan sebagai tokoh akademik di Universiti Islam Jakarta, Universiti 

Muhamadiyah Sumatera Barat, Universiti Islam Pemerintah di Jogjakarta dan 

Universiti Islam Makasar; 

c. Mempunyai pengaruh yang kuat dalam Parti Islam MASYUMI dan 

Muhammadiyah; 

d. Berjuang menentang penjajahan Belanda dan Parti Komunis Indonesia.; 

e. Sanggup  meletakkan jawatan sebagai Ketua Umum Majlis Ulama  Indonesia. 

 

Menurut Engku Ahmad Zaki (2005), kehebatan Hamka mula tersirna di mata 

masyarakat dengan penglibatan beliau dalam aktiviti menulis karya sastera. 

Kesungguhan beliau dalam menuntut ilmu dan membina pengalaman sememangnya 

tidak dapat dinafikan. Beliau banyak menimba ilmu dan pengalaman di pelbagai 

tempat di dalam negara Indonesia. Hamka selalu berbincang dan berkongsi pendapat 

dengan tokoh-tokoh terkemuka (Tokoh Ilmuan, http://www.karangkraf.com.my 

majalah/e@siswa/ default. asp?categories=Tokoh%20IlmuwanE.).        

                    

http://www.karangkraf/
mailto:/e@siswa/default.asp?categories
http://www.karangkraf.com.my/majalah/e@siswa/default.asp?categories=Tokoh%20Ilmuwan%20E


51 

 

Beliau mampu menjadi ulama berkesan meskipun tidak mendapatkan pendidikan 

formal sepenuhnya kerana gigih berusaha menerusi aktiviti pembacaan dan 

pemerhatian (Fadhlullah, 2008). Dengan pengalaman hidup inilah Hamka berjaya 

memajukan diri sehingga terus menerus hingga ke akhir hayatnya.  

 

Pujangga Islam ini juga bertindak meluaskan pengalaman dunia luar dengan 

melakukan kunjungan ke Arab Saudi, Mesir, Syria, Iraq, Lebanon, Burma dan 

Malaysia (Raja Ahmad, Siti Zaleha dan Mohd Zuber, 2004). Beliau juga memiliki 

semangat persaudaraan Islam yang tinggi. Penyampaian pidato dan ucapan beliau 

juga mampu memikat para pendengar kerana beliau mengaplikasikan gaya bahasa 

dan teknik tersendiri. Kedua-dua kekuatan Hamka ini (bakat pidato dan menulis) 

mampu membuatkan orang lain menitiskan air mata dan meniup semangat individu 

lain. Ini diakui oleh pihak Universiti Kebangsaan Malaysia (Abdul Rahman, 2002): 

Adalah biasa orang yang pintar dalam pidato lemah dalam menulis, 

sebaliknya orang  yang cekap menulis tidak cekap tidak pintar 

dalam pidato. Diri  Haji  Abdul Malik menyimpang dari kebiasaan 

ini, beliau adalah pintar baik dalam pidato mahupun dalam  

menulis. 

 

 

 Hamka adalah seorang insan yang mempunyai pemikiran yang terbuka. Ini 

disebabkan beliau banyak mengkaji karya Barat dan Timur lalu diseimbangkan 

dengan norma Islam. Beliau juga mengemari muzik klasik seperti Beethoven, Mozart 

dan Bach. Menurut Hamka di dalam buku karangannya Kenang-Kenang Hidup, 

beliau juga turut meluangkan masa menonton wayang di pawagam untuk menggarap 

ilham dan pengalaman baru (Abdul Rahman, 2002).  

 

 

http://www.al-ahkam.com.my/hamka/showarticle.php?articleID=7).%20Beliau


52 

 

Hamka dikatakan orang sebagai pelopor Kaum Muda di Indonesia. Ini kerana idea 

pembaharuan yang dirintis dan pegangan tasawuf beliau adalah bersifat sederhana. 

Tidak dinafikan terdapat golongan Kaum Tua yang amat menyetujuinya dan ada juga 

yang mengecam beliau (Tuanku Kisa-i al-Minankabawi Lahirkan                                 

Tokoh  Besar Hamka, http://ulama-nusantara-barublogspot.com/2006/ii/tuanku-kisai-

alminankabawilahirkan.htm.). 

 

Dalam hal ini beliau meletakkan kepentingan dakwah melebihi kepentingan diri dan 

kelompok serta mengelakkan pertelingkahan yang merugikan umat Islam terutama di 

antara Kaum Tua dan Kaum Muda. Dalam situasi ini, beliau menyerap semangat dan 

pemikiran al-Afghani, ’Abduh dan Rasyid Rida yang membicarakan cara-cara 

mengatasi kelemahan dan kemunduran umat Islam.  

 Cabaran paling getir yang menimpa Hamka ialah ketika ditahan pada tanggal 27 

Januari 1964 oleh Presiden Sukarno dan dipenjarakan selama dua tahun empat bulan 

(Wan Sabri, 2008). Ini membuktikan sememangnya beliau memiliki darah perjuangan 

di dalam diri kerana sanggup menentang kezaliman penguasa (Abdul Rahman, 2002). 

Salah satu sifat terpuji Hamka ialah beliau bukan seorang pendendam malah                  

seorang pemaaf. Ini terbukti apabila Sukarno meninggal dunia, kepimpinan baru                    

meminta Hamka untuk mengimamkan solat jenazah (Tajuddin, 1993). Lantas beliau                

tampil menyembahyangkan jenazah Sukarno serta berdoa supaya Allah 

mengampunkan dosa-dosanya.  

 

Hamka juga seorang yang kuat beribadat. Rusydi Hamka menyatakan bapanya tekun 

menjalani ibadat terutama pada waktu tengah malam ketika orang seusianya berehat. 

file:///C:/Users/user/AppData/Roaming/Microsoft/Word/Tuanku
http://ulama-nusantara-barublogspot.com/2006/ii/tuanku-kisai-alminankabawilahirkan.htm
http://ulama-nusantara-barublogspot.com/2006/ii/tuanku-kisai-alminankabawilahirkan.htm


53 

 

Hamka tidak pernah terlambat bangun subuh malah sebelum fajar menyinsing beliau 

telah bangun seawal empat pagi. Beliau jarang sekali meningalkan Solat Tahajud 

jarang sekali ditinggalkan kecuali dalam keadaan uzur (Jejak Ulama, Minda Madani 

Online, http://www.abim.org. my/madani/content/view/24/1/).  

 

Permata kebanggaan Nusantara ini menghembuskan nafas yang terakhir pada jam 

11.10 pagi, tanggal 24 Julai 1981 dalam usia 73 tahun. Saat-saat akhir hidupnya 

bermula sejurus selesai menunaikan solat Tarawih di Masjid al-Azhar, beliau 

mendapat serangan sakit jantung dan meninggal dunia setelah dirawat beberapa hari 

di hospital (Rusydi, 2008). Hamka disemadikan di Perkuburan Kusir, Jakarta, di sisi 

pusara isterinya yang pertama. Kematian beliau merupakan kehilangan besar buat 

umat Islam. 

 

 

2.8     Sumbangan Terhadap Dunia Islam Dan Nusantara 

Selaku tokoh yang berwibawa, Hamka banyak memberi sumbangan terhadap dunia 

Islam dan Nusantara. Beliau berperanan sebagai ulama, sasterawan dan ahli politik 

sehingga tiba ke detik penghujung hayat. Sumbangan yang dicurahkan dapatlah 

disimpulkan seperti berikut: 

a) Perkembangan ilmu: Hamka berjaya menjalankan peranannya sebagai ulama 

menerusi jawatan guru agama Islam, ahli akademik di kebanyakan universiti tersohor 

di Indonesia, mubaligh dan aktiviti kemasyarakatan. Ramai individu yang berbangga 

kerana dapat berdamping dengan beliau seperti H. Rusydi Hamka, Jeneral Sudirman, 

Kolonel Muchlas Rowi, Mohamad Natsir dan sebagainya. 

 



54 

 

Hamka turut meninggalkan khazanah ilmu yang terdiri dari tiga kategori penulisan 

iaitu dalam bidang agama, sastera dan penulisan ilmiah (Ahmad Nuruddin, 2002) 

Dalam bidang agama, karya terbesar yang dihasilkan ialah Tafsir al-Azhar. Kitab ini 

dianggap kitab tafsir terbesar yang pernah wujud di rantau Nusantara. Sekarang ini, 

wujud laman sesawang khas di dalam internet yang mengupas ayat-ayat al-Quran 

berdasarkan kitab Tafsir al-Azhar.
8
 Antara karya agama yang dihasilkan ialah Sejarah 

Umat Islam, Tasawuf Moden dan Keadilan Sosial Dalam Islam. 

 

Dalam bidang sastera, beliau terkenal sebagai novelis yang menghasilkan karya-karya 

besar seperti Si Sabariah (1928), Tenggelamnya Kapal Van Der Wijck (1976) dan Di 

Bawah Lindungan Ka'bah (1976). Beliau juga banyak menghasilkan penulisan ilmiah 

dalam aspek Islam, falsafah, politik dan sejarah. Hamka banyak mengarang karya 

ilmiah semenjak remaja lagi menerusi penerbitan majalah seperti Pedoman 

Masyarakat, Panji Masyarakat, dan Seruan Islam. Antara tajuk karya yang dihasilkan 

beliau ialah Falsafah Ideologi Islam, Sayid Jamaluddin Al-Afghany, Dibantingkan 

Ombak Masyarakat, Al-Mahdi dan Adat Minangkabau dan Agama Islam. 

 

b)Menjana pemikiran dinamik: Umat Islam berpeluang mengkaji dan 

mengaplikasikan pemikiran unik yang dimiliki Hamka. Antara idea hasil pemikiran 

yang ditinggalkan buat tatapan umat Islam ialah: 

                                                 
8
 Rujuk laman  sesawang  berkenaan yang amat bermanfaat kepada para pengkaji  tafsir al-Quran  

khasnya kajian yang berkaitan peninggalan Hamka. Sila layari Tafsir al-Azhar Online-Prof Dr Hamka,  

http://www.geocities.com/hamkaonline/. 
  

 

http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Pedoman_Masyarakat&action=edit
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Pedoman_Masyarakat&action=edit


55 

 

i) Merencanakan pembaharuan terhadap amalan masyarakat: Beliau merintis 

gerakan pembasmian amalan bidaah dan khurafat yang berleluasa di Padang 

Panjang; 

ii) Mempelbagaikan wacana dakwah: Masyarakat dapat mencontohi kreativiti 

beliau dalam menyampaikan pandangan dan ilmu Islam. Majalah, buku, 

pentas pidato, aktiviti persatuan, kepimpinan parti dan masjid dimanfaatkan 

oleh Hamka untuk kegunaan dakwah. Hasilnya, Hamka dijadikan inspirasi 

dalam lapangan kesusasteraan dan lapangan ketokohan ilmuan Islam; 

iii) Mewujudkan persaudaraan Islam tanpa batasan: Antara aktiviti yang 

dilakukan Hamka ialah mengembara ke pelbagai destinasi. Negara-negara 

yang pernah dikunjungi beliau ialah Arab Saudi, Amerika Syarikat, Mesir, 

Syria, Iraq, Lebanon, Burma dan Malaysia. Pepatah Melayu menyebut “jauh 

perjalanan luas pengalaman.” Pengembaraan yang dilakukan dapat membuka 

minda dan menambah kenalan.  

 

 Allahyarham Tun Abdul Razak Hussein turut berbangga dengan sumbangan Hamka 

selaku ulama tersohor. Ketika menganugerahkan Hamka dengan Doktor Kehormat 

Persuratan di Universiti Kebangsaan Malaysia, Tun Abdul Razak mengatakan (Abdul 

Rahman, 2002): “Hamka bukan milik rakyat Indonesia sahaja, tetapi beliau juga 

adalah tokoh kebanggaan seluruh bangsa di Asia Tenggara.” Keunikan pemikiran 

Hamka telah mendapat perhatian pihak Universitas Muhammadiyah untuk mengubah 

nama baru universiti tersebut kepada Universitas Muhammadiyah Prof. Dr. Hamka 

pada 11 Jun 1997, di Balai Sidang Jakarta (Jakarta Hilton Convention Centre) serta 



56 

 

menubuhkan Pusat Kajian Buya Hamka. Pusat kajian yang didorong dengan 

semangat keilmuan ini, diharapkan mampu mengembangkan misi pendokumentasian 

dan semangat belajar mandiri Prof. Hamka. Hal ini disampaikan Ketua Pusat Kajian 

Buya Hamka iaitu Hj Aliyah Hamka dalam majlis rasmi pembukaan di Jakarta: 

“Sebagai ulama, penulis, dan budayawan, Buya Hamka memperoleh pengakuan dari 

banyak pihak. Apalagi, dakwah kultural Buya Hamka punya kearifan lintas etnis dan 

agama.” (Hamka, Kompas.com, http://kompas.com/ver1/ Nasional /0705/ 12/ 093500. 

htm.). 

 

c) Memimpin masyarakat dengan cahaya Islam: Masyarakat Nusantara khususnya, 

warganegara Indonesia banyak menggarap maklumat berkaitan Islam dan perjuangan 

agama Allah melalui risalah yang disampaikan Hamka. Sebuah masyarakat akan 

binasa sekiranya mereka tidak mengenali serta tidak berpaut pada ajaran Islam. 

Ajaran Islam adalah agenda paling penting yang mesti disuntik ke dalam komuniti 

insani melebihi agenda lain seperti ekonomi dan pembangunan material. Inilah yang 

dipraktikkan Hamka. Pemikiran dan ideologinya bernafas Islam. Pembabitannya 

dalam gerakan Muhammadiyah, Ketua Umum Majlis Ulama Indonesia dan Parti 

Islam MASYUMI membuktikan Hamka mempunyai pemikiran Islam untuk 

mengislahkan masyarakat Indonesia. Antara kalam beliau yang mengambarkan 

pemikiran Islam ialah:  

Menghadapi ideologi Komunis haruslah dengan ideologi yang biasa 

mengatasi mereka. Dalam  hal  ini,  Islam lah   senjata  kita,   sebab 

majoritas rakyat Indonesia menganut agama itu. 

 

                                                                            (Abdul Rahman, 2002) 

 

Di samping itu, ketika mengulas kejayaan Revolusi Islam Iran, Hamka menyebut: 

http://kompas.com/ver1/%20Nasional%20/0705/%2012/%20093500.%20htm
http://kompas.com/ver1/%20Nasional%20/0705/%2012/%20093500.%20htm


57 

 

Revolusi Iran adalah revolusi yang terbesar pada zaman ini. 

Revolusi yang mula-mula lahir di sebuah negara Islam kerana 

revolusi tersebut adalah revolusi aqidah, iaitu revolusi kembali 

kepada kemurnian Islam. 

                                                                                   (Abdul Rahman, 2002) 

 

d) Meniup semangat kebangsaan: Beliau sering menyebutkan bahawa kemerdekaan 

yang asasi adalah kemerdekaan jiwa iaitu kekuatan iman dan budi (Tanpa tajuk khas, 

http://www.Rsi.Sg/malay/pemikirslam/view/20040617102919/1/html.). Oleh itu, 

kemerdekaan negara harus dimanfaatkan sebagai wacana mengangkat martabat umat. 

Hamka juga aktif bersama pemimpin Indonesia yang lain untuk menuntut 

kemerdekaan.  

 

Hamka menyakini bahawa Islam adalah agama yang mempengaruhi kebangkitan di 

Indonesia khususnya dan alam Melayu secara umumnya. Keislaman umat Melayu 

sering menjadi perhatian dan keprihatinan Hamka. Bagi beliau, Islamlah yang 

menjadi teras kepada kekuatan umat Melayu sekaligus menjadi faktor penyatuan yang 

mendasari semangat Nasionalisme. Walaupun Indonesia dilingkungi beribu-ribu 

pulau, beratus-ratus bangsa tetapi Islam wajar menjadi paksi perpaduan. Hamka telah 

menyumbang sesuatu yang berharga iaitu berjuang membantu tanah air untuk 

mendapatkan kemerdekaan. Selepas Belanda meninggalkan Indonesia, beliau terus 

berjuang memerdekakan Indonesia daripada cengkaman Komunis dengan menyeru 

rakyat jelata kembali kepada wadah Islam. 

 

2.9       Rumusan  

Hamka cukup dikenali sebagai tokoh ulama, ahli politik dan sasterawan agung. Latar 

belakang beliau menggambarkan sememangnya beliau dilahirkan untuk menjadi 



58 

 

seorang tokoh berwibawa dan memiliki nostalgia tersendiri. Penglibatan dalam 

pendidikan formal dan tidak formal dan dakwah Islamiah amat memberi kesan utama 

ke arah penghasilan Tafsir  al-Azhar. 

 

Mutiara kebanggaan rumpun Melayu ini diakui memiliki peribadi yang hebat dan 

pengaruh yang besar. Beliau berpengalaman sebagai tokoh akademik di Universiti 

Islam Jakarta, Universiti Muhamadiyah Sumatera Barat, Universiti Islam Pemerintah 

di Jogjakarta dan Universiti Islam Makasar. Dalam lapangan gerakan Islam, beliau 

berkecimpung dalam Parti Islam MASYUMI dan Muhammadiyah. Hamka turut 

berjuang menentang penjajahan Belanda dan Parti Komunis Indonesia serta pernah 

berpengalaman dalam membantu hal ehwal pentadbiran Islam dalam kerajaan 

Indonesia. 

 

Dalam lapangan penulisan, Hamka menghasilkan tiga kategori penulisan utama iaitu 

agama, novel dan majalah ilmiah. Tafsir al-Azhar merupakan karya terhebat yang 

telah dihasilkan beliau dan merupakan kitab tafsir terbesar yang pernah wujud di 

rantau Nusantara.  

 

Hamka wajar dijadikan ikutan terbaik generasi para ulama sekarang terutama dalam 

soal kegigihan beliau menghasilkan karya Islam dan kesungguhan beliau dalam 

memartabatkan agama Allah di muka bumi ini 

 

 

 

 



59 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB TIGA 

PENTAFSIRAN AL-QURAN 

3.1        Pengenalan 

Dalam bab ini, pengkaji membincangkan sebahagian ilmu Usul al-Tafsir dan disiplin 

pentafsiran al-Quran. Aspek yang terkandung dalam bab ini adalah berkenaan 

pengertian tafsir, perbezaan tafsir dan ta`wil, keutamaan tafsir, syarat-syarat dan adab 

mufassir termasuk juga metodologi pentafsiran al-Quran, perkembangan ilmu tafsir, 

tokoh-tokoh mufassir dan klasifikasi tafsiran al-Quran.  



60 

 

 

3.2        Pengertian Tafsir 

Perkataan tafsir diwujudkan daripada wazan “taf’il”  yang berasal daripada 

kalimah “al-fasr” yang bererti “menjelaskan” (Mustafa, t.t.). Ibnu Manzur 

(2003) mengetengahkan al-fasr ialah “menyingkap sesuatu yang tertutup” sementara 

tafsir ( ) membawa maksud  “menyingkap sesuatu lafaz yang musykil dan 

pelik.”  

 

Menurut istilah pula, tafsir ialah suatu ilmu yang membahaskan mengenai                 

al-Quran berpandukan dalil-dalil mengikut apa yang dikehendaki oleh Allah s.w.t. 

dengan kadar kemampuan manusia (al-Zarqani, 1996). Asas pengenalan kepada ilmu 

tafsir ialah fakta daripada al-Quran atau al-Sunnah atau pandangan sahabat bagi 

menerangkan kehendak Allah s.w.t. yang terdapat di dalam wahyu. Ilmu ini sangat 

penting untuk memahami kandungan  al-Quran yang sarat dengan ilmu tersurat dan 

tersirat. Ibn ’Abbas menjelaskan bahawa maksud tafsir ialah “penjelasan yang 

mendalam” seperti mana penjelasan beliau terhadap makna  (  ) dalam 

firman Allah s.w.t. (al-Qatan, 2000): 





 
Maksudnya:  Dan mereka tidak membawa kepadamu sesuatu yang 

ganjil (untuk menentangmu) melainkan Kami bawakan kepadamu 

kebenaran dan sebaik-baiknya penjelasan (untuk menangkis segala 

yang dikatakan itu). 

 

                                                                               (al-Quran, al-Furqan.  25: 13) 

 

Ilmu tafsir adalah anak kunci untuk mengetahui perbendaharaan al-Quran. Di 

samping itu, manusia dapat mengambil manfaat daripada maksud al-Quran.                        

al-Zarqani (1999) menukilkan:  



61 

 

  …manfaat daripada ilmu tafsir ialah peringatan (daripada Allah) dan 

iktibar (daripada ayat tersebut) serta mencapai hidayah daripada Allah 

dalam aspek aqidah, ibadah, mu’amalah serta adab kehidupan…  

 

 

Al-Suyuti (2003) pula memberi pandangan: 

hikmah mendalami tafsir ialah Allah mengkhendaki hamba-hamba-

Nya berfikir mengenai kitab-Nya, justeru Allah s.w.t. tidak 

memerintahkan Nabi Muhammad s.a.w. mencatatkan maksud tersirat 

pada seluruh ayat  al-Quran. 

 

 

Melalui pengamatan para ulama terhadap ilmu pentafsiran al-Quran, maka lahirlah 

beberapa definisi ilmu tafsir yang menggambarkan hubungan langsungnya dengan  

al-Quran. Antaranya: 

i) Takrifan Abu Hayyan: Tafsir ialah ilmu yang membicarakan tentang 

lafaz-lafaz al-Quran, ilmu qiraat, maksud yang ditunjukkan lafaz 

tersebut, hukum hakam serta susunan makna yang dapat melengkapkan 

kesamaran dan menjelaskan hikmah-hikmah yang ada di dalam ayat 

dan sumber lain yang berkaitan dengan al-Quran. 

                                                                         

                                                                            (al-Zarqani, 1996) 

 
ii) Takrifan al-Zarkasyi: Ilmu yang dipratikkan untuk memahami             

al-Quran yang telah diturunkan kepada Nabi Muhammad s.a.w., 

menjelaskan makna-maknanya, dan mengemukakan hukum hakam dan 

hikmah-hikmah di dalamnya. 

                                                                                    (al-Dhahabi, 1989)  

 

iii) Takrifan Ibn Juraiy: Ilmu untuk mensyarahkan al-Quran, 

menerangkan maknanya serta menegaskan hukum yang diputuskan 

atau diisyaratkan  al-Quran. 

                                                                                         (Musa’id, 2001) 

 

iv) Takrif Ibn ‘Arafah al-Maliki: suatu ilmu berpandukan al-Quran, 

mengkhususkan kaedah penjelasan dalil-dalil wahyu, asbab al-Nuzul, 

nasakh dan mansukh serta lain-lain dalam hal berkaitan. 

 

                                                                                                             (Musa’id, 2001) 

 

3.3         Perbezaan Tafsir Dan Ta’wil 



62 

 

Tafsir dan ta`wil mempunyai perkaitan yang rapat walaupun berbeza dari segi zahir 

perkataannya. Ta`wil menurut istilah terbahagi kepada dua pendapat. Pertama, ulama 

Salaf menyatakan bahawa ta`wil ialah mentafsirkan kalam Allah s.w.t. serta 

menjelaskan pengertiannya, sama ada yang sesuai dengan makna zahir atau 

bertentangan dengan makna zahir. Di samping itu, ia juga bermaksud 

mengetengahkan makna yang dikehendaki oleh Allah s.w.t.. 

 

Kedua, ulama Mutaakhirin menyatakan bahawa ta`wil ialah menukarkan atau 

memalingkan makna sesuatu lafaz kepada maknanya yang marjuh atau lemah dengan 

disokong oleh hujah dan dalil yang tersendiri (Ahmad, 1992). Ta`wil difahami 

sebagai hakikat atau kenyataan yang sebenar daripada sesuatu perkataan atau berita. 

Justeru ta`wil yang dikeluarkan mentarjihkan sebahagian makna daripada ayat                   

al-Quran yang mengandungi banyak pengertian (Rosmawati, 1997). 

 

Para mufassirin berselisih pendapat mengenai erti tafsir dan ta`wil. Menurut Abu 

’Ubaidah, tafsir dan ta`wil  merupakan satu makna yang sama dan mempunyai 

maksud yang sama (al-Suyuti, 2003). Pandangan ini tersebar luas di kalangan ulama 

salaf. Pendapat ini disokong oleh Ibn Jarir yang menyatakan bahawa pengertian dan 

perkataan ta`wil adalah sama dengan makna tafsir. 

 

Al-Asfahani pula mengatakan bahawa pengertian tafsir lebih umum daripada ta`wil. 

Menurut beliau, tafsir diaplikasikan pada lafaz-lafaz manakala ta`wil diaplikasikan 

berkaitan dengan makna-makna. Selain itu, tafsir selalunya digunakan terhadap  

lafaz-lafaz tunggal manakala ta`wil pula selalunya digunakan dalam susunan ayat. 



63 

 

Menurut Abu Talib al-Tha’labi, tafsir digunakan untuk menerangkan kedudukan 

sesuatu lafaz manakala ta`wil ialah mentafsirkan makna batin sesuatu lafaz. Oleh itu, 

ta`wil bersifat mengkhabarkan dalil dan petunjuk yang dikehendaki (al-Suyuti, 2003). 

 

Pendapat al-Suyuti dan al-Alusi lebih jelas dalam memahami maksud dua perkataan 

tersebut. Mereka menyatakan bahawa tafsir ialah membongkar makna al-Quran yang 

nyata manakala ta`wil ialah pengeluaran hukum tersirat terhadap makna-makna yang 

tersembunyi serta rahsia ketuhanan yang terdapat di dalam al-Quran (al-Suyuti, 

2003). 

 

 Kesimpulan daripada perbincangan di atas, dapatlah difahami bahawa pandangan 

yang menyatakan ta`wil adalah bermaksud mentafsirkan lafaz dan menjelaskan 

maknanya, maka ia adalah menyamai makna asal bagi tafsir. Pengertian ini sejajar 

dengan sabda Rasulullah s.a.w. yang mendoakan Ibn ’Abbas: 

                            

Maksudnya: Wahai Tuhanku! Mantapkanlah beliau dalam (penguasaan) 

ilmu agama dan kurniakanlah kepadanya ilmu ta’wil.  

 

                                 (Ahmad, al-Musnad, no.3102, Birut: Dar al-Fikr, t.t.) 
 

Bagi pendapat yang menyatakan bahawa ta`wil adalah menjelaskan sesuatu lafaz 

maka tafsir sudah tentu mempunyai makna yang berlainan. Hal ini kerana tafsir 

dijelaskan sebagai penyelarasan maksud bagi sesuatu perkataan dan ta`wil adalah 

penerangan sesuatu fakta ke arah realiti sebenarnya (Musa’id, 2001).  

 

 Tafsir dikaitkan dengan apa yang nyata di dalam al-Quran atau sunnah yang sahih 

sedangkan ta`wil dikaitkan dengan apa yang disimpulkan daripada tafsiran sesuatu 

makna. Sebahagian ulama mengatakan tafsir adalah sesuatu yang berhubung dengan 



64 

 

riwayah sedangkan ta`wil adalah sesuatu yang berhubung dengan dirayah (al-Qatan, 

2000). 

 

3.4        Keutamaan Tafsir 

Ilmu tafsir berperanan menjelaskan makna ayat-ayat al-Quran, kedudukannya, kisah 

dan asbab nuzul, susunan ayat makki dan madani, muhkam dan mutasyabih, nasikh 

mansukh, khusus dan umum, halal, haram dan sebagainya dengan menggunakan 

ungkapan yang menunjukkan secara jelas dan terang. Ilmu ini wujud secara 

komprehensif dan konsisten sejak zaman Rasulullah s.a.w. dan ia berkembang selari 

dengan penyebaran wahyu. Rasulullah adalah mufassir pertama al-Quran yang 

menerangkan maksud-maksud wahyu yang diturunkan (Fauzi dan Mustafa, 2001). 

 

 Tafsir dikategori sebagai semulia-mulia ilmu. Ia membincangkan kalam Allah s.w.t. 

yang termuat segenap hikmah agung (al-Qatan, 2000). Umat Islam memerlukan ilmu 

ini untuk memahami kehendak al-Quran. Menurut Ibn ’Abbas, ungkapan “ ” 

dalam ayat 269 surah al-Baqarah adalah bermaksud insan yang telah diberi anugerah 

hikmah oleh Allah  s.w.t. ialah orang yang telah diberi pengetahuan mendalam 

mengenai ilmu-ilmu al-Quran  (al-Suyuti, 2003). Firman Allah s.w.t.tersebut: 

 



 




 
Maksudnya: Allah menganugerahkan al-hidayah kepada sesiapa yang 

Dia kehendaki dan barang siapa yang dianugerahi al-hikmah itu, ia 

benar-benar telah dianugerahi kurniaan yang banyak.    

 

                                                                           (al-Quran, al-Baqarah. 2: 269)  

 



65 

 

Tujuan utama ilmu tafsir adalah untuk merealisasikan maksud “al-I’tisam bi               

al-’urwah al-Wuthqa”  iaitu  berpegang erat dengan  ikatan yang teguh (ajaran Islam 

yang terkandung dalam al-Quran) bagi mencapai kebahagian yang hakiki di sisi Allah 

(al-Suyuti, 2003). Sabda Rasulullah s.a.w.:  

                     

Maksudnya: al-Quran itu mempunyai pelbagai maksud, maka 

pratikkanlah (kehendak ayat tersebut) berdasarkan ukuran yang terbaik 

bagi maksud-maksudnya. 

 
                       (al-Daruqutni, Sunan al-Daruqutni, no.4199, Dimasyq:  Dar al-Muabbad,  

                       2001.) 

 

Sabda Rasulullah s.a.w.: 

                                                                           

Maksudnya: Tidak dianggap seseorang itu memahami setiap perkara 

pokok (dalam agama) sehinggalah ia berupaya menghuraikan al-Quran 

dengan pelbagai maksud. 

 
                   (al-Zarkasyi, al-Burhan fi Ulum al-Quran, tanpa no., Misr: Dar al-Ma’rifah,   

                        1990.)  

              

 

Sabda Rasulullah s.a.w.: 

                                                                                   

Maksudnya: Huraikanlah Al-Quran serta berpegang teguh dengan 

keistimewaan makna yang terkandung di dalamnya. 

 
                     (al-Hakim,  al-Mustadrak  ’ala al-Sahihain, no.3696, Birut: Dar al-Ma’rifah,  

                       t.t.)    

 

             

Dalam kerangka ilmu ‘Ulum al-Quran, tafsir merupakan salah satu daripada bidang 

kajiannya yang utama. Ini kerana ia berperanan untuk menerangkan atau menjelaskan 

wahyu. Sumber pengambilan ilmu tafsir ialah berdasarkan ilmu riwayah dan dirayah, 

iaitu dengan berdasarkan ilmu bahasa ‘Arab, Nahu, Saraf, Balaghah, Usul Fiqh, 

Asbab al-Nuzul, dan ilmu Nasikh Mansukh (Rosmawati, 1997). Ini melambangkan 



66 

 

ilmu tafsir adalah ilmu yang kompleks sejajar dengan statusnya sebagai kunci khas 

yang dapat membongkar khazanah al-Quran al-Karim. Pentafsiran al-Quran 

walaupun kelihatan sukar tetapi ia menunjukkan ilmu yang dapat diamalkan dan 

dibenarkan syarak. Berkata al-Khuwaiyyi:  

Ilmu tafsir ialah ilmu yang sukar tetapi ia  menyenangkan  (manusia).    

                                 

                                                                                                 (al-Suyuti, 2003)  

 

Keutamaan yang ada pada ilmu tafsir menyebabkan para pengkaji dan pentafsir                 

al-Quran meraih pelbagai ganjaran di sisi Allah s.w.t. Diriwayatkan Ibn al-Anbari 

daripada Abu Bakar al-Siddiq berkata: 

Satu ayat yang ditafsirkan daripada al-Quran adalah lebih baik 

daripada perbuatan menghafaz semata-mata. 

 

                                                                                                           (al-Suyuti, 2003)  

 

Berdasarkan riwayat Syabiyyi, ‘Umar al-Khattab ada mengucapkan: 

Sesiapa yang membaca al-Quran beserta penafsirannya 

(pengamatannya) maka adalah disisinya pahala syahid.
 
 

 

                                                                                                             (al-Suyuti, 2003)  

 

Rasulullah s.a.w. bersabda mengenai kelebihan melibatkan diri dalam lapangan kajian                  

al-Quran, termasuklah pentafsiran al-Quran. Sabda baginda:  

 

Maksudnya: sesiapa yang disibukkan dengan al-Quran dan tidak 

sempat meminta kepada-Ku maka Aku berikan kepadanya sebaik-

baik pemberian yang Aku berikan kepada orang-orang yang 

meminta. Keutamaan kalam Allah berbanding kalam-kalam yang 

lain adalah seumpama kelebihan Allah melebihi makhluk-makhluk 

ciptaan-Nya.    

 
           (al-Mubarakfuri, Tuhfah al-Wadhi, tanpa no., Birut:  Dar al-Kitab                        

            al- ’Ilmiyyah,   t.t.)                                           

 

 



67 

 

3.5         Syarat-Syarat Dan Adab Mufassir 

Syariat membolehkan seseorang individu muslim untuk mentafsirkan al-Quran 

dengan berlandaskan syarat-syarat yang ditetapkan (al-Qatan, 2000). Tanpa tafsir               

al-Quran, kehendak wahyu sukar ditelahi dan masyarakat Islam mengalami masalah 

dalam menterjemahkannya mengikut keadaan zaman yang berubah. Al-Quran pula 

adalah kitab yang sesuai sepanjang zaman. Oleh itu, pentafsiran membolehkan 

manusia memahami kehendak ayat al-Quran yang mempunyai pelbagai maksud.  

 

  3.5.1     Syarat-Syarat Mufassir 

Sejarah Islam memaparkan banyak tokoh-tokoh mufassir
9
 telah muncul selepas 

generasi awal yang diterajui Rasulullah s.a.w. kerana baginda dan para sahabat 

mewariskan ilmu berkenaan dan membuka pintu ijtihad terhadap pentafsiran                    

al-Quran. 

 

 Pelbagai kaedah disusun oleh ulama dalam menampilkan tafsiran al-Quran. Majoriti 

ulama berpendapat tafsiran al-Quran dengan ma’thur adalah kaedah yang terbaik 

dalam memahami isi kandungan al-Quran (Fauzi dan Mustafa, 2001). Antara                

tokoh-tokoh mufassir yang menyumbangkan pelbagai karya dalam lapangan Tafsir 

al-Quran termasuklah (Ali, 1989): 

                                                 
9
 Mufassir bermaksud ulama yang berkecimpung dalam lapangan pentafsiran al-Quran. Penglibatan 

yang dimaksudkan adalah aktiviti penyampaian atau  penulisan  ilmu  tafsir secara khusus. Generasi 

awal Islam yang dikenali sebagai mufassir contohnya daripada kalangan sahabat ialah seperti 

’Abdullah b. Mas’ud dan Ibn ’Abbas, dari kalangan tabiin seperti Sa’id b. Jubair  dan Mujahid b. Jabir, 

dari kalangan atba’ tabi’iin seperti  al-Kalbi  dan Sufyan al-Thawri. Terdapat empat bahagian  

mufassir  iaitu : i) Mufassir dari generasi sahabat, tabiin dan atba’ tabi’iin.  ii) Mufassir zaman 

seterusnya yang berpegang kepada sunnah.  iii) Mufassir yang banyak berijtihad.  iv) Mufassir 

daripada kalangan ulama kontroversi seperti Mu’tazilah dan Syi’ah. 



68 

 

i) Abu Ja’far Muhammad Ibn Jarir al-Tabari;
10

 

ii) Abu al-Qasim Mahmud b. ’Umar b. Muhammad bin ’Umar                               

al-Zamakhsyari;
11

 

iii) Muhammad b. al-Hasan b. al-Husain al-Taimi al-Bakri al-Tabrastani                  

al-Razi al-Syafi’i;
12

 

iv) Abu al-Thana Syihab al-Din Mahmud al-Alusi al-Baghdadi;
13

 

v) ’Iman al-Din Abu al-Fida` Isma’il Ibn ’Umar Ibn Kathir al-Dimasyqi                        

al-Syafi’i;
14

 

vi) Abu ’Abd Allah Muhammad b. Ahmad b. Abi Bakr b. Farah al-Ansari                    

al-Andalusi al-Qurtubi.
15

 

 

Menurut Ali Yusuf (1989) para ulama yang dinyatakan tadi telah mempersembahkan 

sesuatu yang amat berharga terutama kepada para generasi muda. Mereka adalah 

segelintir daripada nama-nama agung para pentafsir al-Quran dan tersenarai dalam 

kelompok ulama muktabar. Untuk menjadi seorang pentafsir al-Quran, seseorang itu 

mestilah memenuhi syarat-syarat yang terkandung di dalam bab Syurut al-Mufassir 

(Subhi, 1972). Hal ini kerana seseorang yang bergelar mufassir akan mengetengahkan 

maksud yang sememangnya dikehendaki Allah s.w.t. berdasarkan dalil-dalil syarak 

serta kadangkala melibatkan ijtihadnya sendiri. Oleh sebab tafsiran yang 

dikemukakan sama ada tepat atau menyeleweng akan diterima pakai masyarakat 

                                                 
10

  Beliau wafat pada 310 Hijrah. Lihat karya beliau berjudul  Jami’ al-Bayan ‘an Ta`wil al-Quran, 

Qahirah: Dar al-Salam, 2005. 
11

 Beliau wafat pada 538 Hijrah. Lihat karya beliau Tafsir al-Kasyaf, Birut: Dar al-Ma’rifah, t.t. 
12

 Beliau wafat pada 606 Hijrah. Lihat karya beliau al-Tafsir al-Kabir, Birut: Dar al-Fikr, 1995. 
13

 Beliau wafat pada 1270 Hijrah. Lihat karya beliau  Ruh al-Ma’ani, Birut: Dar al-Fikr, 1994. 
14

 Beliau wafat pada 774 Hijrah. Lihat karya beliau Tafsir Ibn Kathir, Qahirah: Maktabah Aulad                   

li al-Syeikh al-Turath, 2000.  
15

 Beliau wafat pada 671 Hijrah. Lihat karya beliau al-Jami’ li al-Ahkam  al-Quran, Qahirah:                       

al-Maktabah al-Taufiqiyyah, t.t. 



69 

 

awam, maka Islam memandang berat perkara ini, justeru diwujudkan syarat-syarat 

pentafsir al-Quran sebagai etika yang mengawasi pentafsiran   al-Quran. 

 

 Syarat yang paling utama ialah mufassir wajib mempunyai akidah yang sebenar              

(al-Suyuti, 2003). Syarat ini amat penting kerana akidah memainkan peranan yang 

besar kepada setiap mufassir dan menjadi pendorong untuk tidak melakukan 

penyelewengan terhadap ayat-ayat al-Quran dan juga penipuan dalam periwayatan. 

Mereka juga tidak mudah terdorong kepada mazhab-mazhab yang menyeleweng 

dengan mengemukakan penta’wilan yang bertentangan dengan akidah yang benar. 

 

Para pentafsir turut disyaratkan supaya membebaskan diri daripada runtutan nafsu  

(al-Qatan, 2005). Ini kerana nafsu mendorong diri membela dan menegakkan 

kepentingan dan keperluan mazhabnya semata-mata sehingga ia berupaya menipu 

manusia lain dengan ucapan-ucapan lembut dan keterangan-keterangan yang menarik 

minat seseorang seperti yang dilakukan oleh golongan yang menyeleweng daripada 

ajaran Islam. 

 

Dalam mengemukakan sesebuah tafsiran, kaedah yang mesti didahulukan ialah 

memulakan tafsiran al-Quran dengan al-Quran itu sendiri (Ibn Taimiyah, 1390H). 

Sebahagian ayat al-Quran dalam keadaan saling berkaitan dan sesetengah ayat 

menguatkan ayat yang lain. Terdapat juga ayat yang berbentuk umum dan khusus. 

Selain itu, pentafsiran al-Quran wajar dihubungkan dengan al-Sunnah. Apabila tidak 

didapati di dalam penerangan al-Quran maka hendaklah mufassir merujuk kepada             

al-Sunnah kerana ia adalah penjelas paling tepat kepada ayat al-Quran. Para mufassir 

perlu merujuk kepada pandangan para sahabat Rasulullah s.a.w. apabila tidak terdapat 



70 

 

tafsiran daripada al-Quran dan al-Sunnah (al-Dhahabi, 1989). Para sahabat adalah 

generasi yang diiktiraf oleh Rasulullah s.a.w. kerana mereka amat memahami 

kandungan al-Quran. Terbukti bahawa sahabat sememangnya adalah generasi yang 

telah menyaksikan penurunan wahyu dan mempunyai perkaitan dengan sesetengah 

ayat. Seterusnya para mufassir disyaratkan untuk turut meneliti pandangan tabiin iaitu 

generasi yang mewarisi ilmu daripada generasi sahabat (al-Dhahabi, 1989). 

Pandangan tabiin diaplikasikan jika tidak terdapat tafsiran daripada para sahabat 

dengan syarat tafsiran tabiin tersebut mestilah terdapat dalam riwayat yang sahih dan 

dipercayai. 

 

Syarat yang seterusnya, para pentafsir al-Quran perlu menguasai bahasa Arab dan 

cabang ilmu tersebut. Hal tersebut kerana al-Quran itu diturunkan dalam bahasa Arab 

(al-Suyuti, 2003). Tanpa penguasaan bahasa Arab dan cabang-cabang ilmunya sudah 

tentu seseorang itu tidak dapat mentafsirkan ayat-ayat al-Quran dengan tepat. Antara 

keperluan asasi lain ialah para pentafsir al-Quran perlu mempunyai pengetahuan 

berkaitan ilmu ’Ulum al-Quran kerana ia dapat membantu memahami ayat-ayat                 

al-Quran dengan tepat dan mendalam (Abu Syuhbah, 1996). Contohnya Asbab                   

al-Nuzul akan membantu mufassir dalam memahami latar belakang penurunan ayat. 

Begitu juga halnya dengan ilmu yang bersangkutan dengan al-Quran seperti Qiraat 

dan Nasikh Mansukh. 

 

Dengan berbekal ilmu-ilmu tersebut, para mufassir perlulah cermat dan penuh teliti 

dalam memahami ayat-ayat al-Quran sebelum mengemukakan tafsirannya (al-’Ak, 

1994). Tanpa berhati-hati dan tanpa didorongi perasaan takut kepada Allah s.w.t. 



71 

 

maka akan dikhuatiri tujuan pentafsiran yang dilakukan adalah bermotif keduniaan 

dan bakal menyesatkan umat yang telah berpegang pada pandangan yang 

dikeluarkan. Paling ketara penyelewengan tersebut merupakan satu  pendustaan yang 

berat di sisi Allah s.w.t.   

 

3.5.2   Adab Seorang Mufassir 

Selain daripada syarat-syarat yang telah ditetapkan kepada mufassir, mereka juga 

perlu memiliki adab yang baik untuk melayakkan mereka mentafsirkan wahyu. Niat 

dan tujuan yang baik perlu digariskan dan disematkan terlebih dahulu (al-’Ak, 1994). 

Setiap perbuatan adalah bergantung kepada niat. Ini untuk mengelak seseorang 

pentafsir terjebak dengan niat keduniaan. 

 

Mufassir umpama seorang pendidik di mana didikannya tidak akan dapat 

mempengaruhi jiwa seseorang selagi ia tidak menjadi tauladan kepada masyarakat 

menerusi akhlak yang mulia. Akhlak menjadi antara adab yang terpenting kerana ia 

merupakan gambaran dan penterjemahan kefahaman seseorang ulama terhadap                  

al-Quran (al-Qatan, 2000). Justeru, pentafsir wajib taat kepada perintah al-Quran dan 

beramal dengannya melebihi tahap ketaatan orang-orang awam di dalam masyarakat 

(al-Qurtubi, 2000). Di samping itu, golongan mufassir turut diingatkan supaya 

beramanah dengan ilmu supaya tidak menjadi golongan yang dilaknati Allah apabila 

mereka melakukan pentafsiran dalam suasana mengharapkan kebesaran dan 

penghormatan serta takutkan sanggahan daripada makhluk (al-’Ak, 1994). Mereka 

perlu bertegas dalam menyampaikan kebenaran wahyu kerana perbuatan sedemikan 

termasuk dalam perbincangan jihad yang afdal di sisi agama. 



72 

 

 

Personaliti seorang mufassir mestilah berpaksikan kepada syariat dan berlainan 

dengan personaliti golongan yang jahil. Mufassir mesti menjaga adab ketika bergaul 

dengan anggota masyarakat supaya tidak menjadi bahan cemuhan terhadap ilmu 

penafsiran al-Quran yang disampaikan kepada mereka (al-’Ak, 1994). Sifat tawaduk 

dan lemah lembut perlu dijelmakan dan kesombongan diri perlu dilenyapkan. 

Kesombongan yang tumbuh daripada keilmuan seseorang mufassir merupakan 

pendinding yang akan menghalang diri daripada memanfaatkan ilmunya untuk diri 

sendiri dan orang lain. 

 

Para mufassir wajar bersifat rendah diri dan rela mendahulukan pandangan                  

orang-orang yang lebih utama daripada dirinya sendiri (al-Sabuni, 1972). Seseorang 

mufassir seharusnya tidak mengutamakan pendapat dirinya dalam mentafsir al-Quran 

takala berada sezaman dengan ulama terkemuka yang lain. Di samping itu, seseorang 

mufassir tidak wajar merendah-rendahkan pendapat mufassir lain yang telah 

meninggal dunia. 

 

Adab yang perlu dilaksanakan ketika proses pentafsiran berlangsung ialah pentafsiran 

al-Quran mestilah berasaskan kepada etika ilmiah misalannya ialah seperti merujuk 

kepada pentafsiran al-Quran, pentafsiran sahabat, pentafsiran tabiin, menyebut Asbab 

al-Nuzul, erti perkataan, menerangkan susunan perkataan, memberi penerangan 

kepada aspek-aspek Balaghah, ’Irab, makna umum dan khusus dan mengaitkan 

dengan realiti sebenar yang dialami umat Islam, serta mengemukakan kesimpulan dan 

hukum (al-Qatan, 2000). Semua adab ini penting bagi memastikan seseorang 



73 

 

pentafsir al-Quran benar-benar menepati kehendak syarak dan menghasilkan tafsiran 

yang diredhai oleh Allah s.w.t. (al-Tabari, 2005).  

 

3.6        Metodologi Utama Dalam Pentafsiran Al-Quran 

Setiap pentafsir mempunyai kaedah yang tersendiri dalam mentafsir                         

al-Quran. Di antara kaedah tersebut ialah (al-Qatan, 2000): 

i)   Pentafsiran berdasarkan al-Quran; 

ii)  Pentafsiran berdasarkan al-Sunnah; 

iii) Pentafsiran berdasarkan pendapat dan ijtihad sahabat; 

iv) Pentafsiran berdasarkan pendapat tabiin. 

Kempat-empat kaedah di atas terkandung dalam klasifikasi tafsir yang disebut 

sebagai al-Tafsir bi al-Ma’thur. Klasifikasi ini bermaksud tafsir yang berpegang 

kepada riwayat yang sahih (al-Qatan, 2005). 

 

 

 3.6.1      Pentafsiran Berdasarkan al-Quran  

Kaedah pentafsiran al-Quran dengan merujuk kepada al-Quran itu sendiri adalah 

kaedah terbaik dan paling mulia. Kebanyakan ulama yang berjaya menghasilkan 

tafsir al-Quran bi al-Ma’thur akan mengetengahkan bab kepentingan mendahulukan 

tafsiran  al-Quran dengan al-Quran. 

 

Metodologi pentafsiran al-Quran berdasarkan al-Quran tercakup dalam beberapa 

situasi, iaitu: 



74 

 

i)  Pentafsiran terhadap ayat-ayat yang ringkas (Ibn Taimiyah, t.t.): Terdapat ayat                  

al-Quran yang ringkas yang hanya dapat disempurnakan pengertiannya berdasarkan 

ayat-ayat yang lain. Contohnya firman Allah s.w.t. di dalam ayat 4 surah al-Fatihah: 

                                                                    

  
                 Maksudnya:  Yang memiliki hari pembalasan. 

 

Perkataan ( ) maksudnya “Hari Pembalasan” ditafsirkan dengan firman Allah 

s.w.t. dalam surah al-Infitar: 

 





   



 

 
Maksudnya: Dan sudahkah engkau ketahui apa (yang dikatakan) hari 

pembalasan? Seterusnya, sudahkah engkau ketahui apa  (yang 

dikatakan) hari pembalasan? (ialah) hari yang tidak sesiapa pun 

kerana semua urusan di hari itu (adalah) kepunyaan Allah. 

 

                                                              (al-Quran, al-Infitar. 82: 17-19) 

 

Di samping itu, terdapat kandungan ayat-ayat yang mempunyai tajuk atau kisah yang 

sama tetapi diwujudkan dalam surah-surah dan ayat-ayat yang berlainan. Proses 

merujuk di antara satu ayat dengan ayat yang lain diperlukan dalam metodologi ini 

untuk mendapatkan tafsiran yang mendalam. Contohnya, kisah Nabi Adam dan 

Hawwa` serta Iblis diceritakan secara ringkas di dalam surah Kahfi dan al-Isra’. 

Kemudian ia diterangkan dengan panjang lebar dalam surah al-Baqarah dan al-’Araf. 

Ia juga diceritakan secara sederhana dalam surah Taha, Sad dan al-Hijr. 

 

ii) Pentafsiran terhadap ayat yang berbentuk mujmal (Safwat, 1999): Mujmal di sini 

bermaksud sesuatu yang tidak jelas maksudnya. Ayat yang dianggap mujmal 



75 

 

ditafsirkan supaya kehendak utama ayat dapat difahami misalannya seperti firman 

Allah s.w.t. (al-Bukhari, t.t.): 







  
Maksudnya: Dan makan minumlah hingga terang bagimu benang 

putih dari benang hitam iaitu fajar. 

 

                                                                     (al-Quran, al-Baqarah.  2: 187) 

 

Perkataan ( ) yang bermaksud fajar subuh adalah hasil maksud perkataan benang 

putih dan benang hitam. 

 
iii) Pentafsiran dengan mengkhususkan ayat-ayat yang umum (Safwat, 1999): 

terdapat ayat-ayat al-Quran yang mempunyai kesinambungan hukum. Ertinya 

kadangkala pengeluaran hukum tidak teryata pada sesuatu ayat sahaja kerana ayat 

tersebut adalah yang bersifat umum. Oleh itu, dalam mencari bentuk pelaksanaan 

hukum maka pentafsiran akan mengaitkan ayat-ayat khusus yang mengandungi 

hukum utama mengenai pelaksanaannya. Contohnya, firman Allah s.w.t.: 

   



    

 
Maksudnya: Penzina lelaki dan wanita hendaklah disebat                  

kedua-duanya seratus kali sebatan. 

 

                                                                              (al-Quran, al-Nur. 24: 2) 

 

Terdapat ayat lain yang menyatakan tentang kadar hukuman bagi orang yang 

melakukan kesalahan tersebut dalam kalangan hamba. Firman Allah s.w.t.: 







 



76 

 

Maksudnya: Jika mereka melakukan perbuatan keji (zina) maka 

hukuman mereka separuh hukuman wanita-wanita merdeka (yang 

bersuami).  

 

                                                                                  (al-Quran, al-Nisa’. 4: 25) 

 

iv) Pentafsiran terhadap sesuatu ayat yang mutlak (Safwat, 1999): Terdapat ayat yang 

menyatakan perintah secara mutlak. Walaupun sedemikian, keadaan mutlak boleh 

berubah mengikut keadaan dan kemudaratan. Untuk memahami ayat yang bersifat 

mutlak maka pentafsiran mestilah dirujuk kepada ayat-ayat berkaitan. Contohnya ayat 

yang berhubung dengan darah yang diharamkan menjadi makanan. Walaupun ayat    

al-Quran itu menunjukkan pengharamannya secara mutlak namun terdapat ayat lain 

yang menjelaskan ciri-ciri darah yang diharamkan itu ialah al-masfuh yakni darah 

yang mengalir. Justeru, perintah atau larangan wajib yang bersifat mutlak itu 

mempunyai ikatan dengan sesuatu ayat yang lain supaya jelas hukum keseluruhan 

mengenainya. Firman Allah s.w.t. ialah: 







 
Maksudnya: Sesungguhnya diharamkan ke atas kamu bangkai, 

darah, daging babi dan binatang yang disembelih tanpa menyebut 

nama Allah. 

 

                                                            (al-Quran,  al-Baqarah. 2 : 173) 

 

Darah yang disebut secara mutlak dalam ayat ini dikaitkan dengan al-masfuh (darah 

yang mengalir) dalam ayat lain yang menjelaskan lagi isu  pengharamannya. Firman 

Allah s.w.t.: 





 



77 

 

     



 
Maksudnya: Katakanlah tiada aku dapati dalam wahyu yang 

diwahyukan kepadaku sesuatu yang diharamkan bagi orang yang 

hendak memakannya kecuali kalau makanan itu bangkai, darah 

yang mengalir atau daging babi kerana semua itu kotor, atau 

binatang yang disembelih atas nama selain daripada Allah. 

     

                                                                       (al-Quran,  al-An’am. 6: 145) 

 

v) Pentafsiran melalui ayat-ayat nasakh (al-Suyuti, 1983): Perkataan al-nasakh dari 

sudut terminologi bermaksud menyatakan berakhirnya tempoh sesuatu hukum yang 

telah termaklum di sisi Allah s.w.t.. Ilmu ini sangat penting khususnya bagi seseorang 

mufassir, kerana menurut al-Suyuti (2003) tanpa ilmu ini seseorang itu tidak 

dibenarkan mentafsirkan ayat-ayat al-Quran. Contohnya firman Allah s.w.t.: 















 
 

Maksudnya: Dan orang-orang yang akan meninggalkan dunia di 

antaramu dan meninggalkan isteri, hendaklah berwasiat untuk                   

isteri-isterinya iaitu memberi nafkah sehingga setahun lamanya dengan 

tidak disuruhnya pindah (dari rumahnya). Akan tetapi jika mereka 

berpindah sendiri, maka tidak ada dosa bagimu (wali atau waris dari 

yang meninggal) membiarkan mereka membuat yang makruf terhadap 

diri mereka dan Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana. 

 

                                                                   (al-Quran, al-Baqarah. 2: 240) 

 

Ayat di atas menyatakan tentang ’iddah wanita yang kematian suami iaitu setahun 

lamanya. Kemudian ayat ini dimansukhkan dengan ayat yang lain yang menyatakan 

’iddahnya ialah empat bulan sepuluh hari. Firman Allah s.w.t.: 



78 

 







          
                                                                            

Maksudnya: Dan orang-orang yang akan meninggal dunia di 

antaramu dan meninggalkan isteri (hendaklah para isteri) 

menangguhkan dirinya beredah empat bulan sepuluh hari. 

 

                                                         (al-Quran, al-Baqarah. 2: 234) 

 

vi) Pentafsiran dengan cara menyesuaikan dua perkara yang dilihat secara zahirnya 

bertentangan di antara satu sama lain (al-Dhahabi, 1989): Secara zahir terdapat              

ayat-ayat al-Quran yang bertentangan fakta di antara satu sama lain. Pertentangan 

fakta ini bukan pada makna hakikat dan bukan bermaksud menunjukkan bahawa 

kandungan al-Quran tidak benar dan meragukan. Perbezaan fakta yang terletak dalam 

surah-surah yang berlainan sebenarnya adalah daripada kumpulan fakta yang sama 

tetapi dipisahkan oleh Allah mengikut tatacara sesebuah surah di dalam al-Quran. 

Contohnya ayat-ayat yang menceritakan penciptaan Nabi Adam yang pada zahirnya 

bertentangan. Firman Allah s.w.t.: 

       

             
Maksudnya: Dia menciptakan manusia dari tanah kering seperti 

tembikar.  

 

                                                               (al-Quran, al-Rahman. 55: 14) 

Firman Allah s.w.t.: 







  
 

Maksudnya: Dan ingatlah ketika tuhanmu berfirman kepada para 

malaikat: sesungguhnya Aku akan menciptakan manusia (Adam) 

dari tanah liat yang kering (yang berasal) dari lumpur hitam yang 

diberi bentuk. 



79 

 

 

                                                                   (al-Quran, al-Hijr. 15: 28) 

 

Sebenarnya, ayat-ayat tersebut menceritakan peringkat-peringkat penciptaan Nabi 

Adam a.s. dan bahan penciptaannya. Penggabungan huraian daripada ayat-ayat yang 

kelihatan berbeza tetapi mempunyai beberapa kesamaan fakta adalah sangat 

diperlukan untuk membantu pemahaman sesebuah ayat al-Quran. 

 

vii)  Pentafsiran menerusi bacaan qiraat yang sahih (al-Suyuti, 1983): Kesemua qiraat 

yang mutawatir adalah dikira sebagai bacaan al-Quran. Sesuatu bacaan qiraat yang 

mutawatir dapat menjelaskan sesuatu bacaan mutawatir yang lain. Contohnya bacaan 

Hamzah dan Kisaii menggunakan kalimah ( ) di akhir ayat ini: 









  


 
Maksudnya: Wahai orang-orang yang beriman, apabila datang kepada 

kamu orang yang fasik membawa berita hendaklah kamu selidik 

dengan teliti. 

 

                                                                      (al-Quran, al-Hujurat. 49: 6)   

 

Perkataan (  ) membawa maksud “menuntut kenyataan dan maklumat” manakala 

( ) yang digunakan Hamzah dan Kisaii membawa maksud “menuntut ketetapan 

dan ketegasan sehingga jelas sesuatu perkara.” 

 

 

 

 

 

 3.6.2     Pentafsiran Berdasarkan al-Sunnah  



80 

 

Rasulullah s.a.w. adalah pentafsir al-Quran utama yang menerima wahyu, 

memahaminya dan bertanggungjawab menyebarkannya. Para sahabat turut merujuk 

kepada Rasulullah s.a.w. apabila mereka menghadapi sebarang kemusykilan (Fauzi 

dan Mustafa, 2001). Sekiranya tugas menjelaskan maksud al-Quran tidak berlaku 

kepada baginda maka bererti sepanjang masa dua puluh dua tahun proses penurunan 

al-Quran itu, baginda sekadar menjadi manusia yang kaku dan tidak berperanan. 

Kalau itu berlaku maka ia adalah suatu yang mustahil pada akal yang waras (Abdul 

Halim, 1991).    

 

 Justeru penerangan Rasulullah s.a.w. merupakan syarh (kupasan) terhadap                   

al-Quran al-Karim. Metodologi pentafsiran al-Quran berdasarkan  al-Sunnah tercakup 

dalam beberapa situasi, iaitu: 

i) Hadith menjelaskan secara umum dan menyeluruh terhadap ayat-ayat al-Quran 

yang padat dan ringkas (al-Sabbagh, 1988): Al-Quran tidak menerangkan secara 

terperinci mengenai pelaksanaan sesuatu kerana hanya menerangkan perkara dasar 

dan pelaksanaan dalam konteks umum. Sekiranya al-Quran menerangkan dengan 

lebih khusus maka kandungan al-Quran akan berada dalam kuantiti yang sangat 

besar. Ini menafikan peranan perutusan Rasulullah s.a.w. sebagai pembantu 

penyampai, penerang dan penunjuk jalan pelaksanaan wahyu Ilahi. Contohnya ayat 

yang memerintahkan umat Islam mengerjakan solat, firman Allah s.w.t.: 











 



81 

 

Maksudnya: Wahai orang-orang yang beriman, rukuklah kamu, 

sujudlah kamu, sembahlah Tuhanmu dan perbuatlah kebajikan supaya 

kamu mendapat kemenangan. 

 

                                                                              (al-Quran, al-Haj.  22: 77) 

 

Persoalan mengenai kaedah pelaksanaannya mesti dirujuk kepada al-Sunnah. Ini 

kerana ayat di atas tadi adalah ringkas dan belum lagi dalam bentuk penyataan secara 

lengkap. Ia diterangkan secara terperinci dengan hadith di bawah yang 

menggambarkan pelaksanaan daripada Rasulullah  s.a.w.: 

   

Maksudnya: Sembahyanglah kamu sebagaimana kamu melihat aku 

sembahyang. 

 

      (al-Bukhari,  Sahih  al-Bukhari, no. 595, Misr: Dar  wa Matabi’ al-Sya’b,   

       t.t.) 

 

ii) Hadith menerangkan maksud sesuatu ayat yang mutlak (al-Sabbagh, 1988): Ayat 

yang mutlak akan diperincikan lagi melalui penerangan al-Sunnah. Contohnya firman 

Allah s.w.t.: 

                            



    
 Maksudnya: Pencuri  lelaki  dan  wanita  hendaklah  dipotong  

kedua-dua   tangannya.  

 

                                                                   (al-Quran, al-Maidah. 5: 38) 

 

Maksud perkataan ( ) dalam ayat tersebut ialah tangan kanan dan memotongnya 

adalah dari kawasan pergelangan tangan yang disebut sebagai ( ) dan bukan 

bermaksud memotong keseluruhan anggota tangan. Persoalan-persoalan ini 

diterangkan di dalam hadith-hadith Rasulullah s.a.w. berkenaan pelaksanaan hukum 

tersebut. 



82 

 

 

iii) Hadith mengkhususkan terhadap sesuatu ayat yang umum (Tirmidhi, 1989): Ayat                     

al-Quran yang umum boleh diertikan dengan pelbagai maksud. Justeru, pentafsiran 

menerusi al-hadith akan mengkhususkan maksud ayat-ayat tersebut. Contohnya 

hadith yang menerangkan maksud perkataan ( ) dalam ayat:  







 
Maksudnya: Orang-orang yang beriman dan tidak 

mempercampuradukkan iman mereka dengan kezaliman itulah               

orang-orang yang mendapat keimanan dan merekalah orang-orang yang 

mendapat hidayah. 

 

                                                                   (al-Quran, al-An’am. 6: 82) 

 

Menurut ‘Abdullah b. Mas’ud (al-Tirmidhi, 1989), sewaktu turun ayat tersebut para 

sahabat agak kelam kabut kerana mereka memahami maksud al-zulm dalam ayat 

tersebut diertikan dengan makna kezaliman. Lantaran itu Rasulullah menjelaskan 

bahawa kezaliman di sini bukanlah sebagaimana yang dimaksudkan. Rasulullah 

s.a.w. menegaskan: “Apakah tidak kamu mendengar apa yang diucapkan  oleh hamba 

yang salih” seperti yang termaktub di dalam al-Quran:  









 
Maksudnya: Dan ingatlah ketika Loqman berkata kepada anaknya 

semasa memberi nasihat kepadanya: wahai anak kesayanganku, 

janganlah engkau menyekutukan Allah. Sesungguhnya perbuatan 

syirik itu satu kezaliman yang besar. 

 

                                                                           (al-Quran, Loqman.  31: 13) 

 



83 

 

iv) Hadith menjelaskan kemusykilan yang terdapat pada sesetengah ayat al-Quran                           

(al-Sabbagh, 1988): Kemusykilan timbul hasil daripada ayat-ayat mutasyabihat atau 

ayat-ayat yang mempunyai perumpamaan atau misalan yang dikemukakan Allah 

s.w.t. Keadaan ini dapat dilihat dalam ayat yang menyebut mengenai ‘benang putih’ 

dan ‘benang hitam’ dalam firman Allah s.w.t (al-Bukhari, t.t.): 









  
Maksudnya: Dan makan minumlah hingga terang bagimu benang 

putih dari benang hitam iaitu fajar.  

 

                                                                   (al-Quran, al-Baqarah. 2: 187) 

 

Terdapat sahabat yang berpendapat maksud benang ialah ( ) yang hakikatnya 

sememang berwarna putih dan hitam. Akan tetapi Rasulullah s.a.w. menjelaskan 

bahawa yang dimaksudkan ialah kegelapan malam dan terangnya siang. 

 

v) Hadith menguatkan kedudukan sesuatu hukum yang terdapat pada ayat al-Quran                

(al-Suyuti, 1983): Sesuatu perintah Allah akan ditegaskan semula oleh Rasulullah 

s.a.w. Oleh itu, kenyataan yang dikeluarkan oleh baginda secara langsung akan 

meninggikan arahan Allah s.w.t. Contohnya ayat al-Quran yang melarang 

pembunuhan sesama manusia: 

                           

 
 

Maksudnya: Dan jangan kamu membunuh jiwa yang diharamkan 

Allah melainkan dengan sesuatu (sebab) yang benar. 

 

                                                                     (al-Quran, al-An’am. 6: 151) 

 



84 

 

Ayat ini diperkuatkan dengan hadith Rasulullah s.a.w. yang menyebut kes 

pembunuhan adalah termasuk tujuh perkara yang membinasakan seseorang. 

Hadith tersebut berbunyi: 

 

Maksudnya: Jauhilah tujuh perkara yang membinasakan.” Sahabat 

bertanya: “Wahai Rasulullah! Apakah tujuh perkara itu?” Rasulullah 

menjawab: “menyekutukan Allah dengan sesuatu yang lain, sihir, 

membunuh jiwa yang diharamkan Allah melainkan dengan kebenaran 

syarak, memakan riba, memakan harta anak yatim, lari dari medan 

pertempuran dan menuduh berzina terhadap perempuan-perempuan 

yang beriman yang baik lagi menjaga diri dengan tuduhan perbuatan 

keji. 

    
    (al-Bukhari,  Sahih al-Bukhari, no. 2574, Misr: Dar  wa Matabi’ al-Sya’b,  

    t.t.) 

 

 

vi) Hadith menerangkan dengan lebih meluas keterangan yang dikemukakan al-Quran 

(Ibn Taimiyah, t.t.): Rasulullah s.a.w. berperanan sebagai penjelas wahyu supaya 

dapat difahami oleh manusia. Tegasnya, baginda menerangkan dengan lebih khusus 

dan jelas sesuatu ayat. Contoh, Allah berfirman s.w.t.: 





 
Maksudnya: Dihalalkan bagimu binatang buruan laut dan makanan 

(yang berasal) dari laut sebagai makanan yang lazat bagimu dan bagi 

orang-orang yang berada dalam perjalanan. 

 

                                                                      (al-Quran, al-Maidah. 5: 96) 

 

Ayat di atas diterangkan dengan lebih khusus menerusi penjelasan Rasulullah s.a.w 

yang berbunyi: “Adalah bersih airnya dan halal bangkainya.” Situasi-situasi di atas jelas 

menunjukkan metodologi pentafsiran al-Quran dengan al-Sunnah sangat penting 



85 

 

dalam membongkar rahsia-rahsia yang tersirat di sebalik kalam Allah s.w.t.. Petunjuk 

al-Quran serta al-Sunnah yang ditinggalkan Rasulullah s.a.w. adalah petunjuk yang 

benar kerana ia dilhamkan oleh Allah.  Allah s.w.t. berfirman: 

   

 
   

Maksudnya: Dan tiadalah yang diucapkan itu menurut hawa 

nafsunya. Ucapannya itu tiada lain hanyalah wahyu yang 

diwahyukan kepadanya. 

 

                                                                      (al-Quran, al-Najm 53: 3-4) 

 

3.6.3   Pentafsiran Berdasarkan Pendapat dan  Ijtihad  Sahabat  

3.6.4 Para ulama telah mengistilahkan sahabat sebagai individu yang sempat 

berjumpa dengan Rasulullah s.a.w. walaupun sesaat, beriman dan mati sebagai 

seorang Islam
16

 (Subhi, 1996). Rasulullah s.a.w. mengiktiraf peranan yang dimainkan 

                                                 
16

 Para ulama telah meletakkan garis panduan berkaitan dengan individu yang digelarkan sebagai 

sahabat iaitu yang pertama:  Pengkhabaran persahabatan bagi seseorang itu adalah dalam bentuk 

penyaksian mutawatir, seperti persahabatan sepuluh orang sahabat yang diberi berita gembira 

sebagai ahli syurga. Mereka terdiri daripada Khalifah yang empat, Sa’ad b. Abi Waqqas, Sa’id b. 

Zaid, Talhah b. ’Ubaidillah, al-Zubair b. Al-’Awwam, ’Abdul Rahman b.’Auf dan Abu ’Ubaidah 

’Amir b. al-Jarrah. Kedua: Pengetahuan mengenai persahabatan dengan Rasulullah wujud dalam 

pengkhabaran yang mahsyur seperti sahabat bernama Dhimmam b. Tha’labah dan ’Ukasyah b. 

Muhassin. Ketiga: Penyaksian yang dibuat oleh sahabat yang mahsyur kepada individu yang lain, 

seperti penyaksian Abu Musa al-Asy’ari  ke atas Humamah b. Abi Humamah al-Dausi adalah 

seorang sahabat. Keempat: Seseorang yang terkenal dengan keadilannya membuat pengakuan 

bahawa beliau adalah sahabat di samping faktor zaman yang sesuai. Zaman yang sesuai yang 

dimaksudkan ialah zaman yang tidak melebihi 110 Hijrah. Lihat karangan Ibnu Hajar, al-Isabah fi 

Tamyiz al-Sahabah,  Qahirah: penerbitan Mustafa, 1939. 

Ibn al-Salah, Ibn ’Abd al-Basri dan al-Nawawi telah menceritakan bahawa berlaku  ijma’ 

mengatakan keseluruhan sahabat bersifat dengan adil. Lihat karangan Subhi Salih, terjemahan oleh 

Ariffin Omar dan Mohd. Nor Ngah, Ilmu Hadith: Satu Pengenalan dan Kajian, Kuala Lumpur: 

Dewan Bahasa dan Pustaka, 1996.  

Secara keseluruhannya sahabat terulung ialah isteri Rasulullah s.a.w., Khadijah bt. Khuwailid, 

manakala daripada kalangan orang tua ialah Waraqah b. Naufal, daripada kalangan lelaki dewasa 

ialah Abu Bakar al-Siddiq, daripada kalangan orang awam  ialah  Zaid b. Harithah, daripada 

kalangan hamba abdi ialah Bilal dan daripada kalangan orang Parsi ialah Salman al-Farisi. Lihat 

karangan ’Abd al-Wahab ’Abd al-Latif, al-Mukhtasar fi Ibn Rijab al-Athar, Birut: Dar al-Fikr, 1952. 

Sesungguhnya para sahabat telah bertebaran di seluruh negara, baik di desa dan bandar. Perkara ini 

menyebabkan bilangan mereka secara tepat sukar didapati dan menjadi  perbincangan di kalangan 

ulama. Menurut Abu Zur’ah, sewaktu  kewafatan  Rasulullah s.a.w., para  sahabat  berjumlah  

114,000 orang dan sahabat terakhir meninggal dunia di kalangan mereka ialah Abi al-Tufail ’Amir  

b. Watilah al-Laithi  al-Kinani  yang meninggal dunia pada tahun 100 Hijrah menurut pandangan 



86 

 

oleh para sahabat dalam memperkembangkan ajaran Islam. Baginda ada menyebut 

beberapa kelebihan sahabat, antaranya: 

                        

Maksudnya: (Antara) tanda iman ialah cinta kepada al-Ansar dan 

(antara) tanda munafik ialah benci kepada al-Ansar. 

 
      (al-Bukhari, Sahih  al-Bukhari, no. 17, Misr: Dar  wa Matabi’ al-Sya’b, t.t.) 

 

 

  

Maksudnya: Janganlah kamu mencela salah seorang pun daripada 

sahabatku. Seandainya kamu menginfakkan seumpama emas sebesar 

Uhud nescaya tidak dapat menyaingi satu gantang yang telah 

diinfaqkan mereka serta sesekali tdak dapat menyamai (ukuran) 

walaupun setengah gantang (yang mampu disedekahkan sahabat). 

                                          
      (al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, no. 3673, Misr: Dar  wa Matabi’ al-Sya’b, 

       t.t.) 

 

 

    

Maksudnya: Sebaik-baik kalian adalah (golongan) kurunku kemudian 

golongan kurun selepas itu serta golongan kurun selepas itu pula. 

                                                                                                                             
                     (al-Nasaii,  al-Sunan  al-Kubra,  no. 3818, Misr:  Dar  al-Kutub al-’Alamiyyah,   

                     1991.) 

 

 

Rasulullah s.a.w. turut mengiktiraf peranan sahabat dalam penyebaran al-Quran, 

antaranya baginda mendoakan Ibnu ‘Abbas: 

                                                                              

                   Maksudnya:   Wahai   Tuhanku!   Mantapkanlah   beliau   dalam  

                  (penguasaan)  ilmu agama  dan  kurniakanlah  kepadanya ilmu ta’wil. 

        
                  (al-Suyuti,  al-Itqan  fi  ’ulum  al-Quran,  tanpa no., Misr: Dar al-Kitab 

                   al-’llmiyah, 2003) 

 

Dalam riwayat yang lain baginda menyebut kepada Ibn ’Abbas: 

                                                                                                                                                 
yang rajih. Lihat karangan Abu ’Amr b. Salah, ’Ulum al-Hadith, Qahirah: penerbitan  al-’Ilmiyyah  

Halab, 1931. 



87 

 

                                                                                     

  Maksudnya: Sebaik-baik pentafsir al-Quran ialah anda (Ibn ’Abbas). 

 

                    (al-Suyuti, al-Itqan  fi  ’ulum  al-Quran, tanpa  no., Misr: Dar  al-Kitab  

                     al-’llmiyah, 2003) 

 

 

Rasulullah s.a.w. turut mendoakan ‘Ali b. Abi Talib, antaranya: “Ya Allah, 

tetapkanlah lidahnya dan tunjukkan hatinya” (Safwat, 1999). Baginda ada menyebut 

Ubay b. Ka’ab adalah Sayyid Qurra` (pemimpin para qari) dan memilihnya sebagai 

salah seorang panel juru tulis wahyu kepada Rasulullah s.a.w. ( al-Baqi, 1994). 

 

Para sahabat memainkan peranan yang penting dalam penyebaran al-Quran di 

samping peranan Rasulullah s.a.w.. Menurut al-Tabari (2005) pentafsiran al-Quran 

mesti mendahulukan pandangan daripada golongan Salaf terutama sahabat, kemudian 

tabiin dan ulama-ulama terdahulu. Para sahabat mempunyai kelebihan utama kerana 

mereka menyaksikan sendiri wahyu yang diturunkan dan memiliki kemampuan 

dalam memahami kalam Allah s.w.t. serta mengetahui rahsia al-Quran melebihi 

kemampuan orang lain. Ibn Taimiyah (t.t.) berpendapat, Rasulullah s.a.w. 

menerangkan kesemua ayat kepada para sahabat. Namun, majoriti ulama berpendapat 

Rasulullah s.a.w. tidak menerangkan semua ayat secara mutlak kepada para sahabat 

(Rosmawati, 1997).  

 

 Pentafsiran al-Quran yang bersumberkan kepada ijtihad sahabat terbahagi kepada 

dua keadaan iaitu sebahagian sahabat memakai tafsir ijtihad sendiri dan sebahagian 

sahabat hanya memakai dan mengikuti tafsir yang berdasarkan riwayat hadith sahaja. 

(al-Dhahabi, 1989). Metodologi yang diketengahkan kebanyakan sahabat dalam 

mentafsirkan al-Quran adalah dengan bersumberkan riwayat daripada Rasulullah 



88 

 

s.a.w. sendiri. Di antara metodologi yang berlangsung pada zaman Rasulullah s.a.w. 

dan para sahabat ialah (Rosmawati, 1997): 

a) Pentafsiran yang dilakukan hanyalah sekadar untuk menerangkan                 

makna-makna ayat; 

b) Pentafsiran untuk kefahaman dari segi bahasa dengan keterangan yang 

ringkas sahaja; 

c) Pentafsiran secara umum tanpa menjelaskan atau mengistinbatkan hukum. 

 

Menurut Fauzi dan Mustafa (2001) metodologi pentafsiran al-Quran dengan 

mengutamakan pendapat sahabat adalah wajar diterima dengan berpandukan              

kriteria-kriteria di bawah: 

i) Sanadnya baik dan tidak terputus dalam urutan para perawi  tafsiran; 

ii) Perawinya bersifat adil dan mempunyai hafalan yang kuat; 

iii) Riwayat tidak bertentangan dengan athar sahabat lain yang lebih  kuat; 

iv) Riwayat tidak bertentangan dengan hadith yang sah; 

v) Tidak bertentangan dengan dasar Islam, tidak dipengaruhi fanatisme 

terhadap kumpulan sahabat tertentu, tidak dimasukkan cerita khurafat, 

Israiliyyat dan kisah orang-orang zindik; 

vi) tidak bertentangan dengan al-Quran. 

 

3.6.5   Pentafsiran Berdasarkan Pendapat Tabiin  

Para ulama telah mengistilahkan tabiin sebagai individu yang beriman dan sempat 

berjumpa dengan salah seorang sahabat Rasulullah s.a.w. dan mati sebagai seorang 



89 

 

Islam.
17

 Al-Khatib al-Baghdadi mensyaratkan wujud persahabatan di antara mereka 

dan bukan dengan sekadar berlaku perjumpaan (Subhi, 1996). 

 

Ulama berbeza pandangan tentang metodologi tafsir al-Quran dengan menggunakan 

pendapat tabiin (Muhammad Hamd, 1999). Ada ulama yang menyokong metodologi 

ini dan mereka meletakkan dalam kelompok al-Tafsir bi al-Ma`thur. Alasannya ialah 

para tabiin kebiasaannya mendapat pengetahuan tafsiran ayat al-Quran daripada para 

sahabat. Selain itu ada juga ulama seperti Ibn ’Aqil dan Syu’bah yang tidak 

menyetujui pandangan tersebut (al-Dhahabi, 1989). Mereka mengatakan kaedah ini 

adalah adalah termasuk dalam al-Tafsir bi al-Ra`yi. Menurut mereka, kedudukan 

tabiin adalah sama dengan kedudukan mufassir yang lain (Safwat, 1999).  

 

 Sesetengah tabiin mendapat didikan langsung daripada para sahabat. Al-Zarqani 

(1996) menukilkan terdapat tiga pusat pengajian utama tafsir di zaman tabiin iaitu 

Makkah  al-Mukarramah, Madinah al-Munawwarah dan Iraq. 

 

Pendapat ulama yang mengatakan perlu mengambil tafsiran tabiin sebenarnya harus 

dilihat berdasarkan beberapa aspek. Sekiranya para tabiin bersepakat di atas sesuatu 

pendapat dalam sesebuah tafsiran, maka pada waktu itu kita perlu mengambil tafsiran 

tabiin kerana kesepakatan mereka sudah menunjukkan bahawa adanya sandaran atau 

                                                 
17

 Menurut al-Khatib al-Baghdadi, individu yang dianggap sebagai tabiin mestilah mempunyai 

persahabatan dengan sahabat dan bukan sekadar berjumpa sahaja. Lihat al-Suyuti, al-Tadrib: tadrib                    

al-Rawi, Syarah Taqrib al-Nawawi, Misr: Dar al-Fikr, 1976.  

Menurut pandangan al-Hakim,  tabaqat  (generasi) tabiin yang terakhir ialah mereka yang sempat 

berjumpa dengan sahabat yang terakhir meninggal dunia. Sahabat yang terakhir wafat di Makkah ialah 

Abu al-Tufail, di Madinah ialah al-Saib, di Syam ialah Abu Umamah, di Kufah ialah ‘Abdullah b. Abi 

Aufa dan di Basrah ialah Anas bin Malik. Tabiin yang terakhir meninggal dunia ialah Khalaf b. 

Khalifah yang meninggal dunia pada tahun 181 Hijrah. Beliaulah individu terakhir yang sempat 

bertemu sahabat terakhir yang wafat di Makkah iaitu Abu al-Tufail. Berdasarkan kepada inilah zaman 

tabiin berakhir pada akhir tahun 181 Hijrah. Lihat karangan Ibn Kathir, Ikhtisar ‘Ulum al-Hadith, 

Qahirah: Dar al-Fikr, 1951. 



90 

 

bukti yang menyokong pendapat tersebut (Ibn Kathir,  2003). Contoh tafsir tabiin 

dapat dilihat menerusi ayat ini (al-Suyuti, 1983): 

                       

         
    

      Maksudnya: Dan sembahlah Tuhanmu sampai datang kepadamu    

      keyakinan. 

                                                          (al-Quran, al-Hijr, 15: 99) 

 

Ibn Jarir, Ibn al-Mundhiri dan Ibn Abi Hatim meriwayatkan bahawa Mujahid 

mentafsirkan “al-yaqin” pada ayat tersebut dengan makna kematian. 

 

3.7         Perkembangan Sejarah Ilmu Tafsir 

  Allah s.w.t. menurunkan al-Quran khusus kepada Nabi Muhamamad s.a.w. 

untuk disampaikan kepada seluruh umat manusia. Allah telah memberi taklif 

(tanggungjawab) kepada baginda untuk menghafaz dan menerangkannya. Allah s.w.t. 

berfirman:  









 
Maksudnya: Sesungguhnya atas tanggungan kamilah mengumpulkan 

(di dalam dadamu) dan (memahirkanmu) untuk membacanya. Apabila 

kami telah selesai membacakannya maka ikutilah bacaannya itu. 

Kemudian, sesungguhnya atas tanggungan kamilah penjelasannya. 

 

                                                                    (al-Quran, al-Qiyamah. 75:  17-19) 

Firman Allah s.w.t.: 

                  

  
Maksudnya: Wahai Rasul, sampaikanlah apa yang diturunkan 

kepadamu dari tuhanmu. 

 

                                                                   (al-Quran, al-Maidah. 2: 67) 



91 

 

 

Rasulullah s.a.w. adalah gambaran daripada kehendak al-Quran. Baginda telah 

menghafaz, memahami dan menyebarkan keseluruhan wahyu (al-Qatan, 2000). Para 

sahabat mewarisi al-Quran dan ilmu berkaitannya seperti tafsir dan qiraat. Kemudian 

mereka mewariskan kepada generasi tabiin dan akhirnya tersebar ke seluruh alam. 

 

Ilmu tafsir turut mempunyai sejarahnya yang tersendiri seperti ilmu-ilmu yang lain. 

Ilmu ini mula berkembang dari wahyu pertama dan ia adalah antara ilmu terawal 

dalam dunia Islam. Perkembangan dan sejarah ilmu ini telah menempuh beberapa 

zaman. Kitab tafsir yang dihasilkan juga selari dengan perkembangan zaman tersebut 

dan memenuhi keperluan generasi setiap zaman itu (Ibn  Sa’ad, t.t.). 

 

Sejarah awal perkembangan tafsir dapat dibahagikan kepada tiga zaman iaitu (Ibn 

Taimiyah, t.t.): 

i) Perkembangan tafsir pada zaman Rasulullah s.a.w.; 

ii) Perkembangan tafsir pada zaman sahabat; 

           iii) Perkembangan tafsir pada zaman tabiin. 

 

3.7.1      Perkembangan Tafsir Pada Zaman Rasulullah s.a.w. 

3.7.2 Peranan Rasulullah s.a.w. telah bermula sejak wahyu pertama diturunkan di 

Gua Hira`. Pada peringkat pertama, baginda berperanan sebagai penerima wahyu dan 

kemudian menerima arahan untuk menyampaikannya. Keadaan ini membuktikan 

perkembangan tafsir al-Quran telah bermula semenjak dari zaman Rasulullah s.a.w. 

lagi lantaran bagindalah orang pertama diperintahkan Allah s.w.t. untuk 

menyebarkannya. Pentafsiran al-Quran berlaku melalui hadith-hadith Rasulullah 



92 

 

s.a.w. yang tidak dibukukan lagi ketika itu. Pentafsiran al-Quran belum dibukukan 

lagi ketika hayat baginda kerana beberapa faktor iaitu (Rosmawati, 1997): 

a) Para sahabat tidak dibenarkan mencatat hadith secara berleluasa kerana 

dibimbangi akan bercampur dengan kandungan ayat al-Quran. Tafsiran 

Rasulullah s.a.w. juga termasuk dalam kumpulan hadith; 

b) Para sahabat lebih gemar menghafaz tafsiran dan hadith itu sendiri setelah 

mendapatkan daripada Rasulullah; 

c) Zaman tersebut mengalami kekurangan bahan catatan yang sempurna dan 

bahan yang tersedia lebih dimanfaatkan untuk mencatat ayat-ayat al-Quran; 

d) Al-Quran sendiri belum ditulis dalam sebuah mashaf. Ia wujud dalam 

pelbagai bahan catatan seperti pelepah kurma dan kulit binatang. Keadaan ini 

memustahilkan ilmu-ilmu lain dibukukan terlebih dahulu sebelum ibu segala 

ilmu (al-Quran) itu sendiri dibukukan.  

 

Pentafsiran di zaman Rasulullah s.a.w. adalah yang paling utama serta tinggi nilainya. 

Pentafsiran ketika itu tidak dinamakan dengan al-Tafsir. Ini bertujuan untuk 

menggelak tanggapan umat Islam dan masyarakat umum bahawa sumber rujukan 

utama Islam ialah  al-Quran dan tafsiran al-Quran sahaja. Oleh itu, fahaman yang 

meletakkan ilmu tafsir melebihi hadith itu sendiri dapat diatasi kerana hadith 

mempunyai skop yang sangat luas yang merangkumi seluruh ilmu al-Quran. 

Sebenarnya tafsir turut terkandung di dalam hadith kerana hadith adalah penjelasan 

kepada kehendak wahyu. 

 



93 

 

Perkembangan pentafsiran al-Quran pada zaman Rasulullah s.a.w. tidak berkembang 

pesat. Hanya baginda sahaja yang memainkan peranan utama selaras dengan tugas 

kerasulan manakala para sahabat pula hanya memberi perhatian dan pengajaran yang 

diberi oleh Rasulullah s.a.w. (Fauzi dan Mustafa, 2001).  

 

Ulama berbincang mengenai tafsiran al-Quran yang berlaku pada zaman Rasulullah 

s.a.w. mengenai adakah ia melibatkan kesemua tafsiran terhadap al-Quran. Persoalan 

ini timbul kerana ia berkaitan dengan isu perkembangan pentafsiran al-Quran selepas 

kewafatan baginda, adakah ia melibatkan penemuan tafsiran baru terhadap al-Quran 

atau perkembangan yang berlaku hanya melibatkan ilmu tafsiran yang tersedia dari  

zaman Rasulullah s.a.w..  

Ibn Taimiyah (t.t.) menyatakan bahawa Rasulullah s.a.w. menerangkan setiap ayat 

yang terdapat di dalam al-Quran berpandukan dalil:  







 
Maksudnya: Dan kami turunkan kepada kamu al-Quran, agar kamu 

menerangkan kepada manusia apa yang diturunkan kepada mereka 

moga-moga mereka memikirkan. 

 

                                                                     (al-Quran, al- Nahl  16: 44) 

 

Al-Suyuti (2003) berpendapat Rasulullah s.a.w. tidak menjelaskan semua ayat                     

al-Quran. Alasannya Rasulullah s.a.w. memberi ruang kepada para sahabat untuk 

berfikir dan berijtihad terhadap maksud tersirat. Jika Rasulullah s.a.w. menjelaskan 

kesemua makna tersirat kepada para sahabat, akan samalah pencapaian ilmu mereka, 

maka secara tidak langsung tidak bererti lagi doa Rasulullah s.a.w. terhadap Ibn 

’Abbas (Fauzi dan Mustafa, 2001). Hujah ini tidak bermaksud menafikan peranan 



94 

 

baginda sebagai rasul kerana sesungguhnya baginda telah menyebarkan keseluruhan 

wahyu secara sempurna. 

 

Menurut Samir ’Abd al-’Aziz Syaliwah (t.t.) wajar kita mengambil sikap sederhana 

atau pertengahan dalam isu ini. Berdasarkan sejarah perkembangan pentafsiran                  

al-Quran dan penelitian terhadap kitab-kitab tafsir muktabar, Rasulullah s.a.w. telah 

mentafsirkan sebahagian al-Quran kemudian diteruskan oleh para sahabat dalam 

mengetengahkan tafsiran yang sedia ada dan menjelaskan maksud yang tidak 

diterangkan Rasulullah s.a.w.. Antara hikmah Rasulullah s.a.w. meninggalkan 

sebahagian tafsiran al-Quran ialah seperti berikut  (al-Dhahabi, 1989): 

a) Rasulullah s.a.w. tetap menerangkan isi al-Quran tetapi meninggalkan 

sesetengahnya untuk dijadikan medan ijtihad kepada umat Islam.                    

Perkara-perkara yang tidak diterangkan tidak memberi mudarat kepada umat 

Islam bahkan memberi manfaat kepada mereka apabila mereka mengkaji               

al-Quran. 

b) Manusia dapat menemui kebenaran al-Quran apabila mereka menafsirkan                

al-Quran dengan mengunakan ilmu-ilmu tambahan yang wujud secara 

bersistem selepas zaman Rasulullah s.a.w. seperti astronomi dan perubatan. 

c) Para sahabat dapat memainkan peranan menggunakan ilmu yang dipelajari 

daripada Rasulullah s.a.w. untuk mentafsirkan al-Quran dan seterusnya 

melatih generasi seterusnya berijtihad terhadap perkara-perkara semasa yang 

melanda umat. Fenomena ini turut berlaku dalam perkembangan ilmu fiqh dan 

ilmu tauhid. 



95 

 

d) Mewujudkan tafsiran berdasarkan pelbagai pendapat ijtihad yang tepat 

yang bakal memudahkan pemahaman dan pengamalan umat Islam. 

 

Manifestasi daripada peranan yang dimainkan Rasulullah s.a.w. dalam konteks 

mengembangkan pentafsiran al-Quran ialah: 

a) berperanan sebagai pembaca al-Quran; 

b) memperjelaskan maksud al-Quran; 

c) menggalakan penyebaran al-Quran; 

d) mendidik para sahabat memahami maksud al-Quran; 

e) baginda adalah  “terjemahan” daripada kehendak al-Quran; 

f) memerintahkan penulisan al-Quran; 

g) memerintahkan para sahabat menghafaz al-Quran; 

h) memberi keizinan kepada para sahabat untuk menghuraikan maksud 

sebenar  al-Quran dan mendoakan mereka agar beriltizam dengan al-Quran. 

 

3.7.2     Perkembangan Tafsir Pada Zaman Sahabat 

Kebanyakan sahabat utama Rasulullah s.a.w. mempunyai kepakaran dalam 

mentafsirkan al-Quran. Antaranya al-Khulafa’ al-’Arba’ah (Abu Bakar, ’Umar, 

’Uthman dan ’Ali, Ibn Mas’ud, Ibn ’Abbas, Ubay b. Ka’ab, Zaid b. Thabit, Abu Musa 

al-Asy’ari dan ’Abdullah b. al-Zubair (al-Suyuti, 1989). Mereka amat mahir dibantu 

oleh faktor persamaan bahasa iaitu bahasa Arab (al-‘Ak, 1994). Pengalaman mereka 

bersama Rasulullah s.a.w. banyak memberi inspirasi berguna dalam mengembangkan 

wahyu Allah s.w.t.. Mereka terlibat menyaksikan penurunan wahyu dan 

penyebarannya (al-Zarqani, 1996). Ulama menyebut bahawa para sahabat adalah 



96 

 

antara manusia yang sangat mulia di sisi Allah s.w.t. kerana pengorbanan mereka 

bersama utusan Allah s.w.t. dan melaksanakan amanah Islam yang dipusakakan. 

 

Setelah kewafatan Rasulullah s.a.w., penyebaran al-Quran mesti diteruskan. Para 

sahabat menerangkan dan mentafsirkan al-Quran berdasarkan empat sumber iaitu              

al-Quran, hadith, Ijtihad dan pendapat dari Ahli Kitab (al-Dhahabi, 1989). 

 

Kefahaman para sahabat terhadap isi kandungan al-Quran adalah tidak sama                  

(al-Qatan, 2000). Namun perselisihan pandangan tidaklah begitu ketara seperti yang 

berlaku pada zaman tabiin. Perbezaan ini adalah disebabkan beberapa faktor. 

Antaranya ialah latar belakang sahabat yang berbeza di antara satu sama lain. Ada 

sahabat yang memeluk Islam terlebih dahulu seperti Abu Bakar, ’Ali, ’Umar dan 

’Uthman dan ada yang memeluk Islam pada masa terkemudian seperti Abu Hurairah. 

Hal ini juga disebabkan faktor kesibukan dalam pemerintahan dan peluasan empayar 

Islam. Selain itu, ada sahabat yang meninggal ketika usia masih muda sebelum 

sempat melebarkan pengaruh ilmu yang dimiliki (al-Suyuti, 2003). Fakta-fakta lain 

lagi ialah tempoh persahabatan yang lama bersama Rasulullah s.a.w.. Sahabat yang 

bergaul lama dengan baginda sudah tentu banyak menguasai ilmu berbanding dengan 

sahabat yang mempunyai batasan waktu dan sempat bersahabat seketika sahaja. 

 

Selain itu, keupayaan daripada sudut bahasa dan kesasteraan yang berbeza turut 

menyebabkan perbezaan pendapat dalam pentafsiran al-Quran. Pernah berlaku ’Umar 

al-Khattab berkhutbah di atas mimbar dan membaca ( ) dan menegaskan: 

Adapun makna fakihah kita telah mengetahui maknanya tetapi 

mengenai kalimah abba maka aku tidak mengetahuinya. Ini 

menyusahkan kamu wahai ’Umar, tiada yang akan menyusahkan dan 

memudharatkan Ibn Khattab apabila ia tidak mengetahui perkataan itu. 



97 

 

 

                                                                                           (al-Qatan, 2000)  

 

Ucapan ini menunjukkan kadang kala berlaku kemusykilan terhadap istilah bahasa 

Arab. Keadaan ini menyebabkan golongan sahabat berijtihad mengikut kadar 

keupayaan bahasa masing-masing. Para sahabat adalah generasi yang menyebabkan 

berlaku Asbab al-Nuzul. Namun tidak semua sahabat menyaksikan secara langsung 

episod penurunan wahyu. Sahabat yang terlibat akan dapat menghuraikan maksud 

ayat dengan lebih jelas. 

 

Faktor-faktor ini menyebabkan perkembangan pentafsiran al-Quran berlaku secara 

berperingkat. Ia tidak disempurnakan keseluruhannya ketika generasi awal Islam 

meskipun para sahabat mempunyai pelbagai kelebihan. Pada peringkat awal, 

kandungan al-Quran tidak ditafsirkan secara mendalam. Pentafsiran mendalam hanya 

melibatkan sesetengah ayat yang sukar difahami sahaja (Ibn Taimiyah, 1390H). Ini 

disebabkan faktor kefahaman mereka sudah pun mendalam tanpa memerlukan 

pentafsiran lanjut dan mereka diiktiraf memiliki keimanan yang utuh. 

 

Antara perkembangan yang berlaku ialah penyampaian ilmu tafsir berlangsung dalam 

salah satu cabang pengajian hadith. Sebarang tafsiran al-Quran belum dibukukan 

secara rasmi disebabkan tumpuan sahabat lebih kepada hadith dan kesibukan 

melaksanakan tugas yang diwariskan daripada Rasulullah (al-Dhahabi, 1989). 

Penyampaian dan periwayatan tafsiran al-Quran tidak membabitkan perbincangan 

fiqh dan ilmu kalam secara khusus kerana keadaan masih terkawal daripada keadaan 

perselisihan serius dan belum digagaskan sebarang mazhab. 

 



98 

 

 

3.7.3 Perkembangan Tafsir Pada Zaman Tabiin         

 Zaman ini bermula pada awal abad kedua Hijrah hingga abad keempat Hijrah. Islam 

mula tersebar luas dan negara jajahan Islam berkembang hingga ke negara bukan 

Arab (Ibn Sa’ad, t.t.). Para sahabat terkemuka telah berpindah ke kota-kota baru 

untuk mentadbir negara Islam. Keadaan ini secara tidak langsung melibatkan 

perpindahan ilmu dan berlaku perkembangan positif dalam pentafsiran al-Quran. Para 

tabiin yang tidak berkesempatan menemui Rasulullah s.a.w. mengambil inisiatif 

berjumpa dengan para sahabat bagi mempelajari ilmu pengetahuan termasuk tafsiran 

al-Quran. Lantaran itu, wujud tiga madrasah utama pengajian tafsir iaitu (al-Dhahabi, 

1989): 

i) Madrasah di Makkah: Madrasah ini diasaskan oleh ’Abdullah b. ’Abbas. 

Pengajian dijalankan di dalam Masjid al-Haram. Madrasah ini berjaya 

melahirkan beberapa mufassir di kalangan tabiin seperti Mujahid, ’Ata` b. Abi 

Rabah, ’Ikrimah, Tawus dan Sa’id b. Jubair (al-Suyuti, 2003).  

 

ii) Madrasah di Madinah: Ulama tafsir di kalangan tabiin muncul begitu ramai 

di Madinah. Ini kerana kedudukan Madinah sebagai tempat utama para 

sahabat Rasulullah s.a.w.. Madrasah ini dipelopori Ubay b. Ka’ab. Antara 

tokoh-tokohnya ialah Muhammad b. Ka’ab al-Quradi, Abu ‘Aliyah al-Riyahi 

dan Zaid b. Aslam (al-Qatan, 2000). 

 

iii) Madrasah di Iraq: Pengajian tafsir di Iraq turut melahirkan ulama-ulama 

tafsir yang terkemuka. Madrasah ini diasaskan oleh ’Abdullah b. Mas’ud. 

Antara murid-murid beliau ialah Hasan al-Basri, Masruq b. al-Ajda’, Qatadah 



99 

 

b. al-Hamzani, ’Ata` b. Abi Muslim al-Khurasani dan Murrah al-Hamzani                             

(al-Zarqani, 1996). 

 

Para tabiin mempunyai metodologi tersendiri dalam mentafsirkan al-Quran. Sumber 

yang dipegang mereka ialah penjelasan yang terdapat di dalam al-Quran, pentafsiran 

berdasarkan hadith Rasulullah s.a.w., para sahabat, dan pandangan Ahli Kitab serta 

berijtihad dalam mentafsirkan ayat al-Quran (al-Dharqani, 1996). 

 

Ulama pertama daripada golongan tabiin yang berusaha merintis penulisan tafsiran  

al-Quran ialah Mujahid (Amanah, 1993). Selepas itu, muncul ulama-ulama lain yang 

berperanan mengumpul tafsir al-Quran yang berada di pelbagai tempat. Antara ulama 

terkenal yang menjadi pengumpul segala tafsir ayat al-Quran yang berselerak itu ialah 

Sufian Ibn ’Uyainah (wafat 198 H), Waki’ Ibn al-Jarah  (wafat 197 H), Syu’bah Ibn 

al-Hajjaj  (wafat 160 H) dan Yazid  b. Harm al-Salimi (wafat 117 H) (al-Qatan, 

2000). Di samping itu hasil daripada inisiatif yang dirintis Mujahid, lahir beberapa 

kitab tafsir terawal yang terkenal pada peringkat zaman tabiin iaitu Tafsir al-Sa’udi, 

Tafsir Ibn Juraij, Tafsir Maqatil dan Tafsir Muhammad Ibn Ishaq (Amanah, 1993). 

 

Meskipun berlaku perkembangan pesat pada zaman ini berbanding zaman sahabat, 

tetapi pentafsiran al-Quran lebih melibatkan pengajaran secara lisan dan sesi 

periwayatan. Proses pembukuan masih belum ketara. Perkembangan baru yang 

berlaku pada zaman ini ialah kemasukan unsur Israiliyyat dalam pentafsiran                      

al-Quran. Ini disebabkan ramai Ahli Kitab memeluk Islam. Golongan tabiin 

menukilkan cerita-cerita Israiliyyat untuk menyokong hujah dalam pentafsiran 



100 

 

berdasarkan riwayat ‘Abdullah b. Salam, Ka’ab Ibn al-Ahbar, Wahab Ibn Munabbih 

dan ’Abd al-Malik Ibn al-’Aziz Ibn Juraij (Amanah, 1993). 

 

3.8    Tokoh-Tokoh Mufassir Dan Klasifikasi Tafsiran Al-Quran 

 Mufassir adalah individu yang turut berjasa kepada perkembangan Islam. Mereka 

tersenarai dalam golongan ulama yang mendapat keistimewaan khas daripada Allah 

s.w.t. di akhirat kelak. Sumbangan mereka menyampaikan ayat al-Quran, 

menerangkannya dan menyusun penulisan berkenaan tafsir al-Quran merupakan 

kesinambungan peranan yang dimainkan oleh Rasulullah s.a.w.. 

 

Peredaran zaman melahirkan ramai para pentafsir al-Quran semenjak zaman baginda 

hingga kini (al-Sabuni, t.t.). Mengikut catatan Abebakar Atjeh (1980) di dalam 

bukunya Falsafah al-Quran, para mufasir di kalangan sahabat dan tabiin berkembang 

mengikut tempat pentadbiran dan pengajian Islam pada zaman tersebut. Antaranya 

Madinah al-Munawarrah dan Makkah al-Mukarramah. Pengajian di Madinah lebih 

maju berbanding Makkah yang mempunyai sejarah tekanan daripada kafir musyrikin 

sebelum zaman penguasaan Islam. Di samping itu, Masjid al-Nabawi berfungsi 

sebagai tempat pengajian dan tempat pelaksanaan pelbagai agenda kemasyarakatan di 

zaman Rasulullah s.a.w.. 

 

Selain itu, para sahabat telah mendirikan beberapa tempat pengajian tafsir selepas 

kewafatan baginda. Pengajian ini pada asalnya adalah penerangan mengenai                 

al-sunnah dan periwayatan hadith kemudian turut diserikan dengan pengajian 

penerangan kepada al-Quran. Para sahabat mempunyai pelbagai ilmu dan kemahiran 

masing-masing. Ada di kalangan sahabat yang mahir dalam hadith seperti Ibn ’Umar 



101 

 

dan ada yang mahir dalam pentafsiran al-Quran seperti Ibn ’Abbas.                       

Madrasah-madrasah ini telah melahirkan beberapa tokoh mufassir terkenal di 

kalangan tabiin iaitu (Abebakar, 1980): 

a) Mujahid, ’Ata` b. Abi Rabah, ’Ikrimah, Tawus dan Sa’id b. Jubair  

(madrasah tafsir di Makkah). 

b) Muhammad b. Ka’ab Al-Quradi, Abu ’Aliyah al-Riyahi dan Zaid b. Aslam  

(madrasah tafsir di Madinah). 

c) Hasan al-Basri, Masruq b. al-Ajda’, Qatadah b. al-Hamzani, ’Ata` b. Abi 

Muslim al-Khurasani dan Murrah al-Hamzani (madrasah tafsir di Iraq). 

Antara nama mufassir yang mahsyur mengikut kelompok tahun dan latar belakang 

petempatan mereka iaitu pada era 57 Hijrah hingga 170 Hijrah ialah (Abebakar, 

1980): 

a) Madinah (57 -170 Hijrah): 

  Abu Hurairah, Ibn Mas’ud, Ibn ’Abbas, Abu al-Harith al-Mahdhumi, Abu 

Hamzah al-Khazraj, Sa’id b. Mussayab, ’Urwah b. Zubaid, ’Umar b. ’Abd                  

al-’Aziz, ’Ala` Ibn Yasar al-Hilali, Sulaiman Ibn Yasar, ’Aban Ibn ’Uthman, 

Muslim Ibn Jundab, Abu Ja’far Muhammad al-Baqir, Abu Daud ’Abd                       

al-Rahman Ibn Syihab Al-Zuhri, Yazib Ibn Qa’qa’, Ja’far  al-Sadiq dan Nafi’. 

 

b) Makkah (100-130 Hijrah): 

  Ibn al-Sa’id, Abu A’sim, al-Laithi, Dirbas, Tawud Ibn Kaisar, ’Ikrimah                      

al-Barbani dan Ibn Mahaisin. 

 

 



102 

 

c)Kufah (53-100 Hijrah): 

 ’Amar Ibn Syurahbil, al-Qama al-Nakhai, al-Rabi’ Ibn Khusani al-Thauri, 

Masruq al-Hamdani, Harith al-Hamdani, ’Abidah Ibn Amr, Abu ’Abd                   

al-Rahman, ’Ubaid Ibn Nudailah, ’Amr Ibn Maimun, al-Aswad Ibn Yazid               

al-Nakha’i, Sa’id b. Jubair, Ibrahim al-Nakha’iy dan Abu ’Amr al-Syaibani. 

 

d)  Damsyiq ( 80-170 Hijrah ): 

Khalid Ibn Sa’ad, al-Mubhirah Ibn Syihab, Ibnu ’Amir, ‘Atiya Ibn Qais, 

Yahya Ibn Harithi, Abu Bahriya dan Khalid Madan. 

 

e) Basrah (69-160 Hijrah): 

Abu Aswad al-Duali, Hitan Ibn ’Abd-Allah, Yahya Ibn Ya’mar, Nasr Ibn 

’Asim, Abu al-A’liya, Yahya Ibn Wasah, Dallah, Yahya Ibn Ya’mar, Nasr 

Ibnu ’Asim, Abu al-’Umar al-Hamdani, Abu Raja`, al-Hasan, Ibn Sirin, 

Qatadah, Ibn Abi Ishaq, ’Asim, ’Isa Ibn ’Umar al-Saqafi dan Abu ’Amr Ibn 

’Ala. 

 

 Selepas zaman yang disebutkan di atas, muncul beberapa ulama yang menyumbang 

jasa melalui penulisan  yang lebih bersistematik. Penulisan tersebut berlaku pada 

zaman mutaakhirin dan zaman moden. 

 

3.8.1   Tafsir Zaman Mutakhirin 

Pentafsiran dan pembukuan al-Quran mengalami perkembangan pesat pada zaman 

mutakhirin. Ia berlangsung selama hampir lapan abad, iaitu bermula dari awal abad 

keempat Hijrah hingga abad kedua belas Hijrah. Terdapat tiga klasifikasi tafsir yang 



103 

 

berkembang dan kemudiannya menjadi klasifikasi terpenting dalam menilai gaya 

pentafsiran. Klasifikasi tersebut ialah (Muhammad, 1996): 

i) al-Tafsir bi al-Ma`thur; 

ii) al-Tafsir bi al-Ra`yi; 

iii) al-Tafsir al-Isyari. 

 

3.8.1.1    Definisi al-Tafsir bi al-Ma`thur  

 Al-Tafsir bi al-Ma`thur bermaksud tafsir yang berpegang teguh kepada riwayat yang 

sahih. Ia merangkumi tafsir al-Quran dengan al-Quran atau dengan hadith, atau 

dengan riwayat sahabat, atau dengan riwayat tabiin (al-Dhahabi, 1989). Al-Tafsir bi  

al-Ma`thur  terbahagi kepada dua kaedah iaitu (Safwat, 1999): 

i)Secara lisan: Pentafsiran al-Quran dilakukan melalui periwayatan Rasulullah 

kepada para sahabat atau periwayatan sesama sahabat atau periwayatan 

sahabat kepada tabiin. 

ii)Secara penulisan atau pembukuan: Pentafsiran al-Quran berdasarkan 

riwayat daripada Rasulullah s.a.w., sahabat dan tabiin yang dibukukan sebagai 

himpunan tafsir yang tepat dan sahih. 

 Antara kitab tafsir dalam klasifikasi ini ialah Jami’ al-Bayan fi Tafsir al-Quran
18

,   

al-Jami’ li al-Ahkam al-Quran
19

, dan Tafsir al-Quran al-’Azim
20

. 

                                                 
18

 Lihat Jami’ al-Bayan  fi Tafsir al-Quran oleh Ibn Jarir al-Tabari (2005). Kitab ini mengandungi 

sebanyak 30 jilid. Ia adalah kitab tafsir terulung yang lengkap dalam sejarah pembukuan ilmu-ilmu 

tafsir. Tafsir ini memuatkan ilmu yang tinggi, pendapat yang tepat dan nas yang sempurna berdasarkan 

sanad yang lengkap. 
19

 Lihat Al-Jami’ li Ahkam al-Quran  oleh  Abu ’Abd-Allah  Muhammad  b. Ahmad al-Ansari                    

al-Qurtubi (2000). Al-Qurtubi menggunakan pendekatan tersendiri yang memudahkan para pembaca 

memahami kitab tersebut.  Al-Suyuti  mengatakan kitab tersebut adalah kitab yang mahsyur dan penuh 

dengan keberkatan.  Al-Qurtubi berjaya memuatkan pelbagai jenis ilmu agama sebagai sandaran hujah. 

Kitab ini juga dianggap sebagai kitab Tafsir al-Quran yang mempunyai kecenderungan  kepada 

perbahasan fiqh. 



104 

 

 

 

3.8.1.2    Definisi al-Tafsir bi al-Ra`yi  

Al-Tafsir bi al-Ra`yi bermaksud pentafsiran al-Quran yang mengaplikasikan 

penerangan makna ayat dengan menggunakan ijtihad yang tersendiri (al-Qatan, 

2000). Tafsir ini terbahagi kepada dua, iaitu (al-Dharqani, 1996):  

i) Tafsir bi al-Ra`yi al-Madhmum (tafsir yang tercela) iaitu pentafsiran yang 

dilakukan oleh orang-orang yang tidak berkelayakan atau berdasarkan hawa 

nafsu atau mentafsir dengan konsep yang batil untuk menyokong golongan 

tertentu; 

 

ii) Tafsir bi al-Ra`yi al-Mamduh (tafsir yang terpuji) iaitu pentafsiran yang 

dilakukan berdasarkan ilmu yang mantap dalam bahasa ’Arab, kaedah 

perundangan dan asas-asas agama seperti ilmu Usul Fiqh, Hadith dan 

sebagainya. 

 

Penggunaan kaedah tafsir ini semakin berkembang selepas zaman Rasulullah s.a.w. Ia 

selaras dengan kebebasan berijtihad dalam lapangan tafsir al-Quran. Selain itu, 

muncul golongan baru dalam Islam yang terdiri daripada Khawarij, Syi’ah, 

Mu’tazilah, Murjiah dan lain-lain. Setiap golongan mempunyai tokoh dan pengikut 

yang berusaha mentafsirkan al-Quran mengikut ideologi masing-masing. Akhirnya 

muncul Tafsir Madhabi yang mengetengahkan pegangan utama mereka yang terdiri 

                                                                                                                                                 
20

 Lihat Tafsir al-Quran al-’Azim oleh ‘Imad al-Din Isma’il b.’Amr bin Kathir al-Basri al-Dimasyqi 

(2000). Ibn Kathir memasukkan beberapa perbincangan fiqh di dalam kitab ini. Beliau mengemukakan 

metodologi yang kemas dan lebih ringkas berbanding tafsir karangan al-Tabari. Beliau turut 

memuatkan unsur-unsur kisah Israiliyyat dan pada masa yang sama kedapatan ingatan beliau kepada  

para  pembaca supaya berwaspada dengan Israiliyyat yang tertolak. 



105 

 

daripada pendapat-pendapat peribadi dan ijtihad dalam memahami al-Quran (’Abd   

al-Wahhab, 1978). Antara sumber-sumber yang digunakan dalam al-Tafsir bi                    

al-Ra`yi  ialah (al-Zarqani, 1996):  

i) Merujuk terus kepada al-Quran; 

ii) Mengambil hadith dari Rasulullah dengan menghindarkan hadith yang 

da’if dan maudu’; 

iii) Mengambil riwayat yang sahih daripada sahabat dan tabiin; 

iv) Mengaplikasikan ilmu bahasa untuk mendapatkan ketepatan makna, 

kecuali pada kalimah yang mengandungi makna yang sudah meluas difahami 

bangsa Arab itu sendiri; 

v) mentafsirkan ayat berdasarkan makna dan huraian tersendiri yang dianggap 

tidak lari daripada maksud sebenar al-Quran. 

 

Antara karya al-Tafsir bi al-Ra`yi yang terkenal ialah Tafsir al-Kasyaf 
21

,                    

al- Tafsir  al-Kabir 
22

,  Ruh al-Ma’ani fi Tafsir al-Quran al-’Azim wa al- Sab’                          

al-Mathani
23

. 

 

 

 

                                                 
21

 Lihat Tafsir al-Kasyaf  oleh Abu al-Qasim  Mahmud  b. ’Umar al-Khawarizmi  al-Zamakhsyari (t.t.).  

Al-Zamakhsyari banyak menyebut mengenai kelebihan dan mukjizat yang terkandung di dalam al-

Quran. Kitab ini tidak memuatkan unsur-unsur Israiliyyat dan tidak mengulas sesuatu ayat dengan 

kadar terlalu panjang. Kitab ini juga turut memuatkan beberapa pandangan Mu’tazilah. 
22

 Lihat Al-Tafsir  al-Kabir  oleh  Abu  ’Abd-Allah Muhammad b. ’Umar b. al-Husain b. Hasan b. ’Ali                   

al-Tamimi al-Bakri al-Tabaristani al-Razi (1995). Kitab ini juga dikenali dengan nama Mafatih                 

al-Ghaib. Ia dianggap kitab aliran al-Tafsir bi al-Ra’yi yang terbesar dihasilkan. Al-Razi berjaya 

menghasilkan kitab ini dalam bentuk mirip kepada sebuah ensiklopedia. Beliau bertindak memasukkan 

ilmu-ilmu sokongan seperti matematik dan fizik yang menambah seri persembahan penulisannya. 
23

 Lihat Ruh al-Ma’ani  fi  Tafsir  al-Quran  al-’Azim  wa  al-Sab’ al-Mathani  oleh Abu  al-Thana  

Syihab  al-Din  Mahmud  b. Abd-Allah  al-Alusi (1994). Al-Alusi sangat menitikberatkan aqidah Ahli 

al-Sunnah wa  al-Jama’ah  di dalam kitab ini dan menentang fahaman lain seperti Syi’ah dan 

Mu’tazilah. Beliau juga mengetengahkan ilmu tasawuf sebagai wacana pentafsiran ayat al-Quran. Di 

samping itu, ilmu  Qiraat turut dimanfaatkan. 



106 

 

3.8.1.3 Definisi al-Tafsir bi al-Isyari 

Klasifikasi ini turut dikenali dengan Tafsir al-Sufi. Ia bermaksud pentafsiran al-Quran 

dengan tidak berpandukan kenyataan zahir ayat disebabkan terdapat ilmu-ilmu 

tersembunyi yang hanya dapat ditemui oleh ahli Tasawwuf sahaja. Penta’wilan yang 

berlaku tetap mempunyai hubung kait dengan maksud zahir ayat (al-Zarqani, 1996).  

 

Para ulama meletakkan beberapa syarat yang perlu untuk membolehkan tafsir ini 

diterima. Syarat-syarat tersebut ialah (al-Zarqani, 1996, Safwat, 1999,  al-’Ak, 1994): 

i) Pentafsiran sufi ini tidak bertentangan dengan kenyataan ayat al-Quran dan 

zahir maknanya; 

ii) Tidak bertentangan dengan syariat dan akal; 

iii) Penta’wilan mestilah tidak terlalu asing dengan kaedah pentafsiran                    

al-Quran yang lain; 

iv) Perlu meneliti dan memahami makna ayat-ayat al-Quran secara zahir 

terlebih dahulu dan tidak dibenarkan mendahulukan pentafsiran secara batin. 

 Antara karya Tafsir al-Isyari yang terkenal ialah al-Futuhat al-Makkiyah
24

, Tafsir  

al-Quran al-’Azim
25

 dan Ta`wilat al-Quran
26

. 

                                                 
24

 Lihat Al-Futuhat Al-Makkiyyah  oleh  Muhammad b. ’Ali b. Muhammad b. Ahmad  b. ’Abd-Allah                 

al-Khatimi al-Ta`iy al-Andalusi (t.t.). Pengarang kitab ini juga dikenali dengan panggilan Ibn ’Arabi. 

Beliau mewujudkan kelainan dengan mengemukakan kaedah pentafsiran bersifat  kesufian. Tafsiran 

beliau kadang kala menyukarkan orang awam untuk memahaminya. Namun kewujudan kitab ini 

mendapat reaksi positif daripada para ulama. 
25

 Lihat Tafsir al-Quran al-’Azim oleh Abu Muhammad Sahl b. ’Abd-Allah al-Tustari (1908). Kitab ini 

sebenarnya disusun oleh Abu Bakar Muhammad b. Ahmad al-Baladi  dan disandarkan kepada                

al-Tustari. Al-Tustari berkemahiran  menerangkan  makna  al-Quran  secara zahir dan batin. Kedapatan 

beberapa pentafsiran yang dilakukannya kurang jelas kerana melibatkan makna-makna yang asing. 

Walaupun kitab ini dianggap mempunyai kekurangan  dan terhimpun dalam satu jilid sahaja namun ia 

tetap istimewa kerana memuatkan jawapan kepada beberapa keraguan yang telah dikemukakan   

musuh-musuh Islam. 
26

 Lihat Ta`wilat al-Quran  oleh ’Abd al-Razzaq b. Ahmad Jamal al-Din al-Qasyani (t.t.). Para ulama 

sepakat mengatakan tafsir ini merupakan karya yang dihasilkan oleh al-Qasyani tetapi disandarkan 



107 

 

 

3.8.2        Tafsir Zaman Moden 

Pentafsiran dan pembukuan al-Quran pada zaman moden bermula pada awal abad  

ke-14 Hijrah, atau akhir abad ke-19 Masihi. Pada masa itu, sebahagian besar negara 

umat Islam berada di bawah penjajahan Barat dan umat Islam menghadapi pelbagai 

bentuk penindasan dan penentangan (Rosmawati, 1997). Lantaran itu muncul 

beberapa mujaddid Islam yang berjuang  menerusi pelbagai wacana termasuk aktiviti 

penyampaian tafsir al-Quran dan penulisannya. Reformis Islam dan ulama moden 

lebih banyak memasukkan pendapat sendiri tanpa membelakangkan kaedah 

pentafsiran yang sebenar. Pendapat-pendapat itu berorentasi menimbulkan kesedaran 

dan semangat umat Islam kembali kepada Islam dan berjuang menentang penjajahan. 

Kitab tafsir moden merupakan jelmaan semula daripada kitab-kitab lama. Antara 

kesamaan yang terdapat dalam kitab tafsir moden ialah: 

a) Menukilkan pandangan daripada ulama silam. Mereka menyebut terlebih 

dahulu pandangan ulama muktabar sebelum memberi tafsiran yang berbentuk 

nafas baru; 

b) Tetap beriltizam menggunakan metodologi pentafsiran al-Quran yang 

sebenar; 

c) Memasukkan ilmu tambahan seperti falsafah, sains dan sejarah untuk 

mengukuhkan perbahasan; 

d) Mengemukakan kupasan terhadap perkara-perkara baru yang melanda umat 

Islam termasuk isu penjajahan. 

                                                                                                                                                 
kepada Ibn ’Arabi  bertujuan untuk menarik minat masyarakat membacanya. Beliau telah dituduh 

terpengaruh dengan aliran Wahdah al-Wujud  berdasarkan  beberapa  tafsiran  kontroversi. 

 

 



108 

 

 

 Antara karya tafsir moden yang tersohor dewasa ini ialah Tafsir al-Manar,
27

 Tafsir  

al-Maraghi
28

, Tafsir fi Zilal al-Quran
29

 dan Tafsir al-Azhar.
30

 

 

3.9        Rumusan 

Tafsir ialah suatu ilmu yang membahaskan kandungan al-Quran berpandukan fakta 

daripada al-Quran, al-Sunnah, pandangan sahabat dan tabiin serta berdasarkan 

                                                 
27

 Lihat Tafsir al-Manar  oleh  Rasyid  Rida  (1932). Beliau mempunyai hubungan yang erat dengan 

gurunya iaitu seorang ulama  reformis  tersohor, Muhamamad ’Abduh.  Tafsir al-Manar  yang  bertajuk  

Tafsir al-Quran al-Hakim  adalah  kitab  tafsir  yang  berjaya  menghimpun  riwayat-riwayat  yang 

sahih dan pandangan akal yang logik dalam menjelaskan hikmah-hikmah syariah serta sunnatullah 

yang berlaku terhadap manusia. Tafsir ini pada dasarnya merupakan hasil karya tiga tokoh Islam, iaitu 

Sayyid Jamal al-Din al-Afghani, Syeikh Muhammad ’Abduh  dan  Sayyid Muhammad Rasyid Rida. 

Rasyid Rida menggunakan konsep yang sama dengan Muhammad ’Abduh, contohnya penggunaan 

akal secara luas dalam memahami ayat-ayat al-Quran dan bersikap kritis terhadap hadith-hadith yang 

dianggap sahih oleh umat Islam. Beliau juga mempersempitkan penafsiran akan hal-hal yang ghaib. 

Misalnya beliau menganggap bakteria adalah termasuk bahagian dari jin yang mampu membuat orang 

terkena penyakit sebagaimana tafsirnya atas surah al-Baqarah ayat 275. 
28

 Lihat Tafsir al-Maraghi  oleh  Ahmad  Mustafa  al-Maraghi, (1994). Beliau merupakan salah 

seorang ulama tafsir mutaakhirin terkemuka  Mesir. Tafsir al-Maraghi merupakan hasil kerja keras 

Ahmad Mustafa   al-Maraghi  selama kurang  lebih 10 tahun, dari tahun 1940 hingga 1950. Tafsir ini 

tampil dengan gaya moden, iaitu  disesuaikan  dengan  kondisi  masyarakat  yang sudah maju dan 

moden. Bagi sesetengah pengkaji tafsir,  al-Maraghi adalah mufassir pertama yang memperkenalkan 

metod tafsir yang memisahkan antara "huraian menyeluruh" dan "huraian ringkas". Ini dapat dilihat 

menerusi dua kategori tulisan pentafsirannya, iaitu ma’na ijmali dan  ma’na  tahlili. 
29

 Lihat Tafsir  fi  Zilal  al-Quran oleh Syed Qutb, (2003), wafat pada 1966. Beliau merupakan 

pemimpin gerakan Ikhwan  Muslimin  dan tokoh tafsir moden yang disegani di Mesir. Syed Qutb 

berjaya mengarang sebuah tafsir al-Quran yang mendapat sambutan hebat di kalangan umat Islam 

seluruh dunia. Pengalaman sebagai sasterawan, ahli politik dan penglibatan dalam gerakan Islam 

seperti al-Ikhwan al-Muslimun banyak membantu  kreativiti  beliau dalam  menghasilkan penulisan 

yang  unik. Kitab Tafsir fi Zilal  al-Quran  ini sering dijadikan rujukan  para pemimpin  gerakan Islam. 

Ini kerana  ia  berisi soal  perjuangan menegakkan agama Allah di muka bumi. Metod Syed Qutb agak 

tegas dan sering menyatakan kesesatan masyarakat moden berkaitan penghakiman yang tidak merujuk 

kepada  Allah. Beliau juga lebih suka mendiamkan diri daripada membicarakan riwayat yang tidak 

pasti seperti asal usul sebenar Nabi Khidir dan  al-Dhulqarnain. Tafsir ini dihasilkan takala beliau 

berada dalam tahanan akibat tuduhan palsu  Jamal  ’Abdul  Nasir, pemerintah  ketika  itu. 
30

 Lihat Tafsir al-Azhar oleh Hamka (1982), wafat pada 1981. Beliau adalah tokoh tafsir moden di 

rantau Nusantara. Hamka atau nama sebenarnya Haji Abdul Malik b. Karim Amrullah merupakan 

ulama tersohor di rantau Nusantara. Kitab Tafsir al-Azhar sangat mahsyur di kalangan pengkaji tafsir 

di negara Malaysia, Singapura, Brunei dan  Indonesia. Kitab ini dianggap kitab tafsir pertama yang 

memuatkan pelbagai ilmu duniawi dan agama serta ditulis dengan penuh dinamika berbanding                

kitab-kitab yang dikarang  ulama di negara yang disebutkan tadi. Tafsir al-Azhar  juga turut 

menukilkan beberapa pandangan reformis Islam seperti Muhamamad ’Abduh, Syed Qutb dan                      

al-Maududi. Ini menunjukkan Hamka terkesan dengan semangat perjuangan Islam dan 

menterjemahkan  semangat  tersebut  melalui penulisan tafsir dan aktiviti kemasyarakatan. 

 

 



109 

 

kaedah-kaedah sampingan bagi menerangkan kehendak kandungan al-Quran yang 

sarat dengan ilmu tersurat dan tersirat. Ilmu ini wujud secara komprehensif dan 

konsisten sejak zaman Rasulullah s.a.w. 

 

 Tafsir dan ta`wil mempunyai hubungan yang rapat walaupun berbeza dari segi zahir 

perkataannya. Para mufassirin ada membincangkan perkara ini dan terdapat 

perselisihan pendapat mengenai erti tafsir dan ta`wil.  

 

Syariat membolehkan seseorang individu muslim untuk mentafsirkan al-Quran 

dengan berlandaskan syarat-syarat yang ditetapkan. Islam mewujudkan syarat-syarat 

pentafsir al-Quran sebagai etika yang mengawasi pentafsiran al-Quran. Selain itu, 

para mufassir perlu mengikuti adab-adab yang baik kerana mufassir umpama seorang 

pendidik. Didikannya tidak akan dapat mempengaruhi jiwa seseorang yang lain selagi 

ia tidak menjadi tauladan kepada masyarakat menerusi akhlak yang mulia. 

  
Pelbagai kaedah disusun oleh ulama dalam menampilkan tafsiran al-Quran. Majoriti 

ulama berpendapat tafsiran al-Quran dengan ma’thur adalah kaedah yang terbaik 

dalam memahami isi kandungan al-Quran. Kaedah tersebut ialah pentafsiran 

berdasarkan al-Quran, al-Sunnah, pendapat dan ijtihad sahabat dan pentafsiran 

berdasarkan pendapat tabiin. 

 

Perkembangan dan sejarah ilmu ini telah menempuh beberapa zaman. Pada peringkat 

awal berlaku pada zaman Rasulullah s.a.w., sahabat dan tabiin. Antara perkembangan 

yang berlaku ialah penyampaian ilmu tafsir berlangsung dalam salah satu cabang 

pengajian hadith. Pada peringkat awal turut menyaksikan tafsiran al-Quran belum 



110 

 

dibukukan secara rasmi disebabkan tumpuan sahabat lebih kepada hadith dan 

kesibukan melaksanakan tugas yang diwariskan daripada Rasulullah. Penyampaian 

dan periwayatan tafsiran al-Quran tidak membabitkan perbincangan fiqh dan ilmu 

kalam secara khusus kerana keadaan masih terkawal daripada keadaan perselisihan 

serius dan belum digagaskan sebarang mazhab. 

 

Selepas zaman yang disebutkan di atas, penulisan tafsiran al-Quran mula berlaku 

pada zaman mutaakhirin dan zaman moden. Pentafsiran zaman muakhirin 

berlangsung dari awal abad keempat Hijrah hingga abad kedua belas Hijrah dan 

melibatkan tiga klasifikasi tafsir iaitu al-Tafsir bi al-Ma`thur, al-Tafsir bi al-Ra`yi 

dan al-Tafsir al-Isyari. Pentafsiran zaman moden pula bermula pada awal abad               

ke-14 Hijrah. Ia berpunca daripada inisiatif para reformis Islam dan ulama moden 

yang ingin meniup kesedaran umat Islam dalam karya tafsir al-Quran disebabkan 

penjajahan yang berlaku. Tafsir al-Azhar yang dihasilkan Hamka merupakan salah 

satu mata rantai yang berkesinambungan daripada generasi awal Islam.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 



111 

 

 

 

BAB EMPAT 

PENGLIBATAN HAMKA DALAM PENTAFSIRAN AL-QURAN 

 

4.1    Pengenalan 

Bab ini akan mengupas isu penulisan Hamka berkaitan pentafsiran al-Quran, Tafsir 

al-Azhar, sumber-sumber pentafsiran al-Quran yang digunakan, keistimewaan Hamka 

dalam pentafsiran al-Quran dan kaedah penyampaian tafsir al-Quran kepada 

masyarakat. 

 

4.2     Penulisan  Hamka  Berkaitan  Pentafsiran  Al-Quran 

Kemahsyuran nama Hamka sehingga hari ini sebahagian besarnya disebabkan 

penglibatan beliau di dalam penulisan dan pentafsiran al-Quran. Karya beliau 

bertajuk “Tafsir al-Azhar” sangat mengagumkan dan menjadi sumber rujukan tafsir 

al-Quran terpenting di rantau Nusantara. Penghasilan karya tersebut merupakan 

kemuncak aktiviti penyampaian ilmu yang beliau lakukan. Walaupun Hamka telah 

menghasilkan lebih daripada seratus lebih buah karya ilmiah bermutu yang terdapat 

dalam pelbagai genre seperti falsafah, fiqh dan sastera tetapi karya Tafsir al-Azhar 

mengatasi segala-galanya. Ini kerana karya tersebut memuatkan pelbagai jenis ilmu 

yang dicurahkan beliau melalui pena penulisan. 

 

Penglibatan Hamka dalam pentafsiran al-Quran dapat dirumuskan melalui dua aktiviti 

utama, iaitu: 



112 

 

i) penyampaian kuliah tafsir al-Quran di Masjid al-Azhar (Engku Ahmad, 

2005); 

ii) penulisan tafsir al-Quran sehingga terhasil karya lengkap berjudul Tafsir              

al-Azhar (Wahba dan Hafiz, 2007). 

 

Hamka sangat berminat dalam lapangan pentafsiran al-Quran. Buktinya walaupun 

beliau sibuk dengan pelbagai tugas tetapi beliau tetap meluangkan masa untuk 

menyampaikan ilmu tafsir al-Quran kepada masyarakat. Hal ini disimpulkan sendiri 

oleh beliau: 

Dari usia masih muda remaja, sampai mulai tua menjunjung uban, 

tidaklah mendatar saja jalan yang harus saya tempuh. Karena tahanan 

lebih dua tahun ini adalah menjadi salah satu mata rantai kalung 

keemasan yang ditatahkan pada leher sejarah hidupku. Dia menjadi 

lebih indah lagi kerana kezaliman dan fitnah ini baru (semasa berada 

dalam tahanan) menimpaku setelah tanahairku merdeka (daripada 

penjajahan Belanda).  

 

                                                                                                   (Hamka, 1982) 

 

Antara faktor-faktor yang membantu Hamka dalam penulisan tafsiran al-Quran ialah 

penguasaan beliau dalam ilmu pengetahuan, memiliki pengalaman yang luas dan 

semangat yang tinggi. Beliau mendapat pendidikan agama sejak masih kecil lagi 

melalui didikan ayahandanya, Haji Karim Amrullah. Hamka menyebut pada halaman 

permulaan di dalam Tafsir al-Azhar bahawa beliau cukup berterima kasih 

terutamanya kepada ayahanda beliau yang turut merangkap sebagai gurunya (Hamka, 

1982). 

 

Hamka sangat gemar berguru dengan individu bertaraf ulama. Natijahnya, beliau 

terpengaruh dengan semangat Islam yang terdapat dalam diri guru-guru beliau. 



113 

 

Antara guru-guru utama Hamka ialah Syeikh Ibrahim Musa (Ahmad Nuruddin, 2002) 

Zainuddin (Hamka, 1974), Haji Omar Said Tjokroaminoto, Haji Fachruddin, Kibagus 

Hadikusumo dan Ahmad Rashid Mansor (Tajuddin, 1993).  

 

Di samping itu, Hamka gemar menelaah karya ilmiah daripada pelbagai sumber. 

Pembacaan beliau tidak hanya terbatas kepada karya agama malahan turut meliputi 

karya penulisan Barat dan Timur Tengah. Antara tokoh luar yang menjadi tumpuan 

Hamka ialah Zaki Mubarak, Jurji Zaidan, Abbas Mahmud al-Aqqad, Mustafa                   

al-Manfaluti, Hussein Haikal, Albert Camus, William James, Arnold Tonybee, Jean 

Paul Sartre, Karl Marx, Pierre Loti dan Sigmund Freud (Buya Hamka: Tokoh Ilmuan 

Nusantara, http:// kelabhamka.blogspot.com/). 

 

Beliau terkenal dengan pelbagai karektor seperti wartawan, editor majalah dan aktivis 

Islam. Keadaan ini menyebabkan Hamka kaya dengan pengalaman kerana beliau 

terdedah dengan isu kemasyarakatan. Beliau juga berkesempatan melawat pelbagai 

tempat dalam negara Indonesia, seperti  Pulau Jawa (Engku Ahmad, 2005) Sulawesi, 

dan lain-lain (Syed Mahadzir, 2006). Selain itu beliau berpeluang melawat negara 

luar seperti Arab Saudi, Mesir, Syria, Iraq, Lebanon, Burma dan Malaysia (Raja 

Ahmad, Siti Zaleha dan Mohd Zuber, 2004).  

 

Pengembaraan ini sememangnya mencambahkan lagi pengalaman dan secara 

langsung membantu penulisan beliau di dalam pentafsiran al-Quran. Hamka acapkali 

menyebut fakta tempat-tempat yang dilawati dan mengisahkan perihal 

kemasyarakatan negara luar di dalam karya tafsirnya.   

 

http://id.wikipedia.org/wiki/Sigmund_Freud


114 

 

Apabila kita menyingkap biografi hidup Hamka maka kita akan dapati beliau ialah 

seorang insan yang tidak pernah mengenal penat lelah dan sentiasa bersemangat waja. 

Penglibatannya dalam gerakan Islam telah membentuk semangat perjuangan yang 

tinggi sehingga akhir hayat.   

 

Aktiviti penulisan tafsir al-Quran bukanlah satu aktiviti yang mudah lebih-lebih lagi 

apabila melibatkan tafsiran 30 juz al-Quran. Berbekalkan semangat yang tinggi, 

Hamka berjaya menyiapkan Tafsir al-Azhar meskipun memakan masa yang lama dan 

dihimpit dengan pelbagai tugasan dan cabaran hidup. 
31

  

 

Jelas melalui pengakuan Hamka bahawa masa yang ada sangat terbatas bagi beliau. 

Takala berada di dalam tahanan, beliau memiliki banyak masa untuk menulis Tafsir 

al-Azhar. Namun, cabaran tetap ada kerana Hamka acapkali tertekan kerana beliau 

dipenjara kerana dizalimi pemerintah Indonesia. Hamka menegaskan: 

Maka moga-moga dengan meninggalkan tafsir ini, ada yang akan                       

diingat-ingatkan orang dari diriku sebagai suatu hasil khidmat untuk 

Tuhan dan umat yang dapat aku kerjakan di dalam saat-saat aku 

teraniaya.  

 

                                                                                                    (Hamka, 1982) 

 

Dapatlah disimpulkan Hamka berusaha mewujudkan karya dalam lapangan tafsiran 

al-Quran disebabkan perkara berikut: 

Pertama; sebagai satu amalan soleh untuk dijadikan bekalan di akhirat. Hamka 

menukilkan di dalam karya tafsirnya:  

                                                 
31

 Hamka pernah meluahkan perasaannya:  “…selalulah saya bertanya-tanya di dalam hati, bilakah 

tafsir ini akan selesa dikerjakan, pada hal tugas-tugas yang lain di dalam masyarakat terlalu besar pula. 

Saya kerap meninggalkan rumah. Saya kerap keluar kota dan memenuhi undangan kawan-kawan 

sefahaman di daerah-daerah yang jauh.” Lihat Hamka, Tafsir al-Azhar, di bawah tajuk “Mengapa 

Dinamai Tafsir  al-Azhar”, juz 1, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982.  



115 

 

…moga-moga dia pun (Tafsir al-Azhar) menjadi salah satu dari alat 

untuk aku mendapat syafaat dari Tuhan di akhirat.  

 

                                                                                     (Hamka, 1982) 

 

Matlamat tersebut jelas menunjukkan Hamka adalah ulama yang benar-benar takut 

pada Allah. Beliau sangat mengharapkan kesejahteraan di negeri yang kekal abadi.  

 

Kedua; mewujudkan sesuatu yang menjadi kesinambungan perjuangan ulama tafsir 

terdahulu. Penulisan beliau tidak sesekali meminggirkan tafsiran dan pandangan 

ulama terdahulu. Hamka menjelaskan: 

…maka tafsir al-Quran, Tafsir al-Azhar ini yang di dalamnya kita 

telah mencuba menterjemahkan ayat demi ayat ke dalam bahasa 

Indonesia atau Melayu adalah menyambung usaha nenek moyang 

yang terdahulu seperti Syeikh Abdurrauf  b. Ali al-Fanshuri 
32

 di 

dalam abad ketujuh belas Masihi di negeri Acheh Darussalam dan 

menyertai pula usaha teman-teman sebaya yang lain dan terjemahan 

mereka masing-masing.   

 

                                                                                                 (Hamka, 1982) 

 

Hamka juga turut terpengaruh dengan kemahsyuran kitab-kitab tafsir yang dihasilkan 

tokoh seperti al-Maraghi, Muhammad ’Abduh, Rasyid Rida, Syed Qutb dan                       

al-Qasimi. Penulisan mereka itu membuatkan Hamka tertarik hati untuk melibatkan 

diri dalam wacana yang sama (Hamka, 1982). Pengaruh tersebut dapat dibayangkan 

menerusi tulisan Hamka yang berbunyi: 

…maka seketika menyusun tafsir ini, wajah-wajah mereka itulah yang 

terbayang sehingga penafsiran tidaklah terlalu tinggi mendalam 

sehingga yang dapat memahaminya adalah  (hanya) semata-mata 

sesama ulama, dan tidaklah terlalu rendah sehingga menjemukan. 

 

                                                 
32

  Usaha awal pentafsiran al-Quran adalah dimulakan oleh beliau. Syeikh ’Abd al-Rauf  b. ’Ali                   

al-Fansuri menjalankan penterjemahan dan pentafsiran al-Quran dengan menyalin kembali Tafsir                   

al-Baghawi.  Lihat H. Aboebakar Acheh,  Sejarah al-Quran,  Kuala Lumpur: Pustaka Antara Sdn. 

Bhd., 1997. 



116 

 

                                                                                (Hamka, 1982) 

 

Ketiga: menghasilkan sesuatu yang berharga buat umat tercinta. Hamka 

menginginkan masyarakat Indonesia secara khususnya kembali kepada Islam. Antara 

kaedah untuk merealisasikan agenda tersebut ialah menghasilkan bahan rujukan 

agama kepada masyarakat. Hamka berkata: 

 Moga-moga Tafsir al-Azhar ini sebagai ole-oleku dari tahanan, 

hendaknya dapat berguna dan berfaedah bagi kaumku dan bangsaku 

yang haus akan penerangan agama. 

 

                                                                                                           (Hamka, 1982) 

 

Hamka memperolehi aspirasi unggul daripada pihak yang mempelopori pusat 

akademik terulung dunia Islam, iaitu al-Azhar. Dengan penganugerahan tersebut, 

beliau ingin benar-benar melunaskan harapan al-Azhar kepadanya demi 

menghasilkan sesuatu yang dapat menyuluh kehidupan masyarakatnya. Hamka 

menukilkan di dalam Tafsir al-Azhar: 

Salah satu niat seketika menyusunnya ialah hendak meninggalkan 

pusaka yang moga-moga ada harganya untuk ditinggalkan bagi 

bangsaku dan umat Muslimin Indonesia, jika panggilan tuhan yang 

pasti datang kepadaku kelak. Telah timbul niat sejak dia (Tafsir                 

al-Azhar) pertama kali disusun, moga-moga dapatlah hendaknya hasil 

karya ini memenuhi husnulzan (baik sangka)  al-Azhar kepada saya 

itu telah dapat saya penuhi sebaik-baiknya. 

 

                                                                                                  (Hamka, 1982) 

 

Keempat: dapat memanfaatkan intipati ilmu yang dicurahkan melalui pengajian tafsir 

di Masjid al-Azhar. Pada peringkat permulaan, intipati pengajian tafsir tidak ditulis 

sendiri oleh beliau kerana pengajian hanya membabitkan aktiviti lisan sahaja. Hj. 

Yusuf Ahmad memulakan inisiatif penulisan hasil pengajian tersebut ke dalam 

Majalah Gema Islam. Ruangan tersebut diberi nama khas oleh Hamka sebagai Tafsir 



117 

 

al-Azhar. Kemudiannya Hamka menyusun kembali penulisan tersebut sehingga 

menjadi manuskrip ilmu yang sempurna (Hamka, 1982).  

 

4.2.1     Tafsir Al-Azhar 

 Tafsir al-Azhar adalah karya tulisan Hamka yang memuatkan terjemahan, tafsiran 

dan kupasan ayat-ayat al-Quran. Beliau berjaya mengarang sehingga lengkap meliputi 

keseluruhan 30 juz al-Quran. Hamka menamakan karyanya “Tafsir al-Azhar” 

bersempena dengan nama Masjid al-Azhar. Masjid ini mempunyai perkaitan yang 

rapat dengan kronologi penghasilan tafsiran al-Quran. Sebelum beliau menulis, 

Hamka terlibat aktif menyampaikan kuliah tafsir di masjid berkenaan. Hamka telah 

menyampaikan kuliah tafsir bermula dari surah al-Mu`minin sehingga sebahagian 

surah al-Syura (Hamka, 1982). Sepanjang perjalanan majlis ilmu tersebut, penulisan 

yang dijalankan hanya dalam fasa tertentu iaitu berkaitan tafsiran satu juz setengah  

al-Quran yang melibatkan surah-surah yang dinyatakan tadi. 

 

Masjid al-Azhar pada asalnya dinamakan Masjid Agong Kebayoran Baru. Ia 

kemudian diubah dengan nama Masjid Agong al-Azhar bersempena lawatan Syeikh 

al-Azhar, Mahmud Syaltut ke masjid tersebut pada akhir tahun 1960. Beliau amat 

bergembira dengan suasana dan pelbagai aktiviti membangunkan ummah yang 

berlangsung di masjid tersebut (Hamka, 1982).  

 

Hamka telah menyatakan bahawa beliau telah berjaya melunaskan cita-citanya untuk 

mengarang tafsiran al-Quran (Wahba dan Hafiz, 2007)
33

 dan berpeluang 

                                                 
33

 Hamka ada menyebut di dalam tafsirnya:  “ tuhan Allah rupanya mengkehendaki agar masa terpisah 

dari anak isteri dua tahun, dan terpisah dari masyarakat, dapat saya pergunakan menyelsaikan 

pekerjaan yang berat ini, mentafsirkan al-Quran al-Karim. Kerana kalau saya masih di luar, pekerjaan 



118 

 

menggunakan masa secara intensif untuk mengarang Tafsir al-Azhar semasa beliau 

berada di dalam tahanan. Hamka memperuntukkan waktu siang terutamanya pada 

waktu pagi untuk mengarang tafsir. Beliau juga memilih aktiviti membaca buku pada 

waktu petang, membaca al-Quran pada waktu Maghrib dan bertahajud pada lewat 

malam. Hamka ada menukilkan bahawa beliau berkesempatan khatam bacaan                    

al-Quran lebih daripada seratus kali dan bermunajat kepada Allah s.w.t. hampir setiap 

malam. Beliau mula mengarang Tafsir al-Azhar pada tahun 1963 ketika berusia 55 

tahun (Hamka, 1982).   

 

Penulisan tafsiran al-Quran ini secara khususnya telah berlaku menerusi tiga 

peringkat masa iaitu peringkat pertama pada tahun 1963, peringkat kedua pada 1964 

sehingga 1966 dan peringkat ketiga pada tahun 1967. Sebenarnya pada peringkat 

pertama, karya ini dimautkan dalam majalah Gema Islam pada 1 Februari 1962 hasil 

usaha sama dengan sahabatnya bernama Hj. Yusuf Ahmad. Hamka sendiri 

memulakan penulisan secara sepenuhnya sepanjang tahun 1963 (Hamka, 1982).  

 

Pada peringkat kedua, Hamka telah mengarang secara intensif selama dua tahun 

empat bulan semasa berada di dalam tahanan. Ketika beliau dibebaskan pada 

pertengahan tahun 1966, karya tersebut belum lagi dapat diselesaikan (Hamka, 1982).  

Pada peringkat ketiga, Hamka telah selesai mengarang secara keseluruhan Tafsir                

al-Azhar. Cetakan pertama turut bermula pada tahun 1967 (Hamka, 1982).  

 

Daripada fakta ini, bermakna Hamka telah mengarang dan menyempurnakan Tafsir 

al-Azhar selama lebih kurang lima tahun iaitu bermula dari tahun 1962 sehingga 

                                                                                                                                                 
saya ini tidak akan selesai sampai saya mati. Masa terpencil dua tahun telah saya pergunakan                 

sebaik-baiknya.”  



119 

 

tahun 1967. Hamka membahagikan fasa penulisan tafsir 30 juz kepada dua peringkat 

iaitu pertama bermula pada juz 18 surah al-Mu`minin sehingga tamat Juz ’Amma dan 

kedua bermula dari Juz 1, surah al-Baqarah sehingga juz 17, surah al-Anbiya`.
34

  

Tafsir al-Azhar diterbitkan sebanyak sembilan naskah buku yang mengandungi tiga 

puluh juz ayat al-Quran (Hamka, 1982). Setiap naskah mempunyai kandungan 

minimum tiga juz ayat al-Quran dan mempunyai maksimum empat juz ayat al-Quran. 

Pentafsiran al-Quran disusun dengan sempurna seperti berikut (Hamka, 1982): 

i)   Nama surah perbincangan; 

ii)  Pendahuluan surah tersebut contoh “Surat al-Baqarah” ( Lembu    

      Betina ); 

iii) Tajuk-tajuk kecil hasil daripada perbahasan pada ayat-ayat utama   

      contoh “ Kufur”;  

iv) Bibliografi bagi setiap juz perbahasan; 

            vi)Tajuk  pengantar  perbahasan juz yang  seterusnya contoh     

                “Pengantar Juzuk Tiga.” 

 

4.3     Persekitaran Keagamaan, Politik, Ekonomi dan Sosial Dalam Membentuk   

Pemikiran Hamka 

Indonesia merupakan antara negara yang mempunyai jumlah penduduk terbanyak di 

dunia. Jumlah penduduk pada tahun 1980, iaitu setahun sebelum kematian Hamka 

ialah 147,490,298  juta  orang  (Jumlah  Penduduk  Menurut   Provinsi, 

http://www.datastatistikindonesia.com/component/option,com_tabel/task,show/Itemid

                                                 
34

  Hamka ada menyebut kenapa beliau memilih pendekatan sedemikian. Hamka berkata: “sebabnya 

maka dimulai dari  juz 18  ialah kerana memikirkan sudah banyak dikarang kitab tafsir secara meluas 

tetapi jarang yang sampai tamat ketiga puluh juzuknya. Dengan harapan moga-moga jadi sambungan 

dari tafsir-tafsir secara meluas yang telah dicuba oleh ahli-ahlinya terlebih dahulu tetapi tidak tamat, 

mereka telah berhenti atau meninggal.”  

http://www.datastatistikindonesia.com/component/option,com_tabel/task,show/Itemid,164/


120 

 

,164/). Kini pada tahun 2011, penduduk Indonesia sudah mencecah 236,610,963 juta 

orang (Data statistik penduduk Indonesia, http://www.datastatistikindonesia.com 

/proyeksi/index.php?option=com_pdd&Itemd = 926). 

 

Populasi ini mengambarkan kepelbagaian manusia yang wujud di sekitar kehidupan 

Hamka. Majoriti penduduk Indonesia adalah penganut Islam teramai di dunia 

(Jumlah Muslim Indonesia Terbesar di Dunia, http://rioardi.wordpress.com 

/2009/10/09/survei-jumlah-muslim-indonesia-terbesar-di-dunia/). Justeru, sudah tentu 

Hamka telah menyaksikan pelbagai pengamalan agama Islam dalam bentuk 

peribadatan, majlis pengajian dan identiti masyarakat Islam di kawasan-kawasan 

tanah air terutama kawasan pergerakan beliau seperti Maninjau, Medan, Yogyakarta, 

Makasar dan Jakarta. 

 

Hamka mendapat pendidikan Islam semenjak kecil daripada ayahandanya sendiri dan 

membesar dalam suasana mendapat pendedahan berkaitan ruh amalan Islam. Beliau 

berpengalaman dalam menuntut ilmu di Makkah dan menimba ilmu daripada tokoh 

tempatan seperti Haji Omar Said Tjokroaminoto K. H. Fachruddin dan Ki Bagus 

Hadikusumo (Rushdi, 2001). Beliau didapati terkesan dengan pemikiran 

pembaharuan yang dibawa Muhammad ’Abduh dan Rasyid Rida. Ini disebabkan 

pergerakan beliau sebagai salah seorang tokoh pembaharuan Islam di Indonesia yang 

memerlukan landasan aspirasi daripada tokoh-tokoh sebelumnya. Beliau didapati 

memuatkan sejumlah riwayat pentafsiran daripada tokoh-tokoh tersebut atau sebagai 

bahan sokongan kepada pendapat beliau sendiri di dalam Tafsir Al-Azhar (Hamka,  

http://pemudaiman.blogspot.com). 

http://www.datastatistikindonesia.com/
http://pemudaiman.blogspot.com/


121 

 

 

Pemikiran Islam Hamka juga terhasil disebabkan faktor penglibatan beliau dalam 

gerakan Islam seperti Muhammadiyah. Beliau mengikuti gerakan Muhammadiyah 

mulai tahun 1925 untuk melawan khurafat, bidaah, tarekat dan kebatinan sesat di 

Padang Panjang. Beliau kemudiannya ditabalkan sebagai salah seorang pengerak 

utama organisasi tersebut. Hamka jarang menetap di sesebuah kawasan dalam tempoh 

yang lama kerana berhijrah bagi melaksanakan agenda pergerakan dakwah (Rushdi, 

2001). Daerah-daerah yang dikunjungi seperti Makasar, Medan dan Jakarta boleh 

dianggap sebagai kawasan yang mempunyai potensi pembangunan Islam. Keadaan 

ini mengamit perhatian Hamka untuk berfikir dan bertindak dengan sesuatu wadah 

yang selari dengan Islam seperti pentafsiran al-Quran untuk menambahkan lagi 

kesuburan agama yang sedia ada.  

 

Perjuangan hamka dalam politik dapat membentuk pemikiran siasah bercirikan Islam, 

anti penjajahan dan kezaliman. Kegiatan politik beliau bermula pada tahun 1925 

ketika beliau menjadi anggota parti politik Sarekat Islam. Pada tahun 1945, beliau 

membantu menentang usaha kembalinya penjajah Belanda ke Indonesia dan 

menyertai kegiatan gerila di dalam hutan di Medan. Beliau menjadi anggota 

Konstituante MASYUMI dan menjadi pemidato utama dalam Pilihan Raya Umum 

1955 (Rushdi, 2001). Penglibatan dalam politik menjerumuskan beliau ke penjara di 

sebabkan faktor pertentangan dengan Sukarno selaku Presiden Indonesia. Penjara 

adalah antara lokasi Hamka menterjemahkan pemikiran beliau ke dalam Tafsir                  

al-Azhar.  

 



122 

 

Hamka dilahirkan di desa kecil Sungai Batang, tepi danau Maninjau, Sumatera Barat 

yang terkenal sebagai daerah yang subur dan indah. Minat membaca atau belajar 

sendiri, dengan pemandangan alam yang indah dan persekitaran keluarga yang taat 

beragama merupakan asas pertumbuhan Hamka (Rushdi, 2001). Kebanyakan 

penduduk Maninjau terlibat dalam bidang pertanian dan perikanan                 

(Menyelamatkan Danau Limboto, http://menyelamatkandanaulimboto.                        

wordpress.com/pengendalianpencemarandanau/marganof/4-profil-daerah/). Keadaan 

ekonomi juga turut mempengaruhi keadaan Hamka berfikir. Beliau ada 

mengungkapkan perihal golongan yang mengusahakan pertanian dan teori kebajikan 

Islam yang berupaya membantu rakyat termasuk golongan tersebut (Hamka, 1982).  

 

Pengaruh ekonomi dapat menentukan keadaan kekayaan atau kemiskinan rakyat. 

Justeru, Hamka kelihatan sensitif tentang permasalahan ekonomi lalu beliau 

menyebut hakikat kekayaan dan kemiskinan di dalam buku Tasauf Moden (Hamka, 

1979). Sumedi Andono (2005) berpendapat warga Indonesia sememangnya sinonim 

hidup dalam kemiskinan. Kehidupan awal Hamka ketika mula menjadi tenaga 

pengajar di Padang Panjang turut dihimpit kemiskinan dan ia memberi sedikit kesan 

kepada pemikiran beliau (Rusydi, 2008). Ini dapat dibuktikan menerusi penghasilan 

karya pertama iaitu novel Si Sabariah yang berkaitan isu kemiskinan dan kekayaan 

(Hamka, 1928). Novel yang ditulis dengan huruf jawi dan berbahasa Minangkabau ini 

mengisahkan kisah benar seorang gadis bernama Sabariah yang berkahwin dengan 

seorang pemuda bernama Pulai lalu mereka ditakdirkan hidup menderita dalam 

kemiskinan. Hamka mengetengahkan latar belakang ekonomi sebagai punca tragedi 

yang berlaku dalam novel berkenaan. Daripada penghasilan novel ini, Hamka ada 

http://menyelamatkandanaulimboto.wordpress.com/%20pengendalianpencemarandanau%20/%20marganof/%204-profil-daerah/


123 

 

menyampaikan mesej tentang kepentingan mengatasi kepincangan dalam masyarakat 

seperti masalah kemiskinan. 

 

Hamka sememangnya hidup dalam pelbagai latar sosial. Ini disebabkan beliau banyak 

bergerak dan melawat pelbagai destinasi dalam dan luar negara. Pengkaji berpendapat 

beliau mempunyai ramai kenalan dan pengikut berdasarkan kegiatan sosialnya yang 

melibatkan pelbagai anggota masyarakat dan terdapat pengakuan kehebatan daripada 

rakan sezaman dan generasi selepasnya. Latar sosial yang pelbagai menyebabkan 

Hamka terkesan untuk mempelbagaikan mesej dakwah. Hamka terlibat dalam aktiviti 

menyampaikan ilmu, khutbah, ceramah, perbincangan, jihad dan aktiviti penulisan 

untuk dihidangkan kepada masyarakat. Menurut Wan Sabri (2008), belia-belia 

Indonesia amat berminat mempelajari Islam, tetapi menghadapi halangan kerana 

kurang pengetahuan dalam bahasa Arab. Oleh itu, Hamka telah menulis tafsir dalam 

bahasa Melayu-Indonesia bagi memudahkan pemahaman masyarakat.  

 

Kedapatan amalan sosial yang diselaputi kepercayaan khurafat, tahyul dan bidaah 

menyebabkan Hamka terpanggil untuk merungkaikan polimek yang berlaku 

(Fadhlullah, 2008). Isu ini turut dimuatkan di dalam Tafsir Al-Azhar. Keadaan 

penduduk muslim Indonesia yang begitu ramai menyaksikan kepelbagaian aliran 

pemikiran dan corak pengamalan Islam. Hamka memutuskan untuk mewujudkan 

pemikiran berasaskan interaksi harmoni sesama muslim bagi menangani pertentangan 

pendapat. Beliau berhujah dalam pentafsiran ayat 7 hingga 9 surah al-Mumtahanah 

bahawa ayat tersebut merupakan asas kepada toleransi dalam agama yang sering 



124 

 

dilupakan umat Islam. Pemikiran ini dicetuskan supaya tidak berlaku perselisihan 

faham dengan cara yang negatif dalam masalah khilafiyat (Wan Sabri, 2008).  

 

Pada tahun 1967, berlaku ketegangan antara penganut Kristian dan Islam di Indonesia 

disebabkan satu kenyataan dari seorang mubaligh Kristian yang menghina Nabi 

Muhammad s.a.w.. Rentetan daripada beberapa peristiwa ketegangan seperti serangan 

pihak tertentu membakar beberapa gereja telah menyebabkan pemerintah 

mewujudkan satu perundingan khas antara agama namun tiada penyelesaian konkrit 

dapat dicapai. Hamka menyatakan polimek ketegangan ini berlaku berpunca daripada 

kegagalan dialog keharmonian antara agama (Wan Sabri, 2008). Keadaan yang 

berlaku dalam sejarah Indonesia tersebut telah diterapkan dalam pentafsiran beliau 

yang berkaitan hubungan Muslim, Nasrani dan Yahudi. 

 

4.4       Sumber-Sumber Pentafsiran Al-Quran Yang Digunakan Hamka 

Hamka menyebutkan perkara utama yang perlu dirujuk dalam mentafsirkan                 

al-Quran ialah dengan al-Quran itu sendiri (Hamka, 1982). Selain itu, al-Sunnah, 

pendapat sahabat, tabiin dan ulama yang turut digunakan. Beliau berkata: 

Betapa pun keahlian kita memahamkan arti dari tiap-tiap kalimah                  

al-Quran, kalau kita hendak jujur beragama, tidak dapat tidak, kita mesti 

memperhatikan bagaimana pendapat ulama-ulama terdahulu, terutama 

sunnah rasul, pendapat sahabat-sahabat Rasulullah dan tabiin dan ulama 

ikutan kita.     

 

                                                                                                    (Hamka, 1982) 

 

Hamka turut gemar mengambil pandangan ahli-ahli tafsir lain. Mereka ini tidak 

sesekali dilupakan walaupun beliau berupaya memberi pandangan sendiri. Perkara ini 



125 

 

akan diperincikan penulis dalam bab seterusnya iaitu tumpuan kajian metodologi 

pentafsiran Hamka. 

 

Hamka mengaplikasikan kitab-kitab tafsiran yang lain sebagai sandaran 

perbahasannya. Beliau menggunakan pendekatan memilih pandangan tafsiran terkuat, 

membuat perbandingan dan mengaitkan dengan pandangan beliau sendiri. Di 

samping itu, beliau mengemukakan hujah-hujah sokongan daripada sumber ilmu 

tambahan seperti sains dan falsafah. 

Kitab- kitab yang telah dirujuki Hamka termasuklah (Hamka, 1982): 

1. Jami’ al-Bayan ’an Ta`wil al-Quran  oleh al-Tabari; 

2. Tafsir al-Quran al-Azim oleh Ibn Kathir; 

3. al-Kasyafat ’an Haqaiq al-Tanzil oleh Ab al-Karim Jar-Allah                               

al-Zamakhsyari; 

4. al-Jami’ li  Ahkam al-Quran oleh  al-Qurtubi; 

5. Mafatih al-Ghaib oleh  Fakhr al-Din al-Razi; 

6. Lubab al-Ta`wil fi Ma’ani al-Tanzil oleh ’Ala` al-Din ’Ali b. Muhammad                

b. Ibrahim al-Baghdadi; 

7. Madarik al-Tanzil wa Haqaiq al-Tanzil oleh al-Nasafi; 

8. Tafsir al-Jalalain oleh Jalal al-Din al-Suyuti dan Jalal al-Din al-Mahalli; 

9. Lubab al-Nuqul fi Asbab al-Nuzul  oleh Jalal al-Din al-Suyuti; 

10. Fi Ma’rifah al-Nasikh wa al-Mansukh oleh ’Ali b. Hazm al-Andalusi;. 

11. al-Fath al-Qadir oleh  al-Syaukani;. 

12. Tafsir al-Maraghi oleh Ahmad Mustafa al-Maraghi; 

13. al-Jawahir fi Tafsir al-Quran al-Karim oleh Tantawi Jauhari; 



126 

 

14. Mahasin al-Ta`wil oleh Muhammad Jamal al-Din al-Qasimi; 

15. Tafsir al-Manar oleh Muhammad Rasyid Rida; 

16. al-Mushaf al-Mufassar oleh Muhammad Farid Wajdi; 

17. Fi Zilal al-Quran oleh Syed Qutb; 

18. Adwa al-Bayan oleh Muhammad al-Amin b. Muhammad al-Mukhtar; 

19. Turjuman al-Mustafid oleh Amin al-Din ’Abd al-Rauf b.’Ali al-Fansuri                 

al-Sinki  al-Jawi; 

20. Tafsir al-Furqan oleh A. Hassan Bangil; 

21. Tafsir al-Quran al-Hakim oleh Qasim Bakri, Muhammad Nur al-Imam dan 

A.M. Dt. Majoindo; 

22. Tafsir al-Quran al-Karim oleh Mahmud Yunus; 

23. Tafsir al-Quran oleh  H. Zainuddin Hamidi dan Fakhruddin H.S.; 

24. Tafsir al-Quran al-Hakim oleh Abdulhalim Hasan, Zainal Arifin Abbas dan 

Abdurrahim al-Haitami; 

25. Tafsir al-Quran dan Terjemahannya oleh  Departmen Agama; 

26. al-Mizan fi Tafsir al-Quran oleh al-Sayyid Muhammad Husain                               

al-Tabatabaiy; 

27. ’Ala al-Rahman fi Tafsir al-Quran oleh Muhammad Jawad al-Balaghi; 

28. Al-Bayan fi Tafsir al-Quran oleh al-Sayyid Abul Qasim al-Musawi al-Khai. 

 

4.5       Keistimewaan Hamka Dalam Pentafsiran Al-Quran 

Peribadi dan latar belakang pengalaman beliau dalam arena pendidikan dan 

perjuangan Islam menyebabkan pentafsiran al-Quran yang diterokai sarat dengan 

pelbagai keistimewaan seperti kepakaran menggunakan bahasa yang indah dan 



127 

 

mudah difahami, mengemukakan tafsiran daripada pelbagai sumber ilmu dan 

kebolehan mewujudkan pentafsiran ayat yang padat dan menarik.   

 

Hamka menggunakan bahasa Indonesia-Melayu sebagai bahasa penterjemahan dan 

pentafsiran al-Quran. Bahasa tersebut merupakan bahasa pertuturan terbesar di rantau 

Nusantara. Menyedari hakikat ini beliau menggunakan sebaik mungkin perantaraan 

bahasa Indonesia-Melayu sebagai saluran dakwah ilmu tafsiran  al-Quran.
35

 

 

Hamka bijak memilih perkataan yang mudah difahami dan tidak banyak bercanggah 

dengan perkataan-perkataan yang terdapat di dalam asas bahasa Melayu. Walau 

bagaimanapun, terdapat beberapa perkataan yang sukar difahami oleh penutur bahasa 

Melayu di negara lain. Tidak dinafikan terdapat juga perkataan yang agak 

mengelirukan tetapi dalam kuantiti yang minimum.
36

 Pengkaji berpandangan 

pentafsiran al-Quran yang dilaksanakan oleh Hamka berorentasikan supaya ia dapat 

dimanfaatkan warganegara Indonesia dan keduanya seluruh penduduk Melayu Islam 

di rantau Nusantara.
37

 

                                                 
35

 Hamka sangat berharap  karya  Tafsir al-Azhar  dapat dimanfaat dengan sewajarnya oleh masyarakat 

Nusantara kerana karya berkenaan ditampilkan dengan perantaraan bahasa yang mudah difahami dan 

perbincangan yang tidak terlalu komprehensif. Hamka ada menyebut harapannya: “oleh sebab Tafsir                   

al-Azhar  ini ditulis dalam suasana baru, di negara yang penduduk  muslimnya lebih besar jumlahnya 

dari penduduk yang lain, sedang mereka haus akan bimbingan agama, haus hendak mengetahui rahsia 

al-Quran, maka  pertikaian-pertikaian  mazhab  tidaklah  dibawakan  dalam  tafsir ini.” Lihat Hamka, 

Tafsir al-Azhar, di bawah tajuk “Haluan Tafsir” Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982. 
36

  Walaupun beliau bijak menggunakan pendekatan bahasa tetapi Hamka bersifat tawaduk lantas 

mengakui bahawa beliau  bukanlah seorang tokoh  bahasa  walaupun  telah berjaya mengarang lebih 

daripada seratus buah buku ilmiah  di  dalam  bahasa  Indonesia.  Lihat Hamka, Tafsir al-Azhar, di 

bawah tajuk “Muqaddimah”, Jakarta:  Pustaka Panjimas, 1982. 

 Hamka  mensasarkan  Tafsir al-Azhar kepada penduduk Indonesia secara khusus. Ini dapat dilihat 

melalui tulisan  beliau  iaitu: “salah satu  niat  seketika  menyusunnya ialah hendak meninggalkan  

pusaka yang  moga-moga ada harganya untuk kuditinggalkan bagi bangsaku dan ummat muslimin 

Indonesia jika panggilan tuhan yang pasti datang kepadaku kelak.” Lihat Hamka, Tafsir  al-Azhar, di 

bawah tajuk “Mengapa  Dinamai  Tafsir al-Azhar”, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982. 
37

  Ini terbukti dengan kata-kata Hamka berbunyi:  “Moga-moga  Tafsir al-Azhar  ini sebagai ole-oleku 

dari tahanan, hendaknya dapat berguna dan berfaedah bagi kaumku dan bangsaku yang haus akan 



128 

 

 

Beliau menyatakan pentafsiran al-Quran pada zaman sekarang perlu dilibatkan 

dengan ilmu pengetahuan sampingan
38

 (Hamka, 1982). Justeru, ilmu-ilmu lain seperti 

sejarah, falsafah dan sains turut diselitkan. Contoh dalam konteks ini ialah pada ayat 

7 surah al-Fatihah. Dalam ayat ini Allah s.w.t. menyebut golongan-golongan sesat 

yang mesti dihindari dan tidak diikuti. Hamka menambahkan tafsiran dengan 

mengutarakan kebejatan pemikiran golongan yang menyimpang dari syarak seperti 

Pantheisme, Polytheisme dan Deisme. Ini menunjukkan Hamka memanfaatkan 

pengetahuannya berkaitan ilmu ideologi dan falsafah pemikiran manusia. 

 

Dalam ayat 33 surah al-Rahman adalah berkenaan keizinan Allah s.w.t. kepada 

manusia dan jin untuk melintasi penjuru langit dan bumi. Hamka turut menyelitkan 

ilmu astronomi ketika mentafsirkan ayat ini di dalam Tafsir al-Azhar. Beliau 

menyebut pengembaraan manusia ke bulan menaiki Apollo dan gambaran perjalanan 

manusia ke planet Venus. 

 

Sementara dalam ayat 22 surah al-Hadid pula menyatakan  kedatangan bala bencana 

adalah sudah ditetapkan dan tiada siapa mampu menghalangi ketentuan Allah s.w.t.. 

Ketika mentafsirkan ayat ini, Hamka mengetengahkan beberapa episod sejarah yang 

mengemparkan dunia satu ketika dahulu. Beliau menyingkap sejarah malapetaka 

                                                                                                                                                 
penerangan agama.” Lihat Hamka, Tafsir al-Azhar, di bawah tajuk “Hikmat Ilahi”, Jakarta: Pustaka 

Panjimas, 1982. 
38

 Hamka  bijak  dalam  menghuraikan  sesebuah ayat  dengan  mengemukakan ilmu-ilmu tambahan 

bagi menarik minat para pembaca dan pengkaji. Kebanyakan mufassir moden mula menggunakan 

kaedah ini untuk merancakkan perbincangan ilmiah dan untuk membuktikan keunikan al-Quran yang 

berkait rapat dengan  ilmu-ilmu yang lain. Hamka ada berpesan:  “maka dalam soal-soal yang 

berkenaan (tafsiran ayat-ayat) dengan hal ehwal dalam alam ini, seorang pentafsir hendaklah menuruti 

perkembangan ilmu pengetahuan.”  Lihat Hamka, Tafsir al-Azhar, di bawah tajuk “Hikmat Ilahi”, 

Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982. 

 



129 

 

yang berlaku ke atas kapal Titanic pada tahun 1922, letusan gunung Krakatau pada 

tahun 1833 dan tragedi gempa bumi yang melanda Padang Panjang pada 1926. 

Keseluruhan contoh ini menunjukkan kemampuan Hamka dalam menampilkan isi 

yang padat dan menyeronokkan pembaca dengan kupasan bersifat semasa. 

 

4.6        Cabaran Dalam Menyampaikan Tafsiran Al-Quran 

Penyampaian ilmu tafsiran al-Quran adalah salah satu cabang dakwah di dalam Islam 

iaitu menyeru manusia kembali kepada wahyu. Hasan al-Banna ada berbicara 

mengenai gerakan dakwah menyeru manusia agar kembali kepada al-Quran dan 

agama Allah s.w.t.: 

…Sesungguhnya kita bertugas menyeru al-Quran yang berada di kanan 

kami dan al-Sunnah yang berada di kiri kami serta amalan yang 

ditinggalkan generasi al-Salaf al-Salih bagi merealisasikan sebuah ummah 

yang menjadi contoh (kepada dunia) dan sesungguhnya kami menyeru 

kepada Islam, prinsip-prinsipnya serta perundangannya…  

 

                                                                              (al-Khatib, 1995) 

 

Setiap pendakwah pasti menghadapi tribulasi dalam menyampaikan risalah kebenaran 

seperti yang berlaku kepada Rasulullah s.a.w. Hamka juga tidak sunyi dihimpit 

dengan cabaran ketika berdakwah kepada masyarakat.  

 

Hamka telah meluangkan masa hampir lima tahun dalam aktiviti pentafsiran              

al-Quran. Penyampaian tafsir al-Quran akhirnya terhenti pada tahun 1964 lantaran 

Hamka ditahan oleh pemerintah. Beliau juga terpaksa berpisah dengan isteri dan anak 

tercinta. Hamka menyebut di dalam Tafsir al-Azhar: 

Dalam keadaan tidak tahu apa kesalahan saya dalam tengah hari letih 

berpuasa, saya dijemput dan dicabut dengan segenap kekerasan dari 

ketenteraman saya dengan anak isteri, disisihkan dari masyarakat dan 

dimasukkan ke dalam tahanan. 



130 

 

 

                                                                                   (Hamka, 1982)  

 

Hamka ditahan pada detik 27 Januari 1964. Penahanan tersebut bukanlah kerana 

Hamka benar-benar melakukan satu jenayah tetapi kerana konspirasi jahat yang diatur 

pemerintah Indonesia bagi menyekat kemaraan pengaruh beliau. Hamka hanya 

mengetahui sebab-sebab penahanan selepas empat hari berada di dalam penjara. 

Tuduhan-tuduhan tersebut ialah (Hamka, 1982):  

i) Merancang dan memprovokasi keadaan dalam rapat umum yang 

berlangsung pada 11 Oktober 1963 untuk membunuh Menteri Agama 

Indonesia, H.Saifuddin Zuhri; 

ii) Menerima dana kewangan sebanyak empat juta Dollar daripada Tunku 

Abdul Rahman Putera al-Haj, Perdana Menteri Malaysia ketika itu;  

iii) Menghasut mahasiswa di Institut Agama Islam Negeri (I.A.I.N.) di Ciputat 

pada bulan Oktober 1963 agar meneruskan pemberontakan Kartosuwiryo; 

iv) Mengadakan pakatan sulit bersama ejen Tunku Abdul Rahman di 

Pontianak. Pakatan sulit ini menunjukkan Hamka menyokong Malaysia ketika 

tercetus konfrontasi di antara dua negara tersebut. 

 

Beliau sesekali tidak melakukan tuduhan-tuduhan yang dinyatakan tadi. Antara 

kenyataan Hamka yang membuktikan dirinya berada di dalam kezaliman ialah 

(Hamka, 1982):  

Artinya menurut tuduhan ini saya adalah seorang pengkhianat besar 

kepada tanahair saya sendiri.Sedihlah kita memikirkan bagaimana 

jatuhnya mental dan moral manusia pada masa itu. Rupanya di dalam 

sembilan orang mahasiswa yang saya beri kuliah di I.A.I.N. di waktu itu 

menyelinap (menyamar) sebagai mahasiswa yang kerjanya adalah 

mendengar-dengar, kalau ada kuliah yang diberikan oleh seorang dosen 



131 

 

atau guru besar yang dapat ditarik-tarik untuk dijadikan beban fitnah 

bagi menghancurkan dosen tersebut. Padahal pidato saya di muka rapat 

umum di Pontianak itu diambil dengan tape recorder yang isinya 

menguntungkan konfrontasinya Sukarno bukan menyokong Tunku 

Abdul Rahman. Itulah fitnah-fitnah yang ditimpakan kepada diriku, 

sehingga ditahan, ditanyanya dan diperiksa tidak kurang daripada dua 

setengah bulan lamanya (ketika mula-mula ditahan). Dengan segala 

macam usaha saya dipaksa buat mengaku apa yang dituduh. 

 

 

Setelah berada di dalam penjara selama dua tahun empat bulan akhirnya Hamka 

dibebaskan pada tahun 1966. Pembebasan tersebut berlaku disebabkan rentetan 

perisitwa pemberontakan yang dikenali Gerakan September 30 atau “G30S PKI’’ 

yang telah mengorbankan enam pegawai tinggi tentera Indonesia pada 30 September 

1965. Gerakan pemberontakan ini dikatakan dicetuskan Parti Komunis Indonesia. 

Peristiwa ini berjaya mengubah undang-undang Penetapan Presiden no.11/1963 yang 

menetapkan tahanan yang terlibat tidak boleh dikeluarkan dalam tempoh terdekat 

(Hamka, 1982). Hamka mengatakan seandainya peristiwa ini maka sukarlah beliau 

melepaskan diri dari sangkar kezaliman. Pembebasan ini sangat bererti kerana beliau 

berjaya bebas daripada kesengsaraan dan mengeluarkan satu manuskrip berharga buat 

tatapan ummah iaitu Tafsir al-Azhar. 

 

Sebenarnya Hamka turut berdepan dengan cabaran masa untuk menyempurnakan 

Tafsir al-Azhar. Hasrat tersebut berjaya disempurnakan ketika berada di dalam 

tahanan. Hamka pernah menukilkan: 

…selalulah saya bertanya-tanya di dalam hati, bilakah tafsir ini akan 

selesa dikerjakan, pada hal tugas-tugas yang lain di dalam masyarakat 

terlalu besar pula. Saya kerap meninggalkan rumah. Saya kerap keluar 

kota dan memenuhi undangan kawan-kawan sefahaman di                     

daerah-daerah yang jauh. 

 

                                                                                  (Hamka, 1982) 

 



132 

 

Hamka juga berdepan dengan tekanan dan kesunyian terpisah dengan keluarga. 

Beliau menceritakan bahawa anaknya pernah mencadangkan agar beliau menulis 

serba sedikit penghargaan kepada pihak yang menahannya di dalam penjara. Hal ini 

bertitik tolak daripada penahanan merekalah Tafsir al-Azhar dapat diwujudkan. 

Hamka menjawab permintaan anaknya tersebut dengan kata-kata berikut: 

Tidak anakku! Ayah tidak hendak berterima kasih kepada mereka itu 

kerana terima kasih yang demikianpun akan menambah hasad mereka 

juga. Bahkan akan mereka katakan ayah mencemuh kepada mereka 

kerana maksud mereka digagalkan tuhan. Ayah belumlah mencapai 

darjat yang demikian tinggi sehingga mengucapkan terima kasih kepada 

orang yang aniaya, zalim, hasad, dengki.  

 

                                                                                                   (Hamka, 1982) 

 

Proses penulisan tafsir kebanyakan berjalan semasa beliau merengkok di dalam 

penjara. Beliau tidak dapat menyempurnakan Tafsir al-Azhar sepenuhnya di situ 

kerana kekurangan bahan dan beberapa keperluan. Justeru beliau memerlukan masa 

tambahan setahun selepas dibebaskan iaitu pada tahun 1966 untuk menyempurnakan 

tafsiran tersebut. Akhirnya pada tahun 1967 manuskrip tersebut dapat dicetak dan 

dapat dimanfaatkan umat Islam (Hamka, 1982).   

 

4.7       Rumusan  

Antara perkara-perkara yang membantu Hamka dalam penulisan tafsiran                         

al-Quran ialah penguasaan ilmu pengetahuan semenjak kecil, pengalaman yang luas 

sebagai wartawan, editor majalah dan aktivis Islam, pengembaraan ke pelbagai 

destinasi dan kekuatan semangat yang tinggi. Penglibatan beliau dalam lapangan 

pentafsiran al-Quran dapat disimpulkan melalui dua aktiviti utama iaitu penyampaian 

kuliah tafsir    al-Quran dan penulisan Tafsir al-Azhar.  



133 

 

 

Tafsir al-Azhar adalah karya Hamka yang memuatkan terjemahan, tafsiran dan 

kupasan ayat-ayat al-Quran. Beliau berjaya mengarang sehingga lengkap meliputi 

keseluruhan 30 juz al-Quran walaupun menghadapi pelbagai tribulasi. Karya ini 

dinamakan “Tafsir al-Azhar” bersempena dengan nama Masjid al-Azhar yang 

menjadi tempat beliau aktif menyampaikan kuliah tafsir. Pada peringkat permulaan, 

intipati pengajian tafsir tidak ditulis sendiri kerana beliau hanya menjalankan 

pengajian secara aktiviti lisan sahaja. Hj. Yusuf Ahmad memulakan inisiatif 

penulisan hasil pengajian tersebut ke dalam Majalah Gema Islam. Ruangan tersebut 

diberi nama khas oleh Hamka sebagai Tafsir al-Azhar. Kemudiannya, Hamka 

menyusun kembali penulisan tersebut sehingga menjadi manuskrip ilmu yang 

sempurna. 

 

 Hamka telah mengarang Tafsir al-Azhar selama lebih kurang lima tahun iaitu 

bermula dari tahun 1962 sehingga tahun 1967. Beliau didapati mengutamakan 

pentafsiran al-Quran dengan al-Quran itu sendiri dan mengaitkan dengan al-Sunnah, 

pendapat sahabat, tabiin dan ahli-ahli tafsir lain.  

 

Hamka turut mengaplikasikan kitab-kitab tafsiran yang lain sebagai sandaran 

perbahasannya. Beliau menggunakan pendekatan memilih pandangan tafsiran terkuat, 

membuat perbandingan dan mengaitkan dengan pandangan beliau sendiri. Di 

samping itu, beliau mengemukakan hujah-hujah sokongan daripada sumber ilmu 

tambahan seperti sains dan falsafah. 

 



134 

 

Antara keistimewaan beliau dalam pentafsiran al-Quran ialah beliau menggunakan 

bahasa yang mudah difahami, mengemukakan tafsiran daripada pelbagai sumber ilmu 

dan mewujudkan isi yang padat dengan kupasan bersifat semasa, perumpamaan, 

kisah-kisah tauladan dan pengalaman tersendiri. 

 

Beliau menghadapi pelbagai tribulasi seperti dipenjara oleh pemerintah Indonesia, 

namun beliau tetap beristiqamah dalam menghasilkan Tafsir al-Azhar. Manuskrip 

yang dihasilkan mengambarkan taraf keintelektualan Hamka. Peninggalan manuskrip 

tafsir al-Quran tersebut sangat bernilai dan menjadi rujukan tafsir al-Quran alternatif 

yang tersohor di rantau Nusantara.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



135 

 

 

BAB LIMA 

METODOLOGI PENTAFSIRAN HAMKA PADA AYAT-AYAT 

YANG MENGANDUNGI KALIMAH PENGERTIAN TAKWA DI 

DALAM SURAH AL-BAQARAH, TAFSIR AL-AZHAR. 

 

5.1    Pengenalan 

Melalui bab ini, perbincangan akan memerihalkan ayat-ayat yang mengandungi 

pengertian kalimah takwa. Melalui ayat-ayat pilihan tersebut, pengkaji akan 

menampilkan tafsiran Hamka dan metodologi yang diaplikasikan.  

 

5.2       Pengenalan Surah Al-Baqarah 

Surah al-Baqarah adalah surah kedua yang terdapat di dalam al-Quran al-Karim dan 

merupakan surah terpanjang dan turut mengandungi sepotong ayat yang terpanjang. 

Kedapatan 286 ayat di dalam surah ini. Perkataan al-Baqarah bererti “lembu betina” 

dan ada yang menterjemahkannya sebagai “sapi betina.” 

 

Surah al-Baqarah adalah surah Madaniyyah
39

 dan sebahagian besar surah ini 

diturunkan pada permulaan tahun Hijrah kecuali ayat 281 diturunkan di Mina pada 

Haji Perpisahan menjelang kewafatan Rasulullah s.a.w.
40

 Surah ini dinamakan 

dengan surah al-Baqarah kerana ia berkaitan dengan kisah Bani Israil yang 

                                                 
39

 Surah Madaniyyah  adalah  surah  yang diturunkan di Madinah. Surah al-Baqarah diturunkan 

selepas peristiwa Hijrah  dan  dimasukkan dalam  kumpulan  ayat-ayat  Madaniyyah. Lihat Manna’                 

al-Qatan,  Mabahith fi ’Ulum al-Quran, Birut: Muasasah al-Risalah, 2000. 

 
40

  Kebiasaannya dalam setiap kitab terjemahan al-Quran akan diselitkan penerangan latar belakang 

sesebuah ayat. Penerangan turut menyentuh status surah sama ada Makiyyah  atau Madaniyyah dan 

sejarah penurunan ayat-ayat tertentu di dalam surah berkenaan. Lihat al-Quran dan Terjemahannya, 

Kerajaan Arab Saudi Arab, 1992. 



136 

 

diperintahkan Nabi Musa a.s. untuk mencari lembu betina bagi menyelesaikan satu 

kes pembunuhan yang berlaku (Hamka, 1982).   

 

Kandungan surah al-Baqarah terbahagi kepada dua bahagian. Bahagian pertama, 

ayat-ayat memfokuskan kebenaran al-Quran, menghuraikan sifat golongan munafik 

dan kafir, menyeru umat manusia keseluruhannya menyembah Allah s.w.t. dan 

meninggalkan syirik, menerangkan proses kejadian manusia dan alam, menerangkan 

janji syurga dan neraka, mendedahkan kisah Nabi Adam, Hawwa` dan Iblis serta 

perihal golongan Yahudi dan Ahli Kitab. Dalam bahagian yang kedua pula 

diterangkan secara meluas tentang hukum syarak yang meliputi ibadah, mu’amalah, 

munakahat dan jinayat serta beberapa perkara umum yang lain. 

 

Mengikut pandangan Hamka, terdapat enam perkara penting yang lahir daripada 

intipati surah ini terhadap kaum muslimin dalam rangka memperteguhkan agama 

Islam, menegakkan jati diri dan semangat menyebarkan dakwah. Enam perkara itu 

ialah (Hamka, 1982): 

i. Supaya mempunyai kesungguhan dan meninggalkan tauladan terbaik 

kepada manusia yang lain; 

ii. Kesanggupan menegakkan kebenaran; 

iii. Jangan merasa lemah dengan kemiskinan, penghijrahan dan bahaya yang 

mendatang; 

iv. Bersiap sedia menghadapi musuh yang memerangi Islam; 

v. Menguatkan hati, memperdalamkan keimanan, memperhebatkan ibadah 

dan takwa; 



137 

 

vii. Mendirikan rumah tangga yang baik, suami isteri yang bahagia, 

mengalirkan pendidikan pada keluarga dan menyebarkan cinta kepada 

keluarga terdekat, anak yatim dan fakir miskin.    

 

Surah al-Baqarah juga mengandungi pelbagai kelebihan dan terdapat banyak 

hadith yang menerangkan kelebihan surah ini. Antaranya sabda Rasulullah 

s.a.w.: 

                                 

Maksudnya: Sesungguhnya setiap sesuatu itu ada puncak dan puncak              

al-Quran  ialah surah al-Baqarah.         

 

(al-Mundhiri, al-Targhib wa al-Tarhib, no.314, j.2, Misr: al-Maktabah 

al-Taufiqiyyah, 2005.)                                                  
   

Sabda Rasulullah s.a.w.: 

 )     

                    

Maksudnya: Barangsiapa yang membacanya (Surah al-Baqarah) pada 

waktu malam maka rumahnya tidak akan dimasuki syaitan selama tiga 

malam, barangsiapa yang membacanya pada waktu siang maka 

rumahnya tidak akan dimasuki syaitan selama tiga hari.        

                                                                                  

                          (al-Suyuti, al-Jami’ al-Saghir, no.2420, Misr: Dar al-Fikr, 1976.) 

 

 

Sabda Rasulullah s.a.w.: 

                   

Maksudnya: Bacalah surah al-Baqarah sesungguhnya sesiapa yang 

membacanya memperolehi keberkatan dan sesiapa yang 

meninggalkannya memperolehi kerugian. Surah ini akan mengagalkan 

kuasa sihir. 

 

(al-Tabrani, al-Mu’jam al-kabir, no.3992, Birut: Dar al-Fikr, 2002.)                  

 

 

 



138 

 

Menurut Abu Al-Baqir (2007), Allah s.w.t. menjadikan surah al-Baqarah 

mengandungi khasiat penerang hati, penguat keyakinan, penyubur tanaman, peraih 

kejayaan, pengubat sihir dan gila, pengerak ibadah, penawar penyakit, penghindar 

bala, pemurah rezeki, pencetus kehormatan diri dan pencetus kebahagian rumah 

tangga. Manakala menurut Kurdi (1997), menerusi pengamalan beberapa ayat 

tertentu di dalam surah ini menyebabkan seseorang itu mampu memiliki akal yang 

cerdas, menghindari malapetaka dan kejahatan, mengetahui kejadian di waktu tidur, 

mengetahui perihal pencuri barang dan mendamaikan suami isteri dengan izin Allah 

s.w.t.. 

 

5.3    Pandangan Ulama Tentang Takwa 

Takwa merupakan manifestasi yang mesti dicapai oleh setiap insan hasil daripada 

segala syariat yang telah diturunkan dan pewartaan nas-nas agama. Insan yang 

memahami tuntutan takwa adalah insan yang bakal meraih kejayaan di dunia dan 

akhirat. Kalimah pengertian takwa dapat didapati dalam pelbagai ayat di dalam                

al-Quran. Ini membuktikan Allah s.w.t. memerintah manusia supaya melaksanakan 

tuntutan ini.  Allah s.w.t. berfirman: 







 

Maksudnya: Wahai orang-orang yang beriman bertakwalah kamu kepada 

Allah dengan sebenar-benar takwa dan jangan  kamu  mati melainkan 

dalam keadaan Islam.  

                                                                                    (al-Quran,  Ali ’Imran  2 : 102)   

Rasulullah s.a.w. ada bersabda mengenai takwa. Antaranya: 

 

Maksudnya:  Bertakwalah kepada Allah di mana jua kamu berada.   



139 

 

 

            (al-Tirmidhi, al-Jami’  al-sahih   Sunan  al-Tirmidhi, No. 1987, Misr:   

               Maktabah Mustafa al-Bab al-Halabi., 1989) 

 

  

Dalam hadith yang panjang riwayat Irbad b.Sariyah, baginda turut bersabda: 

                                                                

          Maksudnya: Aku berwasiat kepada kalian supaya bertakwa kepada Allah. 

    

          (al-Darimi, Sunan al-Darimi, no. 2676,  Damsyiq: Dar al-Qalam, 1996.) 

 

  

Makna dan pengertian takwa yang difirmankan Allah s.w.t. dan Rasulullah s.a.w. 

mempunyai pelbagai pengertian. Para sahabat dan para ulama sendiri turut 

mempunyai pelbagai pengertian tersendiri mengenai takwa. Takwa merupakan 

masdar dari kata waqa yang bererti menghalangi diri dari segala keinginan, 

menjalankan segala perintah dan menjauhi segala larangan  termasuk perkara syubhat 

(Ibn Manzur, 2003). Orang paling mengerti agama dalam pandangan ulama salaf 

adalah orang yang paling bertakwa (Ibn al-Qayyim, t.t.). Takwa mempunyai 

pengertian yang pelbagai berdasarkan kepada dua asas utama iaitu melaksanakan 

segala perintah Allah dan meninggalkan segala larangan-Nya. 

 

Ibn Mas’ud mengatakan takwa ialah taat kepada Allah dan tidak menderhakai-Nya, 

mensyukuri-Nya dan tidak kufur, mengingati dan tidak melupai-Nya (Sa’id Hawa, 

2003)  Pengertian ini turut dikuti al-Hasan al-Basri, ’Ikrimah, Qatadah dan Muqatil 

(al-Zuhaili, 1998). Menurut Ibn ’Abbas, golongan yang bertakwa ialah mereka yang 

menghindari syirik dan sentiasa beramal dengan ketaatan kepada Allah (al-Qurtubi, 

2000). ’Umar bin ’Abd al-’Aziz berpendapat perbuatan takwa bukanlah sekadar 

berupaya berpuasa di siang hari dan berqiamulail di waktu malam tetapi perbuatan 

takwa ialah sanggup meninggalkan perkara yang diharamkan Allah dan menunaikan 



140 

 

kefardhuan Allah. Ssesiapa yang mendapat kurniaan dari Allah takala bertakwa maka 

ia adalah sesuatu yang amat baik dan membawa kebaikan yang seterusnya 

(Muhammad Khalil, 2005). 

 

Ulama terkemuka dalam lapangan ilmu tasawuf, al-Ghazali (2003) merumuskan 

bahawa intipati takwa ialah mampu menyucikan hati dari segala kejahatan, sehingga 

ia menjadi pemelihara yang membenteng daripada segala kejahatan. Definisi takwa 

menurut bahasa ada diterangkan al-Qurtubi (2000) iaitu takwa ialah kurang bertutur 

yakni mengawasi mulut daripada bertutur perkara yang tidak bermanfaat. Selanjutnya 

beliau menjelaskan orang yang bertakwa ialah orang yang memastikan diri beramal 

kebaikan dan memisahkan tingkah lakunya daripada terkena azab dari Allah. Ibn 

Kathir (2000) meriwayatkan dari Thalq bin Habib tentang definisi takwa iaitu 

mengerjakan ketaatan kepada Allah dengan bimbingan cahaya dari Allah sambil 

mengharap pahala daripada-Nya, dan rela meninggalkan kemaksiatan dengan disertai 

rasa takut akan siksaan daripada-Nya. Al-Nawawi menyebut bahawa perkataan takwa 

adalah sebagai perkataan himpunan tentang segala manifestasi ajaran Islam dari 

perihal aqidah, ibadah, muamalah dan akhlak (Mustafa dan Mahy al-Din, 2003).  

 

Terdapat pandangan tentang takwa yang dikemukakan ulama-ulama mutakhirin. 

Menurut al-Qaradawi (2002), takwa pada dasar maknanya adalah mengambil 

tindakan penjagaan dan memelihara dari sesuatu yang mengganggu dan 

memudaratkan iman. Syed Qutb (2005) menyimpulkan takwa ialah keupayaan 

menyatukan kehendak syariat dalam soal dalaman dan luaran seseorang. Tindakan 

utama makna takwa dapat dilihat menerusi pandangan ’Afif ’Abd al-Fatah (t.t.). 



141 

 

Beliau mengariskan tindakan utama daripada ketakwaan ialah perasaan takut kepada 

Allah, justeru sesiapa yang takut kepada-Nya maka akan bertukar menjadi insan yang 

sangat bertakwa kepada-Nya.  

 

Wahbah al-Zuhaili (1998) merupakan antara ulama semasa, turut menegaskan makna 

takwa yang selari dengan pandangan salaf iaitu takwa ialah menunaikan                  

perintah-perintah wajib dan menjauhi larangan dan maksiat keseluruhannya serta 

mengikuti perintah mengikut kadar kemampuan dalam perkara yang terdapat pilihan 

dalam agama. Begitu juga dengan penjelasan dari Muhammad ’Ali al-Sabuni (2003) 

yang memperkatakan takwa ialah orang yang menjauhi kemurkaan Allah dengan 

melaksanakan perintah-Nya dan menjauhi segala larangan-Nya serta berusaha 

melindungi diri daripada terkena azab-Nya. Sa’id Hawa (2003) turut mengemukakan 

takrif orang yang bertakwa ialah orang memelihara diri dengan menunaikan apa-apa 

yang ditanggungjawabkan atau meninggalkan apa yang diperintahkan dan bersatu 

dalam mengikuti petunjuk kitab Allah. 

 

Daripada takrifan dan penjelasan tersebut, makna takwa wujud dalam pelbagai 

penjelasan seperti mengikuti perintah Allah, meninggalkan larangan-Nya, 

memelihara diri daripada terjebak dalam perkara kemurkaan Allah, berhati-hati dalam 

amal perbuatan, menghadirkan perasaan takut dan membersihkan hati daripada               

sifat-sifat buruk. 

 

 

 

 

 



142 

 

5.4 Ayat-Ayat Yang Mengandungi Kalimah Pengertian Takwa Di Dalam 

Surah   Al-Baqarah 

 

Kalimah pengertian takwa yang diambil daripada terjemahan ayat-ayat berkenaan 

adalah berasal daripada kalimah ’Arab dalam bentuk isim (kata nama),  fi’il madi 

(perbuatan yang telah berlaku), f’il mudari’ (perbuatan yang sedang berlaku dan bakal 

berlaku), fi’il ’amar (suruhan atau perintah) dan fa’il (pelaksana) iaitu dalam konteks 

perkataan takwa yang berasal daripada kalimah waqayah (  ) (Ibn Manzur, 2003).       

Terdapat 31 ayat al-Quran dalam surah al-Baqarah yang mengunakan kalimah 

berkaitan perkataan takwa.
41

 Kalimah-kalimah ini dalam keadaan berulang-berulang 

dan dapat disimpulkan menerusi 13 kalimah al-Quran di bawah ini yang berkaitan 

makna pengertian takwa
42

 : 

1.       :   “Orang-orang yang hendak bertaqwa.’’ 

2.          :   “Supaya kamu terpelihara. ’’ 

             3.            :  “kepadaku sajalah kamu bertaqwa. ’’   

4.             :  “Takutlah kamu.’’ 

5.         :  “Supaya kamu terpelihara.’’

6.            :  “Mereka telah bertaqwa.’’ 

7.      :  “Orang-orang yang bertaqwa. ’’ 

8.    :  “Supaya mereka jadi taqwa. ’’ 

9.          :  “Barangsiapa yang taqwa.’’ 

10.       :  “Taqwa.’’ 

11. :  “Taqwalah. ’’

             12.           :  “Mereka berbuat taqwa.’’ 

13.         :  “Dan hendaklah ia taqwa.’’ 

 

 

5.5       Metodologi Hamka Dalam Pentafsiran 

                                                 
41

 Berdasarkan penelitian terhadap 31 ayat di dalam surah al-Baqarah, terdapat kesamaan dan kadang 

kala perbezaan makna  takwa yang difirman Allah s.w.t.. Kedudukan 31 ayat-ayat berkenaan ialah  pada 

ayat 2, 21, 24, 41, 48, 63, 66, 103, 123, 177, 179, 180, 183, 187, 189, 194, 196, 197, 203, 206, 212, 223, 

224,  231,  233,  237,  241,  278,  281,  282 dan  283. 

 
42

 13 kalimah  ini  diterjemahkan  berdasarkan  terjemahan  Hamka  di dalam Tafsir Al-Azhar, Indonesia 

:terbitan  Pustaka  Panjimas, 1982. 



143 

 

Melalui tajuk ini, pengkaji akan menumpukan tafsiran Hamka melalui aspek 

metodologi yang digunakan beliau. Berikut adalah ayat-ayat yang mengandungi 

terjemahan mengikut Tafsir al-Azhar (1982) dan analisis metodologi yang digunakan 

beliau: 

1. Ayat ke-2: 

          

 

Terjemahannya: Inilah Kitab itu, tidak ada sebarang keraguan padanya 

padanya satu petunjuk bagi orang-orang yang hendak bertaqwa.  

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan 

berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada surah yang lain. Hamka 

mengaitkan surah al-Fatihah dan ayat 79 surah al-Waqi’ah  untuk menyokong 

pentafsiran ayat  ini; 

 

 

 

b. Menampilkan sedikit fakta berkaitan ilmu Tarikh Mashaf: Hamka memulakan 

tafsiran dengan menerangkan keadaan al-Quran di zaman Rasulullah yang 

diturunkan secara berperingkat;     

c. Memuatkan catatan pengalaman peribadi: Tujuannya ialah untuk menambah 

kupasan tentang maksud ayat yang ditafsirkan dengan kisah pengalaman 

tersendiri ketika menghadiri Konferensi Kebudayaan Islam pada tahun 1962. 



144 

 

Resolusi konferensi tersebut menyebut bahawa kebudayaan Islam yang sebenar 

yang perlu dihayati ialah kebudayaan takwa; 

d. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau menyebut orang yang 

ingin bertakwa perlu melaksanakan perkara-perkara kebaikan seperti memelihara 

hubungan yang baik dengan tuhan, memelihara diri daripada perkara yang tidak 

diredhai tuhan, memelihara segala perintah-Nya, berhati-hati dalam perjalanan 

hidup, takut, cinta, kasih, harap, cemas, berani, tawakal, redha, sabar dan sesuatu 

yang dilaksanakan kesan daripada iman dan amal salih. 

2. Ayat ke-21: 







 

 
Terjemahannya: Wahai manusia! sembahlah olehmu Tuhan kamu 

yang telah menciptakan kamu dan orang-orang yang sebelum kamu, 

supaya kamu terpelihara.  

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Memulakan tafsiran dengan memfokuskan pada perkataan tertentu sahaja: 

Pentafsiran dimulakan dengan penghuraian makna perkataan wahai manusia. 

Hamka memilih perkataan berkenaan dengan tujuan membezakan ayat-ayat lain 

yang tidak mengandungi kalimah seruan; 

b. Menggunakan beberapa contoh yang berada di persekitaran manusia: Hamka 

menyebut nikmat-nikmat yang dikecapi manusia seperti sawah, ladang, 

rumahtangga dan harta pusaka; 

c. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka menterjemahkan dengan 

perkataan “supaya kamu terpelihara” dalam ayat ini dan tidak menyebut secara 



145 

 

terus perkataan takwa. Pengkaji tetap memasukkan ayat ini dalam sampel kajian 

kerana kalimah asal daripada ayat al-Quran ini tetap berkaitan dengan kalimah 

takwa. Hamka lebih memfokuskan kepada maksud “supaya kamu terpelihara” 

daripada maksud “supaya kamu bertakwa” dengan tujuan supaya para pembaca 

dapat memahami terus maksud takwa yang lebih mendalam. Beliau menjelaskan 

bahawa manusia perlu memelihara martabat diri daripada menyamai taraf 

binatang. 

 

3. Ayat ke-24: 









 
Terjemahannya: Maka kalau kamu tidak dapat membuat, dan               

sekali-kali kamu tidak dapat membuat, maka takutlah kamu kepada 

neraka yang penyalakannya ialah manusia dan batu yang disediakan 

untuk orang-orang kafir.     

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan 

berlandaskan kandungan ayat yang terdapat sebelum ayat berkenaan. Hamka 

memulakan tafsiran dengan menerangkan terlebih dahulu maksud kehendak ayat               

ke-23 yang berkisar tentang seruan Allah s.w.t. kepada golongan yang ingin 

mencabar al-Quran; 

b. Menggunakan beberapa pendekatan unik yang terkandung di dalam bahasa 

Indonesia: Hamka menampilkan pepatah Indonesia yang berbunyi “kanji pun tak 

lalu, air pun tak lalu” untuk ditujukan kepada golongan kuffar yang keras kepala; 



146 

 

c. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan 

penyataan “maka takutlah kamu kepada neraka” dan tidak menterjemahkan 

dengan perkataan takwa dalam ayat ini. Hamka lebih memfokuskan kepada 

maksud  “maka takutlah kamu kepada neraka” dengan tujuan supaya para 

pembaca dapat menterjemahkan tuntutan takwa kepada perasaan gerun terhadap 

seksaan Allah s.w.t.. 

 

4. Ayat ke-41: 











 

 
Terjemahannya: Dan percayalah kepada  apa yang Aku turunkan, yang 

bersetuju dengan apa yang ada sertamu, dan janganlah kamu menjadi 

orang-orang yang mula-mula kafir (ingkar) akan dia; dan janganlah 

pula kamu jadi orang-orang yang mula sekali mengkufurinya dan 

janganlah kamu jual ayat-ayat-Ku dengan harga yang yang sedikit  dan 

semata-mata kepadaku sajalah kamu bertaqwa.   

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada kandungan kitab-kitab 

sebelum al-Quran: Hamka menghuraikan sebahagian peraturan Allah s.w.t. yang 

terkandung di dalam Taurah yang termaktub di dalam al-Quran. Peraturan Allah 

s.w.t. tersebut ialah percaya kepada Allah s.w.t., jangan membuat berhala, hormat 

kepada ibu bapa, jangan berzina, jangan mencuri dan jangan menjadi saksi palsu; 

b. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka menjelaskan dengan 

maksud takwa ialah menjaga hubungan dengan Allah s.w.t.. Beliau juga 



147 

 

mentafsirkan semata-mata perhubungan dengan Allah s.w.t. yang perlu dipelihara 

dan dititikberatkan dengan rasa penuh tanggungjawab kepada tuhan.  

 

5. Ayat ke-48: 









 
Terjemahannya: Dan takutlah kamu akan hari yang tidak akan dapat 

melepaskan satu diri sesuatu apa pun dari diri yang lain dan tidak akan 

diterima daripadanya permohonan dan tidak diambil daripadanya 

penebusan dan tidak mereka akan ditolong.  

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan unsur sejarah dunia: Hamka menukilkan 

sejarah perkembangan Yahudi di dunia termasuk di Sepanyol dan benua Eropah 

dan sentimen mereka yang sangat berbangga dengan keturunan. Di samping itu, 

beliau turut menukilkan kecaman masyarakat Eropah dan kezaliman Nazi Jerman 

ke atas mereka; 

b. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan 

pengertian “dan takutlah kamu akan hari (akhirat)”. Pentafsiran ini membawa 

maksud mengawasi diri dan keturunan daripada perasaan lapang dada dan bakal 

terlepas daripada tanggungjawab di akhirat.  

 

 

 

6. Ayat ke-63: 









 
 



148 

 

Terjemahannya: Dan ingatlah takala telah Kami ambil perjanjian 

dengan kamu, dan telah Kami angkatkan gunung di atas kamu: 

peganglah apa yang telah Kami berikan kepada kamu dengan 

sunguh-sunguh, dan ingatlah olehmu apa yang ada di dalamnya, 

supaya kamu semua takwa. 

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan 

berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada surah yang lain. Hamka 

mengaitkan tafsiran dengan ayat ke-170 surah al-’Araf ; 

b. Menampilkan pandangan ulama tafsir yang lain: Hamka menyatakan pandangan 

para mufassir secara umum berkaitan keadaan gunung dalam ayat ini yang sama 

ada  benar-benar diangkat Allah s.w.t.  atau disebaliknya; 

c. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan 

pengertian “terpelihara dari bahaya”. Beliau sekadar menjelaskan makna takwa 

dengan begitu ringkas di sini. 

 

7. Ayat ke-66: 





 
 

Terjemahannya: Maka Kami jadikanlah dianya sebagai suatu teladan bagi 

mereka yang semasa dengannya dan orang-orang yang di belakangnya, 

dan pengajaran bagi orang-orang yang bertaqwa.   

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan 

berlandaskan kandungan ayat yang terdapat sebelum ayat berkenaan. Hamka 

mengaitkan ayat ke-65 surah al-Baqarah pada peringkat permulaan perbahasan 

kerana ia berkait rapat dengan ayat ke-66 ini. Di samping itu, Hamka turut 



149 

 

mengaitkan pentafsiran berdasarkan ayat ke-5 surah al-Juma’ah dalam konteks 

pentafsiran berdasarkan ayat dari surah yang lain pula; 

b. Menyatakan pentafsiran berdasarkan riwayat sahabat: Hamka menyatakan riwayat 

daripada Ibn ’Abbas berkenaan dengan perubahan Bani Israil menjadi kera; 

c. Menyatakan pentafsiran berdasarkan riwayat tabiin: terdapat riwayat yang 

dinukilkan daripada Ibn Ishaq, Ibn al-Jarir dan Ibn al-Munzir berkenaan tempat 

kejadian dan riwayat tentang maksud Bani Israil bertukar menjadi beruk; 

d. Menampilkan pandangan ulama semasa: Beliau menampilkan pandangan seorang 

mubaligh Islam Minangkabau, Duski Samad yang memperumpamakan manusia 

yang lanjut usia dan berperangai pelik adalah seperti “beruk tua yang terpaut”; 

e. Mengemukakan pentafsiran dengan ijtihad sendiri secara berterus terang: Hamka 

menjelaskan ijtihadnya dengan jelas seperti berikut: “Sebab itu maka penafsir ini 

tidaklah berpegang pada sesetengah ahli tafsir yang lain yang menafsirkan 

bahawa mereka (Bani Israil) disumpah tuhan, sehingga langsung bertukar jadi 

beruk.” Beliau seterusnya mentafsirkan bahawa Bani Israil telah diubah nurani 

dan perbuatan sehingga mirip tingkah laku beruk; 

f. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan 

pernyataan “pengajaran bagi orang-orang yang bertaqwa” dengan huraian 

sekiranya orang-orang yang bertakwa diberi rezeki yang sedikit mereka tetap akan 

berpuas hati kerana yang penting rezeki itu halal dan mereka tidak akan berhelah 

terhadap agama.  

 

8. Ayat ke-103: 







150 

 



 

 
Terjemahannya: Padahal jika kalau sekiranya mereka beriman dan 

bertakwa sesungguhnya pahala dari sisi Allahlah yang lebih baik, jika 

kalau adalah mereka mengetahui.    

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mengaitkan tafsiran dengan fakta tentang para Nabi: Hamka memfokuskan 

beberapa keterangan tentang Nabi Sulaiman yang telah dikafirkan oleh golongan 

Yahudi. Keterangan ini dinukilkan tanpa pernyataan  riwayat; 

b. Menampilkan hujah-hujah daripada ilmu Tauhid: Hamka menegaskan prinsip 

utama ’aqidah iaitu i’ktiqad mengenai perutusan rasul dan perihal kemuliaan 

mereka; 

c. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan isu semasa: Beliau menyatakan terdapat 

umat Islam di Indonesia yang mewujudkan “buku ganjil” yang menyediakan     

ayat-ayat al-Quran untuk tujuan sihir; 

d. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan 

pernyataan bahawa orang-orang yang hidup dengan bertakwa tidak akan keras 

kepala dan hidup dengan mengamalkan anasir buruk (sihir).  

 

 

 

 

 

 

 

9. Ayat ke-123: 









 



151 

 

 

Terjemahannya: Dan takutlah kamu akan hari yang tidak akan dapat 

melepaskan satu diri daripada diri yang lain sesuatu pun tidak diterima 

daripadanya penebusan, dan tidak bermanfaat padanya satu syafaat pun 

dan tidaklah mereka akan ditolong.   
 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Menampilkan hujah-hujah daripada ilmu Tauhid: Hamka menegaskan prinsip 

’aqidah paling utama iaitu tentang kepercayaan mutlak hanya kepada Allah s.w.t.; 

b. Mengemukakan tafsiran dalam bentuk menyanggah teori dan ideologi yang 

bertentangan dengan Islam: Ajaran Kristian yang menyebut kematian al-Masih 

adalah untuk menembus dosa manusia diketengahkan dalam tafsiran dan 

dinyatakan bersama sanggahan daripada Islam; 

c. Mengemukakan pentafsiran dengan menampilkan contoh-contoh individu yang 

rapat dengan manusia: Waris dan guru dijadikan contoh golongan yang mulia di 

dunia tetapi tidak dapat membantu meringankan azab seseorang di akhirat; 

d. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan 

pernyataan “maka takutlah kamu kepada neraka” dengan pengertian yang hampir 

sama dengan ayat 48 sebelum ini. Beliau tidak menterjemahkan dengan perkataan 

takwa dalam ayat ini.  

 

10. Ayat ke-177: 

























152 

 





















 
Terjemahannya: Bukanlah kebajikan itu lantaran kamu memalingkan 

muka ke arah timur dan barat, akan tetapi kebajikan itu ialah bahawa 

kamu percaya kepada Allah dan hari yang akhir dan malaikat dan kitab, 

dan Nabi-Nabi dan memberikan harta atas cinta kepadanya kepada 

kekuarga yang hampir dan anak-anak yatim dan orang-orang miskin dan 

anak perjalanan dan kepada orang-orang yang meminta dan penebus 

hamba sahaya dan mendirikan solat dan mengeluarkan zakat; dan 

orang-orang yang akan memenuhi janji mereka apabila mereka berjanji 

dan orang-orang yang sabar di waktu kepayahan dan kesusahan dan 

peperangan. Mereka itulah orang-orang yang benar dan mereka itulah 

orang-orang yang bertaqwa. 

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan 

berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada surah yang lain. Hamka 

mengemukakan hujah berdalilkan ayat-ayat dari ayat 30 surah al-Sajadah, ayat 91 

surah al-Nisa’, ayat 3 surah al-’Ankabut, ayat 19 surah al-Ma’arij. ayat 91 surah                 

al-Maidah dan ayat 3 surah al-Mujadalah; 

b. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith: Terdapat                      

hadith-hadith riwayat al-Baihaqi, riwayat bersama oleh Ahmad, Tirmidhi, Nasaii, 

Ibnu Majah,  al-Hakim dan al-Baihaqi dan hadith riwayat Bukhari dan Muslim 

sebagai sandaran hujah. Di samping itu, terdapat pernyataan sebuah hadith sahih 

mengenai kaffarah membebaskan hamba akan tetapi tidak dinyatakan sumber 

riwayat; 



153 

 

c. Menyatakan pentafsiran berdasarkan riwayat sahabat: Menampilkan tafsiran dari 

’Abdullah b. Mas’ud yang menyentuh tentang keadaan hati manusia takala 

menderma dan tafsiran dari Ibn ’Abbas yang menyentuh tentang maksud  “anak 

perjalanan”; 

d. Menyatakan pentafsiran berdasarkan riwayat tabiin: Riwayat tafsiran dari 

Mujahid dikemukakan dalam penerangan adab terhadap orang musafir; 

e. Menampilkan hujah-hujah daripada ilmu Tauhid: Penerangan kepentingan 

beriman kepada Allah, hari akhirat, perihal malaikat dan kitab-kitab yang 

diturunkan kepada rasul dijadikan sebagai bahan pentafsiran; 

f. Menghuraikan ayat berdasarkan ilmu fiqh: Dalam isu zakat ini, Hamka 

mengemukakan perbincangan fiqh yang panjang dengan dimuatkan pandangan 

dari mazhab Zahiri, kata-kata Syeikh Mustafa al-Ghalayini tentang kepentingan 

ikhlas, sejarah Ma’an b. Zaidah iaitu seorang tokoh dermawan yang tidak 

diwajibkan zakat, kepentingan perjanjian dalam Islam seperti perkahwinan dan 

pertabalan khalifah, perihal perhambaan menerusi peperangan dan pembebasan 

hamba; 

g. Mengutarakan perbahasan falsafah Islam: Pentafsiran dilakukan dengan cara 

mewujudkan penerangan konsep falsafah solat dan perkaitan dengan lafaz doa 

Iftitah, teori kontrak sosial dan perkaitan dengan Islam dan konsep perjanjian 

Islam. Konsep perjanjian dengan tuhan dan perjanjian sesama manusia 

dibincangkan beserta sebuah hadith yang tidak dinyatakan sumber riwayat; 



154 

 

h. Mengemukakan tafsiran dalam bentuk menyanggah teori dan ideologi yang 

bertentangan dengan Islam: Hamka memaparkan beberapa konsep ideologi 

Sosialis dan Komunis sebagai perbandingan dengan ideologi kebajikan Islam; 

 

i. Mengemukakan fakta khas secara butiran nombor: Beliau menyebut secara 

khusus bahawa terdapat 98 ayat al-Quran tentang perihal sabar; 

j. Memasukkan unsur sejarah dunia: Kisah di Sudan dipaparkan dalam kupasan isu 

meminta-minta daripada orang lain manakala sejarah Revolusi Oktober 1917 

dipaparkan dalam isu penggagasan Sosialisme. Sejarah Islam turut diselitkan iaitu 

keadaan pemerintahan khalifah ’Umar b. ’Abd  al-’Aziz; 

k. Menampilkan ilmu psikologi kemanusiaan: Dalam konteks ini, Hamka  

menerangkan sifat naluri manusia secara umum tanpa menyatakan sumber 

kenyataannya; 

l. Memasukkan beberapa fakta-fakta semasa: Hamka mengaitkan dengan hal ehwal                

undang-undang antarabangsa seperti peraturan mengharamkan perhambaan; 

m. Mengaitkan kisah sejarah dan tauladan: Memuatkan secebis kisah seorang 

pemimpin yang melanggar perjanjian negara sendiri dan sejarah perhambaan yang 

dijalankan di Rusia; 

n. Menerangkan contoh bersifat semasa: Hamka menyebut perbuatan mengadap arah 

dalam konteks keadaan geografi. Ini dapat dilihat umpamanya masyarakat 

Indonesia dalam keadaan mengadap ke arah barat dan masyarakat Amerika pula 

dalam keadaan mengadap ke arah timur apabila masing-masing ingin 

menumpukan ke bahagian tengah dunia; 



155 

 

o. Menggunakan pendekatan unik yang terkandung di dalam bahasa Indonesia: 

Hamka menggunakan bahasa kiasan “tangan yang di atas lebih mulia dari tangan 

di bawah” dalam kupasan ”orang-orang yang meminta”; 

 

p. Memuatkan catatan pengalaman peribadi bagi menguatkan kupasan maksud ayat 

yang ditafsirkan: Beliau menceritakan serba sedikit pengalaman dihantui 

penderitaan tatkala berlaku perang di tanah air akibat serangan Belanda dan jihad 

memerangi penjajah tersebut; 

q. Memperkukuhkan tafsiran mengenai takwa: Hamka mentafsirkan orang-orang 

yang bertakwa berdasarkan riwayat Ibnu Jarir sebagai golongan yang selalu 

memelihara hubungan dengan Allah dan memastikan iman sentiasa mendaki ke 

tahap yang lebih tinggi. 

 

11. Ayat ke-179: 





 
Terjemahannya: Dan untuk kamu di dalam hal Qishash itu ada 

kehidupan, wahai orang-orang yang mempunyai fikiran dalam supaya 

kamu semua menjadi orang-orang yang bertaqwa. 

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mengutarakan perbahasan falsafah Islam: Hamka menghuraikan falsafah 

perundangan Islam terutama tentang qisas; 

b. Menampilkan contoh yang berkaitan dengan persekitaran manusia: Untuk 

memudahkan pembaca memahami maksud ayat ini, Hamka memuatkan contoh 

kes seseorang yang terlibat dalam jenayah pembunuhan yang berlaku dalam 

masyarakat; 



156 

 

c. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan 

penyataan bahawa golongan yang bertakwa ialah masyarakat beriman. Beliau 

menjelaskan masyarakat tersebut adalah yang bersikap menegakkan keamanan, 

memelihara perdamaian, mempertahankan hidup berdasarkan syariat, mempunyai 

kesedaran beragama dan perasaan takut kepada Allah s.w.t.. 

 

12. Ayat ke-180: 











 
Terjemahannya: Diwajibkan atas kamu apabila seseorang daripada 

kamu hampir mati jika dia ada meninggalkan harta supaya  berwasiat 

untuk kedua ibu bapa dan keluarga terdekat baik  Kewajiban atas orang-

orang yang taqwa.    

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Menampilkan pandangan ulama lain: Pentafsiran dijalankan dengan memuatkan 

permasalahan status ayat ini. Hamka menyatakan perselisihan para ulama’ tanpa 

menyebut nama mereka. Terdapat daripada mereka yang memandang ayat ini 

sudah tidak relevan kerana ia dimansukhkan menerusi ayat pembahagian waris di 

dalam surah al-Nisa’; 

b. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith: Hamka menampilkan 

hadith bersumberkan riwayat al-Tirmidhi yang menjadi dokongan kepada 

golongan ulama yang menyatakan ayat ini adalah mansukh manakala hadith 

riwayat Ibn Abi Syaibah dan  al-Baihaqi pula menjadi dokongan kepada ulama 

yang menyatakan ayat ini tidak mansukh; 



157 

 

c. Mengutarakan ilmu Nasakh dan Mansukh: Terdapat perbincangan ayat yang 

disebutkan adalah berpandukan perspektif ilmu ini; 

d. Mengutarakan pentafsiran berlandaskan hukum fiqh: Perbincangan berkaitan 

wasiat dan faraid diselitkan dengan fakta-fakta penting; 

 

e. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk 

khas: Beliau mengutarakan tajuk ``wasiat`` sebagai pembukaan pentafsiran; 

f. Mentafsirkan kalimah takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan 

dengan pernyataan “kewajipan atas orang-orang yang bertakwa” iaitu orang-orang 

yang tidak meninggalkan kekacauan kepada keluarga dan berusaha meninggalkan 

perkara yang baik (wasiat) untuk kebaikan keluarga. Pentafsiran hanya berbentuk 

pernyataan ringkas. 

 

13. Ayat ke-183: 









 
Terjemahannya: Wahai orang-orang yang beriman! Diwajibkan 

kepada kamu berpuasa sebagaimana telah diwajibkan atas                

orang-orang yang sebelum kamu, supaya kamu menjadi orang yang 

bertaqwa. 

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan ayat berdasarkan hadith: Beliau memuatkan hadith riwayat Ibn 

Majah yang mendedahkan amalan puasa adalah berhubung rapat dengan nilai 

sabar. Perbincangan juga difokuskan pada lafaz hadith yang berbunyi “imanan 

wahtisaban” tanpa disertai riwayat asal hadith berkenaan; 



158 

 

b. Pentafsiran berdasarkan riwayat daripada sahabat: Permulaan pentafsiran turut 

difokuskan kepada tafsiran sahabat bernama ’Abdullah b. Mas’ud yang 

menjelaskan perintah puasa adalah perintah yang berat; 

c. Mengaitkan dengan kandungan kitab-kitab beserta sejarah para Rasul terdahulu: 

Hamka menjelaskan kandungan Taurah dan Injil serta sejarah Nabi Musa dan 

Nabi ’Isa dalam bab kewajipan puasa. Di samping itu, pentafsiran dilakukan 

dengan menukilkan amalan “puasa” oleh Nabi Zakaria,  Maryam dan Nabi ’Isa 

yang termaktub dalam surah Maryam; 

d. Pentafsiran berdasarkan bahasa Arab: Kaedah ini tidak digunakan dengan meluas 

kerana Hamka hanya memilih kalimah al-Quran tertentu sahaja untuk dijadikan 

bahan pentafsiran. Kalimah siyam ditampilkan untuk menjelaskan pengertian 

puasa beserta peraturan ibadah tersebut; 

e. Menampilkan pandangan ulama: Hamka menukilkan pandangan rakannya 

bernama K.H. Wahid Hasyim tentang pengalaman puasa dan pandangan                       

al-Ghazali tentang amalan golongan sufi yang mengamalkan puasa daripada 

mendekati perkahwinan; 

f. Menafsirkan ayat dengan menampilkan hujah-hujah daripada ilmu fiqh: 

Pentafsiran dilakukan dengan cara menerangkan kaedah ibadah puasa dan      

hukum-hakam yang berkaitan; 

g. Mentafsirkan ayat dengan mengutarakan falsafah Islam: Hamka menerangkan 

falsafah dan hikmah yang terkandung di dalam ibadah puasa; 

h. Mengemukakan tafsiran dalam bentuk menyanggah teori dan ideologi yang 

bertentangan dengan Islam: Penceritaan budaya puasa dalam agama lain seperti 



159 

 

Hindu, agama Mesir purba, Buddha dan Kristian dikemukakan sebagai bahan 

perbandingan. Hamka turut mengemukakan pandangan Barat yang menghina 

amalan berpuasa dan fakta tentang kemaksiatan yang berlaku pada hari Natal di 

Barat; 

 

i. Mengemukakan ilmu sampingan: Memasukkan beberapa pandangan ahli 

perubatan tentang faedah puasa tanpa diiringi nama mereka; 

j. Memasukkan unsur-unsur sejarah dunia dan pengalaman peribadi: Hamka 

menceritakan pengalaman penjajahan Belanda dan hubung kait dengan ibadah 

puasa; 

k. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan tajuk khas: 

Tafsiran dimulakan dengan tajuk  Puasa; 

l. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan 

pernyataan “menjadi orang-orang yang bertakwa” ialah orang yang beriman yang 

dapat menahan nafsu kerana melaksanakan perintah Allah s.w.t.. Pentafsiran 

hanya berbentuk ringkas.  

 

14. Ayat ke-187: 





























160 

 



















 
Terjemahannya: Dihalalkan bagi kamu pada malam puasa bercampur 

kepada isteri kamu. Mereka adalah pakaian bagi kamu dan kamu 

adalah pakaian bagi mereka. Allah mengetahui bahawasanya kamu 

telah berkhianat kepada diri-diri kamu maka  diampuniNya kamu dan 

dimaafkanNya kamu. maka sekarang singgunglah mereka dan carilah 

apa yang telah ditentukan Allah buat kamu dan makanlah dan 

minumlah sehingga berbeda bagi kamu tali putih dari tali hitam dari 

waktu fajar. Kemudian itu sempurnakanlah puasa sampai malam dan 

janganlah kamu singgung mereka padahal kamu sedang iktikaf di 

dalam masjid-masjid. Itulah batas-batas Allah, maka janganlah kamu 

dekati akan dia. Demikianlah Allah telah menjelaskan                     

perintah-perintahNya kepada manusia supaya mereka jadi taqwa.   

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan 

berlandaskan kandungan ayat yang terdapat sebelum ayat berkenaan. Hamka 

membuat kesimpulan bahawa dalam lingkungan ayat 183 hingga 187 surah                          

al-Baqarah adalah mengenai penjelasan perintah puasa; 

b. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith: Hamka menampilkan 

hadith riwayat Bukhari dan Muslim yang menceritakan tentang amalan ’Adi b. 

Hatim yang telah menyediakan dua helai benang sebagai panduan untuk melihat 

waku fajar menyinsing; 

c. Menampilkan pandangan ulama: Hamka mengemukakan pandangan ijtihad Abu 

’Ali al-Qali yang telah menjatuhkan hukuman berpuasa dua bulan berturut-turut 

kepada seorang khalifah Bani Umaiyah;    



161 

 

d. pentafsiran berdasarkan bahasa Arab:  Perbincangan difokuskan pada kalimah                       

al-Quran iaitu “rafath” dan “mubasyarah” dan diterangkan maknanya menurut 

kaedah penterjemahan daripada bahasa Arab;     

e. Memuatkan ilmu fiqh: Beliau menerangkan fiqh berkaitan waktu tempoh 

berpuasa dan hukum iktikaf serta perkara yang membatalkan kedua-dua ibadah 

ini. Permasalahan “ru`yah al-hilal” dan kaedah “hisab” turut dijadikan bahan 

pentafsiran; 

 

 

f. Memasukkan unsur sejarah: Hamka menceritakan suasana aktiviti “ru`yah” di 

Indonesia semasa zaman pentadbiran Menteri Agama, K.H. Fakih Usman dan 

zaman penghulu-penghulu di Tanah Jawa; 

g. Menggunakan beberapa pendekatan unik yang terkandung di dalam bahasa 

Indonesia: Terdapat penggunaan bahasa Minangkabau tentang istilah bermain-

main yang disebut `bergelut-gelut’; 

h. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan tajuk khas: 

Hamka meletakkan satu tajuk khas iaitu “Pakaian” untuk memulakan 

perbincangan tentang perhubungan suami isteri; 

i. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan dengan 

pernyataan “supaya mereka jadi takwa”. Selanjutnya beliau menjelaskan supaya 

mereka menjadi orang-orang yang menegakkan iman dan takwa. Pentafsiran 

hanya berbentuk ringkas. 



162 

 

15. Ayat ke-189: 

















 
Terjemahannya: Mereka bertanya kepada engkau  dari hal  bulan sabit. 

Katakanlah: dia itu adalah waktu-waktu yang ditentukan manusia dan  

(untuk)  Haji  dan tidaklah kebajikan itu bahawa kamu masuk rumah 

dari belakangnya tetapi yang kebajikan ialah barangsiapa yang takwa, 

dan datanglah ke rumah-rumah dari  pintunya, serta takwalah kepada 

Allah supaya kamu beroleh kejayaan.         

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan 

berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada  surah yang lain iaitu ayat 2 dan 

3 surah al-Juma’ah  serta  ayat 129  dan ayat 151 surah al-Baqarah; 

b. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith yang berkaitan  dengan 

ayat yang dibincangkan: Terdapat hadith riwayat ’Abd b. Humaid dan Ibn Jarir 

dan riwayat daripada Ibn Abi Hatim yang berkaitan dengan permasalahan hilal. 

Hamka turut menyebut pandangan Bukhari dan beberapa perawi hadith yang tidak 

dimaklumkan nama mereka tentang situasi masyarakat jahiliah mengerjakan haji;                                                                                                                           

c. Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w.: Beliau 

menyebut kisah Rasulullah s.a.w. yang berdukacita atas  kematian putera baginda;                

d. Menampilkan tafsiran sahabat: Terdapat tafsiran daripada Abu ’Ubaidah yang 

menjelaskan maksud sebenar arahan al-Quran supaya memasuki rumah dari pintu 

hadapan ialah apabila seseorang ingin bertanya kepada Rasulullah maka ia perlu 

mengikut saluran sebenar, soalan yang tepat dan bukan perkara remeh-temeh; 



163 

 

e. Mengemukakan tafsiran bersumberkan riwayat tabiin: Hamka mengemukakan 

hujah berdasarkan riwayat Ibn ’Asakir tentang kisah seorang sahabat datang 

bertanyakan kepada Rasulullah s.a.w. tentang keadaan anak bulan; 

f. Pentafsiran berdasarkan bahasa Arab: Beliau menjelaskan terlebih dahulu makna 

“hilal`` dari sudut pengertian asal; 

g. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan pandangan ahli ilmu balaghah: Hamka 

mengupas jawapan Rasulullah s.a.w. tentang persoalan hilal daripada sudut ilmu 

tersebut; 

 

h. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk 

khas: Pentafsiran dimulakan dengan sebuah tajuk khas iaitu “Dari Hal Hilal dan 

Tanyakanlah Sesuatu Kepada Ahlinya”; 

i. Memperkukuhkan tafsiran mengenai takwa: Beliau mentafsirkan perkataan takwa 

dengan makna takwa hati kepada Allah dengan diperkukuhkan hujah berdasarkan 

keterangan umum daripada riwayat Bukhari dan beberapa perawi tanpa disebut 

nama mereka. 

 

16. Ayat ke-194: 

















 
Terjemahannya: Bulan yang mulia dengan bulan yang mulia. Dan 

segala yang mulia itu ada padanya Qishash. Maka barangsiapa yang 

melanggar kepada kamu hendaklah langgar pula atasnya, yang 

setimpal dengan pelanggarannya atas kamu itu. Dan taqwalah kepada 



164 

 

Allah dan  ketahuilah bahawa sesungguhnya Allah adalah beserta 

orang-orang yang bertaqwa.    

 

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w.: Hamka 

mendatangkan fakta sirah bahawa Rasulullah s.a.w. bergerak bersama 1,200 

orang sahabat untuk mengerjakan umrah dan fakta peristiwa perjanjian 

Hudaibiyyah; 

b. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan tafsiran sahabat: Beliau menukilkan 

riwayat bersumberkan Ibn ’Abbas yang mengaitkan ayat ini dengan mimpi 

Rasulullah s.a.w. mengerjakan umrah; 

 

c. Pentafsiran berdasarkan bahasa Arab: Hamka menghuraikan perkataan 

“hurumatu” berdasarkan ilmu bahasa Arab dan diterjemahkan kepada bahasa 

tempatan; 

d. Mentafsirkan ayat dengan mengutarakan perbahasan falsafah Islam: Beliau 

menceritakan sebahagian dan peraturan perang yang diajar Islam kepada dunia; 

e. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu fakta secara khusus: Beliau 

menyusun maksud ayat ini yang berkaitan “kesucian”  secara teratur seperti 

penjelasan pertama hingga keempat; 

f. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan perkataan 

takwa dengan makna sikap dalaman (jiwa) dan berwaspada terhadap segala 

kemungkinan (bahaya dari musuh Islam dan halangan ketika ibadat haji). 

Pentafsiran hanya berbentuk umum. 

 

17. Ayat ke-196: 



165 

 











































 
Terjemahannya: Dan sempurnakanlah haji dan umrah itu karena Allah. 

Tetapi jika kamu dhalangi maka kirimkanlah kurban sedapatnya. Dan 

jangan kamu cukur kepala kamu hingga sampai kurban itu ke  

peyembelihannya. Maka barangsiapa yang sakit atau ada gangguan di 

kepalanya maka berfidyahlah  dengan berpuasa atau sedekah atau 

kurban. Tetapi apabila kamu telah aman, lalu siapa yang bersenang-

senang dengan umrah kepada haji maka hendaklah dibayarnya kurban 

sedapatnya. Tetapi barangsiapa yang tidak mendapat hendaklah puasa 

tiga hari ketika haji dan tujuh hari apabila telah kembali (kamu. Itulah 

sepuluh hari yang  sempurna. Yang demikian itu ialah  bagi orang yang 

tidak ada dirinya penduduk Masjid al-Haram. Dan takwalah kepada 

Allah; dan ketahuilah bahawasanya Allah adalah sangat berat 

siksaanNya.            

  

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan 

berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada surah yang lain. Beliau 

mengaitkan ayat 97 surah Ali ’Imran untuk tujuan pentafsiran ibadah haji dan ayat 

37 surah al-Haj sebagai sumber tafsiran berkaitan ibadah korban; 

b. Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w., kisah para 

Nabi dan sejarah Islam:  Beliau mengemukakan secebis sejarah atau keadaan 



166 

 

ibadah haji pada zaman Nabi Ibrahim a.s. hingga kebangkitan Nabi Muhammad 

s.a.w. Di samping itu, Hamka menukilkan bahawa perisytiharan Rasulullah s.a.w. 

tentang pensyariatan haji dan umrah telah bermula pada tahun ke-4 Hijrah;      

c. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan pandangan tabiin: Hamka 

mengetengahkan pandangan Sufian al-Thauri, Ibn Habil dan Muqatil dalam 

perbincangan penyempurnaan ibadah haji dan umrah; 

d. Menggunakan perantaraan bahasa Arab: Beliau menghurai perkataan “hadyu” dan 

“dam” berdasarkan ilmu bahasa Arab dan diterjemahkan kepada bahasa tempatan; 

e. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan ilmu fiqh: Hamka menerangkan terlebih 

dahulu perihal rukun haji dan mewujudkan perbandingan antara perintah haji dan 

perintah puasa. Pentafsiran berkenaan ibadah haji ini dipraktikkan berdasarkan 

pandangan mazhab yang mahsyur secara tersusun. Beliau juga memperincikan 

perbincangan mengenai Haji Qiran, Haji Tamattu’ dan Haji Ifrad. Hamka 

menyentuh pandangan mazhab Syafi’i tentang isu pembayaran dam, memasukkan 

hal ehwal semasa perjalanan haji dan mengemukakan tafsiran berdasarkan hadith 

Bukhari dan Muslim serta pandangan sesetengah ulama (tanpa menyebut nama 

mereka) dalam masalah berkaitan kegagalan menyempurnakan keperluan ibadah 

haji; 

f. Menyelitkan pentafsiran berdasarkan unsur ilmu tasawuf: Hamka turut 

mentafsirkan ayat ini dengan huraian ilmiah mengenai “rukun batin”; 

g. Memasukkan unsur-unsur sejarah dunia: Beliau memaparkan sejarah konfrontasi 

di antara Arab Saudi dan negara Mesir pada tahun 1961 yang telah membantutkan 

urusan ibadah haji dan mengaitkan dengan kepentingan Tahallul Ihsar; 



167 

 

h. Menggunakan beberapa pendekatan unik yang terkandung di dalam bahasa 

Indonesia: Beliau menggunakan bahasa Jawa untuk menerangkan maksud 

“prihatin”; 

i. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk 

khas: Penttafsiran dimulakan dengan sebuah tajuk khas iaitu “Syariat Haji dan 

Umrah”; 

j. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan perkataan 

takwa dengan makna hendaklah membina takwa dengan membangunkan hati 

yang mampu bertakwa dan mengerjakan ibadat dengan khusyuk. Pentafsiran 

hanya berbentuk umum. 

 

 

 

18. Ayat ke-197: 

















 
Terjemahannya: Haji itu ialah beberapa bulan yang telah dimaklumi. 

Maka barangsiapa yang memerlukan berhaji di bulan-bulan  itu, maka 

sekali-kali tidak boleh rafats (bercakap kotor) dan tidak boleh  fusuq 

dan tidak boleh berbantah di dalam haji. Dan apapun kebaikan yang 

kamu perbuat, Allah mengetahuinya dan bersiap bekallah kamu. Maka 

sesungguhnya bekal yang sebaik-baiknya ialah takwa. Dan takwalah 

kepadaKu, wahai orang-orang yang berfikir.       



168 

 

     

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith: Beliau mentafsirkan 

ayat dengan menyandarkan kepada lafaz talbiyyah yang mahsyur daripada 

Rasulullah s.a.w. tanpa dinyatakan sumber riwayat; 

b. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan ilmu fiqh: Hamka menyebut waktu 

pelaksanaan haji secara khusus; 

c. Memuatkan catatan pengalaman peribadi bagi menguatkan kupasan maksud ayat 

yang ditafsirkan: Pengalaman Hamka mengerjakan haji pada tahun 1927 

diselitkan bagi tujuan menjelaskan suasana ibadah haji pada ketika itu; 

d. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan perkataan 

takwa pada ayat yang bermaksud “maka sesungguhnya bekal yang sebaik-baiknya 

ialah takwa” dengan pentafsiran bererti kuat takwa hatinya, manakala pada ayat 

yang bermaksud “Dan takwalah kepadaKu, wahai orang-orang yang berfikir” 

ditafsirkan dengan makna tegakkan iman, hadapi segala kewajipan dan hidup siap 

sedia untuk melaksanakan perintah Allah seperti pengertian yang terkandung 

dalam lafaz talbiyyah.  

 

19. Ayat ke-203: 















 
Terjemahannya: Dan sebutlah Allah pada hari-hari hari yang telah 

ditentukan itu. Maka barang siapa yang mempercepatkan dalam dua hari 

maka  tidaklah dosa atasnya. Dan barangsiapa yang menta’khirkan, 

maka tidaklah (pula) ada dosa atasnya yaitu bagi barangsiapa yang 



169 

 

takwa. Dan takwalah kamu kepada Allah, dan ketahuilah bahawasanya 

kamu sekalian kepadaNya akan dikumpulkan. 

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:  

a. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan ilmu fiqh: Hamka menyatakan waktu 

hari Wuquf, hari Nahr dan hari-hari Tasyriq. Di samping itu, beliau menyebut 

fiqh ibadah haji ketika di Mina, perihal tahallul, tawaf dan menjelaskan 

pengertian Haji Mabrur dan Mardud; 

b. Mengemukakan tafsiran berlandaskan hadith: Hamka menyelitkan kenyataan 

daripada riwayat Ahmad dan empat ahli hadith yang menyusun al-Sunan, tentang 

rombongan dari Nejed yang datang bertemu Rasulullah s.a.w. ketika Haji Wada’. 

Di samping itu, beliau menukilkan sebuah hadith tanpa menyatakan sumber yang 

berkaitan kepentingan mengambil acuan ibadah haji daripada amalan Rasulullah 

s.a.w.; 

c. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan 

berlandaskan kandungan ayat yang terdapat sebelum ayat berkenaan. Beliau 

mengaitkan ayat ke-124 surah al-Baqarah yang mengisahkan perjuangan Nabi 

Ibrahim a.s. dan Nabi Isma’il a.s.; 

d. Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w.: Hamka 

menjelaskan sirah Rasulullah s.a.w. berkaitan dengan pelaksanaan Haji Wada’ 

dan detik kewafatan baginda; 

e. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Hamka mentafsirkan perkataan 

takwa pada ayat yang bermaksud “Dan barangsiapa yang menta’khirkan, maka 

tidaklah (pula) ada dosa atasnya yaitu bagi barangsiapa yang takwa..” dengan 

pentafsiran yang bererti iaitu orang yang memiliki takwa dalam hati dan inilah 



170 

 

orang yang tiada niat yang menyimpang ketika ingin bertahallul awal atau 

mentakhirkan amalan haji, manakala pada ayat yang bermaksud  “Dan takwalah 

kamu kepada Allah, dan ketahuilah bahawasanya kamu sekalian kepada-Nya akan 

dikumpulkan” ditafsirkan dengan makna moga-moga berkesan ibadah haji dan 

menghasilkan keindahan jiwa. Pentafsiran hanya berbentuk umum. 

 

20. Ayat ke-206: 







 

Terjemahannya: Dan apabila dikatakan kepadanya: Takwalah kepada 

Allah! Dibawalah dia oleh kesombongannya berbuat dosa. Lantaran 

itu cukuplah jahannam untuknya dan itulah seburuk-buruk ketetapan. 

 

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:  

a. Mentafsirkan ayat berrdasarkan pandangan sendiri: Hamka tidak 

mengenengahkan sebarang pentafsiran daripada sumber utama pentafsiran seperti 

al-Quran dan al-Sunnah atau daripada tafsiran sahabat dan sebagainya. Beliau 

hanya menyimpulkan maksud ayat ini dalam bentuk penterjemahan ayat secara 

zahir sahaja seperti mengaitkan ayat ini dengan penguasa zalim yang sombong 

apabila ditegur dengan pesanan takwa; 

b. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan dengan cara 

mengulangi kembali kalimah takwa iaitu dengan pernyataan “takwalah  kepada 

Allah.” Pentafsiran hanya berbentuk umum dan ringkas. 

 

21. Ayat ke-212: 



171 

 















 

Terjemahannya: Dihiaskan bagi orang-orang yang kafir kehidupan 

dunia dan mereka hinakan orang-orang yang beriman. Padahal  orang-

orang yang bertakwa itu akan lebih atas dari mereka di hari kiamat. Dan 

Allah mengurniakan rezeki kepada sesiapa yang dikehendakiNya 

dengan tidak dihitung. 

 
 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:  

a. Mengaitkan dengan kandungan kitab terdahulu: Hamka menjelaskan kandungan 

Taurat berkenaan kebenaran tauhid yang dibawa Nabi Muhammad s.a.w..  

b. Menggunakan perantaraan bahasa Arab: Beliau mengaitkan perkataan “al-silmi” 

yang bererti penyatuan di awal pentafsiran. 

c. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan ilmu fiqh: Hamka menyatakan 

pembahagian ghanimah empat perlima bahagian kepada mujahid fi sabilillah. 

d. Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w.: Hamka 

memaparkan perihal golongan pemuka Quraish di Makkah dan Yahudi di 

Madinah serta kepimpinan munafik di bawah ’Abdullah b. Ubai yang menolak 

dan membenci kerasulan baginda. Hamka menyebut dalam bentuk kenyataan 

ringkas tanpa menyatakan sumber riwayat; 

e. Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah para sahabat: Hamka 

memaparkan keadaan hijrah golongan muhajirin yang bersusah payah berhijrah 

ke Madinah, dalam bentuk kisah umum tanpa menyatakan sumber riwayat; 



172 

 

f. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan makna 

takwa dengan pengertian golongan yang mempunyai ketulusan hati dan 

keimanan. 

22. Ayat ke-223: 











 

Terjemahannya: Isteri-isteri kamu adalah sawah ladang bagi kamu. Maka 

datangilah kebun sawah ladangmu sebagaimana yang kamu kehendaki. 

Dan bersedialah untuk diri kamu dan takwalah kepada Allah, dan 

ketahuilah bahawasanya kamu akan menjumpaiNya kelak, dan khabar 

gembiralah untuk orang-orang yang beriman.             

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan 

berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada surah yang lain. Hamka 

mentafsirkan ayat dengan mengaitkan ayat ke-72 surah al-Nahl, ayat ke-8 surah                

al-Mu`min  dan  ayat  ke-23 surah al-Ra’d; 

 

b. Mengemukakan fakta secara khusus: Keterangan berkaitan syurga Na’im 

dikemukakan dalam bentuk fakta-fakta khas namun tidak disertakan dengan 

sumber fakta berkenaan; 



173 

 

c. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan makna 

takwa dengan pengertian lelaki yang memelihara kemaluan ketika isteri 

kedatangan haid. Pentafsiran hanya berbentuk umum. 

23. Ayat ke-224: 









 
Terjemahannya: Dan janganlah kamu jadikan Allah sebagai penghalang 

bagi sumpah kamu (yang menghalangi kamu) berbuat kebajikan dan 

bertaqwa dan mendamaikan di antara manusia. Dan Allah adalah Maha 

Mendengar dan Mengetahui.        

  

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan 

berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada surah yang lain. Beliau 

mengaitkan tafsiran dengan ayat ke-23 dan ke-24 surah al-Kahfi dan ayat ke-34 

surah Luqman; 

b. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan hadith: Hamka menyebut riwayat Ibn 

Abi Hatim tentang teguran ’Aishah r.a. kepada seorang lelaki. Hadith riwayat 

Bukhari dan Muslim serta hadith riwayat Abu Daud, Ibn Majah dan Ahmad turut 

dimuatkan untuk menguatkan tafsiran berkaitan perihal sumpah. Di samping itu, 

Hamka menyebut riwayat al-Nasaii dan Ibnu Majah tentang Malik al-Jusammi 

yang mendapat teguran Rasulullah s.a.w.; 

 



174 

 

c. Mengemukakan tafsiran dari sahabat: Pentafsiran adalah berdasarkan tafsiran Ibn 

’Abbas yang menyatakan larangan mengambil nama Allah s.w.t. sebagai dasar 

persumpahan untuk meninggalkan perkara yang baik; 

d. Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah para sahabat: Hamka 

memaparkan kisah Abu Bakar yang bersumpah tidak akan memberi bantuan 

selama-lamanya kepada Mistah. Beliau menyatakan dalam bentuk kisah umum 

tanpa menyatakan sumber riwayat; 

e. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan bahasa Arab: Beliau menghuraikan 

perkataan “’urdatan” berdasarkan ilmu bahasa Arab dan diterjemahkan kepada 

bahasa tempatan; 

f. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk 

secara khusus: Beliau memulakan dengan tajuk khusus bertajuk “Bersumpah”; 

g. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan dengan cara 

mengulangi kembali kalimah takwa iaitu dengan pernyataan “dan bertaqwa”. 

Pentafsiran hanya berbentuk umum dan ringkas. 

 

24. Ayat ke-231: 



























 



175 

 

Terjemahannya: Dan apabila kamu mentalak perempuan-perempuan itu, 

lantas sampai janji mereka (iddah), maka rujuklah kepada mereka dengan 

yang patut, atau lepaskan mereka dengan patut (pula), dan jangan kamu 

rujuk kepada mereka dengan (maksud) menyusahkan, kerana kamu 

hendak melanggar (peraturan Allah) sdan barangsiapa yang berbuat 

demikian, sesungguhnya dia telah menganiaya dirinya (sendiri) dan 

janganlah kamu ambil ayat-ayat Allah jadi permainan. Dan ingatlah 

olehmu nikmat Allah atas kamu dan apa yang telah dinasihatkanNya 

kepada kamu dengan dia. Dan takwalah kepada Allah, dan ketahuilah 

bahawasanya Allah atas tiap-tiap sesuatu adalah mengetahui.  

    

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith: Terdapat nukilan 

hadith riwayat Ibn al-Mundhir dan Ibn Abi Hatim serta riwayat daripada Ibn 

Mardawaih; 

b. Mengemukakan pentafsiran bersumberkan riwayat sahabat: Beliau memaparkan 

riwayat Ibn ’Abbas tentang ’iddah di zaman jahiliah; 

c. Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w.: Hamka 

menyebut tentang peristiwa khutbah terakhir Rasulullah s.a.w. dan beberapa 

pesanan daripada baginda; 

d. Memasukkan unsur sejarah: Hamka memaparkan sejarah berkaitan aktiviti rujuk 

yang berlaku pada zaman Jahiliah dan sejarah Hendry VIII yang mewujudkan 

gereja persendirian yang mempunyai polisi bertentangan dengan Gereja utama 

Romawi; 

e. Mengemukakan tafsiran dalam bentuk menyanggah teori dan ideologi yang 

bertentangan dengan Islam:  beliau memasukkan beberapa fakta daripada kitab 

Kristian iaitu Markus untuk menyangkal hujah Kristian itu sendiri. Catatan beliau 

daripada Majalah Gema Islam no.24 (1963) turut dimuatkan untuk menyanggah 

beberapa tuduhan Kristian. Antara huraian yang diketengahkan ialah pandangan 



176 

 

Prof. Dr. J. Verkuyl yang bertindak memprovokasi Islam dan Hamka 

menyertakan jawapan terhadap tohmahan sarjana tersebut; 

 

 

f. Mengemukakan contoh yang berkaitan dengan individu dalam masyarakat: 

Hamka membuat misalan kes murtad yang diandaikan berlaku pada seorang 

wanita. Beliau menyatakan walaupun kes itu melibatkan seorang wanita namun 

wanita itu tetap dihukum kerana termasuk dalam kelompok yang mempermainkan 

hukum Allah s.w.t.; 

g. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk 

khas: Hamka memulakan perbincangan dengan tajuk “Rujuk Sebelum Selepas 

Iddah” dan pada pertengahan pentafsiran ayat tersebut, Hamka mengetengah tajuk 

khas yang kedua iaitu “Talak Dalam Hukum Kristen”; 

h. Menggunakan beberapa pendekatan unik yang terkandung di dalam bahasa 

Indonesia: Beliau menggunakan pepatah Indonesia iaitu “laki-laki semalu, 

perempuan serasa” yang bermaksud segala perbuatan baik atau buruk suami akan 

memberi kesan kepada isteri; 

i. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: beliau menghuraikan maksud 

takwa dengan mengaitkan dengan ibadah puasa. Takwa di sini diperjelaskan 

dalam maksud “bukanlah orang yang bertakwa kepada tuhan bagi sesiapa yang 

menindas kaum perempuan.” Kisah mengenai perempuan yang sengaja murtad 

akibat kekangan suami diselitkan ketika menghuraikan firman Allah s.w.t. yang 

bermaksud: “Dan takwalah kepada Allah, dan ketahuilah bahawasanya Allah atas 



177 

 

tiap-tiap sesuatu adalah mengetahui.’’ Pentafsiran hanya berbentuk umum tanpa 

diiringi dalil-dalil syarak. 

 

25. Ayat ke-233: 







































 
 

Terjemahannya: Dan ibu-ibu itu hendaklah menyusukan anak-anak 

mereka dua tahun penuh,  yaitu) bagi orang sesiapa yang ingin 

menyempurnakan penyusuan. Dan atas mereka yang mempunyai anak 

(kewajiban) perbelanjaan ibu-ibu itu dan pakaian mereka dengan 

sepatutnya. Tidaklah diberat satu diri melainkan sekadar 

kesanggupannya. Janganlah disusahkan seorang ibu itu dengan anaknya, 

dan jangan (pula disusahkan) si empunya anakdengan anaknya.  Dan 

kewajiban waris pun seumpama itu pula. Tetapi jika keduanya 

mengkhendaki pemisahan (menyusukan itu) Dengan dari keredhaan 

mereka berdua dan dengan musyawarat, maka tidaklah ada salahnya atas 

mereka berdua. Dan jika kamu menghendak akan mencari orang yang 

akan menyusukan anak-anak kamu itu, maka tidak tidak ada salahnya 

atas kamu, apabila kamu serahkan apa yang akan kamu bayarkan dengan 

sepatutnya. itu Dan takwalah kamu sekalian kepada Allah, dan  

ketahuilah, bahawasanya Allah melihat apa yang kamu kerjakan itu.   

             

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 



178 

 

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan 

berlandaskan kandungan ayat yang terdapat pada surah yang lain. Pentafsiran ayat 

dijalankan berdasarkan ayat ke-15 surah al-Ahqaf; 

b. Mengemukakan pentafsiran dengan pandangan sahabat: Terdapat  kata-kata ’Ali 

r.a. tentang peranan ibu dalam menjaga anak kandungannya; 

c. Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w.: Hamka 

menceritakan sirah Rasulullah s.a.w. berkaitan ibu susu baginda; 

d. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan ilmu fiqh: Hamka menyebut pandangan 

umum ahli tafsir mengenai maksud waris. Dalam permasalahan waris, beliau 

menukilkan pandangan Imam Ahmad b. Hanbal; 

e. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan bahasa Arab: Beliau menghurai kalimah 

“taradin”, “tasyawurin” dan “bil al-ma’kruf” serta  menghuraikan kalimah  khitab 

yang terdapat di dalam ayat ini berdasarkan ilmu bahasa Arab dan diterjemahkan 

kepada bahasa tempatan; 

f. Pentafsiran dengan menyelitkan ilmu perubatan dan sains: Bidang ilmu berkenaan 

yang dilampirkan adalah berkisar tentang kebaikan susu ibu; 

g. Menukilkan pandangan sarjana Barat dan kajian umum: Hamka memuatkan 

sebuah kajian Dr. Paul Gyorgy yang berkaitan kekerapan aktiviti penyusuan di 

dunia; 

h. Menggunakan beberapa pendekatan unik yang terkandung di dalam bahasa 

Indonesia: Beliau menggunakan pepatah yang berbunyi “janji biasa mungkir, 

titian biasa lapuk” dalam mengingatkan para pembaca supaya bersama-sama 

menjaga amanah yakni perjanjian dengan Allah s.w.t. dengan sebaik-baiknya; 



179 

 

i. Mewujudkan tafsiran berdasarkan kisah-kisah tauladan: Beliau menyelitkan 

riwayat tentang kisah yang berlaku ke atas Imam al-Haramain yang                  

bersungguh-sungguh mengawasi anak daripada sumber penyusuan yang 

meragukan. Kisah Ratu Elizebeth ke-II yang nekad menyusukan puteranya turut 

dicatatkan; 

j. Menggunakan kaedah memfokuskan pentafsiran dengan sebuah tajuk khas: 

Pentafsiran dimulakan dengan tajuk “Menyusukan Anak”; 

k. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan dengan 

makna memelihara janji dengan Allah atas anak kecil yang dianugerahkan. Beliau 

turut menggunakan pepatah yang berbunyi “janji biasa mungkir, titian biasa 

lapuk” ketika menjelaskan maksud takwa. 

26. Ayat ke-237: 



















 
Terjemahannya: Dan jika kamu talak mereka sebelum kamu menyentuh 

mereka, padahal telah kamu tentukan untuk mereka (mahar) yang 

difardhukan itu, maka separuhlah dari apa yang kamu fardhukan itu. 

Kecuali jika mereka maafkan atau memberi yang di tangannya terpegang 

ikatan nikah itu.. Dan bahawa kamu bermaaf-maafan itulah dia yang lebih 

dekat kepada takwa. Dan janganlah kamu lupakan kebaktian di antara 

kamu. Sesungguhnya Allah terhadap apa yang kamu kerjakan adalah 

melihat.  

  

 Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut:  



180 

 

a. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan keterangan ulama Salaf: Hamka 

mengetengahkan contoh-contoh ulama Salaf yang menghukum mut’ah sebagai 

wajib iaitu daripada kalangan sahabat ialah ’Ali b. Abu Talib dan ’Abdullah 

b.’Umar manakala daripada tabiin pula ialah Hasan al-Basri, Sa’id b. Jubair, Abu 

Qilabah, al-Zuhri, Qatadah dan al-Dahak; 

b. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan ilmu fiqh: Hamka menyebut perihal 

bayaran mahar dan contoh bayaran mahar semasa berlaku perceraian sebelum 

persetubuhan; 

 

c. Mewujudkan tafsiran yang mengaitkan kisah-kisah tauladan: Beliau 

memaparkan kisah sahabat bernama Jubair bin Mut’im yang menceraikan 

isterinya; 

d. Menegaskan pentafsiran berdasarkan ijtihad tersendiri: Hamka menegaskan 

ijtihad beliau dengan perkataan “..terlebih dahulu wajiblah kaum muslimin 

belajar peraturan nikah kahwin, talak dan rujuk dari al-Quran sendiri.. ”; 

e. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan takwa 

sebagai tujuan hidup bagi orang yang beriman. Pentafsiran hanya berbentuk 

umum dan ringkas. 

 

27. Ayat ke-241: 





 
Terjemahannya: Dan untuk perempuan-perempuan yang ditalak, 

wajiblah diberi bekal menurut patutnya, kewajiban atas  orang-orang 

yang taqwa.  

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 



181 

 

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan 

berlandaskan kandungan ayat yang terdapat sebelum ayat berkenaan dan ayat 

yang terdapat di dalam surah yang lain. Hamka mengemukakan tafsiran dengan 

mengaitkan hubungan ayat tersebut dengan ayat ke-236 surah al-Baqarah dan 

ayat ke-28 dan ke-29 surah Ahzab yang berkaitan dengan kes penceraian; 

 

b. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan riwayat sahabat: Terdapat riwayat tanpa 

pernyataan sumber riwayat berkenaan ’Ali b. Abu Talib yang telah membayar  

mut’ah kepada bekas isterinya; 

c. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan hukum fiqh: Hamka mengutarakan 

pandangan ulama tanpa dinyatakan nama-nama mereka berkaitan masalah 

mut’ah; 

d. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk 

khas: Pentafsiran dimulakan dengan tajuk “Mut’ah”; 

e. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan makna 

takwa dengan makna orang yang memiliki perasaan yang halus. Pentafsiran hanya 

berbentuk umum dan ringkas. 

28. Ayat ke-278: 







 
Terjemahannya: Wahai orang-orang yang beriman! takwalah kepada 

Allah dan tinggalkanlah sisa dari riba itu, jikakalau benar-benar 

kamu orang- orang yang beriman.  

 



182 

 

  Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Menyebut asbab al-nuzul sebagai rujukan pentafsiran: Hamka mengemukakan 

pentafsiran berdasarkan riwayat Ibn Jarir, Ibn Mundhir dan Ibn Abi Hatim; 

b. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk 

khas: Pentafsiran dimulakan dengan tajuk “Riba II”; 

c. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan dengan cara 

mengulangi kembali kalimah takwa iaitu dengan pernyataan “Wahai                     

orang-orang yang beriman! takwalah kepada Allah.” Pentafsiran hanya 

berbentuk umum. 

 

29. Ayat ke-281: 

                       



  

  
 

Terjemahannya: Dan hendaklah kamu takut akan suatu hari, yang di hari 

itu kamu akan dikembalikan kepada Allah kemudian akan disempurnakan 

ganjaran tiap-tiap orang dari apa yang telah  mereka usahakan., dan 

tidaklah mereka akan dianiaya.              

  

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan 

dengan kenyataan bahawa ayat ini merupakan penutup  kandungan ayat-ayat 

tentang riba yang terdapat sebelum ayat berkenaan; 

b. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith dan athar: Hamka 

menampilkan hadith berkaitan khutbah Wada’ riwayat ’Amr bin al-Ahwash dan 

hadith larangan riba riwayat ’Abdullah b. Mas’ud serta athar berkaitan ayat 

terakhir di dalam   al-Quran daripada riwayat ’Umar  al-Khattab; 



183 

 

c. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan riwayat daripada sahabat: Beliau 

mengambil pentafsiran bersumberkan Ibn ’Abbas berkenaan dengan status                

ayat-ayat riba yang dianggap sebagai ayat terakhir diturunkan; 

d. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan riwayat daripada tabiin: Beliau 

mengambil pentafsiran Sa’id bin Jubair berkenaan jarak penurunan ayat ini 

dengan kewafatan Rasulullah s.a.w.; 

e. Menyebut asbab al-nuzul sebagai rujukan pentafsiran: Hamka menyatakan secara 

ringkas faktor penurunan ayat ini yang dianggap sebagai ayat terakhir yang 

diturunkan kepada Rasulullah s.a.w.;  

f. Mengetengahkan pentafsiran berdasarkan ilmu fiqh: Hamka menyebut jenis-jenis 

riba mengikut huraian ilmu fiqh. Beliau turut mengemukakan contoh pinjaman 

masa kini yang berbentuk riba, penjelasan konsep “sad li al-zari’ah” dalam Riba 

Fadl. perbincangan ulama tentang masalah bayaran dinar dengan dinar, dirham 

dengan dirham, dan pembelian emas dengan emas; 

g. Mengemukakan tafsiran dalam bentuk menyanggah teori dan ideologi yang 

bertentangan dengan Islam: Hamka menjelaskan hal ehwal ekonomi sekarang 

yang berada di bawah pengaruh Yahudi dan Kristian. Beliau membuat tafsiran 

dengan mengemukakan kemurnian ekonomi Islam yang dapat mengatasi 

kezaliman sistem ekonomi Barat; 

h. Mengutarakan pandangan ulama semasa: Hamka memuatkan pandangan 

H.O.S.Tjokroaminoto mengenai konsep “Bank Shadaqah” yang mengutamakan 

kebajikan umat dan meminggirkan akitiviti riba; 



184 

 

i. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan takwa 

dengan penyataan “hendaklah kamu takut.” Pentafsiran hanya dikemukakan 

dalam ayat yang berbentuk umum dan ringkas tanpa diiringi sebarang dalil. 

30. Ayat ke-282: 

















































































185 

 







 

 
Terjemahannya: Wahai orang-orang yang beriman! apabila kamu 

mengadakan suatu perikatan hutang-hutang buat dipenuhi di suatu 

masa yang tertentu, maka tuliskanlah dia. Hendaklah menulis di antara 

kamu seorang penulis yang adil, dan janganlah enggan seorang penulis 

menuliskan sebagai yang telah diajarkan akan dia oleh Allah. Maka 

hendaklah dia menuliskan dan hendaklah merencanakan orang yang 

yang berkewajiban atasnya dan hendaklah dia takut kepada Allah, 

Tuhannya, dan janganlah dia mengurangi sedikit pun daripadanya. 

Maka jika orang berkewajiban itu seorang yang safih atau lemah, atau 

dia tidak sanggup merencanakan, maka hendaklah walinya yang 

merencanakan dengan adil. Dan hendaklah kamu adakan dua saksi dari 

laki-laki kamu. Tetapi jika tidak ada dua laki-laki, maka (bolehlah) 

seorang laki-laki dan dua peempuan, di antara saksi-saksi yang kamu 

sukai. Supaya jika seorang di antara kedua (perempuan) itu keliru, 

supaya diperingatkan oleh seorang lagi. Dan janganlah enggan saksi-

saksi apabila mereka diundang (jadi saksi). Dan janganlah kamu jemu 

menuliskannya, kecil ataupun besar, buat dipenuhi pada masanya. 

Yang demikian itulah yang lebih adil di sisi Allah dan lebih teguh 

dekat untuk tidak ada keragu-raguan. Kecuali perdagangan tunai yang 

kamau adakan di antara kamu, maka tidaklah mengapa tidak kamu 

tuliskan. Dan hendaklah kamu mengadakan saksi jika kamu berjual 

beli. Dan tidak boleh dipersusahkan penulis dan tidak pula saksi. 

Karena kalau kamu berbuat demikian, maka yang begitu adalah suatu 

kedurhakaan pada diri kamu masing-masing. Dan hendaklah kamu 

bertakwa kepada Allah dan Allah akan mengajar kamu. Dan Allah atas 

tiap-tiap sesuatu adalah Maha Mengetahui.      

 

Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan al-Quran dengan al-Quran itu sendiri: Pentafsiran diaplikasikan 

berlandaskan kandungan ayat yang terdapat sebelum ayat berkenaan. Beliau 

menyebut kronologi maksud ayat daripada ayat 261 hingga  ayat 281 surah                        

al-Baqarah; 

b. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith: Hamka 

mengemukakan hadith riwayat daripada Ahmad dan Tabrani yang menyentuh 

kebaikan harta yang terdapat pada orang yang baik; 



186 

 

c. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan ilmu fiqh: Hamka menyebut pandangan 

ahli-ahli fiqh tentang pengambilan saksi hutang daripada kalangan bukan Islam; 

d. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan bahasa Arab: Beliau menggunakan 

kalimah Arab iaitu “ta`kid” dan memfokuskan penjelasan makna pada kalimah 

“qardan hasanan” dan “syahid”. Pada catatan no. 6, Hamka menamakan dua 

golongan daripada manusia dengan kalimah Arab iaitu “safih”, “daif” dan satu 

golongan manusia dengan perkataan “tidak sanggup” dalam bahasa tempatan; 

e. Mengemukakan tafsiran dalam bentuk menyanggah teori dan ideologi yang 

bertentangan dengan Islam: Beliau menjawab tohmahan musuh bahawa Islam 

tidak memberi hak yang sama kepada kaum wanita; 

f. Memuatkan fakta ilmu ekonomi: Hamka menyelitkan perbincangan berkaitan 

teori-teori ekonomi dan perbandingan dengan konsep ekonomi Islam; 

g. Mengemukakan fakta tentang realiti semasa: Hamka menyebut realiti aktiviti 

ekonomi masa kini yang kian menyenangkan pengguna seperti sistem pengkalan 

data dan hitungan perniagaan; 

h. Mengemukakan contoh yang berkaitan aktiviti manusia: Beliau menggunakan 

contoh jenis perniagaan iaitu perjanjian pembelian sebuah gedung; 

i. Mewujudkan tafsiran dengan mengaitkan kisah tauladan: Terdapat kisah petani 

yang hanya bekerja menanam bunga anggerik di Kebayoran Lama, Jakarta 

Selatan, tetapi mampu menunaikan haji; 

j. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan sebuah tajuk 

khas: Hamka memulakan tafsiran dengan tajuk khas iaitu “Surat-Surat 

Perjanjian”; 



187 

 

k. Menggunakan kaedah memfokuskan isi-isi penting dengan kaedah pengutaraan 

nombor: Penghuraian fakta tafsiran dilakukan dengan mengemukakan  nombor 1 

hingga nombor 14 isi perbincangan; 

l. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan dengan 

pengertian berikut iaitu “jangan diabaikan, iaitu dengan tuhan..”, “Allah jualah 

kehendaknya didasarkan segala urusan dan perjanjian” dan “ingat kepada Allah.” 

Pentafsiran hanya dikemukakan dalam ayat yang berbentuk umum dan ringkas 

tanpa diiringi sebarang dalil. 

 

 

 

 

31. Ayat ke-283 : 





















 
 

Terjemahannya: Dan jika kamu di dalam perjalanan, sedang kamu tidak 

mendapat seorang penulis, maka hendaklah kamu pegang barang-barang  

agunan. Tetapi jika percaya yang setengah kamu akan yang setengah, 

maka hendaklah orang yang diserahi amanat itu menunaikan 

amanatnya, dan hendaklah ia takwa kepada Allah Tuhannya. Dan 

janganlah kamu sembunyikan kesaksian. Dan barangsiapa yang 

menyembunyikan (kesaksian) itu, maka sesungguhnya telah berdosalah 

hatinya. Dan Allah mengetahui apa yang kamu kerjakan.   



188 

 

        

 

 Metodologi pentafsiran ayat di atas adalah seperti berikut: 

a. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada hadith: Hamka menukilkan 

hadith tanpa riwayat yang berbunyi mafhumnya “tidak merosakkan dan tiada 

kerosakan sepatutnya berlaku di antara manusia dengan manusia”; 

b. Mengemukakan tafsiran berlandaskan ilmu fiqh: Hamka mengemukakan tafsiran 

dengan menyebut adab-adab berhutang yang disarankan Islam; 

c. Menyelitkan pentafsiran bersandarkan kepada ilmu ekonomi: Beliau menyebut 

istilah Notaris dan beberapa aktiviti hutang di kalangan masyarakat. Di samping 

itu, beliau menyebut perbandingan di antara peraturan pinjaman moden iaitu 

Notareleese Acte dengan peraturan pinjaman Islam; 

d. Mengemukakan contoh yang berkaitan aktiviti manusia: Contoh kes hutang yang 

disebutkan Hamka ialah hutang berkonsepkan cagaran cincin; 

e. Mentafsirkan takwa berdasarkan ijtihad sendiri: Beliau mentafsirkan makna 

takwa dengan maksud kedua pihak iaitu pemberi hutang dan penghutang 

hendaklah menjaga takwa kepada Allah dan menjaga niat daripada diganggu 

gugat oleh syaitan. Pentafsiran hanya dikemukakan dalam ayat yang berbentuk 

umum dan ringkas tanpa diiringi sebarang dalil. 

 

5.6  Rangkuman Metodologi Hamka  

Setiap ahli tafsir mempunyai metodologi yang tersendiri dalam mentafsirkan                

ayat-ayat al-Quran. Metodologi yang diaplikasikan membuktikan pentafsiran yang 

dilakukan adalah mengikut lunas-lunas yang ditentukan syarak bagi menghasilkan 

pentafsiran yang tepat dan berkualiti. Hamka turut tidak terkecuali dalam hal ini, 



189 

 

beliau mentafsirkan ayat al-Quran dengan penuh dinamik dan disiplin ilmu yang 

menarik. Ini menyebabkan nama beliau tersohor dalam senarai ulama tafsir moden.  

 

Sebagai rumusan daripada tafsiran Hamka pada ayat-ayat terpilih yang mengandungi 

kalimah berkaitan perkataan takwa di dalam surah al-Baqarah, Hamka telah 

mengaplikasikan metodologi berikut: 

1. Mentafsirkan ayat berlandaskan kandungan ayat yang terdapat sebelum ayat 

berkenaan: Ini merupakan metodologi utama para pentafsir al-Quran termasuk 

Hamka kerana mereka memahami kaedah ini adalah yang kaedah terbaik. 

Antara contoh pendekatan Hamka ialah mengaitkan ayat 24 surah al-Baqarah 

dengan ayat sebelumnya, ayat 103 dengan ayat 102 surah al-Baqarah dan ayat 

196 dihubungkan pentafsirannya dengan 168 dan 183 daripada surah yang 

sama. Beliau turut menyebut kronologi maksud ayat daripada ayat 261 hingga 

ayat 281 surah al-Baqarah. Secara keseluruhan, ayat-ayat kajian yang 

termasuk dalam kaedah ini ialah ayat 24, 66, 189, 203, 241 dan 282. 

 

2. Mentafsirkan ayat dengan merujuk pada ayat yang berkaitan yang terdapat 

pada surah yang lain: Ini juga merupakan metodologi utama para pentafsir              

al-Quran. Pentafsiran diaplikasikan berlandaskan kandungan ayat yang 

terdapat pada surah yang lain. Ini dapat dilihat melalui pentafsiran ayat 196 

dihubungkan dengan ayat 97 surah Ali ’Imran. Secara keseluruhan, ayat-ayat 

kajian yang termasuk dalam kaedah ini ialah ayat 2, 63, 66, 189, 196, 223, 

224, 233 dan 281.        

            



190 

 

3. Mentafsirkan ayat berdasarkan al-Sunnah: Hadith adalah pelengkap kepada 

keterangan al-Quran dan merupakan intipati sunnah itu sendiri. Justeru, beliau 

banyak menampilkan pelbagai hadith untuk mentafsirkan ayat-ayat al-Quran. 

Hadith yang dinukilkan terdiri daripada riwayat Bukhari, Muslim, Ibn Majah, 

Baihaqi, Tirmidhi, Abu Dawud, Ahmad dan Tabrani, Ibn Abi Dunya, Ibn 

’Asakir, Ibn Syaibah, ’Abd b. Humaid, Ibn Jarir, Ibn Abi Hatim, Ibn                      

Al-Mundhir, Ibnu Mardawaih, ’Amr bin al-Ahwash dan ’Abdullah Ibn 

Mas’ud dan ’Umar al-Khattab. Hamka juga menukilkan hadith tanpa 

penyataan sumber riwayat. Dalam perkara sunnah, Hamka memuatkan 

beberapa zikir dan lafaz talbiyyah yang menjadi bahan pentafsiran ayat 197 

dan ayat 203 tanpa dinyatakan sumber riwayat. Ayat-ayat yang ditafsirkan 

berdasarkan kaedah ini ialah ayat 177, 180, 181, 187, 189, 197, 203, 224, 231, 

281, 282 dan 283.   

 

 

4. Menyatakan pentafsiran berdasarkan riwayat sahabat: Dalam konteks ini 

Hamka memilih riwayat daripada sahabat seperti Ibn ’Abbas, ’Umar                         

al-Khattab. ’Abdullah b. Mas’ud, ’Ali b. ’Abu Talib dan Abu ’Ubaidah. 

Namun beliau kelihatan lebih cenderung untuk mengambil banyak pendapat 

Ibn ’Abbas berbanding sahabat yang lain. Terdapat riwayat tanpa penyataan 

sumber ambilan berkenaan hal ’Ali b. Abu Talib yang telah membayat mut’ah 

kepada bekas isterinya. Ayat-ayat yang berkaitan dengan kaedah konteks ini 

ialah ayat 66, 177, 183, 187, 189, 194, 224, 231, 233 dan 281. 

 



191 

 

5. Mengemukakan tafsiran bersumberkan riwayat tabiin: Hamka mengutarakan 

riwayat secara khusus daripada Sa’id bin Jubair, Sufian al-Thawri, Ibn Habil 

dan Muqatil Ibn Jarir, Ibn ’Asakir. Ini dapat dilihat melalui tafsiran Hamka 

pada ayat 66, 177, 196, 281 surah al-Baqarah.  

 

6. Mentafsirkan ayat berdasarkan keterangan daripada kandungan kitab-kitab 

sebelum al-Quran: Hamka menyebut keterangan berkenaan secara umum 

sahaja. Ini kerana beliau bukan mengambil fakta daripada versi asal kitab 

terdahulu akan tetapi beliau mengambil keterangan tersebut diambil daripada                      

al-Quran dalam keadaan tidak diiiringi rujukan ayat. Kaedah ini boleh 

dianggap sebagai kaedah mentafsirkan ayat al-Quran dengan kandungan                  

al-Quran itu sendiri dalam keadaan secara tidak langsung sahaja. Ayat-ayat 

yang termasuk dalam kaedah ini ialah ayat 41,183 dan 212. 

 

7. Menampilkan pandangan ulama terdahulu dan ulama semasa: Beliau 

mengupas maksud ayat berdasarkan pandangan ulama terdahulu seperti 

riwayat sahabat yang digelarkan ulama Salaf seperti ’Ali b. Abu Talib dan 

’Abdullah b. ’Umar manakala daripada tabiin pula ialah Hasan al-Basri, Sa’id 

b. Jubair, Abu Qilabah, al-Zuhri, Qatadah dan al-Dahak. Ini dapat dilihat 

menerusi pentafsiran ayat 237. Pandangan ulama silam yang dinyatakan pula 

ialah Imam al-Haramain, ijtihad Abu ’Ali al-Qali dan Imam al-Ghazali 

manakala pandangan ulama semasa pula diambil daripada tokoh seperti Duski 

Samad, H.O.S. Tjokroaminoto, K.H.Wahid Hasyim dan Syeikh Mustafa                   

al-Ghalayini. Ayat-ayat yang terbabit dalam kaedah pentafsiran ini ialah ayat 



192 

 

66, 183, 187, dan 281. Terdapat juga sumber pentafsiran daripada ulama yang 

tidak dinyatakan nama mereka, yakni sekadar disebut secara umum dalam 

pentafsiran ayat 63 dan 233. 

 

8. Menyatakan asbab al-Nuzul iaitu sebab penurunan ayat bagi 

memperkukuhkan pentafsiran:  Hamka telah menyebut secara khusus asbab 

al-Nuzul pada tafsiran ayat 189, ayat 224 dan ayat 278 sahaja. Hamka 

mengemukakan pentafsiran berdasarkan riwayat Ibn Jarir, Ibn Mundhir dan 

Ibn Abi Hatim. 

 

9. Mentafsirkan ayat dengan mengaitkan dengan sirah Rasulullah s.a.w., kisah 

para Nabi dan sejarah Islam:  Kaedah ini diterapkan Hamka menerusi 

pentafsiran ayat 103, 183, 189, 194, 196, 203, 212, 231, 233 dan 281. Dalam 

aspek ini, beliau menyebut perihal ibu susu Rasulullah s.a.w., kisah 

Rasulullah s.a.w. yang berdukacita atas kematian putera baginda, sebab dan 

bentuk penentangan golongan Quraish, Yahudi dan Munafik terhadap 

baginda, fakta sirah bahawa Rasulullah s.a.w. bergerak bersama 1,200 orang 

sahabat untuk mengerjakan umrah dan fakta berkenaan peristiwa perjanjian 

Hudaibiyah, pelaksanaan Haji Wada’, khutbah terakhir dan detik kewafatan 

baginda. Hamka memfokuskan beberapa keterangan tentang Nabi Sulaiman, 

sejarah Nabi Musa dan Nabi ’Isa dalam bab kewajipan puasa, amalan 

``puasa’’ Nabi Zakaria, Maryam dan Nabi ’Isa, amalan haji di zaman Nabi 

Ibrahim a.s. hingga kebangkitan Nabi Muhammad s.a.w.  

 



193 

 

10. Menggunakan perantaraan bahasa Arab bagi mendapatkan terjemahan dan 

mentafsirkan kalimah yang terkandung di dalam ayat tertentu: Hamka 

menumpukan pentafsiran pada kalimah al-Quran seperti “rafath”, “fusuq”, 

“jidal”, “hurumat”, “hadyu``, “dam” “siyam”, , “mubasyarah”, “hilal”,                   

“al-silmi”, “urdatan”, “taradin”, “tasyawurin”, “bi  al-ma’kruf”, “khitab ”, 

“ta`kid”, “syahid ”, “safih”, “da’if” dan pada kalimah Arab yang ditampilkan 

untuk perbincangan seperti “ta`kid” dan “qardan hasanan”. Ayat-ayat yang 

terlibat ialah 183, 187, 189, 196, 194, 212, 224, 233 dan 282. Kaedah ini tidak 

digunakan dengan meluas kerana Hamka hanya memilih kalimah al-Quran 

tertentu sahaja. Di samping itu, kalimah dari lafaz hadith iaitu “imanan 

wahtisaban” turut dinyatakan dalam pentafsiran ayat 183. 

 

11. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan pandangan ahli ilmu balaghah: 

Hamka mengupas jawapan Rasulullah s.a.w. tentang persoalan hilal dari sudut 

ilmu tersebut dalam ayat 189. 

 

12. Menampilkan sebahagian ilmu berkaitan Nasakh dan Mansukh: Hamka 

menyatakan taraf ayat yang dimansukhkan sebelum mengemukakan 

pentafsiran lanjut. Ayat yang terlibat dalam konteks ini ialah ayat 180 yang 

berkaitan dengan hukum wasiat semasa seseorang itu hampir meninggal 

dunia. 

 

13. Menampilkan sedikit fakta berkaitan ilmu tarikh mashaf: Hamka memulakan 

tafsiran dengan menerangkan keadaan al-Quran pada zaman Rasulullah s.a.w. 

yang diturunkan secara berperingkat pada permulaan pentafsiran ayat 2. 



194 

 

 

14. Menegaskan prinsip ’aqidah dan ilmu Tauhid dalam sesetengah ayat yang 

ditafsirkan: Pentafsiran menyentuh konsep ketuhanan, rukun iman dan konsep 

kepercayaan kepada hari Akhirat menerusi perbahasan ayat 2, 103, 123 dan 

ayat 177. 

 

15. Menafsirkan ayat dengan menampilkan hujah-hujah daripada ilmu fiqh: 

Hamka mengutarakan pandangan empat mazhab terkenal dan mazhab 

sampingan seperti mazhab Zahiri bagi membantu penafsiran ayat dalam isu 

zakat ini. Beliau menjelaskan Ilmu fiqh secara umum tanpa disandarkan 

kepada mana-mana mazhab secara khusus dalam bab kepentingan perjanjian 

dalam Islam, perihal perhambaan menerusi peperangan, wasiat, faraid, ibadah 

puasa, iktikaf, permasalahan ru`yah al-hilal, hisab, ghanimah, perihal ibadah 

haji, waris, mahar, mut’ah, permasalahan riba, pinjaman, hutang dan ekonomi 

Islam. Ini dapat dilihat menerusi pentafsiran ayat 177, 180, 183, 187, 189, 

196, 197, 203, 212, 233, 237, 241, 278, 281, 282 dan 283. 

 

16. Menyelitkan pentafsiran berdasarkan unsur ilmu tasawuf: Hamka 

mentafsirkan ayat dengan huraian ilmiah mengenai ilmu ini pada ayat 196 

sahaja.  Huraian beliau menyentuh “rukun batin” dalam ibadah haji. 

 

17. Mentafsirkan ayat dengan mengutarakan perbahasan falsafah Islam: Tafsiran 

menjadi lebih menarik apabila Hamka mengutarakan falsafah dan hikmah 

perlaksanaan hukum hakam Islam. Falsafah yang dinyatakan merupakan isi 

terpenting daripada sesebuah kehendak ayat al-Quran yang wajar difahami 



195 

 

para pembacanya. Beliau menyebut falsafah puasa, perundangan qisas, 

falsafah solat dan perkaitan dengan lafaz doa Iftitah, teori kontrak sosial dan 

perkaitan dengan Islam, konsep perjanjian Islam dan konsep peraturan perang 

yang diajar Islam ayat  177, 179, 183 dan 194.    

 

18. Memasukkan unsur-unsur sejarah dunia: Hamka mengutarakan perkembangan 

Yahudi, konfrontasi Arab Saudi-Mesir, perang Indonesia-Belanda, budaya 

tempatan masyarakat Sudan, Revolusi Oktober 1917, keadaan pemerintahan 

khalifah ’Umar bin ’Abd al’Aziz, sejarah aktiviti ru`yah di Indonesia, sejarah 

rujuk yang berlaku pada zaman Jahiliah dan sejarah Henry VIII yang 

bertindak mewujudkan gereja persendirian dan sejarah perhambaan yang 

dijalankan Rusia. Dengan adanya penyelitan unsur berkenaan maka 

pentafsiran ayat 48, 123, 187, 196 dan 231 berjaya dikembangkan berdasarkan 

unsur sejarah. 

 

19. Mentafsirkan ayat dengan bantuan ilmu sampingan: Beliau menampilkan 

ilmu-ilmu duniawi seperti sains, psikologi kemanusiaan, hal ehwal                

undang-undang antarabangsa, pandangan ahli perubatan, ilmu ekonomi dan 

fakta semasa. Menerusi kaedah ini, Hamka bijak mencipta kelainan dalam 

mentafsirkan ayat-ayat al-Quran mengikut disiplin ilmu semasa. Hamka tidak 

terikat dengan fakta agama semata-mata. Pentafsiran ayat yang terbabit dalam 

kaedah ini ialah ayat 177, 183, 233 dan 278. 

 

20. Mengemukakan tafsiran dalam bentuk menyanggah teori dan ideologi yang 

bertentangan dengan Islam: Ini dapat dibuktikan dengan pentafsiran yang 



196 

 

dilakukan beliau pada ayat 123, 177, 183, 231, 281 dan 282. Teori dan 

ideologi yang bertentangan dengan Islam yang diutarakan ialah ajaran 

Kristian dan Sosialis, budaya puasa dalam agama lain seperti Hindu, agama 

Mesir purba, Buddha dan Kristian, hujah Barat yang menghina amalan 

berpuasa, pandangan Prof. Dr. J. Verkuyl yang bertindak menghina Islam dan 

penguasaan ekonomi dunia di bawah pengaruh Yahudi dan Kristian yang 

dianggap lebih berpengaruh dan cemerlang daripada Islam. Hamka membuat 

tafsiran dengan mengemukakan jawapan dan hujah membela Islam dengan 

jawapan yang tersendiri sebagai bahan pentafsiran. 

 

21. Mewujudkan tafsiran yang menarik dengan mengaitkan kisah-kisah tauladan: 

Ini dapat dilihat menerusi pentafsiran ayat 177, 224, 233, 237, 241 dan 282. 

Hamka memuatkan kisah seorang pemimpin yang melanggar perjanjian 

negara sendiri, Imam  al-Haramain, Ratu Elizebeth ke-II, Jubair bin Muth’im, 

perihal petani di Kebayoran Lama, dan kisah Ma’an b. Zaidah, kisah Abu 

Bakar dan kisah ’Ali b. Abu Talib. 

 

22. Mengemukakan pentafsiran berdasarkan keadaan semasa dan contoh yang 

berada di persekitaran manusia: Beliau menyebut contoh keadaan menghadap 

arah mengikut kedudukan geografi negara Indonesia dan Amerika, kerapuhan 

aqidah yang berlaku dalam masyarakat umat Islam di Indonesia,                       

nikmat-nikmat yang dikecapi manusia seperti sawah, ladang, rumahtangga 

dan harta pusaka, contoh-contoh individu yang rapat dengan manusia seperti 

waris dan guru, contoh kes seseorang yang terlibat dalam jenayah murtad dan 



197 

 

pembunuhan, jenis perniagaan, contoh cagaran dan hutang. Contoh-contoh ini 

terdapat dalam ayat 21, 123, 177, 179, 231 dan 283.            

                               

23. Memuatkan catatan pengalaman peribadi bagi menguatkan kupasan maksud 

ayat yang ditafsirkan: Dalam mentafsirkan ayat 177 dan 197, Hamka 

memuatkan pengalaman beliau mengerjakan ibadah haji, pengalaman 

menghadiri Konferensi Kebudayaan Islam dan pengalaman menghadapi 

penderitaan takala berlaku perang di tanah air akibat serangan Belanda. 

 

24. Menggunakan beberapa pendekatan unik yang terkandung di dalam bahasa 

Indonesia: Hamka bijak menggunakan kata-kata bidalan dan perumpamaan 

dalam ayat-ayat pentafsiran. Ini dapat dilihat menerusi perbahasan ayat 24, 

123, 177, 187, 196, 197, 231, 233 dan ayat 224. Hamka menyebut istilah 

bahasa Minangkabau iaitu bergelut-gelut dan istilah  bahasa Jawa pada 

perkataan “prihatin. “ Pepatah Indonesia yang digunakan ialah “tangan yang 

di atas lebih mulia dari tangan di bawah” dalam kupasan “orang-orang yang 

meminta”, “laki-laki semalu, perempuan serasa” dan “janji biasa mungkir, 

titian biasa lapuk”. 

 

25. Menggunakan kaedah memfokuskan sesuatu pentafsiran dengan tajuk khas:  

Tafsiran dimulakan dengan tajuk khas pada ayat 181, 187, 189, 224, 231, 233, 

241, 278, 281 dan 282. Tajuk-tajuk yang dimasukkan ialah “Puasa”, 

“Pakaian”, “Dari Hal Hilal dan Tanyakanlah  Sesuatu Kepada Ahlinya”, 

``Bersumpah”, “Rujuk Sebelum Selepas Iddah”, “Talak Dalam Hukum 

Kristen”, “Riba II”, “Surat-Surat Perjanjian” “Bersumpah” dan “Mut’ah.” 



198 

 

 

26. Setiap ayat dimasukkan nasihat-nasihat berharga berdasarkan ijtihad 

tersendiri: Hamka menampilkan nasihat dan ingatan berguna kepada para 

pembaca. Ini bermakna Hamka melengkapkan pentafsiran ayat dengan 

menyebut apa yang mesti diamalkan berdasarkan kandungan sesebuah ayat. 

Kesemua ayat-ayat yang ditafsirkan Hamka diiringi dengan kenyataan ijtihad 

beliau dalam bentuk  penjelasan ayat dan nasihat yang turut bercampur 

dengan sumber pentafsiran yang lain. Ini menunjukkan pentafsiran beliau 

tidak terikat kepada pentafsiran bi al-ma`thur  semata-mata. 

 

27. Memfokuskan sesuatu fakta secara khusus: Hamka menggunakan kaedah 

butiran nombor ketika menjelaskan rukun haji dalam pentafsiran ayat 196. 

Dalam pentafsiran berkaitan “kesucian” dalam ayat 194, beliau memfokuskan 

penjelasan dengan penyataan fakta dari pertama hingga keempat. Dalam ayat 

282 pula, beliau menghuraikan fakta tafsiran dengan mewujudkan fakta 

tersusun dari nombor satu hingga nombor 14 manakala daalm pentafsiran ayat 

177, beliau mendatangkan fakta khas tentang jumlah ayat tentang sabar di 

dalam al-Quran. 

 

28. Menekankan maksud daripada perkataan takwa: Terdapat 31 ayat di dalam 

surah al-Baqarah yang menyentuh kalimah berkaitan perkataan takwa. 

Hamka menggunakan perkataan takwa itu sendiri sebagai bahan pentafsiran 

dalam ayat 2, 41, 179, 197 dan 278. Beliau mengupas makna takwa dalam 

bentuk umum dalam ayat-ayat tersebut. Daripada kajian ini, beliau didapati 

bersungguh-sungguh menyeru manusia supaya bertakwa dan ini terbukti juga 



199 

 

apabila beliau tidak meninggalkan penjelasan mengenai takwa dalam ayat ini 

walaupun kedapatan pentafsirannya dalam bentuk umum dan ringkas.   

 

5.7        Rumusan 

Hamka didapati mempunyai metodologi yang bersifat semasa kerana beliau 

merupakan ulama yang kreatif dan memiliki banyak pengalaman. Melalui metodologi 

yang diketengahkan, beliau mempunyai cita-cita yang besar agar masyarakat 

Nusantara dapat mengambil manfaat daripada pentafsiran  al-Quran yang dicetuskan. 

Pengkaji mendapati pentafsiran ayat-ayat berkenaan dilahirkan menerusi metodologi 

yang tidak bercanggah dengan syarak. 

 

Hamka mengetengahkan kebanyakan pengertian takwa berdasarkan ijtihad sendiri 

dan sedikit sahaja penghuraian secara mengemukakan dalil atau pandangan daripada 

ulama. Namun pengertian takwa yang diketengahkan tidak bercanggah dengan syarak 

kerana ia selari dengan takrifan takwa daripada para sahabat dan ulama-ulama 

muktabar yang lain. Pentafsiran yang dilakukan adalah menyentuh tentang 

tanggungjawab individu dalam bentuk perbuatan dan perasaan. Hamka mentafsirkan 

takwa dalam 31 ayat sampel kajian dalam bentuk skop perbuatan iaitu melaksanakan 

perkara-perkara kebaikan, memelihara martabat diri, memelihara hubungan dengan 

Allah s.w.t., tidak membantah agama, menjauhi sihir, melakukan perbuatan yang 

menyebabkan iman sentiasa meningkat, tidak melakukan kekacauan kepada keluarga, 

meninggalkan perkara yang baik (wasiat) untuk kebaikan keluarga. Beriman dan 

mampu menahan nafsu dalam melaksanakan perintah Allah s.w.t., menjadi                   

orang-orang yang menegakkan iman dan takwa dalam kehidupan dan yang 



200 

 

memelihara kemaluan ketika isteri kedatangan haid, tidak menindas kaum 

perempuan, memelihara anak kecil atas amanah daripada Allah s.w.t. dan tidak akan 

berhelah terhadap agama. 

 

Pentafsirkan takwa dalam bentuk skop perasaan atau dalaman pula ialah perasaan 

gerun terhadap seksaan Allah s.w.t., nekad  mengawasi diri dan keturunan daripada 

perasaan lapang dada dan bakal terlepas daripada tanggungjawab di akhirat, berpuas 

hati dengan rezeki,  takut kepada tempat neraka, sikap dalaman yang mahu beriman, 

berwaspada terhadap segala bahaya dari musuh Islam dan halangan ketika ibadat haji, 

membangunkan hati, mengerjakan ibadat dengan khusyuk, mempupuk keikhlasan, 

mengingati Allah dalam segala urusan dan perjanjian dan menjaga niat daripada 

diganggu gugat oleh syaitan. Seterusnya Hamka menyimpulkan golongan yang 

bertakwa ialah masyarakat beriman yang bersikap menegakkan keamanan, 

memelihara perdamaian, mempertahankan hidup berdasarkan syariat, mempunyai 

kesedaran beragama dan perasaan takut kepada Allah s.w.t.. 

 

Keseluruhan pentafsiran tersebut sejajar dengan pandangan Ibn Mas’ud                     

(al-Zuhaili, 1998), Ibn Abbas (al-Qurtubi, 2000), al-Ghazali (2003), Ibn Kathir 

(2000), al-Qaradawi (2002), Syed Qutb (2005) ’Afif ’Abd al-Fatah (t.t.), Wahbah              

al-Zuhaili (1998), Muhammad ‘Ali al-Sabuni (2003) dan Sa’id Hawa (2003). Tiada 

kedapatan pernyataan Hamka yang bercanggah dengan pernyataan para sahabat, 

tabiin dan ulama muktabar. 

 

Ilmu-ilmu sampingan seperti sains, psikologi kemanusiaan, hal ehwal undang-undang 

antarabangsa, pandangan ahli perubatan, ilmu ekonomi dan fakta semasa 



201 

 

diketengahkan Hamka tanpa dinyatakan sumber rujukan yang lengkap. Beliau hanya 

menyatakan senarai rujukan ilmiah dari manuskrip ilmu Islam sahaja. Pengkaji 

membuat andaian bahawa Hamka bertindak memuatkan ilmu-ilmu sampingan adalah 

berdasarkan ingatan, pengalaman, maklumat dan bacaan tidak rasmi. Beliau mungkin 

mengabaikan rujukan ilmu sampingan kerana ingin memastikan Tafsir al-Azhar tidak 

dikenali sebagai kitab tafsir yang terlalu didominasikan ilmu-ilmu sampingan.  

 

 

 

 

BAB ENAM 

KESIMPULAN 

6.1    Pengenalan 

Dalam bab yang terakhir ini, penulis memberikan rumusan berkaitan perbincangan 

yang telah dinyatakan dalam bab-bab terdahulu. Selain itu, penulis mengutarakan 

saranan-saranan penting yang berkaitan dengan kehebatan metodologi Hamka dan 

sumbangan beliau dalam lapangan pentafsiran al-Quran. 

 

6.2   Rumusan Keseluruhan 

Ilmu tafsir mempunyai disiplin yang tersendiri dan kompleks berbanding ilmu-ilmu 

yang lain. Ia merupakan ilmu Islam yang sentiasa berkembang dari satu generasi ke 

satu generasi yang lain. Sejarah Islam memaparkan banyak tokoh-tokoh mufassir 



202 

 

telah muncul selepas generasi awal yang diasaskan Rasulullah s.a.w.. Hal ini kerana 

baginda dan para sahabat mewariskan ilmu berkenaan dan membuka pintu ijtihad 

terhadap pentafsiran al-Quran. Pelbagai kaedah disusun oleh ulama dalam 

menampilkan tafsiran al-Quran.  

 

Perkembangan tafsir al-Quran merentasi pelbagai zaman dan keadaan. Dalam konteks 

zaman era moden, pentafsiran al-Quran bermula pada awal abad ke-19 Masihi. Ketika 

itu dunia Islam mengalami pelbagai kemelut dan penindasan pihak musuh. Justeru, 

lahir pelbagai tafsir al-Quran dalam versi moden yang terisi dengan semangat 

perjuangan dan pembelaan. Tafsir al-Quran dalam versi moden diterokai oleh 

reformis-reformis atau pejuang ummah seperti Rasyid Rida, Jamal al-Din                  

al-Qasimi, Tantawi Jauhari, Ahmad Mustafa al-Maraghi, Syed Qutb dan Hamka.
 
 

 

Hamka adalah antara ulama’ yang memiliki pelbagai keistimewaan dalam konteks 

dunia Islam Nusantara. Beliau bukan sahaja dikenali sebagai tokoh ulama tersohor 

malah sebagai aktivis politik dan sasterawan yang telah banyak menghasilkan karya 

bertemakan keagamaan yang berjaya mencuri minat pelbagai lapisan masyarakat.  

 

Karya agung yang dihasilkan Hamka ialah Tafsir al-Azhar. Kitab tersebut memuatkan 

tafsiran al-Quran dalam versi moden dan pelbagai etika ilmiah. Hamka berjaya 

menulis tafsir berkenaan meliputi 30 juz al-Quran walaupun menghadapi pelbagai 

rintangan. 

 

Metodologi pentafsiran beliau didapati tidak bercanggah dengan syarak kerana beliau 

menggunakan kaedah pentafsiran metodologi utama para mufassir seperti 



203 

 

pentafsirkan ayat berdasarkan al-Quran, al-Sunnah, riwayat sahabat, tabiin, 

kandungan kitab-kitab sebelum al-Quran, pandangan ulama terdahulu dan ulama 

semasa, ilmu asbab al-Nuzul, sirah Rasulullah s.a.w., kisah para Nabi, sejarah Islam, 

perantaraan ilmu bahasa Arab, ilmu Nasakh dan Mansukh, ilmu tarikh mashaf . Di 

samping itu, penghuraian Hamka tentang prinsip ’aqidah dan ilmu Tauhid adalah 

jelas dan tidak membabitkan isu-isu kontroversi dalam perbincangan ilmu kalam. 

Pentafsiran turut berlandaskan ilmu fiqh daripada  sumber mazhab muktabar dan 

unsur ilmu tasawuf. Setiap ayat ditafsirkan dengan beberapa ijtihad yang berisi 

beberapa pedoman dan penjelasan yang dikehendaki ajaran Islam. Tidak kedapatan 

unsur-unsur pentafsiran ke arah pemujaan elemen yang bertentangan syarak atau 

berdasarkan kehendak nafsu tertentu. 

 

Hamka didapati lebih cenderung mengemukakan metodologi pentafsiran yang lebih 

bersifat semasa dan tidak terikat dengan metodologi asas semata-mata. Beliau telah 

mengaplikasikan kaedah mengetengahkan ilmu-ilmu sampingan seperti sains, ilmu 

psikologi dan sejarah dunia. Beliau turut menyelitkan kisah-kisah dan contoh-contoh 

semasa yang berlaku pada zaman moden tanpa meminggirkan kisah-kisah tauladan 

pada zaman lampau. 

 

Tafsir al-Azhar turut mengutarakan pandangan pemikir Barat dan ideologi yang 

berlawanan dengan Islam. Ini membuktikan keberanian dan keterbukaan metodologi 

yang digunakan beliau. Hujah-hujah tafsiran yang dikemukakan berdasarkan 

metodologi ini sangat bermanfaat kepada umat Islam pada zaman sekarang yang 

menghadapi cabaran yang dicetuskan pihak musuh-musuh Islam. Di samping itu, 



204 

 

Hamka bijak menggunakan kaedah menerangkan falsafah dan kebaikan serta hukum 

hakam Islam bagi memikat pembaca yang mungkin turut terdiri daripada pembaca 

bukan Islam yang ingin mengkaji kandungan al-Quran. 

 

Hamka selaku ulama moden kelihatan lebih gemar mengetengahkan  pentafsiran ayat 

yang bermatlamatkan agar pembaca dapat mengetahui apa kehendak dan apa yang 

mesti diamalkan. Justeru, beliau lebih banyak menggunakan perkataan dan 

pandangan sendiri. Walaupun wujud pendekatan berkenaan, perkataan dan pandangan 

yang dinyatakan adalah beradaptasikan sumber al-Quran, sunnah Rasulullah s.a.w. 

serta tafsiran daripada sahabat dan tabiin.   

 

Antara kelemahan yang tertera dalam metodologi pentafsiran Hamka, beliau tidak 

menyatakan pelbagai riwayat tafsir, cukup sekadar beberapa riwayat yang sudah 

dikira memadai dalam menerangkan maksud ayat. Ini kerana tafsiran Hamka 

bukanlah bertujuan untuk menyatakan riwayat-riwayat tafsiran al-Quran dengan 

terlalu meluas tetapi lebih bertujuan memudahkan pembaca memahami asas 

kehendak ayat. Orentasi ini adalah positif tetapi kelihatan tidak menyamai piawaian 

tafsir-tafsir ma`thur yang mengutamakan konsep ini di samping memberi kefahaman 

kepada pembaca  al-Quran. 

 

Latar belakang beliau selaku ulama yang aktif di dalam masyarakat dan beberapa 

cabaran yang dihadapi tidak memungkinkan beliau menyusun sebuah tafsir               

al-Quran yang begitu padat dan panjang seumpama kitab-kitab tafsir zaman silam. 

Berdasarkan kajian, hampir kesemua karya tafsir zaman moden tidak menyatakan 

riwayat daripada sumber yang pelbagai kerana masing-masing mengetengahkan 



205 

 

metodologi yang bersifat semasa. Begitu juga dalam hal metodologi berkaitan 

penggunaan bahasa Arab, seperti Nahu dan ilmu Balaghah. Hamka sememangnya 

kurang menggunakan pendekatan ini dengan meluas. Metodologi ini dipraktikkan 

dalam skop yang sangat ringkas dan tidak dapat diistilahkan sebagai metodologi 

utama beliau. Tambahan pula, Tafsir al-Azhar ditulis di  dalam bahasa Indonesia.        

Penggunaan metodologi berkaitan bahasa Arab terpaksa dibataskan kerana Hamka 

lebih menfokuskan penggunaan bahasa ibunda seperti perumpamaan, kata-kata 

bermadah dan bahasa yang menarik. Ini berlainan dengan kaedah pentafsiran yang 

dilakukan oleh ulama silam yang menggunakan perantaraan bahasa Arab secara 

langsung. Hamka tidak mengaplikasikan bahasa Arab kerana beliau menginginkan 

Tafsir al-Azhar diamati oleh penduduk Nusantara yang rata-ratanya tidak mahir lagi 

mengerti aspek-aspek berkaitan bahasa Arab. Apabila pentafsiran dilakukan 

berdasarkan metodologi bahasa Arab semata-mata maka ia tidak akan mendatangkan 

manfaat kepada kelompok pembaca yang disasarkan. Tidak dinafikan metodologi ini 

adalah antara kaedah pentafsiran yang penting. Beliau bukanlah mengenepikan 

kaedah ini tetapi sekadar mengemukakan kaedah ini dalam keadaan secara tidak 

langsung. Oleh itu, kadangkala Hamka meninggalkan kenyataan berhubung 

pentafsirannya daripada segi ilmu nahu, balaghah dan sebagainya dengan terus 

menyebut makna tersirat di sebalik ayat. 

 

Nama-nama seperti al-Qurtubi, al-Tabari, Ibn Kathir dan al-Zamakhsyari adalah 

ulama silam yang merintis bidang pentafsiran al-Quran. Justeru, rata-rata karya 

mereka memuatkan fakta yang padat kerana memuatkan pelbagai riwayat dan ilmu 

Islam. Karya-karya tafsir moden seperti Tafsir al-Azhar adalah berkesinambungan 



206 

 

dan bersumberkan peninggalan ulama berkenaan. Sehebat mana karya tafsir yang 

dicetuskan pada zaman moden pasti tidak dapat menyaingi mutu karya tafsir zaman 

silam kerana perbezaan guru, pengalaman bersama generasi ulama hebat, dan faktor 

sanad periwayatan. 

 

Melalui kajian ini, pengkaji dapat menilai dengan lebih mendalam kehebatan ilmu 

dan pemikiran beliau. Melalui tumpuan kajian pada ayat-ayat yang mengandungi 

kalimah takwa di dalam surah al-Baqarah, pengkaji mendapati Hamka sangat 

menitikberatkan maksud serta kehendak sesuatu ayat al-Quran yang ditafsirkan. Di 

samping itu, beliau sangat gemar menjelaskan kalimah takwa dalam pelbagai 

pengertian tersendiri.  

 

Melalui metodologi yang diketengahkan, beliau mempunyai cita-cita yang besar agar 

masyarakat Nusantara dapat mengambil manfaat daripada apa yang dicetuskan. Ini 

dapat dilihat melalui penggunaan bahasa Indonesia yang diserikan dengan kisah 

teladan masyarakat setempat, perumpamaan dan kata-kata daripada ulama Nusantara. 

Metodologi yang diketengahkan banyak menggunakan ilmu-ilmu semasa dan              

hujah-hujah menolak idealisme yang bertentangan dengan Islam. Pendekatan ini 

adalah bertujuan mengimbangi keperluan zaman yang sarat dengan pelbagai ilmu 

moden, mencipta kelainan dalam pentafsiran al-Quran dan menarik semua pembaca 

termasuk yang bukan beragama Islam. Natijahnya, melalui metodologi tersebut, 

Tafsir al-Azhar dikenali sebagai kitab yang mengandungi pelbagai ilmu dunia dan 

akhirat. 

 



207 

 

Tribulasi yang dihadapi beliau selaku ulama dan pemimpin serta beberapa faktor 

seperti suasana persekitaran Nusantara, latar belakang pengajian dan zaman yang 

berlainan daripada generasi ulama unggul, tidak memungkinkan beliau dapat 

menghasilkan tafsir al-Quran yang mengandungi piawaian al-Tafsir bi al-Ma`thur. 

Walau bagaimanapun, Tafsir al-Azhar adalah kitab yang hebat dan diiktiraf sebagai 

kitab tafsir moden. Buktinya ia menjadi rujukan utama tafsir versi Melayu di ceruk 

rantau Nusantara. Melalui Tafsir al-Azhar yang dihasilkan, para pencinta al-Quran 

dapat menggarap pelbagai manfaat dan ilmu berguna untuk pedoman kehidupan di 

dunia dan akhirat. 

 

 

 

 

 

6.3 Cadangan 

Hamka telah meninggalkan khazanah ilmu yang sangat berharga kepada umat Islam 

khususnya masyarakat Islam di rantau Nusantara. Peninggalan ilmu dan pemikiran 

beliau perlu dimanfaatkan generasi  masa kini bagi melahirkan ulama seperti beliau 

dan sebagai batu lonjatan untuk mencetuskan karya tafsir sumpama Tafsir al-Azhar. 

Antara saranan penting yang ingin pengkaji kemukakan bagi mengetengahkan 

ketokohan Hamka, keunggulan karya Tafsir al-Azhar dan keunikan metodologi yang 

diaplikasikan beliau dalam pentafsiran al-Quran adalah seperti berikut: 

i)  Pelbagai pihak pertubuhan Islam seperti persatuan ulama setempat, Majlis Agama 

Islam Negeri dan Jabatan Kemajuan Islam perlu bekerjasama untuk menyusun 

program memperingati sumbangan Hamka terhadap perkembangan ilmu Islam di 



208 

 

Nusantara. Program-program yang diatur boleh dilaksanakan secara usahasama antara 

badan-badan pertubuhan Islam Indonesia atau negara jiran yang lain; 

 

ii) Pihak Universiti tempatan perlu mengadakan pusat kajian mengenai pemikiran 

Hamka. Hal ini kerana Hamka adalah contoh ulama dari rantau Asia Tenggara yang 

berjaya mengukir nama di peringkat antarabangsa. Dengan kewujudan pusat 

pengkajian pemikiran Hamka, mahasiswa dan masyarakat akan dapat mengambil 

manfaat dan terkesan secara langsung; 

 

iii) Karya Tafsir al-Azhar mestilah dijadikan bacaan wajib bagi mahasisiwa yang 

menceburi jurusan pengkhususan tafsir al-Quran. Sekarang ini, kebanyakan jurusan 

berkenaan hanya mengkaji dan mendalami kitab-kitab tafsir ulama silam. Amalan ini 

sangat positif dan wajar dicambahkan dengan penelitian terhadap karya ulama 

setempat seperti Hamka; 

 

iv) Pihak sarjana Islam perlu memikirkan satu inisiatif baru untuk mewujudkan 

sebuah tafsir moden seumpama Tafsir al-Azhar. Inisiatif ini dapat dijalankan melalui 

pengkajian terhadap metodologi yang diaplikasikan Hamka pada kandungan 

keseluruhan seluruh kitab berkenaan; 

 

v) Tafsir al-Azhar mestilah terus disebar melalui cetakan terbaru besertakan ulasan 

sampingan atau “tahqiq”. Ulasan sampingan ini adalah bertujuan untuk merungkai 

beberapa permasalahan yang mungkin timbul sepanjang pembacaan kitab tafsir 

tersebut dari segi penggunaan bahasa dan sumber riwayat; 

 



209 

 

vii) Pihak  kerajaan wajar mengatur seminar atau program ilmiah berkaitan 

metodologi yang diaplikasikan Hamka dalam mentafsirkan al-Quran. Melalui 

program ilmiah yang dilancarkan, kerajaan dapat meniup semangat anggota 

masyarakat bagi meneruskan perjuangan Hamka yang sentiasa mengharumkan nama 

negara Indonesia dan Nusantara. Kesannya, masyarakat dapat menilai dan menyahut 

seruan tersebut dan seterusnya melahirkan ribuan ulama tempatan seumpama Hamka 

yang mampu menghasilkan karya tafsir moden dan berbakti untuk negara. 

 

6.4     Cadangan Untuk Kajian Lanjutan 

Kajian yang dijalankan ini dapat mengesan beberapa metodologi Hamka dalam 

pentafsiran al-Quran. Hasil kajian juga mendapati Hamka memuatkan kandungan 

ayat-ayat al-Quran secara sempurna di dalam Tafsir al-Azhar dan pentafsiran adalah 

berdasarkan etika yang selari dengan tuntutan syarak. Berdasarkan kelebihan tersebut, 

pengkaji mencadangkan supaya kajian seterusnya dapat dijalankan dalam                    

aspek-aspek berikut: 

a. Mengkaji berkenaan metodologi pentafsiran Hamka terhadap surah-surah 

pendek. Kajian tersebut dicadangkan supaya penelitian terhadap surah-surah 

klasifikasi tersebut tidak diabaikan. Di samping itu, kajian yang berlangsung 

dapat mengesan adakah Hamka mengetengahkan kaedah yang sama atau 

sebaliknya disebabkan faktor bilangan ayat yang sedikit dalam surah yang 

pendek; 

 

b. Mengkaji tentang keberadaan pengaruh Tafsir al-Azhar di kalangan para 

pemimpin sama ada dalam skop negara Malaysia atau negara Indonesia atau 



210 

 

negeri-negeri tertentu di alam Nusantara. Kajian tersebut dapat difokuskan 

tentang sejauh mana pengaplikasian Tafsir al-Azhar sebagai rujukan 

kepimpinan dan pentadbiran.; 

 

c. Mengkaji tentang perbandingan secara khusus terhadap karya tafsir Hamka 

dengan karya mufassir silam. Kajian dapat dilakukan dengan mengemukakan 

kelebihan Tafsir al-Azhar dan Jami’ al-Bayan  fi  Tafsir al-Quran  karangan 

Ibn Jarir al-Tabari; 

 

d. Mengkaji kebarangkalian kelemahan metodologi pentafsiran Hamka yang 

terkandung dalam Tafsir al-Azhar. Hasil kajian diharap mampu 

mempertahankan keilmuan Hamka sekiranya dapatan kajian menyatakan 

kelemahan hanya wujud dalam aspek teknikal sahaja dan bukan aspek utama 

displin pentafsiran al-Quran. 

 

6.5       Penutup 

Pengkaji memanjatkan lafaz syukur kepada Allah s.w.t. yang telah menganugerahkan 

kekuatan dan kesempatan untuk menyiapkan kajian ini. Diharap kajian ini mampu 

mengetengahkan beberapa fakta kehebatan Hamka dalam pentafsiran al-Quran dan 

memberi manfaat berguna buat tatapan para pengkaji al-Quran al-Karim. Pada 

pandangan pengkaji, Hamka adalah satu-satunya ulama Nusantara yang berjaya 

membahaskan ilmu tafsir dengan cemerlang. Pengkaji dan masyarakat Islam 

umumnya berpeluang memahami kehendak al-Quran dengan lebih sempurna 

berdasarkan kandungan pentafsiran Tafsir al-Azhar yang terisi dengan pelbagai 

metodologi pentafsiran ayat yang unik lagi menarik. Akhir kata, semoga kajian ini 



211 

 

dapat mengamit perhatian para pencinta karya tafsiran al-Quran di Nusantara untuk 

turut melibatkan diri dalam kajian berkenaan khazanah ilmu wahyu yang telah 

ditinggalkan Hamka. 

 

 

 

 

 

 

 

 

BIBLIOGRAFI 
 

Bahasa Melayu (Malaysia) 

 

Al-Quran dan terjemahan. (1992). Arab Saudi:  terbitan  bahasa Melayu  keluaran                   

           kerajaan Arab Saudi. 

 

Abdullah Al-Qari Hj Salleh. (2000). Data-data terbitan awal  penterjemahan dan      

           pentafsiran  al-quran di alam melayu. Shah Alam: al-Hidayah Publishers. 

 

Abdul Halim El-Muhammady. (1991). Islam dan al-hadith. Petaling Jaya:  Dewan  

           Pustaka Islam. 

 

Abdul Rahman Aziz. (2008). Bina insan melalui pembentukan etika sosial dan etika  

           individu dari perspektif  Hamka. Pemikiran Hamka. suntingan  Sidek  Baba.   

           Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan  Pustaka. 

 

Abdul Rahman Aziz. (2002). Pemikiran etika Hamka. Kuala  Lumpur:  Utusan  

           Publication and  Distributors Sdn Bhd. 

 

Abebakar Atjeh. (1997). Falsafah  al-Quran. Kota Bharu: Pustaka Aman Press Sdn.  

          Bhd. 

 

Aboebakar Acheh. (1997). Sejarah al-Quran.  Kuala Lumpur: Pustaka Antara Sdn.  

          Bhd. 



212 

 

 

Abu Al-Baqir Al-Dusuqi. (2007). Khasiat dan fadhilat ayat-ayat suci al-Quran 30  

           juzu’. Kelantan: Al-Baqir Enterprise.  

 

Ali Yusuf Ali. (1989). Silsilah ulama  tafsir. Kuala Lumpur: Pustaka Antara. 

 

Asmah Hj. Omar. (1990). Aspek bahasa dan kajiannya. Kuala Lumpur: Dewan   

           Bahasa dan Pustaka. 

 

Asmawi Hj. Ehsan. (2004). ‘Ulum al-Quran. Kuala Lumpur: Pustaka Hj. Abdul   

           Majid.  

 

Al-Marbawi, Muhammad Idris. (t.t). Qamus al-Marbawi. Mesir: Penerbitan Mustafa                     

             al-Bab al-Halabi  wa Awladuh.  

 

Basri Ibrahim. (1997). Ulama pewaris nabi. Kuala Lumpur: Darul Nukman. 

 

Fadhlullah b. Jamil. (2008).  Tajdid dan islah mengikut pemikiran Hamka. Pemikiran  

             Hamka. suntingan Sidek Baba. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan  Pustaka.  

 

Fauzi Deraman dan Mustafa Abdullah. (2001). Pengantar usul tafsir. Akademi  

             Pengajian Islam, Universiti Malaysia: Intel Multimedia and Publication. 

 

Engku Ahmad Zaki Engku Alwi. (2005). Hamka ulama’ Nusantara. Dewan Agama  

            dan Falsafah. Kuala Lumpur: Kumpulan Kraftangan Sdn Bhd.  
 

Hamka, Abdul Malik Abdul Karim Amrullah. (1976). Di bawah  lindungan  Kaabah.  

             Kuala Lumpur: Pustaka Antara. 

 

Hamka, Abdul Malik Abdul Karim Amrullah. (1974). Kenang-kenangan hidup.  

             Kuala Lumpur: Pustaka Antara. 

 

Hamka, Abdul Malik Abdul Karim Amrullah. (1979). Tasauf  moden. Kuala Lumpur:  

             Pustaka Melayu Baru. 

 

Hasan Mahmud. (1995). Mengenal qiraat al-Quran. Kuala Lumpur: Dar  al-Nukman.  

 

Idris Awang. (2001). Kaedah penyelidikan: satu sorotan. Akademi Pengajian Islam,  

              Kuala Lumpur: Intel Multimedia and Publications Universiti Malaya. 

 

Kamus Dewan. (1989). Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

 

Kurdi Ismail Hj. Za. (1997). Amalan hikmat  dan  rahsia  dari  al-Quran.  Kuala  

             Lumpur: Darul Nukman. 

 

Mahayudin Hj. Yahaya. (1986). Ensiklopedia  sejarah  Islam. Bangi:  penerbit  

              Universiti Kebangsaan Malaysia. 



213 

 

 

Mohammad Redzuan Othman. (2008). Sumbangan Hamka dalam penulisan sejarah  

               Melayu di alam Melayu.  Suntingan Sidek Baba.  Kuala Lumpur: Dewan  

               Bahasa dan Pustaka. 

 

Mohd Sulaiman Hj. Yasin. Pengantar falsafah Islam. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa                       

              dan Pustaka. 

 

Mohd Zaid Kadri. (1995). Fakta-fakta dari Tafsir Al-Azhar. Johor: Badan Gemilang  

              Sdn. Bhd. 

 

Muhammad Abdullah al-Khatib. (2001). Penjelasan di sekitar Risalah al-Ta’alim.  

              (tjmh.). Selangor:  Dewan Pustaka Fajar. 

 

Muhamad Nur  Labis. (2007). Data-Data  terbitan  awal,  penterjemahan  dan  

              pentafsiran  al-Quran  di  alam  Melayu. Kuala Lumpur:  al-Hidayah  

              Publishers. 

 

Muhammad Zakariyya, M. (2005). Hikmah  dan  fadhilat  al-Quran. Kuala  Lumpur:  

              Darul Nukman. 

 

Raja Ahmad Shalaby, Siti Zaleha Ibrahim dan Mohd Zuber Zain. (2004).  Tokoh- 

              tokoh  guru Nusantara. Tanjung Malim: Penerbit Universiti Perguruan  

              Sultan Idris. 

 

Razali Adam. (1985). al-Quran: di antara tafsir dan israiliyyat.  Kuala Lumpur:  

               Dewan Bahasa dan Pustaka. 

 

Rosmawati Ali. (1997). Pengantar ‘ulum al-Quran. Kuala Lumpur: Ilham Abati   

              Enterprise. 

 

Rushdi,  H.  (2001). Keperibadian, sejarah dan perjuangan. Pemikiran Hamka.  

              Suntingan Sidek Baba 2008.  Kuala Lumpur:  Dewan  Bahasa  dan Pustaka. 

 

Rusydi, H. (2008), Hamka pujangga Islam, kebanggaan rumpun Melayu. Shah Alam:  

              Pustaka Dini Sdn. Bhd. 

 

Salah ‘Abd Fattah. (1994). Panduan bergaul  dengan  al-Quran: Miftah  lita’ammul  

              ma’a  al-Quran. (tjmh.). Kuala Lumpur: Penerbitan Kintan Sdn. Bhd. 

 

Sheikh Abdullah Basmeih. (2000). Tafsir  pimpinan  al-Rahman  kepada  pengertian 

              al-Quran. Kuala Lumpur: Darulfikir. 

 

Subhi Salih. (1996). (tjmh.) Ariffin Omar dan Mohd. Nor Ngah. Ilmu  hadith:  satu             

              pengenalan dan kajian. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

 



214 

 

Syed Mahadzir Syed Ibrahim. (2006). 163  tokoh  terkenal  Islam. Selangor: Pekan  

               Ilmu Publications Sdn. Bhd. 

 

Tajuddin Saman. (1993). Tokoh  ulama  Nusantara. Kuala Lumpur: Berita Publishing  

               Sdn. Bhd. 

 

Ustaz Mahadi Dahlan. (2003). Tajwid  ilmi  dan  amali. Kuala Lumpur: Pustaka Haji  

               Abdul Majid. 

 

Wahba dan Hafiz Hamzah. (2007). Ulama  membina  tamadun  manusia. Shah Alam:  

               Pustaka Dini.  

 

Wan  Sabri b. Wan Yusof. (2008). Tafsir al-Azhar: suatu  gambaran   perubahan  

              sosial di Indonesia  pada  abad  ke-20. Pemikiran  Hamka. suntingan Sidek   

              Baba.  Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

 

 

 

 

 

 

Bahasa Indonesia  

 

Abdillah Ahmad al-Jufri. (2003). Pelita al-Quran. Singapura: Pustaka Nasional Pte.  

             Ltd.  

Alfatih Suryadilaga, M. (2005). Metodologi ilmu tafsir. Yogyakarta: Penerbitan                                                                                                             

Teras. 

Amanah, Dra. H. St. (1993). Pengantar ilmu al-Quran dan tafsir.  Semarang: 

             Penerbit  CV. Asyifa`. 

 

Charles Isawi. (2001). Filsafat Islam tentang sejarah. Jakarta: Tinta Emas. 

 

Hamka, Abdul Malik Abdul Karim Amrullah. (1974). Si Sabariah. Jakarta: Balai  

             Pustaka. 

 

Hamka, Abdul Malik Abdul Karim Amrullah. (1982). Tafsir al-Azhar.  Indonesia:  

             Pustaka Panjimas. 

 

Hamka, Abdul Malik Abdul Karim Amrullah. (1983). Tafsir al-Azhar. Indonesia:  

              Pustaka Panjimas. 

 

Hamka, Abdul Malik Abdul Karim Amrullah. (1976). Tenggelamnya kapal Van Der  

              Wijck. Jakarta: Bukit Bintang. 

 



215 

 

Hasjmy, A. (1979). Prof. Dr. Hamka yang saya kenal. Kenang-kenangan 70 tahun  

              Buya Hamka. Jakarta: Yayasan Nurul Islam. 

 

Imam Barnadib. (1982). Arti dan metode sejarah pendidikan. Yogyakarta: Yayasan   

              Penerbitan FIB-IKIP. 

 

Koentjaraningrat. (t.t). Metode-metode penelitian masyarakat. Jakarta: Penerbitan PT   

               Gramedia.  

 

Mulyo, Sumedi Andono. (2005). Strategi nasional penanggulangan kemiskinan.  

               Jakarta: Keluaran Khas Komite Penanggulangan Kemiskinan, Kerajaan  

               Indonesia. 

 

Rusydi, H. (1976). Kenangan-kenangan 70 tahun Buya Hamka. Jakarta: Yayasan Nur  

              Islam. 

 

Yunan Yusuf. (1990). Corak  pemikiran  kalam  Tafsir  al-Azhar.  Jakarta:                          

              Penerbitan  Pustaka Panjimas. 

 

Yunus Amir Hamzah. (1993).  Hamka sebagai seorang pengarang Roman. Jakarta:  

             CV Puspita Sari Indah. 

Bahasa Arab 

 

Al-Quran al-Karim 

 

’Abd al-’Aziz Hajiy. (2003). Tafsir ayat al-’aqidah. Misr: Dar al-Sabuni. 

 

’Abd al-Baqi, Muhammad Fuad. (1988). al-Mu’jam al-mufahras li  alfaz  al- Quran 

             al-karim. Qahirah: Dar al-Hadith. 

 

’Abd al-Karim Zaidan. (1996). al-Wajiz  fi  usul  al-fiqh. Birut: Muassasah al-Risalah. 

 

’Abd al-Mun’im al-Nimr. (1983). ’Ulum al-Quran  al-karim. Birut: Dar al-Kitab  

             Lubnani. 

 

’Abd al-Wahab ’Abd al-Latif. (1952). al-Mukhtasar fi Ibn Rijab al-athar. Birut: Dar  

             al-Fikr. 

                 

’Abd al-Wahab Faid. (1978). al-Dakhil  fi  tafsir al-Quran  al-karim. Qahirah:  

             Matba’ah al-Hasan.  

 

Abu ’Amr b. Salah. (1931). ’Ulum al-hadith. Qahirah: al-’Ilmiyyah Halab.  

 

Abu Dawud, Sulaiman Ibn al-Asy’ath al-Sijistani al-Azdi. (t.t.). Sunan Abi  Dawud.  

             Qahirah: Dar al-Hadith. 

 



216 

 

Abu Syuhbah, Muhammad b. Muhammad. (1996).  Madkhal li al-dirasat  al Quran  

             al-karim. Misr: Maktabah al-Sunnah al-Misriyyah. 

 

’Afif  Abd al-Fatah Tabbarah. (t.t.). Ruh al-din al-Islami. Birut: Dar Al-Ilm li             

             al-Malayin.  

 

Ahmad Muhammad Sirah. (1992). al-Tafsir bi  al-ra`yi  wa manahij  al-mufassirin.  

             Mansurah: Jami’ah al-Azhar, Kuliah Usul al-Din wa al-Da’wah. 

 

Ahmad b. Hanbal. (t.t.).  Musnad al-Imam  Ahmad  Ibn  Hanbal. Birut: Dar al-Fikr. 

 

al-Asfabahani, Abu Na’im. (1993). Akhbar  al-Asfabahani  li  Abi  Na’im. Qahirah:  

              Dar al-Ma’rifah. 

 

Al-’Ak,  Khalid ’Abd Rahman. (1994). Usul  al-Tafsir  wa  qawa’iduh.  Birut: Dar                    

             al-Nafais.  

 

Al-Alusi, Abu al-Thana Syihab al-Din Mahmud. (1994). Ruh  al-ma’ani  fi  tafsir        

             al-Quran al-’Azim  wa al-Sab’ al-Mathani. Birut: Dar-Fikr.  

 

Al-Bukhari, Abu ’Abd-Allah Muhammad b. Isma’il. (t.t). Sahih  al-Bukhari. Misr:  

             Dar wa Matabi’ al-Sya’b.  

 

Al-Darimi, Muhammad ’Abd-Allah b. ‘Abd al-Rahman. (1996). Sunan  al- Darimi.  

             Damsyiq: Dar al-Qalam. 

 

Al-Daruqutni, ’Ali  b. ’Umar. (2001). Sunan  al-Daruqutni.  Dimasyq: Dar                    

              al-Muabbad. 

 

Al-Dhahabi, Muhammad Husain. (2005). al-Tafsir wa al-mufassirun. Misr: Maktabah                   

              al-Qahirah. 

 

Al-Ghazali, Abi Hamid Muhammad b. Muhammad. (2003). Ihya` ’ulum  al-din. Misr:  

              Dar al-Salam. 

 

Al-Habsyi, Muhammad. (1999), al-Qiraat  al-mutawatirah. Birut: Dar al- Fikr. 

 

Al-Hakim, Abi ‘Abd-Allah al-Naisaburi. (t.t). al-Mustadrak ’ala  al-Sahihain. Birut:  

             Dar  al-Ma’rifah. 

 

Al-Kandahlawi, Muhammad Yusuf. (1999). Hayah al-sahabah. Misr: Dar al-Hadith. 

 

Al-Maraghi, Ahmad Mustafa. (1994). Tafsir  al-Maraghi. Birut: Dar al-Fikr. 

 

Al-Mubarakfuri, Muhammad b. ’Abd al-Rahman  b. ’Abd al-Rahim .(t.t.). Tuhfah  

     al-wadhi. Birut:  Dar al-Kitab al-’Ilmiyyah.     



217 

 

 

Al-Mundhiri, ’Abd al-’Azim ’Abd al-Qawi  b. ’Abdullah b. Salamah b. Sa’ad. (2005).                       

           al-targhib  wa  al-tarhib. Misr: al-Maktabah al-Taufiqiyyah. 

 

Al-Nasaii,  Abi  ’Abd  al-Rahman Ahmad b. Syu’ib. (1991). al-sunan al-kubra, Misr:                  

            Dar  al-Kutub al-’Alamiyyah, 1991. 

 

Al-Nawawi, Mahy al-Din Yahya b. Syaraf. (2003). al-Tibyan  fi ‘ulum  al-Quran.  

            Birut: Dar al-Qalam. 

 

Al-Qaradawi, Yusuf. (2002). al-Iman wa  al-hayah. Misr: Muassasah al-Risalah. 

 

Al-Qasyani, ’Abd al-Razzaq b. Ahmad Jamal al-Din. (t.t.). Ta`wilat  al-Quran.  

           Qahirah: Maktabah al-Taufiqiyyah. 

 

Al-Qatan, Manna’. (2000). Mabahith  fi ’ulum  al-Quran. Misr: Muassasah                      

           al-Risalah. 

 

Al-Qurtubi, Abu ’Abd-Allah Muhammad b. Ahmad Al-Ansari. (2000). al-Jami’  li          

           ahkam  al-Quran. Mesir: al-Maktabah al-Taufiqiyiah. 

 

Al-Razi, Muhammad b. al-Hasan b. al-Husain al-Taimi al-Bakri al-Tabrastani.  

           (1995). al-Tafsir  al-kabir. Birut: Dar al-Fikr.  

 

Al-Sabbagh, Muhammad Lutfi. (1988). Buhuth fi usul al-tafsir. Qahirah: al-Maktabah                     

           al-Islami. 

 

Al-Sabuni, Muhammad ’Ali. (1999). Mukhtasar  tafsir  Ibn  Kathir. Misr: Dar             

           al-Sabuni. 

 

Al-Sabuni, Muhammad ’Ali. (2003). Safwah  al-tafasir. Misr: Dar al-Kutub                      

           al-‘Ilmiyyah. 

 

Al-Suyuti, Jalal al-Din ’Abd al-Rahman b. Abi Bakr. (1983). al-Dur  al-ma`thur  fi  

            tafsir bi al-manthur. Birut: Dar al-Fikr. 

 

Al-Suyuti, Jalal al-Din ’Abd al-Rahman b. Abi Bakr. (2003). al-Itqan  fi ’ulum          

            al-Quran. Misr: Dar al-Kitab al-’llmiyah. 

 

al-Suyuti, Jalal al-Din ’Abd al-Rahman b. Abi Bakr. (1976). al-Jami’ al-saghir. Misr:  

            Dar al-Fikr. 

 

Al-Suyuti, Jalal al-Din ’Abd al-Rahman b. Abi Bakr. (1976). al-Tadrib: tadrib                     

            al-rawi,  syarh taqrib al-Nawawi. Misr: Dar al-Fikr. 

 

Al-Suyuti, Jalal al-Din ’Abd al-Rahman b. Abi Bakr. (1999). Tafsir al-jalalain.  



218 

 

            Beirut: Dar al-Fikr. 

 

Al-Syarqawi, Ahmad Muhammad. (2004). Ikhtilaf al-mufassirin  asbab  wa  

            ghawabituh.  Jami’ah al-Azhar, Mesir: Kuliyyah Usul al-Din wa al- Da’wah   

             bi al-Mansurah. 

 

Al-Tabari, Abu Ja’far Muhammad Ibn Jarir. (2005). Jami’ al-bayan  ’an  ta`wil                    

             al-Quran. Qahirah: Dar al-Salam. 

 

al-Tabrani, Abu al-Qasim Sulaiman b. Ahmad. (2002). al-Mu’jam al-kabir. Birut: Dar     

              al-Fikr.   

  

Al-Tirmidhi, Muhammad b. ’Isa b. Saurah. (1989). al-Jami’ al-sahih  sunan                     

            al-Tirmidhi. Misr: Maktabah Mustafa al-Bab al-Halabi.  

 

Al-Tustari, Abu Muhammad Sahl b. ’Abd-Allah. (1908). Tafsir al-Quran al-karim.  

            Misr: Matba’ah al-Sa’adah. 

 

Al-Zamakhsyari, Abu al-Qasim Mahmud b. ’Umar. (t.t.). Tafsir al-kasyaf. Birut: Dar                       

            al-Ma’rifah. 

 

Al-Zarkasyi, Badr  al-Din Muhammad b. ’Abdullah. (1990). al-Burhan   fi  ’ulum             

         al-Quran. Misr, Dar al-Ma’rifah.                                 

 

Al-Zarqani, Muhammad ’Abd al-’Azim. (1996). Manahil fi ’ulum al-Quran. Misr:  

            Dar al- Kitab al-‘Arabi. 

 

Al-Zuhaili, Wahbah. (1998).  al-Tafsir al-munir. Birut: Dar al-Fikr. 

 

Badran Abu al-‘Ainain. (t.t.). Dirasat hawl al-Quran. Iskandariah: Muassasah                     

               al-Syabab al-Jami’ah. 

 

Ibrahim ’Ali, al-Sayyid ’Ali ’Isa. (2005). Fadail  suwar  al-Quran. Misr: Dar                     

               al-Salam.  

 

Ibn ’Arabi, Muhammad b. ’Ali al-Khatimi al-Ta`iy al-Andalusi. (t.t.). al-Futuhat                          

              al-makkiyyah  fi  ma’rifah al-asrar  al-malikiyyah. Beirut: Dar  Ihya`                      

              al-Turath al-’Arabi. 

  

Ibn Hajar, Abu al-Fadl Ahmad b. ’Ali  al-‘Asqalani. (1939). al-Isabah  fi  tamyiz  

              al-sahabah. Qahirah: Mutba’ah Mustafa. 

 

Ibn Hibban, Muhammad b. Hibban b. Ahmad. (2001). Sahih Ibn Hibban. Birut: Dar  

              al-Fikr. 

 

Ibn Kathir, ’Iman al-Din Abu al-Fida` Isma’il Ibn ’Umar al-Dimashqi. (t.t.). Usd  



219 

 

              al-ghabah fi ma’rifah  al-sahabah. Birut: Dar al-Kutub  al-’Ilmiyyah. 

 

Ibn Kathir, ’Iman al-Din Abu al-Fida` Isma’il Ibn ’Umar al-Dimashqi. (1951).  

              Ikhtisar  ’ulum  al-hadith. Qahirah: Dar al-Fikr. 

 

Ibn Kathir, ’Iman al-Din Abu al-Fida` Isma’il Ibn ’Umar al-Dimashqi. (2000). Tafsir  

              Ibn Kathir. Qahirah: Maktabah Aulad li al-Syeikh al-Turath. 

  

Ibn Majah, Abu  Abd-Allah Muhammad Ibn  Yazid  al-Qazwini. (t.t.).  Sunan  Ibn  

               Majah. Qahirah: Dar al-Hadith. 

 

Ibn Manzur. (2003). Lisan al-’Arab. Qahirah: Dar  al-Hadith. 

 

Ibn Sa’ad,  Abu ’Abd-Allah Muhammad. (t.t.). Tabaqat  al-kubra. Birut: Dar  Sadir. 

 

Ibn Taimiyyah, Abi al-’Abbas Taqiy  al-Din Ahmad b. ’Abd al-Halim.  (1390 H).   

              al- Furqan  bayn  awliya` al-rahman  wa awliya` al-syaitan. Birut:  

              al-Maktabah al-Islami. 

 

Ibn  Taimiyyah,  Abi  al-’Abbas  Taqiy  al-Din Ahmad b. ’Abd  al- Halim. (t.t).  

               Muqaddimah  fi  usul  al-tafsir. Misr: al-Maktabah  al-Taufiqiyyah. 

 

Ibn Qayyim, Sham al-Din Abu ’Abd-Allah, Muhammad b. Abi Bakr b. Ayyub  

              al-Dimasyqi. (t.t.). Miftah  Dar as-Sa’adah. Birut: Dar al-Kitab al-`Ilmiyyah. 

 

Mahmud Basyuni Fawdah. (1987). al-Tafsir  al-maudu’iy  wa manhaj  al-haq   fi   

             hidayah  al-khalq. Misr: Maktabah al-Ahmadiyyah. 

 

Mahmud Rifa’ah Anbar Al-Tantawi. (1994). al-Tuhfah al-anbariyyah  fi  ma’rifah                            

             al-Quraniyyah. Maliziyya-Misr: al-Muassasah al-Islamiyyah bi Qodah. 

 

Malik b. Anas, Abu ’Abd-Allah. (1951). al-Muwwata`. Misr:  Dar Ihya` al-Kutub                           

            al-‘Arabiyah. 

 

Muhammad ’Abdullah al-Khatib dan Muhammad ’Abd al-Halim  Hamid.(1995).  

            Nazarat  fi  risalah  al-ta’lim. Qahirah: Dar al-Tauzi’ wa  al-Nasyr                            

            al-Islamiyyah. 

 

Muhammad Hamd Zaghlul. (1999).  al-Tafsir  bi  al-ra`yi  qawa’iduhu  wa  

            dawabituhu  wa ’alamuhu. Dimasyq: Maktabah al-Farabi.  

 

Muhammad Khalil ’Itani.  (2005).  Min  wasaya al-Rasul  lirijal. Birut: Dar                       

            al-Ma’rifah. 

 

Muhammad Salim Muhsin. (t.t). al-Hadi syarh taiyyibah al-nasyr  fi al-qiraat                  

            al-‘asyr. Dimasyq: Dar al-Jil. 



220 

 

 

Muhammad b. Muhammad b. Abu Shahbah. (1996). al-Israiliyyat wa al-maudu’iyyat   

            fi  kutub al-tafsir. Qahirah: Maktabah al-Sunnah. 

 

Musa’id b. Sulaiman b. Nasir al-Toyyar. (2001).  Mafhum al-tafsir  wa  al-ta`wil                

            wa  al-istinbat wa al-tadabbur  wa al-mufassir. Riyad:  Dar Ibn al-Jauzi.  

 

Muslim, Abu Husain Muslim Ibn al-Hajjaj Ibn Muslim al-Qusyairi al-Naisaburi.  

      (1991). Sahih  Muslim. Qahirah: Dar al-Hadith. 

 

Mustafa al-Bugha dan Mahy al-Din Mistu. (2003). al-Wafi  fi  syarh al-‘arba’in  

             al- Nawawiyyah.  Dimasyq:  Dar Ibn Kathir. 

 

Mustafa Muslim. ( t.t.). Manahij al-mufassirin. Qahirah: Dar al-Muslim. 

 

Rasyid Rida. (1995). Tafsir al-manar. Birut: Dar al-Fikr. 

 

Safwat b. Mustafa. (1999). al-Tafsir bi al-ma`thur: ahasmiyyatuh wa dawabituh.  

             Misr: Dar al-Nasyr al-Jam’iyyat. 

 

Sa’id Hawa. (2003). al-Asas fi al-tafsir. Misr: Dar al-Salam. 

 

Sa’id Hawa. (2005). al-Islam. Misr: Dar al-Salam. 

 

Samir ’Abd al-’Aziz Syaliwah. (t.t.). al-Fath al-mubin  fi  manahil  al-mufassirin.  

              Qahirah: al-Matba’ah al-Husain al-Islamiyyah. 

 

Subhi Salih. (1972). Mabahith fi ‘ulum  al-Quran. Birut: Dar al-’Ilm. 

 

Syed Qutb. (2005). Fi  zilal al-Quran. Misr: Dar al-Syuruq. 

 

Tesis / Latihan Ilmiah 

 

Abdul Halim Mat Diah. (t.t). Falsafah pendidikan Islam di Institut Pengajian Tinggi  

               di Malaysia. Sunan  Kalijogo, Yogyakarta: Disertasi Ph.D: Institut Agama   

               Islam Negeri. 

 

Ahmad Nuruddin. (2002). Metodologi Hamka dalam pentafsiran al-Quran:   

               Tumpuan kajian kepada surah al-Ahzab. Kuala Lumpur: Tugasan Sarjana  

               Muda Pengajian Usuluddin, Universiti Malaya. 

 

Hasmani bt. Husain. (1984). Analisa sumbangan pemikiran Hamka dalam  

               mengislahkan masyarakat. Bangi: Latihan Ilmiah, Jabatan Usuluddin dan  

               Falsafah, Universiti Kebangsaan Malaysia. 

 

Mustafa Hj. Daud. (1992). Sastera dakwah: satu analisis kritis terhadap karya  



221 

 

               Hamka. Universiti Sains Malaysia: Tesis Ph.D. 

 

Rujukan Internet: 

a. Biografi  Buya  Hamka, http://luluvikar.wordpress.com/2005/08/01/biografi-buya-

hamka/, diperolehi pada 1 Mac 2008. 

 

b. Buya Hamka;  Tokoh Ilmuan Nusantara, http://kelabhamka.blogspot.com/, diperolehi 

pada 1 Mac 2008. 

 

c. Buya Hamka: Ulama’, Politisi dan Sastrawan Besar, http://www.tokohindonesia.com 

/ensiklopedi/ h/ hamka / index.shtm /, diperolehi pada1 Jun 2008. 

 

d. Data Statistik Penduduk Indonesia, http://www.datastatistikindonesia.com 

/proyeksi/index.php? option=com_ pdd&Itemid =926, diperolehi pada 28 Julai 2011 

 

e. Hamka: Hilangnya  Seorang  Tokoh  Ilmuan  Islam,  http://isuhangat.blogspot.com 

/2007/07/ hamkahilangnya-seorang-tokoh- ilmuan.html., diperolehi pada 17 Mac 2008. 

 

f. Hamka, Blog Mohd Syauqi bin Md Zahir al-Kulimi, Pusat Asasi UIAM, 

http://pemudaiman.blogspot.com, diperolehi pada 4 Ogos 2011. 
 

g. Hamka, majalah/e@siswa/default.asp?categories=Tokoh%20Ilmu., diperolehi pada 5 

Mac 2008. 

 

h. Hamka, Kompas.com, http://kompas.com/ver1/Nasional/0705/12/093500.htm. 
diperolehi pada 25 Februari 2008.  

 

i. Hasil Tulisan Prof. Dr Hamka, http://clearblogs.com/hamka/, diperolehi pada 14 Mei 

2008. 

 

j. Jejak Ulama, Minda Madani Online, http://www.abim.org.my 

/madani/content/view/24/1/, diperolehi pada 20 April  2008.  

 

k. Jumlah Penduduk Menurut Provinsi, http://www.datastatistikindonesia.com 

/component/option,com_tabel/task,show/Itemi164/, diperolehi pada 28 Julai 2011. 

 

l. Jumlah Muslim Indonesia Terbesar di  Dunia, http://rioardi.wordpress.com 

/2009/10/09/survei-jumlah-muslim-indonesia-terbesar-di-dunia/, diperolehi pada 3 

Ogos 2011. 

 

m. Menyelamatkan Danau Limboto, http://menyelamatkandanaulimboto. 

wordpress.com/pengendalian-pencemarandanau/marganof/4-profil-daerah/, 
diperolehi pada3 Julai 2011. 

 

n. Penyataan Umum UKM,  http://www.mohe.gov.my/webkpt_v2/UKM.php, diperolehi 

pada 18 Jun 2008. 

 

http://luluvikar.wordpress.com/2005/08/01/biografi-buya-hamka/
http://luluvikar.wordpress.com/2005/08/01/biografi-buya-hamka/
http://kelabhamka.blogspot.com/
http://id.wikipedia.org/wiki/Haji_Abdul_Malik_Karim_Amrullah
http://pemudaiman.blogspot.com/
mailto:majalah/e@siswa/default.asp?categories=Tokoh%20Ilmu
http://kompas.com/ver1/Nasional/0705/12/093500.htm
http://clearblogs.com/hamka/
http://www.mohe.gov.my/webkpt_v2/UKM.php


222 

 

o. Riwayat Hamka, http://members.tripod.com /man999/Hamka.htm., diperolehi 

pada 1jun 2008. 

 

p. Tafsir al-Azhar Online-Prof Dr Hamka, http://www.geocities.com/hamkaonline/, 
diperolehi pada  4 Januari 2009. 

 

q. Tuanku Kisa-i al-Minankabawi Lahirkan Tokoh Besar Hamka, http://ulama-nusantara-

baru.blogspot.com/2006/ii/tuanku–kisai-al-minankabawi- lahirkan.htm.,   diperolehi pada 

4 Mac 2008. 

 

r. Tanpa tajuk khas, http: //www. rsi.sg /malay/pemikirislam/view/20040617102919/1. 

html., diperolehi pada 6 Jun 2008. 

 

s. Tokoh Ilmuan, http://www.karangkraf.com.my/majalah/e@siswa/default.asp?categories 

=Tokoh % 20IlmuwanE,  diperolehi pada 5 Mac 2008. 

 

t. Tokoh Universitas Muhammadiyah Prof. Dr. Hamka, http: 

//www.uhamka.ac.id/buya.htm.,  diperolehi pada 11 April 2008. 

 

u. Tuanku Kisa-i al-Minankabawi Lahirkan Tokoh Besar Hamka, http://ulama-nusantara 

baru.blogspot.com /2006 /ii / tuanku-kisai-al- minankabawi-lahirkan.htm. diperolehi pada 

23 Februari 2008. 

 

LAMPIRAN  

i .  Institusi dan Multimedia 

Senarai Jabatan/organisasi serta pegawai-pegawai kerajaan yang telah ditemui dan 

akan membantu pengkaji mendapatkan data, maklumat serta statistik berkaitan 

dengan tajuk: 

 

a. Institusi 

i) Perpustakaan Universiti Malaya 

ii) Perpustakaan Universiti Utara Malaysia 

iii) Perpustakaan Universiti Sains Malaysia 

iv) Universiti Kebangsaan Malaysia 

v) Perpustakaan Kolej Universiti Insaniah Negeri Kedah 

vi) Perpustakaan Awam Negeri Kedah 

 

b. Multimedia 

i) Laman web beralamatkan Malaysia berkaitan dengan Hamka. 

ii) Laman web dari Indonesia , web Universiti Hamka Indonesia. 

http://ulama-nusantara-baru.blogspot.com/2006/ii/tuanku–kisai-al-minankabawi-%20lahirkan.htm
http://ulama-nusantara-baru.blogspot.com/2006/ii/tuanku–kisai-al-minankabawi-%20lahirkan.htm
http://www.rsi.sg/malay/pemikirislam/view/20040617102919/1/.html
http://www.rsi.sg/malay/pemikirislam/view/20040617102919/1/.html
http://www.karangkraf.com.my/majalah/e@siswa/default.asp?categories
http://www.karangkraf.com.my/majalah/e@siswa/default.asp?categories=Tokoh%20Ilmuwan%20E
http://www.uhamka.ac.id/buya.htm
http://www.uhamka.ac.id/buya.htm
file:///C:/Users/user/AppData/Roaming/Microsoft/Word/Tuanku


223 

 

iii) Laman web dari Singapura. 

iv) Keratan akhbar/majalah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ii. Surat Kebenaran Mengumpul Data dan Maklumat 



224 

 

 

 

 

iii.  Gambar al-marhum Hamka 



225 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

iv. Buku Tafsir al-Azhar (Sampel Utama Kajian) 

 



226 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

iv. Contoh Petikan Antara Manuskrip Yang Dijadikan Bahan Kajian 

(Pentafsiran Ayat 2 dan 21 Surah Al-Baqarah, Tafsir al-Azhar) 

 



227 

 

 



228 

 

 



229 

 

 

 

 



230 

 

 


