ANALISIS PEMIKIRAN MAHATHIR MOHAMAD
MENGENAI ISLAM DAN PELAKSANAAN DASARNYA
DALAM NEGARA MALAYSIA

ZULFA JAMALIE

DOKTOR FALSAFAH
UNIVERSITI UTARA MALAYSIA
MEI 2011



ANALISIS PEMIKIRAN MAHATHIR MOHAMAD
MENGENAI ISLAM DAN PELAKSANAAN DASARNYA
DALAM NEGARA MALAYSIA

ZULFA JAMALIE

TESIS YANG DIKEMUKAKAN KEPADA KOLEJ UNDANG-UNDANG, KERAJAAN
DAN PENGAJIAN ANTARABANGSA, UNIVERSITI UTARA MALAYSIA SEBAGAI
SEBAHAGIAN DARIPADA KEPERLUAN UNTUK
|IJAZAH DOKTOR FALSAFAH

UNIVERSITI UTARA MALAYSIA
2011



Saya akui karya ini adalah hasil kerja saya sendiri kecuali nukilan dan ringkasan
yang tiap-tiap satunya telah saya jelaskan sumbernya.

Tarikh: 5 Mei 2011 Tandatangan:

Nama: Zulfa Jamalie
No. Matrik: 90837/A061



KEBENARAN MENGGUNA

Penyerahan tesis ini bagi memenuhi syarat sepenuhnya untuk ijazah Doktor
Falsafah Universiti Utara Malaysia, saya bersetuju bahawa Perpustakaan Universiti
boleh secara bebas membenarkan sesiapa saja untuk memeriksa. Saya juga
bersetuju bahawa penyelia saya atau jika ketiadaannya, Dekan Pascasiswajah dan
Penyelidikan Kolej Undang-Undang, Kerajaan dan Pengajian Antarabangsa diberi
kebenaran untuk membuat salinan tesis ini dalam sebarang bentuk, sama ada
keseluruhannya atau sebahagiannya, bagi tujuan kesarjanaan. Adalah tidak
dibenarkan sebarang penyalinan atau penerbitan atau kegunaan tesis ini sama ada
sepenuhnya atau sebahagian daripadanya bagi tujuan keuntungan kewangan/
komersial, kecuali setelah mendapat kebenaran bertulis. Juga dimaklumkan bahawa
pengiktirafan harus diberi kepada saya dan Universiti Utara Malaysia dalam

sebarang kegunaan kesarjanaan terhadap sebarang petikan daripada tesis saya.

Sebarang permohonan untuk menyalin atau mengguna mana-mana bahan dalam
tesis ini, sama ada sepenuhnya atau sebahagiannya hendaklah dialamatkan

kepada:

Dekan Penyelidikan dan Pascasiswajah
Kolej Undang-Undang, Kerajaan dan Pengajian Antarabangsa
Universiti Utara Malaysia 06010 UUM Sintok
Kedah Darul Aman



PENGHARGAAN

Keberkatan dimulai dengan Bismillah dan nikmat bertambah dengan Alhamdulillah.
Oleh itu, bermula dengan Bismillah, tiada apa yang boleh diharap selain daripada
kasih dan sayang Allah SWT, satu-satunya zat yang wajib disembah yang paling
kasih dan paling penyayang kepada semua makhluk-Nya. Alhamdulillah, puji dan
syukur saya panjatkan atas segala rahmat dan karunia Allah yang tak pernah putus
memberi nikmat dan mencurahkan rahmat-Nya. Kerana, tesis yang bertajuk ‘Analisis
Pemikiran Mahathir Mohamad Mengenai Islam dan Pelaksanaan Dasarnya dalam
Negara Malaysia’ yang dikemukakan kepada Kolej Undang-Undang, Kerajaan dan
Pengajian Antarabangsa UUM, sebagai bahagian daripada keperluan untuk ijazah

Doktor Falsafah ini dapat diselesaikan dengan segala dinamika yang mengitarinya.

Apabila tesis ini telah berjaya diselesaikan, saya pun boleh merasakan
bagaimana selesanya fikiran dan jiwa. Namun, tentu sahaja seiring dengan
perasaan gembira tersebut, saya tak lupa bahawa kejayaan ini bukanlah kejayaan
saya sendiri sahaja, tetapi kejayaan semua orang yang telah membantu dan
memberi sokongan kepada saya. Rasanya, andil dan bantuan mereka terhadap
kejayaan yang diraih ini lebih besar daripada kerja yang telah saya lakukan.
Karenanya, melalui ruang yang terbatas ini saya ingin merakamkan penghargaan
dan ucapan terima kasih yang tulus kepada mereka semua yang telah menyokong
saya; Prof. Dr. Abdul Rahman Abdul Aziz (penyelia, pengarah IPDM dan Profesor
Sosiologi Pembangunan di Colgis), Geran Penyelidikan IPDM Kelab Warisan

Malaysia (KERIS) yang telah memberikan bantuan bernilai RM 7,500.00, Gabenor



Kalimantan Selatan yang menyokong pengajian doktor dengan program ‘Bantuan
Gabenor’, Pimpinan I|AIN Antasari Banjarmasin, dan rakan-rakan Mahasiswa
Indonesia di UUM, utamanya JDalle, Ph.D., yang telah banyak sangat membantu,

sehingga saya boleh berjaya.

Saya merasa amat bertuah, kerana di kampus UUM inilah saya
berkesempatan untuk bertemu dan mengenal banyak kawan yang berasal dari
pelbagai macam suku bangsa (etnik) dan budayanya. Tidak hanya kawan-kawan
yang berasal dari Indonesia; Jawa, Aceh, Padang, Palembang, Gorontalo, dan
Makasar, tetapi saya boleh pula mengamati kawan-kawan yang berasal dari negara
Yaman, Palestin, Jordan, Moroko dan Libya. Atau pula mereka yang berasal dari
Algeria, Nigeria, China, Kazakastan, Pakistan, Bangladesh, India, Thailand,
Vietham, dan lain-lain. Kenyataan ini semakin menambah wawasan dan
pemahaman saya terhadap kebenaran ayat al-Quran yang bermakna: “Wahai umat
manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang
perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya
kamu saling kenal mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia di antara
kamu di sisi Allah ialah orang yang paling bertakwa di antara kamu. Sesungguhnya

Allah Maha Mengetahui, lagi Maha Mengenal” (QS. al-Hujuraat: 13).

Akhirnya, dengan mengharap ridha Allah, sekali lagi saya berharap dan
berdoa agar tesis ini boleh memberi faedah kepada sesiapa sahaja yang
membacanya dan menghargai sebuah karya tulis bagaimanapun sederhananya,

khasnya untuk diri saya sendiri dalam mewujudkan [Imu Budi Bakti.

Vi



ABSTRAK

Kajian ini bertujuan untuk mengenalpasti dan meneroka gagasan Mahathir
Mohamad mengenai Islam dan Kenegaraan; pandangan Mahathir terhadap Islam
dan isu-isu kenegaraan moden; dan pandangan Mahathir terhadap hubungan antara
Islam dan kenegaraan.

Kaedah kajian yang digunakan dalam penyelidikan ini adalah pendekatan
deskriptif analitis dalam bentuk kajian tokoh, iaitu pengkajian secara sistematis
terhadap pemikiran atau gagasan seorang pemikir sama ada keseluruhan atau
sebahagian. Fokus kajian adalah pemikiran Mahathir tentang Islam dan
Kenegaraan. Sumber data utama adalah semua karya tulis Mahathir yang relevan
dengan persoalan kajian, ucapan-ucapan yang disampaikannya dalam pelbagai
forum, dan disokong oleh tulisan-tulisan yang dihasilkan oleh para sarjana. Prosedur
pengumpulan data dalam kajian ini dilakukan melalui tiga tahap, iaitu tahap
pengenalan, tahap eksplorasi, dan tahap kajian terfokus. Analisis yang digunakan
adalah analisis kandungan, iaitu pembahasan mendalam terhadap kandungan suatu
maklumat bertulis atau bercetak; komparatif ialah analisis yang dikonsentrasikan
pada deskripsi rinci tentang karakteristik data yang dikumpulkan; pensejarahan ialah
usaha memetik dan mengkritik sebarang pendapat dan nilai yang terhasil daripada
peristiwa sejarah yang dipilih; dan fenomenologi ialah analisis dengan cara merujuk
langsung kepada bahan bacaan yang dihasilkan oleh tokoh terselidik. Implementasi
dari analisis dimulai dengan melakukan telaah dan pencatatan berbagai hal penting
yang dilakukan oleh Mahathir, kemudian dibuatkan catatan tentang kehidupan
Mahathir. Selanjutnya, dilakukan identifikasi konsep-konsep dengan membuat
soalan-soalan tentang berbagai sisi kehidupan Mahathir. Bermula dari sini kemudian
diformulasikan pemikiran atau pandangan Mahathir terhadap Islam dan kenegaraan
sehingga dapat ditemukan model dan karakteristik pemikiran Mahathir berkenaan
dengan Islam dan kenegaraan.

Dapatan kajian, pertama Islam dalam pandangan Mahathir adalah agama
yang sempurna yang bersifat dinamik dan menghendaki kemajuan; agama yang
rasional; agama keamanan dan fleksibel;, agama yang, sederhana dan bertolerasi.
Oleh itu, Islam mesti difahami secara rasional, kritikal dan ditafsirkan semula
berpandukan kepada al-Quran dan hadis dengan berteraskan kepada reason,
argument dan logic yang dipanggil sebagai ‘Islam Mahathir’.

Kedua, dalam pandangan Mahathir, pelbagai fahaman dan konsep berkait
dengan masalah kenegaraan yang datang dari Barat, antaranya demokrasi,
sekularisme, masyarakat majmuk ataupun terorisme tidak mesti diterima mahupun
ditolak secara membuta tuli. Perkara yang mesti dilakukan adalah menelaah dan
menyaring kembali fahaman-fahaman tersebut, perkara yang tidak baik dan tidak
sesuai mesti diketepikan dan perkara yang baik dan selaras boleh diikuti.

Ketiga, Islam dan negara adalah satu perkara yang berkait erat dan tidak
boleh dipisahkan. Kerana, agamalah yang yang membawa manusia ke arah
kehidupan yang lebih seimbang. Agama jugalah yang memberikan petunjuk sebenar
dan dorongan paling kuat ke arah mencapai kehidupan yang lebih baik dan
bermakna. Oleh itu, Islam yang berisikan nilai-nilai moral yang tinggi untuk mengatur
kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan bernegara boleh diserap dan menjadi
dasar dalam pentadbiran negara.

Vii



ABSTRACT

This study aims to determine and explore the ideas on the Islamic Mahathir;
Mahathir's views on Islam and issues of modern statehood; and Mahathir's views on
the relationship between Islam and nationalism.

The methodology used in this research is descriptive analytical approaches in
the form of character study, a systematic study of the thought or idea of a thinker
either wholly or in part. The study focused on Mahathir's mind about Islam and
statehood. The main data sources are all relevant papers Mahathir with research
questions, delivered speeches in various forums, and supported by the writings
produced by the scholars. The procedures for data collection in this study was done
in three stages, namely the identification, exploration, and the study focused. The
analysis used content analysis, comparative, historiography and phenomenology.
Content analysis is discussed in depth the content of a written or printed information
in books, newspaper, journals or manuscripts; the comparative analysis of the
analysis is concentrated on a detailed description of the characteristics of data
collected before trying to answer the question theoretic more common; analytical
historiography is that of picking and criticizing any opinions and values resulting from
the selected historical events; and the phenomenological analysis Is the analysis by
means of a direct references to the literature produced by the figures being
investigated. Implementation of the analysis begins by analyzing and recording the
important things done by Mahathir, and then made notes about the life of Mahathir.
Furthermore, the concepts identified by a variety of questions about the life of
Mahathir. From here then formulated thought or opinion Mahathir against Islam and
nationalism in order to find the model and the characteristics of Mahathir's thinking
with respect to Islam and nationalism.

Findings of this study, the first Muslim in the eyes of Mahathir is the perfect
religion that is dynamic and requires improvement, a rational religion, the religion of
peace and flexible religion, simple and tolerance. Therefore, Islam must be
understood in a rational, critical and re-interpreted according to the Quran and
Hadith with, based upon reason, argument and logic is called an 'lslam Mahathir’.

Second, in view of Mahathir, a variety of beliefs and concepts related to the
problems of governance that came from the West, including democracy, secularism,
pluralistic society, or of terrorism are not to be accepted or rejected blindly. Things
must be done is to assess and filter back faiths, the case is not good and is not
suitable to be set aside and the good and the line can be followed.

Third, Islam and the State is a matter closely related and inseparable.
Because, religion the leading man towards a more balanced life. Religion was also a
real guides and most powerful impetus to achieving a better life and meaning. Thus,
Islam is filled with moral values to set high society, nation and state can be absorbed
and become the basis of the national administration.

viii



PERAKUAN
KEBENARAN PENGGUNA
PENGHARGAAN
ABSTRAK
ABSTRACT
KANDUNGAN
SENARAI JADUAL

SENARAI LAMPIRAN

BAB 1

1.1

1.2

1.3

1.4

1.5

1.6

1.7

BAB 2

2.1

2.2

KANDUNGAN

PENGENALAN

Latar Belakang Kajian ...........cccooeiiiiiiiiiininnnn.
Permasalahan Kajian .............c.oooiin,
Objektif Kajian .........coouveiiiiiiiii e,
Soalan Kajian .......cocooiiiii
Kepentingan Kajian ............coooiiiiiiiiiiin
Penyusunan Bab Kajian .............cocoviiiiiiin,

Penutup ..o

ULASAN KARYA

Pengenalan ...

Penjelasan Konsep ........cooviiiiiiiiiiiiiee,

Halaman

................... Xiii

................... Xiv

11

18

19

22

23

24

................... 27

................... 28



2.3

2.4

2.5

2.6

BAB 3

3.1

3.2

3.3

3.4

3.5

3.6

3.7

Gerakan Pemikiran ISlam .......ooooeoi e

Tipologi Gerakan Pemikiran Islam ...,

2.4.1 Revivalisme Pra-Modenis ........coovvieiiiii i,

2.4.2 Modenisme KIasiK ......coooeeeei e

2.4.3 Neo RevivaliSme .....ovooeiiii e,

2.4.4 Neo MoAeNiSME ... e e

Pemikiran Tentang Islam dan Kenegaraan ..............c.cccccovieenee.

2.5.1 Perhubungan Islamdan Negara ............ccccoviiiiiiinnnnnn.

2.5.1.1 Paradigma Integral .........ccooiiiiiiiiiii,

2.5.1.2 Paradigma Sekularistik ..............ccooiiiiiiii.

2.5.1.3 Paradigma Simbiotik .............ccooiiiii

Rumusan

METOD KAJIAN

Pengenalan ...

Jenis Kajian ..o

Metode Kajian ...

Pengumpulan dan Sumber Data ...........coooviiiiiiiiiii

Prosedur Kajian ..o

ANALSIS DAt ..ot

Rumusan

35

38

39

40

41

41

46

46

48

55

60

76

78

79

82

83

88

89

93



BAB4 GAGASAN PEMIKIRAN KEISLAMAN

4.1 Pengenalan ... 95
4.2 Gagasan dan Pemikiran Mengenai Islam...............ccoooiiiiennn. 95
4.2.1 Islam Cara Hidup yang Sempurna ..........c.cccoeuveieiiinnnnnnen. 96
4.2.2 Pembaharuan Pemikiran Islam ................ccooiiiiiinnn, 116
4.2.3 Hukum Islam (Syariah) .........cccoooiiiiiiiiiiiien, 132
4.2.4 Seruan Kepada Islam (Dakwah) .......cccccccoeiviiiiiiiinnnnnnn. 138
4.3 RUMUSEAN ... e 142

BAB 5 ISLAM DAN ISU-ISU KENEGARAAN SEMASA

5.1 Pengenalan ... 145
52 [slam dan DemOKIaSi ......c.uuieiiiii e 146
5.3 Islam dan Sekularisme .............coooiiiiiii 151
54 Islam dan Masyarakat Majmuk .............ccooiiiiiii, 155
5.5 Islam dan Pengganas ..........o.oeeiiiiiieiiiie e 161
5.6 RUMUSAN ... 166

BAB6 PERHUBUNGAN ISLAM DAN NEGARA

6.1 Pengenalan ... 168
6.2 Islam dan Pembangunan Negara ...........cccoooviiiiiiiiiiiiinneea, 168
6.3 Perhubungan Islam dan Negara ............cooooiiiiiiiiiiiie 179
6.4 RUMUSEAN ... e 192

Xi



BAB 7 ANALISIS DAN PERBINCANGAN

7.1 Pengenalan ... 196
7.2 Gagasan Pemikiran Kelslaman.............cccooiiiiiiiiiiees 200
7.3 Pandangan Terhadap Islam dan Isu-isu Kenegaraan ................... 262
7.4 Pandangan Terhadap Perhubungan Islam dan Negara ................ 281
7.5 RUMUSAN ... 309
BAB 8 KESIMPULAN ...t e 317
BIBLIOGRAFI ...t 325
LAMPIRAN. .. ..ottt e e en e e e e e e smte e e ene e e saneeeanneeans 336

Xii



Jadual

2.1
2.2
2.3
2.4

7.1

7.2

7.3

7.4

SENARAI JADUAL

Tajuk

Tipologi Gerakan Kebangkitan Islam Berbasis Ideologi
Konsep Abu al-A’la al-Maududi tentang Pemerintahan
Konsep Ali Abd al-Raziq tentang Pemerintahan

Hubungan Islam dan Negara

Perbandingan Pemikiran Mahathir Mengenai Kebangkitan
Islam

Perbandingan Pemikiran Mahathir Mengenai Gagasan
Pembaharuan Islam

Ciri-ciri Pemikiran Islam Liberal Berbanding Modenisme
Islam dan Gagasan Pemikiran Mahathir

Kebijakan Islamisasi Pemerintahan Mahathir, 1978-1988

Xiii

Halaman

40
47
52
69

230

235

254

285



No.

SENARAI LAMPIRAN

Tajuk

Wawasan 2020

Kempen Bersih, Cekap dan amanah

Kempen Kepimpinan Melalui Tauladan

Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam dalam Pentadbiran

Surat Kebenaran Merujuk Maklumat Penyelidikan

Xiv

Halaman

336

340

343

349

355



BAB 1

PENGENALAN

1.1 Latar Belakang Kajian

Islam dan Melayu bagi rakyat Malaysia adalah dua perkara penting yang harus
dijaga oleh siapa sahaja, termasuk mereka yang menjadi pemimpin negeri ini.
Tanpa perhatian yang besar terhadap Islam, mustahil mereka akan berjaya dan
mendapat sokongan yang luas dari rakyat Malaysia. Oleh kerana, Islam dan
identiti kebangsaan serta politik Melayu telah lama saling berintegrasi, seperti
terdeskripsi dalam keyakinan umum bahawa orang Melayu mestilah beragama
Islam (Esposito & Voll, 1999: 165; Shamsul, 2001: 278). Konsep hubungan yang
integral Melayu dan Islam ini nampak pada Perkara 160 Perlembagaan Malaysia.
“‘Melayu ertinya seseorang yang menganut agama Islam, lazimnya bercakap
bahasa Melayu dan menurut adat-istiadat Melayu”. Maknanya, orang Melayu
harus memiliki ketiga unsur tersebut, iaitu mengakui Islam sebagai agamanya,
terbiasa berbicara dengan bahasa Melayu dan menyesuaikan diri dengan adat-
istiadat Melayu (Esposito & Voll, 1999: 167). Apabila ketiga unsur tersebut tidak

terpenuhi, maka dia belum lagi disebut sebagai orang Melayu.



Dalam masyarakat Melayu sendiri memang terdapat suatu persepsi yang
terintegrasi mengenai agama, nilai-nilai tradisional, serta kehidupan desa dan
keluarga. Sukar bagi orang Melayu untuk memisahkan Islam dari semuanya ini
(Mehden, 1986). Islam menjadi unsur identiti dan kebudayaan Melayu,
memberikan kesedaran tentang agama, nilai-nilai tradisional, kehidupan
perdesaan dan kehidupan keluarga secara bersepadu (Esposito & Voll, 1999:
166). Kerana, Islam merupakan teras utama pandangan alam dan kosmologi

Melayu (Hairuddin Harun, 2001: 47).

Mengikut Shamsul (2001: 279), Islam menjadi tiang utama identiti Melayu
semakin kuat muncul sebagai konsekuensi dari berkembangnya pelbagai
gerakan dakwah atau gerakan ‘revivalis Islam’ di Malaysia pada 1970-an. Melalui
elit penguasa dan parti politik (UMNO), kerajaan kemudian menguatkan respons
kepada gerakan dakwah tersebut yang berterusan dengan semakin
meningkatnya perhatian dan penerimaan negara terhadap Islam dan strategi
penglslamannya. Respons dan pembaharuan yang wujud dalam tahun 1970-an,
1980-an dan 1990-an hinggalah tahun 2000 dalam sistem pentadbiran dan
perundangan, pendidikan, ekonomi dan budaya ke arah Islam sebagai al-Din di
Malaysia adalah implikasi daripada kebangkitan Islam yang berlaku dalam

tempoh tersebut (Mohd. Jamil Mukmin, 2009).

Salah seorang ikon Malaysia yang mampu menjadikan Islam sebagai
dasar legasi kepimpinan dan teras utama dalam pentadbirannya (Pandian, 2005:
167; Khoo, 1995: 7) dan berjaya mengalirkan negara Malaysia ke arah
perubahan yang mendasar dan berkesan, kehidupan masyarakat dalam

kemodenan, kemajuan, dan kesejahteraan adalah Tun Dr. Mahathir Mohamad,



Perdana Menteri Malaysia keempat (1981-2003). Bahkan, ketekalan kepimpinan
Mahathir telah membuat Islam menjadi kekuatan yang lebih disegani di dalam

politik Malaysia (Hussin Mutalib, 1995: 185).

Di bawah kepimpinannya, Malaysia telah naik peringkat menjadi negara
maju dan di bawah pentadbirannya negara telah melalui suatu proses
transformasi yang tidak pernah digambarkan sebelumnya. Justru, wajar apabila
Mahathir disanjung sebagai seorang pemimpin yang besar, pemikir dan

revolusioner (Mohd. Yosri, 2002).

Pandangan lain menyatakan bahawa Mahathir adalah seorang
negarawan, tokoh politik, dan pemimpin antarabangsa yang sangat terkenal
dengan idea-ideanya yang bernas, kontroversi dan tegas dalam pemikiran.
Keberaniannya membidas kuasa-kuasa besar dan membela nasib dunia ketiga
serta menjalin hubungan politik dan ekonomi dengan negara-negara luar tanpa
mengira ideologi dan dasar politik menjadi satu daripada ciri kepimpinannya di
peringkat antarabangsa (Ramlah Adam, 2004: 1); Mahathir adalah seorang
pemikir yang pemikirannya telah dihalusi untuk dijadikan sebagai agenda
pembangunan Islam Malaysia (Ismail Ibrahim, 2002); Mahathir adalah salah
seorang dari tiga tokoh intelektual, pemikir dan pengarang yang mempunyai
falsafah, pemikiran dan keintelektualisme yang tinggi dan menghasilkan
pemikiran yang bernas dan tuntas dalam sejarah kehidupan orang-orang Melayu,
selain dari Munshi Abdullah (1796-1854) dan Zainal Abidin Ahmad atau Za'ba

(1895-1973) (Mohd. Yusof Hasan, 2008: 33).



Mengikut Abdul Mua’ti Zamri (2007: 361), dalam kajiannya bertajuk
Pemikiran Tun Dr. Mahathir bin Mohamad, menyimpulkan bahawa Mahathir
adalah seorang yang mempunyai pemikiran yang jelas, tersusun dan terfokus
berdasarkan ketekalan dan cara isu-isu yang dirangka dan dibentangkannya
dalam ucapan saban tahun di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO. Dalam
bidang agama, Mahathir dipandang sebagai seorang pemikir yang tegas dan
berani mengulas persoalan-persoalan kelslaman dengan menggunakan logik
akal, sehingga terkadang mengundang reaksi balas dan kritikan dari sebahagian
ulama. Umpamanya, Mahathir sering mendakwa bahawa kemunduran umat
Islam sedunia termasuk orang Melayu Islam di Malaysia adalah kerana salah

tafsir akan ajaran Islam, sehingga menjadi penghalang kepada kemodenan.

Menurut Zainah Anwar (2002: 96), Mahathir adalah seorang yang selalu
bersikap kritis terhadap kelompok Islam tradisionalis dan memaparkan dirinya
sebagai pemimpin moden yang mempunyai komitmen terhadap pengembangan
Islam progresif yang mampu menghadapi cabaran dunia yang makin kompetitif,
terindustrialisasi dan mengalami globalisasi. Siddiq Fadzil secara peribadi
mengakui bahawa Mahathir jauh lebih mempunyai komitmen kepada Islam
berbanding pendahulunya (dalam Hussin Mutalib, 1995: 121; Abdul Rahman,

1997: 281).

Mahathir adalah seorang pemikir-intelektual dan ini boleh dilihat daripada
penulisan beliau sehingga kini; Mahathir adalah satu-satunya pemikir dan

pemimpin yang muncul dengan idea beliau untuk membangunkan bangsa



Melayu dalam bentuk penulisan' yang komprehensif (Pandian, 2005: 33). Sedikit
dijumpai seorang tokoh pemikir Islam sekaligus menjadi pemimpin pemerintahan
atau negarawan, dan Mahathir adalah salah seorang di antaranya (Rahimin

Affandi, 2003).

Walaupun Mahathir tidak mendapatkan pendidikan asas dalam
pengkhususan agama di Timur Tengah sepertimana tokoh ulama biasa, tetapi
banyak dari idea-idea tajdid yang dibawakannya adalah setanding dengan
lulusan Timur Tengah sendiri (Rahimin Affandi, 2005); Mahathir telah berjaya
atau sekurang-kurangnya hampir berjaya merubah dan membentuk semula
pandangan alam Islam sebahagian besar orang Melayu (Hairudin Harun, 2001:
50); kepimpinan Mahathir berjaya memanfaatkan kekuasaan negara untuk
melaksanakan ketentuan-ketentuan al-Quran dan Hadis dalam kehidupan kaum
Muslim (Esposito & Voll (1996: 165); Proses Islamisasi Mahathir (‘Islam
Mahathir’) telah memainkan peranan dalam merangka dan melaksanakan
sesuatu dasar dan seterusnya menjadi tonggak legitimasi politik yang sedia ada
(Pandian, 2005: 167); Pemikiran kelslaman Mahathir terkadang mengundang

reaksi balas dan kritikan dari sebahagian ulama (Zamri, 2005: 361).

Di sebalik pujian dan pengakuan atas gagasan-gagasan kelslaman
Mahathir dalam hal penerapan nilai-nilai Islam dalam kehidupan bernegara,

banyak pula yang mengkritk dan membidasnya. Antaranya PAS yang

'Sedikit sekali ditemui seorang pemimpin, negawaran sekaligus seorang pemikir,
terlebih aktivitinya yang produktif dalam menghasilkan karya-karya tulis, dan Mahathir
adalah salah seorang di antara yang sedikit itu. Antaranya karya tulis Mahathir dalam
bentuk buku yang popular ialah The Malay Dilemma (Dilema Melayu), diterbitkan tahun
1970 dan The Challenge (Cabaran), diterbitkan tahun 1976. Mengikut Abdullah Ahmad
(2009: 22), semua karya tulis Mahathir merupakan wujud dari kemahiran dan
kemampuannya dalam menulis.



beranggapan bahawa pelbagai dasar dan program Islamisasi yang telah
dijalankan oleh pemerintahan Mahathir sebagai ‘Islamisasi Kosmetik’ sahaja,
jiaitu suatu usaha serampangan untuk membina Islam dari kepingan-kepingan
dan potongan-potongan dan dilakukan untuk membendung dan melambatkan
pergerakan ke arah sebuah masyarakat yang lebih Islami (dalam Zainah Anwar,
2002: 83). Dalam ertikata lain, usaha penerapan nilai-nilai Islam yang dibuat
tersebut hanyalah sebagai program tempelan semata-mata, pragmatik dan liberal
(Norhayati, 1996: 138). Mengikut Dinsman (1999), Mahathir adalah seorang yang
tidak konsisten dengan kata-kata yang diucapkannya; dia yang bercakap agama
jangan dicampurkan dengan politik, tetapi dia pula yang bercakap pasal agama

padahal dia orang politik dan mencampur-adukkan politik dengan agama.

Dalam pandangan Nik Abdul Aziz (Mursyidul Am PAS), Mahathir tetaplah
seorang pemikir yang sekular dan lebih mementingkan sistem serta pelaksanaan
praktik-praktik pemerintahan sekular dalam pentadbirannya (dalam Annual Bakri
& Kamarul Zaman, 2001). Mahathir adalah seorang yang terlalu mengutamakan
ekonomi atau material (Dinsman, 1999: 42). Dalam pandangan Haron Din
(2001), Mahathir adalah seorang yang mengutamakan akal dan lebih banyak
berpegang kepada pemikiran seperti halnya golongan Muktazilah. Pada
pemikirannya, kononnya ia rasional, jika ia tidak sesuai dengan agama, maka ia

kena buang, jadi akal tertegak.

Mengikut Abdul Rahman (1997: 184), Mahathir adalah seorang pemikir
dan penganut fahaman sekularisme, kapitalisme, relativisme, liberalisme dan
menolak konsep pentarafan ilmu. Selari dengan Rumaizuddin Ghazali (2005,

2007) yang mengelompokkan Mahathir sebagai seorang pemikir liberal, kerana



Mahathir sering meluahkan tema-tema yang menjadi ciri dan bentuk Islam liberal,
antaranya tema tentang penilaian semula terhadap demokrasi, penafsiran
semula al-Quran dan Islam, gagasan-gagasan tentang kemodenan menurut

Islam dan hak-hak tentang wanita.

Ada pula yang meragukan komitmen Mahathir terhadap Islam dan balik
mempersoalkan; Benarkah Mahathir sebagai pembela dan memiliki komitmen
terhadap Islam? Benarkah Mahathir hendak mewujudkan Islam dalam
kenegaraan? Islam yang bagaimana yang hendak diwujudkan oleh Mahathir
(Annual Bakri & Kamarul Zaman, 2001). Kelompok yang lebih keras malah
mendakwa Mahathir sebagai seorang yang ‘jahil agama’ dan sebagai seorang

‘pemimpin yang tiran’.

Mengikut pandangan Mahathir, Islam bukan hanya ibadah an sich sahaja,
atau diertikan dengan mampu menjelaskan Hadis, mampu memberikan petunjuk
ibadah praktis atau mengulang-ulang membaca ayat-ayat al-Quran. Islam bererti
juga adalah kemampuan untuk menjelaskan ajaran dan mengamalkannya,
meletakkan dalam konsep-konsep yang jernih dan dinamik di dalam masyarakat
kontemporari yang sedang dan terus berkembang. Islam juga telah memberikan
nilai dan dasar-dasar penting bagi setiap orang pemimpin untuk menjalankan
roda pemerintahan dalam mewujudkan sistem yang baik (good governance)
untuk terbangunnya negara yang adil dan makmur. Orang-orang Islam harus
mengembangkan sebuah masyarakat yang maju dan dinamis, apabila ingin

survive (Mahathir, 2003).



Tambah lagi, Islam tidak hanya sebagai sebuah sistem yang
mengandungi  nilai-nilai  luhur untuk dilaksanakan dalam kehidupan
bermasyarakat dan menjadi sesuatu yang tak terpisahkan dalam kehidupan
orang Melayu. Tetapi, Islam juga mengandungi nilai-nilai universal yang
berkaitan dengan kehidupan bernegara. Kenyataan ini membolehkan Mahathir
untuk menjadikan Islam sebagai perkara utama di dalam menerajui, mentadbir,
dan membangun negara. Dalam konteks ini Mahathir kemudian melahirkan
konsep ‘Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam’, ‘Pegawai yang Cekap’, ‘Amanah dan
Tanggungjawab’, ‘Kepimpinan Melalui Teladan’ dan ‘Wawasan 2020°. Mahathir
menyedari bahawa Islam adalah salah satu unsur kuasa yang yang bertapak
kuat pada orang Melayu (2008a: 125). Oleh itu, sesuatu perubahan, rancangan

atau ideologi yang bertentang dengan Islam tidak akan berjaya.

Penerapan nilai-nilai Islam dalam pentadbiran negara juga menimbulkan
satu pemahaman bahawa Mahathir memiliki pandangan yang khas terhadap
hubungan antara Islam dan negara dan telah memposisikan Islam sebagai
bagian yang penting dalam pengurusan negara. Padahal, secara teori
perbezaan sudut pandang terhadap hubungan antara Islam dengan negara,
seringkali memunculkan konflik dan pertentangan dalam memberi tafsiran
terhadap wacana kedudukan Islam dalam negara. Sebab, berkembangnya
pemikiran baru Islam didorong oleh komuniti politik. Paradigma ini dibentuk dan
dipengaruhi oleh situasi politik yang tidak menguntungkan Islam yang antaranya
berpunca pada hubungan yang kurang harmoni dan integral antara Islam dan

negara (Bahtiar Effendy, 2008).



Kemudian, sebagaimana dikutip oleh Shamsul (2001: 275), dalam
pengamatan Keyes, Hardacre dan Kendall (1994), proses penciptaan negara-
bangsa moden memerlukan dua pendirian yang saling bertentangan terhadap
agama. Bila pendirian modenisasi cenderung menurunkan praktik-praktik ritual,
maka pembangunan bangsa cenderung memajukan praktik-praktik tertentu,
bahkan memasukkan ritual-ritual baru. Apabila modenisasi menekankan tindakan
rasional sedangkan pembangunan bangsa menegaskan komitmen kepada
keimanan. Berkaitan dengan hal ini, Mahathir termasuk pemimpin yang berjaya
mengkolaborasi antara modenisasi, program Islamisasi dan pembangunan
bangsa menuju kepada pencitraan Malaysia sebagai negara Islam sekaligus
mengukuhkan Islam sebagai identiti utama orang Melayu (Hussin Mutalib, 1995:
121). Di mana, pelbagai polisi dan program kelslaman yang dilaksanakan oleh
kerajaan di bawah pimpinan Mahathir menjadi penanda semakin terserlahnya

usaha kebangkitan Islam di Malaysia .

Hussin Mutalib (1995: 193-194) menegaskan bahawa di bawah Mahathir,
sokongan pemerintah terhadap Islam di Malaysia berlangsung lebih dari sekadar
sokongan simbolik; pembangunan masjid-masjid, Pusat Islam, Bank Islam,
Universiti Islam, Pegadaian Islam, Insurans Islam, penyelenggaraan peraduan
baca dan hafal al-Quran, perayaan upacara-upacara kelslaman dan berbagai
peristiwa penting lainnya, akan tetapi usaha-usaha yang dilakukan oleh
pemerintahan Mahathir dalam memajukan Islam di Malaysia, menunjukkan
bahawa Mahathir adalah seorang penyokong Islam yang berani dan juga

seorang ahli politik yang sangat cerdik.



10

Kecekapan dan kepimpinan Mahathir telah berjaya mengadakan
pembaharuan dan menaikan kedudukan Malaysia sebagai salah satu negara
maju di Asia Tenggara. Ini memang suatu bukti nyata kebesaran dan kejayaan

dari kepimpinannya atas Malaysia selama lebih kurang 22 tahun.

Oleh itu, sebagai salah seorang ahli politik, pemimpin yang besar,
seorang negarawan dan pemikir Islam yang dipersetujui ramai tokoh (lsmail
Iorahim, 2002; Rustam, 2008; Mohd. Yusof Hasan, 2008), mendapat
pengiktirafan rasmi daripada kalangan sarjana Islam moden (Hussin Mutalib,
1995; Siddig Fadzil, 1997; Khoo, 1995; Rahimin Affandi, 2005), dan secara
akademik telah dianugerahkan ljazah Kehormat Doktor oleh Universiti Malaya
dalam bidang Pemikiran Islam (Doctor of Islamic Thought) pada 30 Januari 2004,
Mahathir memang berjasa besar terhadap pembangunan dan kemajuan negara.
Namun, walaupun ketokohan dan kepimpinannya diakui, ada pula yang bersifat
kritikal dan tidak bersetuju terhadap gagasan-gagasan Kelslaman Mahathir,

kerana didakwa bertentangan dengan arus perdana pemikiran umat Islam.

Dalam konteks di atas, maka pemikiran Mahathir sangat penting untuk
dikaji dan diletakkan dalam sebuah objek kajian ilmiah (Martinez, 2003; Rahimin
Affandi, 2005). Bagaimana sebenarnya gagasan pemikiran Islam dan
Kenegaraan Mabhathir, bagaimana Islam menurut pandangan Mahathir,
bagaimana seharusnya Islam difahami, kenapa Islam sering disalahtafsirkan, dan
bagaimana kritik Mahathir terhadap pemahaman Islam umat Islam; Islam dan
isu-isu kenegaraan semasa; dan perhubungan Islam dan Negara. Tujuannya
adalah untuk meneroka gagasan pemikiran Mahathir berkenaan dengan Islam

dan Kenegaraan.



11

1.2 Permasalahan Kajian

Isu Islam dan kenegaraan telah ramai dibincangkan oleh pemikir Islam sejak
tempoh dulu sehingga sekarang. Terlebih pada masa pergerakan pembaharuan
dan kebangkitan Islam dan berakhirnya masa penjajahan (kolonialisme) dengan
diraihnya kemerdekaan oleh negari-negeri Islam yang berada di Timur Tengah,

Afrika, mahupun Asia Tenggara.

Perbincangan isu Islam dan kenegaraan oleh pemikir, intelektual, ahli
politik atau negarawan Islam sebagai bahagian penting dari pemikiran Islam
merupakan refleksi atas usaha pencarian asas intelektual bagi fungsi dan peran
negara atau pemerintahan sebagai faktor instrumental untuk merealisasikan
ajaran Islam. Oleh itu, pemikiran kenegaraan Islam, dalam hal ini, merupakan
ijtihad politik dalam rangka mencari nilai-nilai Islam dalam konteks sistem dan
proses politik yang sedang berlangsung (Din Syamsuddin, 1993). la merupakan
usaha yang diilakukan untuk mencari model yang tepat atau sintesis yang
membolehkan (viable) berlakunya hubungan yang harmonis dan bersepadu

antara Islam dan negara (Bahtiar Effendy, 2008).

Dalam perjalanan yang panjang, perbincangan Islam dan kenegaraan
mendorong munculnya wacana-wacana baru dan polarisasi terhadap pelbagai
tafsiran konsep pemikiran dan sistem politik Islam yang berbeza. Polarisasi
pemikiran politik Islam tersebut tampaknya lebih disebabkan oleh perbedaan
dalam menafsirkan teks-teks normatif agama, di samping perbezaan-perbezaan
asas sosial budaya yang melingkupinya. Sememangnya, al-Quran dan Sunnah
tidak memberikan ketentuan yang jelas tentang mekanisme suksesi, bentuk

pemerintahan dan institusi politik lainnya. Kerana, al-Quran bukanlah sebuah



12

kitab politik dan sudah merupakan kenyataan sejarah bahwa institusi-institusi
sosial-politik dan organisasi yang dibentuk manusia akan selalu mengalami

perubahan (Misrah, 2008).

Dalam konteks di atas, Mahathir ialah salah seorang negarawan Islam
seorang ahli fikir dan seorang intelek yang rangkuman dan ketajaman
pemikirannya patut diberikan faham dan penghargaan yang sewajarnya oleh
masyarakat (Harun Derauh & Shafie Nor, 1982). Demi untuk memastikan agar
gagasan pemikiran Mahathir tidak hilang begitu sahaja ditelan zaman, ianya
perlu terus dikaji dan dijadikan sebagai inspirasi utama untuk mengangkat
martabat ummah Islam kepada status yang lebih baik lagi (Rahimin Affandi,
2003). Dusuki Ahmad menggesa dan menyarankan pentingnya dilakukan kajian-
kajian berkenaan dengan pemikiran Mahathir. Kerana, Mahathir ialah orang yang
telah memberi sumbangan yang banyak kepada negara dan Islam (dalam
Martinez, 2003: 236). Tambah lagi dengan telah ditubuhkannya Institut Pemikiran
Tun Dr. Mahathir (IPDM) di Universiti Utara Malaysia (UUM) Kedah, pada 19

Ogos 2003.

Penyelidikan-penyelidikan berkenaan dengan Mahathir dan pemikirannya
dari pelbagai sudut pandang telah banyak dihasilkan dan ramai dilakukan oleh
para sarjana tempatan mahupun luar (Rahimin Affandi, 2003). Dari pelbagai
kajian yang ada, nampak bahawa para penyelidik sepakat menyatakan Mahathir
sebagai seorang tokoh penting yang memang tepat untuk dijadikan objek kajian.
Mereka memandang Mahathir sebagai seorang pemikir, tokoh politik, pemimpin
ataupun negarawan yang memiliki komitmen, perhatian, dan kepedulian yang

tinggi terhadap Islam dan kemajuan umat Islam, umpamanya Khoo Boo Teik



13

(1995), Hussin Mutalib (1996), Siddiq Fadzil (1997), Abdul Rahman (1997),
Hairudin Harun (2001), Shamsul (2001), Ismail Ibrahim (2002), Mohamed Yosri
(2002), Zainah Anwar (2002), Kamila Ghazali (2004), Rahimin Affandi (2005),

Sivamurugan Pandian (2005), dan Sivaperegasam Rajanthiran (2009).

Pengiktirafan terhadap ketokohan dan keluasan pemikiran Mahathir
membolehkan dan mendorong ramai penyelidik mengkaji pemikiran beliau.
Tetapi setakat ini penyelidikan pandangan atau pemikiran Mahathir tentang Islam
dan kenegaraan, utamanya berkait dengan gagasan kelslaman dan hubungan
antara Islam dan negara nampaknya belum lagi banyak dilakukan. Kajian yang
pernah dibuat berkenaan dengan persoalan ini antaranya dilakukan oleh
Sivamurugan Pandian, Legasi Mahathir (2005); Mohd. Rumaizuddin Ghazali,
Beberapa Aspek Pemikiran Mahathir Mengenai Pembangunan Islam di Malaysia:
Analisis dari Sudut Pemikiran Islam (2007); dan Sivaperegasam P. Ranjanthiran,
Perisytiharan Malaysia Sebagai Negara Islam oleh Tun Dr. Mahathir Mohamad
pada 29 September 2001: Bantahan DAP dan PAS (2009). Sementara, ramai
orang yang mengakui bahawa Mahathir adalah seorang pemikir, pemimpin dan
sekaligus negarawan yang semasa memimpin Malaysia sangat lantang
menyuarakan kepentingan umat Islam dan negara-negara sedang berkembang.
Padahal, gagasan baru dan pelbagai pandangan tentang Islam; Islam dan
kenegaraan, yang selalunya memunculkan perdebatan di kalangan pemikir dan
sarjana Muslim (Kamaruzzaman, 2001) akan semakin memperkaya wawasan
dan wacana yang berkembang. Sekaligus untuk menjawab persoalan dan kritik
yang menyatakan bahawa Islam tidak sesuai dengan sistem politik moden dan
bahkan Islam politik dianggap sebagai pesaing kekuasaan yang dapat mengusik

dasar-dasar nasionalisme (Piscatori, 1983; Esposito, 1984).



14

Kedekatan Mahathir kepada Islam, membolehkan beliau memiliki
pelbagai pandangan dan pemikiran terhadap Islam. Antaranya, Islam menurut
Mahathir adalah yang sempurna dan mesti dipahami berasaskan kepada reason,
logic dan argument, iaitu dengan kembali dan merujuk kepada al-Quran dan
Sunnah sebagai dasar utama ajaran Islam (Ucapan dalam The Official Opening
of the International Institute Islamic Thought and Civilization-ISTAC, 5 Mac 1986;
di Universiti Al-Azhar di Kaherah-Mesir, pada 10 Mei 1998; dalam The Emirates
International Forum-Dubai, on 26 April 2001; dan di Pembukaan Pameran

Tamadun Islam Sedunia 1994, pada 17 Jun 1004).

Dalam pelbagai ucapan yang disampaikan, antaranya dalam Majlis
Perasmian Pusat Islam Malaysia, pada 16 September 1985; Ucapan pada
Perutusan Hari Raya Aidil Fitri 1406 Hijrah/1986 Masihi; Ucapan di Majlis
Pelancaran Institut Kefahaman Islam Malaysia (IKIM) Sempena Perasmian
Kongres Menjelang Abad 21: Islam dan Wawasan 2020, pada 3 Mac 1992; dan
Ucapan Mahathir di Konferensi Internasional Para Ulama Islam, pada Julai 2003,
Mahathir mempelawa umat Islam untuk memperkuat pegangan mereka terhadap
Islam, kerana nilai-nilai murni yang diajar oleh Islam mestilah disuburkan di

dalam jiwa setiap individu..

Berikutnya, Mahathir menyatakan pula bahwa kejatuhan dan kemunduran
umat Islam sebahagiannya disebabkan oleh tafsiran sempit tentang agama
selepas perkembangan awal tamadun mereka. Ekoran mengetepikan apa yang
dikatakan pengetahuan duniawi, dan bertelagah tentang apa yang merupakan
ajaran sebenar Islam. Mereka mengabaikan beberapa perintah Islam yang

penting. Malah mereka mengabaikan perintah supaya bersedia untuk



15

mempertahankan diri mereka dengan menterjemahkan ayat al-Quran satu
persatu (Mahathir, 2003: 12). Umat Islam dan Negara Islam ketinggalan di
belakang dalam bidang ilmu moden, kemahiran teknologi, dalam banyak hal dan
pemerintahan yang tidak berkesan. Negara dilanda keadaan yang hampir kucar-
kacir, kemiskinan, kejahilan dan ketidakstabilan. Semua disebabkan oleh
pertelingkahan sesama umat Islam, tafsiran mereka yang mengelirukan dan
bercanggah tentang Islam, kegagalan mereka untuk mematuhi perintah agama

(Mahathir, 2003: 77).

Dalam pandangan Mahathir punca kemunduran umat Islam adalah
percanggahan dan tafsiran yang sempit terhadap al-Quran. Oleh itu, Mahathir
kemudian mencetuskan idea yang dianggap kontroversial, iaitu supaya al-Quran
dikaji atau ditafsir semula (ldris Zakaria, 2005). Pada Majlis Pelancaran al-Quran

Mushaf Malaysia, 18 April 2003, Mahathir menyatakan:

Sesungguhnya al-Quran adalah panduan yang terpenting untuk umat
Islam, jika hari ini umat Islam berpecah dan bermusuh sesama sendiri,
sebabnya bukanlah Islam dan al-Quran tetapi tafsiran yang berbeza-beza
yang dibuat oleh ulama di zaman dahulu dan sekarang. Sebagai manusia
biasa mereka tidak mungkin bebas daripada kecacatan dan kesilapan.
Apabila kesilapan mereka jelas dan terang tentu akan membawa kepada
perpecahan dan kelemahan kepada umat Islam. Jadi tafsiran mereka
berkenaan surah dan ayat al-Quran perlu dikaji dan dipinda supaya umat
Islam dapat kembali kepada al-Quran dan Islam yang sebenar.

Berkenaan berkenaan dengan syariah (pelaksanaan hukum Islam,
misalnya hudud), Mahathir menyatakan bahawa undang-undang Islam bersifat
dinamik dan fleksibel, kerana itu penerapannya pun harus mengikuti kaedah
gradasi, yakni secara beransur-ansur (berproses) dengan memperhatikan situasi

semasa. Islam hendaknya diamalkan menurut kondisi zaman yang mengitarinya.



16

Mahathir juga menyatakan bahawa hal terpenting dari penerapan sistem Islam
adalah nilai keadilan, iaitu suatu kesalahan dalam pandangan Islam harus
dihukum dengan hukuman yang berdasarkan keadilan. Sistem perundangan dan
common law di Malaysia sudah melaksanakan konsep keadilan menurut Islam,
kerana para pelaku kejahatan dihukum dengan undang-undang Islam, dan
mereka juga dihukum dengan sistem lain (Abdul Rahman, 1997: 175). Mahathir
juga menyatakan bahawa nilai-nilai Islam merupakan nilai-nilai yang bersifat
sejagat, yang sama atau diterima oleh bangsa dan agama lain, iaitu sifat-sifat
bersih, jujur, adil, disiplin, amanah, cekap, dan sebagainya (Abdul Rahman,

1997: 175).

Dalam konteks kenegaraan, misalnya berhubung dengan demokrasi
Mahathir menyatakan bahawa sistem demokrasi bukannya undang-undang
Tuhan. la direka oleh manusia yang tidak terlepas daripada membuat kesilapan
(2003: 74). Apabila Malaysia memilih demokrasi sebagai sistem terbaik dalam
penyelenggaraan negara, maka tujuannya tidak lain adalah bagaimana dengan
demokrasi itu kesejahteraan, keamanan dan kemajuan hidup masyarakat boleh
dicapai melalui usaha pembangunan negara. Namun masalahnya, demokrasi
sehingga kini menurut Mahathir masih mengandungi makna yang rancu, kerana
konsep demokrasi sering digunakan oleh negara-negara Barat untuk
kepentingan mereka, sehingga arti semula demokrasi pun sering berubah-ubah.
Sehingga, manakala sebuah negara berusaha kuat untuk menjayakan
demokrasi, tetapi sebaik sahaja negara tersebut berjaya, matlamatnya diubah
atau ditukar dan demokrasi ditafsir semula. Pada masa inilah dunia Islam tidak
dapat menerima tafsiran yang lebih terbuka tentang demokrasi (Mahathir, 2003:

24). Bahkan, Barat menyarankan bahawa yang penting bukan pemerintahan



17

yang membawa kebahagiaan kepada rakyat, yang penting ialah rakyat mesti
sanggup mendukung demokrasi, walaupun ia menyebabkan rakyat menderita
(Mahathir, 2003: 42). Hal ini tentu sahaja tidak sejalan dengan konsep sebenar
yang dikehendaki oleh demokrasi. Padahal, manakala demokrasi dicipta sebagai
satu sistem pemerintahan oleh rakyat untuk menggantikan sistem feudal,
tujuannya adalah supaya pemerintahan yang baik, adil, dan berkesan untuk

semua rakyat dapat diwujudkan.

Percanggahan terhadap pemikiran Islam dan kenegaraan Mahathir
tampaknya berpunca pada kontroversial pandangan para pakar dalam menilai
gagasan Mahathir tersebut. Di mana sebahagian kalangan ada yang
beranggapan bahawa idea Islam dan kenegaraan Mahathir telah berhasil
melakukan pembaharuan (fajdid) pola hidup dan pola pikir serta menghantarkan
masyarkat Melayu Islam kepada kehidupan yang lebih baik dan lebih maju dalam
konteks kehidupan berbangsa dan bernegara. Sedangkan sebahagian yang lain
memandang bahawa Mahathir adalah seorang pemikir yang sekuler dan bahkan
liberal. Oleh itu, Mahathir tidak bersetuju untuk menerapkan sistem dan hukum
Islam seumpama hudud dalam konteks kenegaraan untuk menjadikan Malaysia
sebagai negara Islam. Menurut mereka, dalam mentadbir negara, Mahathir tidak
sepenuhnya berasaskan kepada sumber-sumber Islam, tetapi lebih mengikut
kepada sistem negara sekuler yang berasaskan kepada fahaman demokrasi.
Walaupun Mahathir sendiri telah mengisytiharkan Malaysia sebagai Negara
Islam pada 29 September 2001. Pengisytiharan ini mengundang perdebatan
hebat di kalangan pelbagai lapisan warga, organisasi dan parti-parti politik
Malaysia, khususnya PAS dan DAP. PAS menganggap bahawa Malaysia

hanyalah sebagai sebuah negara umat Islam, kerana belum lagi melaksanakan



18

sistem Islam yang sebenar; sedangkan DAP mendakwa bahawa tindakan
Mahathir tersebut adalah suatu tindakan yang tidak berperlembagaan, tidak
demokratik dan arbitrari. Namun, sebagaimana dikatakan Sivaperegasam
Rajanthiran (2009: 176), rasional-rasional yang disandarkan oleh Mahathir ke
arah mengisytiharkan Malaysia sebagai negara Islam sememangnya bernas, jitu

dan tepat

Oleh itu, berkenaan dengan isu-isu kelslaman, program penglslaman,
modenisasi, pembangunan bangsa dan negara di bawah kepimpinan Mahathir
penting untuk dikaji. Bagaimana sebenarnya pemikiran atau pandangan Mahathir
tentang Islam dan kenegaraan; pandangan Mahathir terhadap Islam, pandangan
Mahathir terhadap Islam dan wacana kenegaraan semasa, iaitu tentang
demokrasi, fahaman pemisahan agama (sekularisme), masyarakat majmuk
(pluralisme) dan keganasan (terorisme); serta pandangan Mahathir terhadap
hubungan antara Islam dan negara. Adakah dalam pandangan Mahathir Islam
dan negara merupakan suatu yang bersepadu (integrated), sehingga menjadi
suatu keharusan bagi umat Islam untuk menumbuhkan negara Islam. Ataukah
Islam sebenarnya tidak memiliki hubungan dengan negara dan keduanya saling
berasingan (secular), kerana Islam dan negara mengurusi dua hal yang berbeza.
Ataukah pula, Islam telah memberikan prinsip dan nilai-nilai dasar sebagai

panduan bagi kehidupan berbangsa dan bernegara (symbiotic).

1.3 Objektif Kajian

Tujuan utama yang hendak dicapai melalui kajian ini adalah untuk
mengeksplorasi dan mengenalpasti asas-asas pemikiran Mahathir tentang Islam

sebagai satu cara hidup yang syumul dan bagaimana cara hidup tersebut



19

dilaksanakan; apakah pendirian dan sikap Mahathir terhadap Islam; dan

bagaimana isu-isu moden dalam politik sesebuah negara seperti sekualrisme,

pluralism, dan terorisme yang mungkin bertentangan dengan Islam.

1.3.1

1.3.2

1.3.3

14

Islam

Khasnya, kajian ini mempunyai tiga tujuan, iaitu:

Meneroka idea-idea atau gagasan pemikiran Mahathir mengenai Islam.
Meneroka asas-asas pandangan Mahathir terhadap Islam dan isu-isu
kenegaraan semasa, iaitu demokrasi, fahaman pemisahan agama
(sekularisme), masyarakat majmuk (pluralisme) dan keganasan
(terorisme).

Meneroka pandangan Mahathir terhadap hubungan antara Islam dan

negara.

Soalan Kajian

dan kenegaraan adalah salah satu tema aktual yang dibincangkan.

Sebagaimana yang dikatakan oleh Sirajuddin (2007: 21), bahawa persoalan

antara Islam dan negara merupakan salah satu subjek perbahasan yang penting

pada masa moden ini dalam politik Islam. Menurut Kusmana (2004: 50), Syarif &

Zada, (2008: 76) di antara tema hangat yang diperbincangkan berkenaan dengan

Islam dan kenegaraan dalam percaturan politik sekarang ini adalah hubungan

antara Islam dan negara.

Perbincangan tentang hubungan agama dan politik dalam Islam tersebut

menurut Nurcholish Madjid (1998) diibaratkan seperti menimba air zamzam di

Tanah Suci, kerana pembicaraan tentang masalah ini tidak akan ada habis-

habisnya. Pertama, disebabkan kekayaan sumber bahasan, sebagai buah



20

daripada lima belas abad sejarah akumulasi pengalaman dunia Islam dalam
membangun kebudayaan dan tamadunnya. Kedua, kompleksitas permasalahan,
sehingga setiap pembahasan dengan sendirinya digiring untuk memasuki satu
atau beberapa pintu pendekatan yang terbatas. Pembahasan yang menyeluruh
akan menuntut tidak sahaja kemampuan yang juga menyeluruh, tapi juga
kesedaran untuk tidak membiarkan diri tergelincir ke dalam reduksionisme dan
kecenderungan penyederhanaan persoalan. Ketiga, pembahasan tentang agama
dan politik dalam Islam ini agaknya akan terus berkepanjangan, mengingat
sifatnya yang mesti melibatkan pandangan ideologi pelbagai kelompok

masyarakat, khususnya kalangan kaum Muslim sendiri.

Bahtiar Effendy (2008) juga menegaskan hal yang sama, bahawa
persoalan hubungan antara Islam dan negara menjadi sesuatu yang sangat
penting untuk dikaji. Kerana, sejak pudarnya kolonialisme Barat pada
pertengahan abad keduapuluh, dunia Islam seperti Turki, Mesir, Sudan,
Maghribi, Pakistan, Indonesia, Malaysia, Algeria, dan lain-lain mengalami
kesulitan dalam upaya menciptakan sintesis yang membolehkan (viable)
harmoninya antara Islam dan negara. Di wilayah-wilayah itu, hubungan antara
Islam dan negara ditandai oleh adanya ketegangan politik dan permusuhan.
Padahal, menyedari kedudukan Islam sebagai agama majoriti di negara-negara
tersebut, kenyataan demikian merupakan fenomena yang menghairankan.
Kerananya, banyak pemerhati politik Islam yang kemudian mempersoalkan
apakah Islam itu sesuai dengan sistem politik moden atau tidak, dan bagaimana

hubungan sebenar antara Islam dan negara.



21

Begitu pula hubungan Islam dan isu-isu semasa, contohnya hubungan
Islam dan demokrasi. Larry Diamond, Juan Linz, dan Seymour Martin Lipset
mendakwa bahawa demokrasi tidak dikenal dalam lIslam, kerana itu negara-
negara Islam tidak layak dimasukkan ke dalam kajian tentang demokrasi.
Sedangkan Ernest Gellner berpendapat sebaliknya dan menyatakan bahawa
nilai-nilai Islam mempunyai persamaan unsur-unsur dasar (family resemblences)
dengan demokrasi Barat. Bahkan, dalam konteks hubungan Islam dan
kenegaraan, Robert N. Bellah menyatakan penyelenggaraan pemerintahan yang
dibangunkan Nabi Muhammad Saw di Madinah bersifat egalitarian dan
partisipatif, kerana doktrin dan politik Islam tentang keadilan (al-adl),
egalitarianisme (al-mushawah), mesyuarat (syura) terwujudkan dalam praktik
kenegaraan awal Islam, hingga dikatakan sangat moden berbanding zamannya

(dalam Bahtiar Effendy, 2001: 127).

Oleh itu, soalan utama yang hendak dikaji dalam penyelidikan ini adalah
bagaimana pemikiran Mahathir tentang Islam dan kenegaraan, yang menyangkut

tiga perkara utama, iaitu:

1.4.1 Bagaimana gagasan pemikiran atau pandangan Dr. Mahathir mengenai

Islam?

1.4.2 Bagaimana pandangan Dr. Mahathir terhadap Islam dan isu-isu
kenegaraan semasa, seperti demokrasi, sekularisme (fahaman
pemisahan agama), pluralisme (masyarakat majmuk) dan terorisme

(keganasan)?

1.4.3 Bagaimana pandangan Dr. Mahathir terhadap hubungan antara Islam

dengan negara?



22

1.5 Kepentingan Kajian

Kajian ini boleh jadi penyumbang keilmuan terhadap deskripsi perkembangan
tema Islam dan Kenegaraan atau teori-teori Islam dan politk (Siyasah
Syar’iyyah) yang ramai dibincangkan oleh para sarjana dan intelektual Muslim di
masa kepimpinan Mahathir. Kerana, di masa kepimpinan Mahathir inilah tema-
tema aktual dan gagasan-gagasan penting seputar Islam dan Kenegaraan
berkembang secara dinamik dan melibatkan ramai pemikir. Mulai dari gagasan
Islam sebagai agama rasional, keadilan hukum Islam, Islam dan konsep
demokrasi, terorisme atau pengganas, masyarakat berbilang kaum, hingga

perhubungan antara Islam dan negara.

Perbicangan itu pula bermula dari kritikan, kenyataan, atau gagasan
Mahathir berkenaan dengan Islam dan kenegaraan yang terkadang berlawanan
dengan arus perdana pemikiran umat Islam. Pemikiran dan gagasan dipilih
kemudiannya direspons oleh masyarakat akademik dan para intelektual. Mereka
yang bersetuju terhadap gagasan Mahathir mengembangkan argumentasi yang
boleh menjadi dasar pemahaman mereka, sedangkan mereka yang tidak
bersetuju cenderung mengembangkan Kkajian-kajian yang menentang dan
menolak pandangan Mahathir. Kajian dan teori-teori yang dikemukakan oleh
keduabelah pihak terkait isu Islam dan kenegaraan dimaksud telah melahirkan
gagasan-gagasan baru di masa itu dan boleh memperkaya wawasan

pemahaman masyarakat terhadap konsep serta teori-teori Islam dan politik.

Dapatan kajian ini diharapkan pula menjadi bahan komparatif dan
sumbangan dalam mengkaji pemikiran Mahathir, khasnya berkenaan dengan

gagasan pemikiran kelslaman Mahathir; dasar-dasar pandangan Mahathir



23

tentang Islam; Islam dan isu-isu kenegaraan semasa; dan pemikiran Mahathir
tentang hubungan antara Islam dan negara, kemudian mengkritisi dan
memperkaya perspektif kajian berkenaan dengan diskursus pemikiran Islam di
bidang kenegaraan atau politik Islam (Siyasah Syariyyah) mahupun konsep-
konsep serta teori Islam dan kenegaraan yang berkembang di masa selepas

kepimpinan Mahathir.

Adapun secara praktikal, hasil dari kajian ini boleh dijadikan sebagai
sumber penting dalam kerangka mendorong perkembangan pemikiran Islam dan
politik umat Islam serta mendorong dimensi kehidupan berbangsa dan bernegara

yang lebih baik, terutama di kawasan negara serumpun.

1.6 Penyusunan Bab Kajian

Rangkuman bahagian-bahagian kajian ini diberikan sebagai berikut:

e Bab 1: Pengenalan Kajian. Bahagian ini mengandungi pendahuluan, latar
belakang kajian, pernyataan masalah, soalan kajian, objektif kajian,
kepentingan kajian, kerangka teori, penyusunan bab kajian dan penutup.

e Bab 2: Ulasan Karya. Bahagian ini membincangkan isu-isu yang menjadi
fokus dan permasalahan dalam kajian serta teori-teori yang dirujuk
berkenaan dengan pemikiran Islam dan kenegaraan. Antaranya berisikan
pembahasan tentang penjelasan konsep pemikiran dan pemikir Islam,
gerakan pemikiran Islam, tipologi gerakan pemikiran Islam, dan pemikiran
tentang Islam dan negara yang mencakupi hubungan Islam dan negara dan

tokoh-tokoh pemikir Islam.



24

e Bab 3: Metod Kajian. Bahagian ini membincangkan hal-hal terkait dengan
pelaksanaan penyelidikan. Di antaranya ialah berkaitan dengan jenis kajian,
metod kajian, kaedah pengumpulan dan sumber data, prosedur kajian dan
analisis data.

e Bab 4: Bahagian ini membincangkan dapatan kajian yang pertama, iaitu
tentang beberapa hal berkait dengan gagasan pemikiran Mahathir tentang
Islam, meliputi; Islam cara hidup yang sempurna, pembaharuan terhadap
pola pemikiran Islam, hukum Islam, dan seruan kepada Islam.

e Bab 5: Bahagian ini membincangkan dapatan kajian yang kedua, iaitu
tentang Islam dan isu-isu kenegaraan, meliputi; Islam dan demokrasi, Islam
dan sekularisme, Islam dan masyarakat majmuk dan Islam dan pengganas.

e Bab 6: Perhubungan Islam dan Kenegaraan. Bahagian ini membincangkan
dapatan kajian yang ketiga, iaitu pandangan Mahathir tentang Islam dan
pembangunan negara, negara maju yang dicita-citakan serta perhubungan
antara Islam dan negara.

e Bab 7: Berisikan perbincangan dan analisis terhadap pelbagai dapatan kajian
berkenaan dengan pemikiran Islam dan Kenegaraan Mahathir.

e Bab 8: Kesimpulan. Bahagian ini berisikan kesimpulan berkenaan dengan
dapatan kajian, iaitu gagasan pemikiran kelslaman Mahathir; pandangan
Mahathir terhadap Islam dan isu-isu kenegaraan; dan pandangan Mahathir

terhadap perhubungan antara Islam dan kenegaraan.

1.7 Penutup

Kajian ini bertitik tolak daripada gagasan dan pemikiran Dr. Mahathir berkenaan

dengan Islam dan Kenegaraan yang menjadi isu aktual perbincangan semasa.



25

Kerana, Islam sebagai suatu entiti dalam kehidupan masyarakat Melayu menjadi
asas penting yang tak boleh dilupakan oleh siapa sahaja (Baharuddin, 1989;
Esposito & Voll, 1999; Shamsul, 2001; Harun, 2001), apatah lagi oleh para
pemimpin negara apabila mereka ingin berjaya. Kerana, Dalam masyarakat
Melayu terdapat suatu persepsi yang terintegrasi mengenai agama, nilai-nilai
tradisional, serta kehidupan desa dan keluarga (Mehden, 1986); Islam
merupakan teras utama pandangan dunia dan kosmologi Melayu (Harun, 2001:
47). Ertinya, Islam sebagai elan vital orang Melayu merupakan suatu hakikat
yang jelas dan inilah faktor atau cara yang paling mudah untuk menguasai dan
merubah orang Melayu, iaitu dengan merubah persepsi dan bentuk Islam yang
mereka hayati (Harun, 2001: 48). Bangsa Portugis, Belanda, Inggeris dan Jepun
hanya berjaya menjajah negeri Melayu secara fizikal dan ekonomi sahaja,
sedangkan akidah dan juga syariat Islam berjaya dipertahankan oleh umat Islam,
sehingga negeri-negeri Tanah Melayu tidak pernah menukar identitinya sebagai
sebuah negeri yang menganut dan mengamalkan Islam (Shamsuddin Moner,

2008).

Pentingnya penumpuan kajian terhadap gagasan dan pemikiran Mahathir
tidak hanya sekadar mengikut saranan Harun Derauh & Shafie Nor (1982);
Dusuki Ahmad (Martinez, 2003); Rahimin Affandi (2003); atau pula objektif
ditubuhkannya IPDM. Tetapi secara keilmuan kajian terhadap gagasan dan
pemikiran Mahathir boleh menggambarkan perkembangan dinamisasi pemikiran
dan pemahaman semasa terhadap isu-isu Islam dan kenegaraan, perdebatan,
serta dinamika yang terjadi di dalamnya. Isu Islam dan kenegaraan pula

merupakan suatu tema aktual yang ramai diperbincangkan (Sirajuddin, 2007),



26

dan salah satu subjek pembahasan penting pada masa moden ini dalam politik

Islam (Kusmana, 2004; Syarif & Zada, 2008).

Di samping itu, keberhasilan kepimpinan Mahathir semasa menerajui
Negara (Khoo, 1995; Yosri, 2002; Ibrahim Ismail, 2002; Ramlah Adam, 2004;
Pandian, 2005; Idris Aman, 2006), karya-karya yang dihasilkan beliau (Khoo,
1995; Pandian, 2005; Abdullah Ahmad, 2009), ketokohan dan pengaruh
pemikirannya yang luas terhadap masyarakat (Siddiq Fadzil, 1995, 1997; Ramlah
Adam, 2004), membolehkan beliau dijadikan sebagai tumpuan kajian (Furchan &

Maimun, 2005: 12).



27



28

Berkenaan dengan Islam dan isu-isu kenegaraan semasa, misalnya
demokrasi, mempunyai perdebatan di antara para ilmuwan Barat. Larry
Diamond, Juan Linz, dan Seymour Martin Lipset mengatakan bahwa kebanyakan
negara-negara Islam tidak layak dimasukkan ke dalam studi tentang demokrasi.
Hal ini dikarenakan tidak adanya praktik demokrasi di negara-negara Islam.
Sedangkan di sisi lain iimuwan seperti Ernest Gellner menemukan bahwa dalam
Islam mempunyai kesamaan unsur-unsur dasar (family resemblences) dengan
demokrasi. Robert N. Bellah menyatakan bahwa penyelenggaraan pemerintahan
yang dikembangkan Nabi Muhammad Saw di Madinah bersifat egaliter dan
partisipatif, hingga dikatakan sangat modern dibandingkan zamannya (dalam
Bahtiar Effendy, 2001: 127-129). Gellner dan Robert N. Bellah membuat sebuah
kesimpulan bahwa doktrin dan politk Islam tentang keadilan (al-ad),
egaliterianisme (al-mushawah), musyawarah (syura) terwujudkan dalam praktik
kenegaraan awal Islam. Berdasarkan pendapat di atas, dapat dikatakan bahwa
dalam memahami hubungan Islam dan demokrasi haruslah komprehensif. Kajian
hubungan antara Islam dan demokrasi tidak dapat dilihat secara monolitis, yakni
melihat dari radikalisme di Timur Tengah serta penafsiran yang salah tentang

Islam.

Perdebatan siyasah syar’iyyah (Politik Islam) sehingga sekarang terus
berkembang bahkan meliputi permasalahan juga hubungan Islam dengan
negara. Ada kelompok yang berpandangan bahawa agama (Islam) dan negara
atau politik adalah menyatu, tak terpisahkan (integralisme); ada kelompok yang

berpandangan bahawa Islam dan Negara melakukan simbiosis atau hubungan



29

timbal balik yang saling menguntungkan (simbiosis); dan ada pula kelompok
yang berpandangan bahawa Islam harus dipisahkan dari negara, kerana Nabi
Muhammad Saw tidak pernah memerintahkan umat Islam untuk mendirikan

negara apalagi mewariskan satu sistem pemerintahan yang baku (sekularisme).

1.2 Permasalahan Kajian

Mahathir adalah seorang ahli fikir dan seorang intelek yang rangkuman dan
ketajaman pemikirannya patut diberikan faham dan penghargaan yang
sewajarnya oleh masyarakat (Harun Derauh & Shafie Nor, 1982). Demi untuk
memastikan agar gagasan pemikiran Mahathir tidak hilang begitu sahaja ditelan
zaman, ianya perlu terus dikaji dan dijadikan sebagai inspirasi utama untuk
mengangkat martabat ummah Islam kepada status yang lebih baik lagi (Rahimin
Affandi, 2003). Oleh itu, mantan setia usaha Mahathir, Dusuki Ahmad pada bulan
Mac 2001 menggesa dan menyarankan pentingnya dilakukan kajian-kajian
berkenaan dengan pemikiran Mahathir, sehingga perlu bagi institusi pengajian
tinggi untuk menawarkan pengajian tentang pemikiran Mahathir tersebut. Dusuki
Ahmad menyatakan: “Telah tiba bagi institusi-institusi untuk menawarkan bidang
pengajian mengenai pemikiran Dr. Mahathir, orang yang telah memberi
sumbangan yang banyak kepada negara dan Islam“ (dalam Martinez, 2003:
236). Tambah lagi dengan telah ditubuhkannya Institut Pemikiran Tun Dr.

Mahathir (IPDM) di Universiti Utara Malaysia (UUM) Kedah, pada 19 Ogos 2003.

Sekarang ini tulisan-tulisan dan penyelidikan-penyelidikan berkenaan

dengan Mahathir dan pemikirannya dari berbagai sudut pandang telah banyak



30

dihasilkan dan ramai dilakukan oleh para sarjana tempatan mahupun luar yang
menumpukan kajian ilmiah terhadap pandangan dan pemikiran Mahathir
(Rahimin Affandi, 2003). Khoo Boo Teik (1995) misalnya telah mengkaji
pemikiran Mahathir dan menulis buku bertajuk Paradoxes of Mahathirism: An

Intellectual Biography of Mahathir Mohamad.

Ramlah Adam (2004) menyunting hasil kolokium beberapa penyelidikan
tentang pemikiran Mahathir, antara lain penyelidikan yang bertajuk Dilema
Melayu: Satu Kupasan Pemikiran Tun Dr. Mahathir Tentang Permasalahan
Melayu, menyimpulkan bahawa Mahathir adalah salah seorang pemimpin Asia
yang benar-benar berjaya memikat hati dunia dengan Kkejayaannya
membangunkan Malaysia mengikut acuan sendiri, mentakrifkan semula peranan
Barat dan Timur, dan menjelaskan tentang kekeliruaan dunia (Timur dan Barat)
mengenai Islam, sehingga Mahathir berjaya memperkasakan Melayu-Islam dan

Malaysia.

Kamila Ghazali (2004) dalam, The Rhetoric of Dr. Mahathir Mohamad : A
Critical Discourse Perspective, telah melakukan kajian dengan menganalisis 15
siri ucapan Mabhathir yang disampaikan dalam perhimpunan agung UMNO
tempoh 1982-1996 serta mengkhususkan kepada tema atau isu-isu berkenaan
dengan kelslaman, ekonomi dan UMNO, menyatakan bahawa Mahathir adalah
seorang pemimpin yang berjaya. Dengan konsep nilai moral dan kepimpinan
yang bersifat sejagat dan berkesesuaian dengan nilai Islam yang diwacanakan
dalam tulisan atau ucapannya, seperti bersih, cekap, beramanah, tertib rajin,
jujur, sopan, berdisiplin, bertanggungjawab, ikhlas, dan setia. Kemudian nilai

kepimpinan yang bersifat sederhana, tidak keterlaluan, adil, toleran dan



31

mengambil kira keadaan semasa, Mahathir berjaya meyakinkan dan membuat

simpatik pelbagai kalangan.

Idris Aman (2006) yang memfokuskan kajiannya pada analisis wacana
bahasa dan kepimpinan Mahathir, menegaskan bahawa Islam merupakan satu
tema penting dari pernyataan idealisme Mahathir yang sering diwacanakan dan
menjadi penunjang kepimpinannya selain daripada produktiviti, perswastaan,
perpaduan, negara maju, neokolonialisme, Barat, kemerdekaan, perindustrian
dan sebagainya, sehingga dengan penghasilan wacana tersebut, kepimpinannya

dapat dibentuk, dikukuhkan dan diteruskan.

Abdul Mua’ti Zamri (2007) dalam kajiannya terhadap struktur retorik
ucapan Mahathir dalam Perasmian Perhimpunan Agung UMNO menyimpulkan
bahawa Mahathir adalah seorang yang mempunyai pemikiran yang jelas,
tersusun, dan terfokus berdasarkan ketekalan dan cara isu-isu yang dirangka
dan dibentangkan dalam ucapan tahunannya. Dalam bidang agama, Mahathir
dipandang sebagai seorang pemikir yang tegas dan berani mengulas persoalan-
persoalan keislaman dengan menggunakan logik akal, sehingga terkadang
mengundang reaksi balas dan kritikan dari sebahagian ulama. Umpamanya,
Mahathir sering mendakwa bahawa kemunduran umat Islam sedunia termasuk
orang Melayu Islam di Malaysia adalah kerana salah tafsir akan ajaran Islam,

sehingga ianya kemudian menjadi penghalang kepada kemodenan.

Dari berbagai kajian di atas, nampak bahawa para penyelidik sepakat
menyatakan Mahathir sebagai seorang tokoh penting yang memang tepat untuk

dijadikan objek kajian, selari dengan kebanyakan pandangan berbagai ahli dan



32

sarjana tentang ketokohan dan sosok Mahathir. Mereka memandang Mahathir
sebagai seorang pemikir, tokoh politik, pemimpin ataupun negarawan yang
memiliki komitmen, perhatian, dan kepedulian yang tinggi terhadap Islam dan
kemajuan umat Islam, umpamanya Khoo Boo Teik (1995), Hussin Mutalib
(1996), Siddiq Fadzil (1997), Abdul Rahman (1997), Hairudin Harun (2001),
Shamsul (2001), Ismail lbrahim (2002), Mohamed Yosri (2002), Zainah Anwar
(2002), Kamila Ghazali (2004), Rahimin Affandi (2005), Sivamurugan Pandian

(2005), dan Sivaperegasam Rajanthiran (2009).

Pengiktirafan terhadap ketokohan dan keluasan pemikiran Mahathir
membolehkan dan mendorong ramai penyelidik mengkaji pemikiran beliau.
Tetapi setakat ini penyelidikan pandangan atau pemikiran Mahathir tentang Islam
dan kenegaraan, utamanya berkait dengan gagasan kelslaman dan hubungan
antara Islam dan negara nampaknya belum lagi ramai dilakukan. Padahal,
banyak orang yang mengakui bahawa Mahathir adalah seorang pemikir,
pemimpin dan sekaligus negarawan yang semasa memimpin Malaysia sangat
lantang menyuarakan kepentingan umat Islam dan negara-negara sedang
berkembang. Di samping itu, gagasan baru dan pelbagai pandangan tentang
Islam; Islam dan kenegaraan atau Siyasah Syar’iyyah (Politik Islam) selalunya
memunculkan perdebatan di kalangan pemikir dan sarjana Muslim
(Kamaruzzaman, 2001). Misalnya hubungan Islam dan demokrasi; Larry
Diamond, Juan Linz, dan Seymour Martin Lipset mendakwa bahawa demokrasi
tidak dikenal dalam Islam, kerana itu negara-negara Islam tidak layak
dimasukkan ke dalam studi tentang demokrasi. Hal ini dikarenakan tidak adanya
praktik demokrasi di negara-negara Islam. Sedangkan Ernest Gellner

menemukan bahawa nilai-nilai Islam mempunyai kesamaan unsur-unsur dasar



33

(family resemblences) dengan demokrasi (dalam Bahtiar Effendy, 2001: 127-

128).

Oleh itu, berkenaan dengan isu-isu kelslaman, program penglslaman,
modenisasi, pembangunan bangsa dan negara di bawah kepimpinan Mahathir
penting untuk dikaji. Bagaimana sebenarnya pemikiran atau pandangan Mahathir
tentang Islam dan kenegaraan; pandangan Mahathir terhadap Islam, pandangan
Mahathir terhadap Islam dan wacana kenegaraan semasa, iaitu tentang
demokrasi, fahaman pemisahan agama (sekularisme), masyarakat majmuk
(pluralisme) dan keganasan (terorisme); serta pandangan Mahathir terhadap
hubungan antara Islam dan negara. Adakah dalam pandangan Mahathir Islam
dan negara merupakan suatu yang bersepadu (integrated), sehingga menjadi
suatu keharusan bagi umat Islam untuk menumbuhkan negara Islam. Ataukah
Islam sebenarnya tidak memiliki hubungan dengan negara dan keduanya saling
berasingan (secular), kerana Islam dan negara mengurusi dua hal yang berbeza.
Ataukah pula, Islam telah memberikan prinsip dan nilai-nilai dasar sebagai

panduan bagi kehidupan berbangsa dan bernegara (symbiotic).

Tujuan pengkajian terhadap permasalahan ini adalah untuk
mengenalpasti dan meneroka pandangan dan pemikiran Mahathir tentang Islam
dan kenegaraan, utamanya gagasan pemikiran kelslaman Mahathir, pandangan
terhadap isu kenegaraan semasa dan pandangannya terhadap hubungan Islam

dan negara.



34

Mengikut kepada huraian di atas nampak apabila percanggahan tersebut
berpunca kepada gagasan dan pemikiran Islam dan kenegaraan Mahathir. Di
mana sebahagian kalangan ada yang beranggapan bahawa idea Islam dan
kenegaraan Mahathir telah berhasil melakukan pembaharuan (tajdid) pola hidup
dan pola pikir serta menghantarkan masyarkat Melayu Islam kepada kehidupan
yang lebih baik dan lebih maju dalam konteks kehidupan berbangsa dan
bernegara. Sedangkan sebahagian yang lain memandang bahawa Mahathir
adalah seorang pemikir yang sekuler dan bahkan liberal. Oleh itu, Mahathir tidak
bersetuju untuk menerapkan sistem dan hukum Islam seumpama hudud dalam
konteks kenegaraan untuk menjadikan Malaysia sebagai negara Islam. Menurut
mereka, dalam mentadbir negara, Mahathir tidak sepenuhnya berasaskan
kepada sumber-sumber Islam, tetapi lebih mengikut kepada sistem negara
sekuler yang berasaskan kepada fahaman demokrasi.



BAB 2

ULASAN KARYA

2.1 Pengenalan

Islam adalah suatu agama dunia yang membentang luas dari Timur Tengah,
Afrika Utara sampai ke Asia Tenggara. Bilangan umat Islam yang besar, di
samping tersebar dengan jumlah majoriti di kira-kira empat puluh tiga negara,
umat Islam dengan kedudukan minoriti penting juga terdapat di dua puluh negara
lainnya. Sehingga dengan jumlah keseluruhan mencapai perlima daripada
penduduk dunia, keluasan geografi dunia Islam dan kemunculannya sebagai
suatu kekuatan ekonomi dunia dengan kestabilan politik yang kian penting bagi
dunia Barat, membuat dunia Islam dan setiap penafsiran terhadap peristiwa
penting yang berlaku di dalamnya sebagai sesuatu yang sangat diperlukan.
Antaranya adalah gagasan perkembangan pemikiran Islam dan wacana terhadap

hubungan agama dengan negara.

Seperti yang dapat dijangka, baik dalam keyakinan mahupun dalam
sejarah, Islam telah menduduki tempat penting dalam ideologi negara dan dalam

tingkah laku politik umat Islam sejak kemunculannya di abad ke-7 dan terus



28

berkembang di masa-masa berikutnya sehingga abad ke-21 sekarang ini. Islam
telah menjadi sumber dan inspirasi utama pemikiran dan kebangkitan yang selalu
digaungkan oleh ramai pemikir Islam dalam membina kehidupan umat yang lebih
baik. Dengan demikian kebangkitan semula Islam dalam pelbagai bidang
termasuk di bidang politik atau kenegaraan bukanlah sesuatu yang sama sekali
tidak terduga. Kerana, Islam dipandang sebagai agama yang lengkap dan
menyeluruh, termasuk dalam urusan kehidupan berbangsa dan bernegara. Oleh
itu, dalam bahagian ini akan dibincangkan persoalan-persoalan berkenaan
dengan pemikiran Islam, gerakan pemikiran Islam, tipologi gerakan pemikiran
Islam, pemikir Muslim dan pemikiran kenegaraannya serta paradigma hubungan

Islam dengan negara.

2.2 Penjelasan Konsep

Mohamad Kamil (2007) menyatakan bahawa pemikiran Islam adalah bidang ilmu
yang amat penting pada masa kini di mana sahaja, sama ada kepada umat Islam
sendiri mahu pun kepada non-muslim, disebabkan oleh beberapa faktor.
Pertama, antara masalah utama umat Islam pada masa kini di seluruh dunia
adalah masalah kelemahan dalam bidang ilmu dan pemikiran, mengatasi
kelemahan dalam persoalan kuasa atau kekayaan atau lain-lain. Kedua, masalah
antara umat Islam dengan dunia Barat antara lain disebabkan salah faham yang
mengakar dalam tradisi pemikiran masing-masing, sama ada salah faham
pemikiran Barat terhadap Islam akibat tradisi orientalisme klasik yang ingin
menjajah, atau salah faham umat Islam terhadap tradisi pemikiran dan
kebudayaan Barat moden yang dianggap amat neutral dan universal kepada

seluruh manusia.



29

Merujuk kepada Husain Abdullah (2002: 9), pemikiran Islam adalah upaya
menilai suatu fakta dari sudut pendang Islam. Di mana, dalam pelbagai
konteksnya pemikiran Islam telah melahirkan sejumlah gagasan dari intelektual
Muslim. Mereka hadir membawa gagasan dan pemikiran-pemikiran penting yang
menjadi tafsir atas ajaran Islam. Gagasan-gagasan pemikiran mereka itu terasa
lebih penting lagi manakala umat Islam menghadapi pelbagai cabaran dalam

kehidupan mereka dan berada pada masa kemunduran.

Muhammad al-Bahi (1981: 6) mendefinisikan pemikiran Islam sebagai
usaha akliah oleh para ulama Muslim untuk menghuraikan Islam berdasarkan
sumbernya yang sebenar, iaitu al-Quran dan Hadis. Muhsin ‘Abd al-Hamid (1987:
7) pula mendefinisikannya sebagai setiap apa yang dilahirkan oleh pemikiran
kaum Muslim sejak perutusan Nabi Muhammad saw sehingga kini berkenaan
dengan pandangan hidup umum (world view) yang berhubungan dengan Allah
swt, alam mahupun dan manusia. Dengan itu, dapat dirumuskan bahawa konsep
pemikiran Islam meliputi beberapa aspek, antaranya; pemikiran adalah usaha
akal fikiran yang dihasilkan oleh para ulama Islam, dan tentu sahaja ia berbeza
dari nas wahyu itu sendiri; pemikiran Islam tersebut mesti bersumberkan kepada
nas wahyu iaitu al-Quran dan hadis; dan pemikiran Islam tersebut merupakan

ilmu tentang pandangan hidup Islam terhadap Tuhan, manusia dan alam.

Menurut Mohd. Kamal Hasan (2000) yang dimaksudkan dengan
pemikiran Islam ialah gagasan-gagasan, idea-idea dan fikiran dari perspektif
Islam sebagai tindakbalas yang bersifat intelektual kepada persoalan-persoalan
manusia dan masyarakat semasa, baik yang disebabkan oleh pertembungan
masyarakat Islam dengan kebudayaan dan tamadun Barat; untuk menegakkan

yang hak dan melenyapkan yang batil; mahupun lahirnya rasa rindu umat Islam



30

sendiri untuk menghayati cara hidup Islam seperti zaman Rasullah dan para

sahabat.

Pemikiran Islam dalam pelbagai konteksnya telah melahirkan sejumlah
gagasan dari intelektual Muslim, tidak hanya melahirkan sejumlah kajian penting
berkenaan dengan perkembangan ilmu-ilmu kelslaman, akan tetapi juga pelbagai
pandangan kritis terhadap ajaran Islam, aplikasi, dan tawaran solusi Islam
terhadap problem kekinian yang dialami oleh umat. Mereka hadir membawa
gagasan dan pemikiran-pemikiran penting yang menjadi tafsir atas ajaran Islam.
Gagasan-gagasan pemikiran mereka itu terasa lebih penting lagi manakala umat
Islam menghadapi pelbagai cabaran dalam kehidupan mereka dan berada pada
masa kemunduran. Fakta dan cabaran kehidupan yang makin luas telah
membawa umat Islam kepada suatu pemahaman bahawa mereka harus tetap

survive dengan ajaran Islam.

Sedangkan pemikiran tentang kenegaraan dan politik Islam atau Siyasah
Syar’iyyah melahirkan pelbagai idea, gagasan, dan konsep tentang kenegaraan
seiring dengan cabaran dan isu-isu semasa kehidupan berbangsa dan bernegara
yang dibicarakan oleh ramai pemikir Islam; konsep tentang demokrasi,
sekularisasi, masyarakat majmuk, keganasan, hingga prinsip-prinsip dalam

pentadbiran negara dan wacana negara maju.

Berkenaan dengan siyasah syariyyah atau politik Islam, sebagaimana
diujelaskan oleh Mohd. Rumaizuddin (2008) ialah istilah yang digunakan untuk
menunjukkan tentang pentadbiran dan urusan kenegaraan. Di samping itu

terdapat istilah lain yang digunakan oleh pemikir politik Islam bagi menunjukkan



31

tentang urusan politik dan kenegaraan seperti istilah Nizam al-Hukm, Nizam al-
Siyasi dan Figh al-Daulah. Walaupun mereka telah membincangkan teori
kenegaraan dan politik dengan menggunakan istilah yang berbeza, tetapi ia
membawa maksud yang sama iaitu membincangkan tentang pemikiran,

pengurusan, struktur politik dan pentadbiran negara Islam.

Al-Bahr al-Ra’iq (dalam Mohd. Rumaizuddin, 2008) menyebutkan bahawa
siyasah syar’yyah itu ialah sebarang langkah yang dilakukan oleh pemerintah
untuk kepentingan rakyat yang dirasakannya baik walaupun tidak berdasarkan
kepada sesuatu nas secara tertentu. Abdul Wahab Khallaf (2003: 10)
mengemukakan definisi siyasah syar’iyyah sebagai mengatur pentadbiran awam
dalam pemerintahan bagi memenuhi kemaslahatan (kebaikan) dan menolak
kemudaratan selagi mana tidak melampaui batasan syariat dan prinsip umum.
Walaupun tidak selaras dengan pandangan para imam mujtahidin. Berikutnya,
Khallaf menjelaskan bahawa yang dimaksud dengan pentadbiran awam ialah
segala hal ehwal atau selok-belok negara yang memerlukan pengaturan dalam
kehidupan mereka, misalnya di bidang perundang-undangan, kehakiman,
kekuasaan, kewangan dan moneter, pelaksanaan dan hubungan antabangsa,

persoalan dalam negera dan luar negara dan lain-lain (2003: 10).

Menurut Abdul Aziz Dahlan (1996: 1267), kajian yang berkenaan dengan
persoalan siyasah shariyyah pada prinsipnya meliputi tiga aspek utama, iaitu

tentang dusturiyah, kharijiyyah dan maaliyah.

Aspek dusturiyyah adalah aspek-aspek yang berhubungan dengan

persoalan ketatanegaraan yang meliputi aturan pemerintahan, prinsip dasar yang



32

berkaitan dengan pendirian suatu pemerintahan, serta aturan-aturan yang berkait
dengan hak-hak pribadi, masyarakat dan negara. Aspek kharijiyyah adalah
aspek-aspek yang berhubungan dengan kebijakan luar negeri, seperti hubungan
antar negara, iaitu antara negara yang satu dengan negara yang lain, kaidah-
kaidah yang melandasi hubungan tersebut dan tata aturan tentang keadaan
perang dan damai. Sedangkan aspek maaliyah adalah aspek-aspek yang
berhubungan dengan harta kekayaan negara, iaitu sumber-sumber kewangan

dan belanja negara.

Dengan demikian, penyelidikan atas persoalan hubungan antara Islam
dan negara dimaksud dalam kajian ini merupakan bagian dari pemikiran politik
Islam atau siyasah syar’iyyah dan masuk dalam bidang dusturiyah, iaitu berkait

dengan masalah-masalah ketatanegaraan (Kamaruzzaman, 2001: 8).

Selanjutnya, dinamika pemikiran politik Islam yang terus mengalami
perkembangan tidak hanya didominasi oleh para pemikir yang disebut sebagai
intelektual, ilmuwan atau cendekiawan Muslim sahaja, akan tetapi juga oleh para
negarawan. Kerana, secara praktik, para negarawan yang berkecimpung dalam

urusan kenegaraan tentu lebih akrab dengan aktiviti politik kenegaraan.

Menurut Pratiknya (1986: 3), pemikir, intelektual, ilmuwan atau
cendekiawan adalah orang yang kerana pendidikannya, baik melalui pendidikan
di institusi pendidikan mahupun tidak formal mempunyai perilaku yang cendekia,
yang tergambar dari kemampuannya dalam menatap, menafsirkan, dan
merespons lingkungan sekitar dengan sifat kritis, kreatif, objektif, analitis, dan

bertanggungjawab. Sehingga, dengan sifat-sifat tersebut akan menjadikan



33

seorang cendekiawan memiliki wawasan dan pandangan yang luas, yang tidak

dibatasi oleh ruang mahupun waktu.

Martin van Bruinessen (2003: 159) mendefinisikan kelompok intelektual
Muslim ini, dengan cara memperbandingkannya terhadap kelompok ulama di
satu pihak dan kaum intelektual sekular di pihak lain. Menurut Bruinessen
berbeza dengan kaum intelektual sekular, cendekiawan Muslim memiliki
perhatian dan komitmen yang kuat terhadap Islam dan umat Islam. Namun
sebagaimana kaum intelektual sekuler, kaum intelektual Muslim menaruh
perhatian pada persoalan-persoalan penting bagi masyarakatnya dan
menyokong pembentukan opini publik dengan turut serta dalam perdebatan-
perdebatan di bidang awam. Hal ini membezakannya dengan para ulama, yang
umumnya cenderung hanya memperhatikan persoalan-persoalan yang langsung
berkaitan dengan permasalahan keagamaan. Kerana, sebagai penterjemah
ajaran Islam, cendekiawan Muslim melibatkan diri dengan realiti sosial dan politik
dari masyarakat kontemporari, serta implikasi-implikasi falsafah dan moral dari
modenitas. Selain itu, pendekatan terhadap ayat-ayat al-Quran dan kaedah-
kaedah penafsiran yang digunakan kaum intelektual Muslim lebih berwawasan
aliran moden dalam falsafah dan hermeneutik. Hal tersebut disebabkan kerana
mereka pada umumnya mendapat pendidikan di luar institusi pendidikan
keagamaan tradisional, walaupun banyak pula yang cukup menguasai kajian

Islam klasik.

Dawam Rahardjo (1999: 41) membahagikan pemikir atau cendekiawan
Muslim ke dalam tiga karakteristik, iaitu: Pertama, ulama-cendekiawan, ialah

cendekiawan yang berasas pada pendidikan agama, dan pengetahuan umum



34

mereka perolehi melalui proses outodidak (belajar secara persendirian) atau
memang menjalani pendidikan umum lanjutan. Kedua, cendekiawan-ulama, ialah
kaum cendekiawan yang berasas pada pendidikan umum dan pengetahuan
agama yang biasanya mereka dapatkan dalam pendidikan keluarga, pendidikan
agama tingkat menengah atau outodidak. Ketiga, tipa cendekiawan yang
berbasis pada pendidikan umum dan pengetahuan agama mereka relatif minim
dibandingkan kedua-dua tipa cendekiawan di atas. Walaupun dasar
pengetahuan agama mereka minim, tetapi mereka memiliki kemampuan untuk
dapat mengaktualisasikan diri sebagai seorang cendekiawan dan komitmen
perjuangan yang tinggi untuk membangunkan Islam bagi diri sendiri mahupun
orang lain, baik di bidang yang berkaitan dengan perkembangan agama

mahupun perubahan sosial pada umumnya.

Azyumardi Azra (1998) merincikan beberapa ciri dari seorang pemikir
atau intelektual Muslim, iaitu: (1) prihatin dengan realiti semasa membabitkan
kemunduran anggota masyarakat; (2) terlibat secara langsung di dalam proses
mencari punca kelemahan umat Islam dan memikirkan jalan penyelesaian yang
terbaik; (3) kesanggupan berkorban demi meningkatkan kalimah Allah; (4)
menjalinkan hubungan luar dengan umat Islam sedunia; (5) usaha
memperlengkapkan diri dengan segala bentuk ilmu dunia dan akhirat; (6) terbuka
dengan pendapat dan ilmu asing secara bertapis; dan (7) membabitkan diri
dengan merangka program untuk menghadapi permasalahan yang bakal timbul

di dalam masyarakat.



35

2.3 Gerakan Pemikiran Islam

Pelbagai permasalahan penting menyangkut kehidupan umat Islam, seperti
kemunduran dalam kehidupan politik, ekonomi, sosial, pendidikan dan budaya,
keterbelakangan, kelemahan dalam berpikir dan pengembangan ilmu
pengetahuan, rusaknya tamadun, penjajahan (imprealisme atau kolonialisme),
terjadinya stagnasi dalam pemikiran dan sebagainya telah mendorong para
pemikir Islam untuk menganalisis sebab-sebab terjadinya kemunduran tersebut
terhadap dunia Islam dan menyerukan perlunya usaha-usaha serius untuk
kebangkitan Islam (Riduan Mohd. Nor, 2009). Dari sinilah kemudian muncul
pelbagai gerakan dengan Kkarakteristiknya masing-masing; pengembangan,
pemikiran Islam, kemajuan, pembaharuan, atau pun pemurnian ajaran Islam
yang bisa dilihat dari tiga dimensi; pemurnian akidah, kebangkitan pemikir Islam,

dan gerakan kelslaman.

Perkembangan pemikiran di dunia Muslim itu sendiri pada dasarnya
adalah suatu kesatuan untuk membangkitkan kembali kejayaan Islam yang
pernah hilang. Peristiwa-peristiwa yang berlaku menunjukkan bahawa fenomena
kebangkitan atau kebangunan Islam, paling tidak secara lahiriah adalah suatu
gejala yang sesungguhnya kait berkait. Kerananya pelbagai gerakan dan seruan
kebangkitan dibeberapa negeri Islam; Arab Saudi, Mesir, Turki, India dan Asia
Tenggara dianggap sebagai manifestasi pemunculan kembali nilai-nilai Islam
secara signifikan (Setiawan, 2007). Gerakan yang tersebar di seluruh dunia Islam
ini menjadi begitu penting berikutan kejayaan revolusi Islam di Iran yang akhirnya
menjadikan Iran sebagai sebuah kerajaan Islam pada tahun 1979 (Muhammad

Abd. Rauf, 1991: 1).



36

Gerakan kebangkitan dan pembaharuan Islam ini semula dipelopori oleh
Jamaluddin al-Afghani (1838-1897), seorang pembaharu Muslim akhir abad ke-
19 dan pantas disebut sebagai ‘Bapak Nasionalisme Muslim Moden’. Sambil
melakukan perjalanan dari India ke Mesir, Jamaluddin al-Afghani giat

menyerukan pelbagai gagasannya untuk kebangkitan Islam.

Menurut Jamaluddin al-Afghani antara sebab kemunduran yang dialami
oleh umat Islam di merata negara bukanlah kerana agama Islam tidak sesuai
dengan perubahan dan kondisi zaman. Tetapi, kemunduran umat Islam
dikeranakan oleh umat Islam itu sendiri yang telah meninggalkan ajaran Islam
yang sebenar dan mengikuti ajaran-ajaran yang datang dari luar lagi asing bagi
Islam. Tambah lagi dengan penjajahan, perpecahan di kalangan umat Islam,
lemahnya persatuan dan rasa persaudaraan, pemerintahan yang absolut, para
pemimpin yang khianat, para pentadbir negara yang tidak pakar, dan
mengabaikan masalah pertahanan militer. Cara untuk memperbaiki kemunduran
dan keterbelakangan umat Islam tersebut menurut Al-Afghani adalah dengan
melenyapkan kesalahfahaman terhadap Islam dan kembali kepada ajaran Islam
yang sebenar, corak pemerintahan yang harus demokrasi dan menjamin
kebebasan berpendapat, kepala negara harus tunduk kepada hukum dan
mengadakan mesyuarat (syura) dengan pemimpin-pemimpin masyarakat yang

memiliki banyak pengalaman.

Di samping itu, perkara utama yang harus dilakukan adalah meningkatan
dan mewujudkan rasa persaudaraan serta persatuan umat (Pan Islami). Kerana,
dengan bersatu dan mengadakan kerjasama yang harmonis, umat Islam akan

dapat kembali memperoleh kejayaan dan kemajuan (Harun Nasution, 1990: 56).



37

Al-Afghani juga menyerukan agar kaum Muslimin menentang imprealisme,
meraih kemerdekaan politik dan mengupayakan kembali kebangunan intelektual

umat yang berakar pada ajaran Islam sebenar (Harun Nasution, 1990: 55).

Al-Afghani berkeyakinan bahawa kebangunan dan kejayaan kembali
Islam hanya mungkin wujud apabila umat Islam kembali kepada ajaran Islam
yang murni; perlawanan terhadap kolonialisme dan dominasi Barat; stabilitas
politik, kemapanan ekonomi maupun kebudayaan; serta keunggulan yang
setanding dengan Barat dalam bidang ilmu pengetahuan dan teknologi. Oleh itu,
boleh sahaja bagi umat Islam untuk mengadopsi dan menggali ilmu dan teknologi
Barat untuk kejayaan kembali dunia Islam, namun harus tetap tapis dan kritis

(Munawir Sjadzali, 1993: 124).

Gagasan dan gerakan pembaharuan Al-Afghani seterusnya diteruskan
kembali murid-muridnya. Di mana tesis bahawa kemerdekaan dan pembaharuan
Islam merupakan syarat untuk memulihkan kekuatan dan kejayaan Islam yang
telah hilang menjadi paradigma utama perjuangan mereka. Murid-murid Al-
Afghani kemudian, seperti Syekh Muhammad Abduh (1849-1905) dan Syekh
Muhammad Rasyid Ridha (1865-1935) dari Mesir dengan majalah
pembaharunya, Al-Manar, serta gerakan-gerakan Salafiyah yang mencuba untuk
meneruskan doktrin-doktrin klasik Islam sebagai dasar pembaharuan politik,
hukum, dan intelektual Islam. Pengaruhnya sangat terasa di seluruh dunia
Muslim ketika itu dengan diberitakannya gerakan-gerakan kemerdekaan dan
nasionalisme Muslim, dari negara-negara yang berada di Afrika Utara hingga

negara-negara di rantau Asia Tenggara.



38

Bermula dari sinilah kemudian berkembang pelbagai gerakan pemikiran
Islam diberbagai negara Islam yang menawarkan perubahan dan pembaruan

dalam seluruh aspek kehidupan masyarakat Islam.

2.4 Tipologi Gerakan Pemikiran Islam

Menurut Munawir Sjadzali (1993: 115), ada tiga hal yang melatarbelakangi
berkembangnya pemikiran Islam pada tempoh moden yang bermula sejak abad
ke-19 sehingga sekarang. Pertama, kemunduran dan kerapuhan dunia Islam
yang disebabkan oleh faktor-faktor dalaman yang mengakibatkan munculnya
gerakan-gerakan pembaharuan dan pemurnian. Kedua, rongrongan negara-
negara Barat terhadap keutuhan kuasa politik dan wilayah dunia Islam yang
berakhir dengan dominasi dan penjajahan oleh negara-negara Barat atas
sebahagian besar wilayah dunia Islam serta berkembangnya semangat
permusuhan dan sikap anti Barat di kalangan umat Islam. Ketiga, keunggulan
negara-negara Barat dalam bidang ilmu, teknologi, dan organisasi. Oleh itu,
perdebatan panjang telah mewarnai sejumlah aktiviti intelektual di kalangan umat
Islam sebagai respons atas ideologi moden. Gerakan pembaharuan (modenisasi)
Islam yang bermatlamat kepada kebangkitan Islam dan dilandasi oleh reformasi
keagamaan telah menjelma dalam pelbagai bentuk gerakan dan gagasan

pemikiran.

Gerakan dan gagasan tersebut menurut Musthafa Umar (2003: 406)
terbahagi kepada empat kelompok. Kelompok pertama diwakili oleh kalangan
ulama konservatif yang cenderung menolak apa pun yang datang dari Barat.
Kelompok ini berupaya untuk mengembalikan Islam kepada kejayaan semula.

Kelompok kedua adalah dari kalangan modenis yang amnya bersetuju dan



39

terpesona oleh kemajuan yang diraih oleh Barat dan menganggap Barat sebagai
kaedah tunggal untuk mengejar ketertinggalan umat Islam. Kelompok ketiga
adalah kelompok yang berusaha untuk mengubahsuai dan mengkombinasikan
antara sistem Barat dengan sistem Islam. Kelompok keempat adalah kelompok
fundamentalis yang eksklusif dan reaktif. Kelompok ini meyakini bahawa
kebangkitan Islam harus dilakukan dengan kekuatan, bahkan mengarah kepada
gerakan revolusioner. Kerana, mereka percaya bahawa hanya Islam sebagai

satu-satunya alternatif bagi kehidupan berbangsa dan bernegara.

Menurut Fazlur Rahman (Azhar, 2006; Syifa Amin, 2006; dan Setiawan,
2007), pelbagai gerakan pemikiran Islam yang telah berkembang dan
menawarkan perubahan dan pembaharuan (tajdid) dimaksud terbahagi ke dalam
empat tipologi atau kategori, iaitu revivalisme pra-modenis, modenisme klasik,

neo-revivalisme, dan neo-modenisme.

2.4.1 Revivalisme Pra-Modenis

Gerakan pemikiran Islam revivalisme pra-modenis ini muncul pada abad ke-18
dan 19 di Arabia, India, dan Afrika, yang dipelopori oleh gerakan seperti
Wahabiyah di Saudi Arabia, Sanusiyah di Afrika Utara, dan Fulaniyah di Afrika

Barat.

Gerakan pemikiran yang digaungkan oleh pemikir Islam tersebut
memperlihatkan sejumlah karakteristik umum seiring dengan kondisi kehidupan
umat Islam yang mengitarinya, seperti keprihatinan yang mendalam terhadap
degradasi sosial-moral umat Islam dan usaha untuk mengubahnya; himbauan

untuk kembali kepada Islam murni dan menghilangkan mitos atau tahayul yang



40

bertentangan dengan ajaran Islam, meninggalkan gagasan tentang kemapanan
dan tamat mazhab-mazhab hukum serta berusaha untuk melaksanakan ijtihad,
himbauan untuk mengembangkan pola berfikir sebab akibat berdasarkan
pendekatan ilmu; dan himbauan untuk melaksanakan pembaharuan ini lewat

kekuatan militer atau bersenjata (jihad) apabila diperlukan.

2.4.2 Modenisme Klasik

Gerakan pemikiran Islam modenisme klasik merupakan lanjutan dari revivalisme
pra-modenis. Gerakan ini muncul pada pertengahan abad ke-19 dan awal ke-20
di bawah pengaruh idea-idea Barat, dipelopori oleh Jamaluddin al-Afghani di
seluruh Timur Tengah, Syed Ahmad Khan di India, dan Muhammad Abduh di

Mesir.

Dalam gerakan pemikiran Islam modenisme klasik muncul pemikiran
perluasan terhadap materi-materi ijtihad' yang sebelumnya dianggap masih
terlalu sempit dan hanya berkisar pada persoalan hukum figah. Menurut gerakan
ini, materi ijtihad mestinya juga berkiatan dengan persoalan-persoalan lain yang
dihadapi oleh umat Islam dalam kehidupan mereka, seperti hubungan antara
akal dan wahyu, pembaharuan sosial, khususnya dalam bidang pendidikan dan
status wanita serta pembaharuan politik dan bentuk-bentuk pemerintahan yang
representatif serta konstitusional, lantaran kontaknya dengan pemikiran dan

masyarakat Eropah-Barat.

'Menurut peristilahan figah, ijthad bermakna pencurahan fikiran sedalam-
dalamnya oleh seorang ahli hukum Islam (ahli figah atau fagih) untuk memperoleh suatu
perkiraan atau menetapkan hukum suatu perkara berdasarkan kepada al-Quran, Hadis,
ijma’ (kesepakatan), dan qgiyas atau perbandingan (Ahmad Amin, 1987: 249).



41

Menurut Fazlur Rahman usaha modenisme klasik dalam melahirkan
hubungan yang baik antara pranata-pranata Barat dengan tradisi Islam melalui
sumber al-Quran dan Nabi, merupakan suatu prestasi besar yang tidak bersifat
arifisial atau terpaksa. Tetapi, hakikat penafsiran Islam gerakan ini mereka

sandarkan daripada al-Quran dan ‘Sunnah Historis’ (yakni biografi Nabi).

2.4.3 Neo-Revivalisme

Gerakan pemikiran Islam neo-revivalisme atau revivalisme pasca-modenis yang
mendapat pengaruh kuat dari modenisme klasik, seperti dalam mendukung
gagasan demokrasi dan mempraktikkan bentuk pendidikan Islam yang relatif
telah dimodenkan dan asas pemikiran bahawa Islam itu merangkumi segala
aspek kehidupan manusia, baik individual maupun Kkolektif. Namun kerana
usahanya untuk membezakan identiti diri dari Barat, maka neo-revivalisme
merupakan reaksi terhadap modenisme klasik. Mereka tidak menerima kaedah
atau semangat modenisme klasik; dan tidak mampu mengembangkan
metodologi apapun untuk mengesahkan kedudukannya, selain berusaha
membezakan Islam dari Barat. Abu al-A’la al-Maududi (1903-1979) dengan

Jemaat Islami-nya menjadi model bagi gerakan ini.

2.4.4 Neo-Modenisme

Gerakan pemikiran Islam yang keempat adalah neo-modenisme, yang dipelopori
oleh Fazlur Rahman (1919-1998). Oleh itu, kebangkitan semula dan
pembaharuan adalah tema asas dalam pemikiran Fazlur Rahman. Kategori tajdid
dan jjtihad menjadi elemen utama dalam tajuk pemikiran semula Islam beliau

(Fazlur Rahman, 2000: 7)



42

Gerakan pemikiran ini muncul tidak hanya di bawah pengaruh neo-
revivalisme, tetapi juga merupakan cabaran terhadapnya. Dengan tegas Fazlur
Rahman (Azhar, 2006: 1) mengatakan dua agenda utama gerakan ini. Pertama,
neo-modenisme Islam berusaha mengembangkan sikap kritis terhadap Barat
mahupun warisan-warisan kesejarahannya sendiri. Kaum Muslimin harus
mengkaji dunia Barat dan gagasan mahupun ajaran-ajaran dalam sejarah
keagamannya sendiri. Bila hal ini tidak dikaji secara objektif, maka kejayaannya
dalam menghadapi dunia moden merupakan suatu hal yang mustahil, bahkan
kelangsungan hidupnya sebagai Muslim akan sangat meragukan. Kedua,
merombak kembali asal-usul dan pembangunan keseluruhan tradisi Islam,
dengan cara al-Quran dan Sunnah Rasul didekati, ditangani dan ditafsirkan.
Ertinya, umat Islam harus dapat membezakan secara jeli antara Islam normatif
dan Islam historis, dan dalam memahami al-Quran perlu dibezakan aspek ideal
moral (sebagai tujuan) dengan syarat-syarat legal-spesifik, di mana aspek ideal

moral yang lebih pantas diterapkan.

Neo-modenisme Islam ini, sebagaimana dinyatakan Fazlur Rahman
sendiri, ingin merajut kembali kekayaan tradisi Muslim lalu dikemas secara
metodologi untuk disesuaikan dengan perkembangan zaman. Dalam kaitan ini

Fazlur Rahman (dalam Azhar, 2006) menyatakan:

Sekarang kaum Muslimin di seluruh dunia sedang mengalihkan perhatian
mereka kepada penafsiran semula Islam sesuai dengan konteks zaman
moden. Maka satu-satunya jalan, yang dapat mereka tempuh adalah
merumuskan kembali garis-garis kebijaksanaan yang positif, sesuai
dengan keperluan-keperluan kontemporari dan berdasarkan petunjuk-
petunjuk sosial dan moral yang diberikan oleh Islam. Kerana kita
menyedari bahawa dalam beberapa abad ini ilmu pengetahuan Islam
dapat dikatakan lebih bersifat mekanikal dan semantik daripada tafsiran
saintifik, maka betapapun kecil dan bersahajanya perjuangan kita adalah



43

untuk mencairkan kebekuan di dalam dunia pemikiran Islam baik di dalam
agama mahupun moral.

Ciri lain dari neo-modernisme Islam ini adalah metodologi penafsiran al-
Quran harus dilakukan dengan gerakan ganda (double movement) dari situasi

sekarang ke masa al-Quran diturunkan dan kembali ke masa kini.

Fazlur Rahman (dalam Setiawan, 2006) mengkritik dua kelemahan yang
menjadi pangkal kesesakan pemikiran dari kaum modenis. Pertama, kaum
modenis dalam pendekatan mereka terhadap al-Quran bersifat pilih-pilih. Mereka
tidak dengan jelas mengusahakan adanya kaedah untuk tafsiran yang sistematik
dan komprehensif terhadap al-Quran dan Sunnah guna melandasi konsep Islam
tentang moral dan undang-undang, dan untuk mengoreksi pelbagai kekurangan
dari sistem klasik Islam. Kedua, banyak kaum modenis yang menunjukkan
kecenderungan membahayakan kerana sikap apologetik mereka berkenaan
dengan beberapa hal tertentu yang penting, terutamanya bila memberi tafsiran

pada sejarah Islam.

Adapun wacana pemikiran Islam kontemporari berikutnya dipelopori oleh
ramai tokoh intelektual Islam, misalnya Mohammed Arkoun (Aljazair);
Muhammad Naquib al-Attas (Malaysia) dan Ismail Raji al-Faruqi (Palestin-
Amerika Syarikat) yang keduanya dikenal sebagai pelopor Islamization of
Knowledge; Seyyed Hossein Nasr (Iran) dengan paradigma spiritualitas dan
tradisionalitas Islam; Hassan Hanafi (Mesir) dengan Islamic Left (Islam Kiri);
Asghar Ali Engineer (India) dengan konsep teologi pembebasan; Mahmoud
Thaha, Abdullah Ahmed an-Na'im dengan Dekonstruksi Syariah; Nashr Hamid

Abu Zayd (Mesir) dengan hermeneutik (kritik teks) pemahaman keagamaan, iaitu



44

al-Quran; Mohamed Abed Al-Jabiri (Maroko) dengan teori Bayani, Burhani dan
‘Irfani; Muhammad Syahrur (Suriah) yang dikenal dengan teori Nazhariyyat al-
Hudud; Abdul Karim Soroush (Iran) dengan teori ‘penyusutan dan
pengembangan Islam’; dan Nurcholish Madjid (Indonesia) dengan ‘sekularisasi

Islam’-nya, dan lain-lain (Azhar, 2006).

R. Hrair Dekmejian (dalam Supriyadi, 2007: 83) membagi gerakan
pembaharuan Islam kepada empat tipa, iaitu Gradualis-Adaptasionis, Syi’ah

Revolusioner, Sunni Revolusioner dan Mesianis-Primitif.

Gradualis-Adaptasionis adalah tipa gerakan yang memiliki ciri bertahap
dalam menjalan gerakannya dengan mengikuti kebijakan negara, fleksibiliti dan

adaptif terhadap ideologi-ideologi dan program dengan kondisi moden.

Tipa Syi'ah Revolusioner sebagai varian dari Republik Islam Iran
merupakan aliran yang keras dan bersumber kepada ideologi Syi'ah, Ayatollah
Khomeini (Pemimpin Revolusi Islam Iran, 1979) yang terdiri dari Hizb al-Dakwabh,

Jihad al-Islam, dan Amal Islam.

Tipa Sunni Revolusioner, secara geneologis berakar dari pemikiran-
pemikiran lbnu Hanbal, Ibnu Hazm, Ibnu Taimiyah, Ibnu Qayyim, lbnu Katsir, dan
Ibnu Abd al-Wahhab. Ciri-ciri dari tipa gerakan ini adalah militansi dan semangat
jihad dalam mempertahankan Islam, perpaduan antara ideologi pembaharu dan
aktiviti sosial dan politik, menerima adanya kuasa keagamaan dan siap
menderita demi mempertahankan keyakinan keagamaan, seperti yang nampak

pada organisasi Ikhwan al-Muslimin.



45

Tipa Mesianis Primitif adalah suatu tipa gerakan yang sangat puritan dan
menokohkan seorang figur sebagai ‘juru selamat’. Gerakan ini berusaha untuk

mencontohi kehidupan Nabi saw, bahkan menentang inovasi modenitas.

Supriyadi (2007: 84), dengan memodifikasi tipologi gerakan pembaharuan

dan kebangkitan Islam di atas menghuraikannya ke dalam jadual 2.1 berikut:

Jadual 2.1
Tipologi Gerakan Kebangkitan Islam Berbasis Ideologi

Tipologi Gerakan Kelompok Islam
Gradualis-Adaptasionis Ikhwan al-Muslimin (Mesir, Irak, negara-

negara teluk, Sudan, Yordania, Afrika Utara)
Syi'ah Revolusioner Partai Republik Islam (Iran)

Hizb al-Dakwah

Hizbullah

Jihad al-Islami (Lebanon)
Al-Jihad (Mesir)
Organisasi Pembebasan Islam (Mesir)

Syi'ah Sunni Ikhwan al-Muslimin (Suriah)
Jama’ah Abu Dzarr (Suriah)
Hizb al-Tahrir (Yordania, Suriah)
Jama’at Islam (Pakistan)

Mesianis-Primitif Al-lkhwan (Saudi Arabia)
Tafkir wal Hijrah (Mesir)
Mahdiyah (Sudan)
Jama’at al-Muslimin li Tafkir (Mesir)

Pemikiran pembaharuan Islam yang muncul sebagai respons terhadap
dunia moden sejak Jamaluddin al-Afghani, Muhammad Abduh, Rasyid Ridha,
Rifa’ah al-Tahtawi, Ali Abd al-Raziqg, Hasan al-Banna, Syed Quthub, sampai
Thaha Husein dan pemikir-pemikir semasa seterusnya, sebagaimana
disimpulkan Azyumardi Azra (1996: 3-5) memang cukup beragam, sehingga sulit
dikategorikan secara sederhana. Tetapi suatu hal yang jelas, bahawa telah

berlaku evolusi pemikiran pembaharuan sejak salafisme (fundamentalisme atau



46

neo-salafisme), modenism, westernisme, dan akhirnya sekularisme. Kemudian,
menyangkut konsep politik, terjadi pula evolusi pemikiran pembaharuan sejak

dari Pan Islamisme, Pan Arabisme sampai kepada nasionalisme tempatan.

2.5 Pemikiran tentang Islam dan Negara

Antara isu aktual yang ramai dibicarakan oleh para sarjana berkenaan dengan
Islam dan negara adalah berkait hubungan antara keduanya. Hubungan antara
agama dan negara dalam Islam telah sejak lama dibicarakan oleh sejumlah
tokoh ilmuwan dan pemikir politik Islam, mulai dari zaman klasik hingga pada
masa sekarang ini. Berikut dihuraikan pelbagai idea dan gagasan pemikiran

politik Islam, utamanya para pemikir politik Islam semasa.

2.5.1 Perhubungan Islam dan Negara

Menurut Bahtiar Effendy (2008) berkembangnya pemikiran baru Islam sejak dua
dekad ini didorong oleh krisis yang dihadapi oleh komuniti politik Islam.
Kerananya, perkembangan luar biasa dari gerakan pemikiran Islam yang terjadi
tidak hanya menyangkut atau berkaitan dengan pemahaman akan ajaran Islam
dalam konteks peribadatan, kedudukan wahyu dan akal, hukum dan syariat
Islam, akan tetapi juga menyangkut dan berkaitan dengan pemikiran Islam dalam
konteks kenegaraan, yakni politik Islam. Bahkan, perbincangan tentang Islam
dan politik atau Islam dan negara ini telah melahirkan ramai tokoh-tokoh Islam
yang telah menyumbangkan teori dan pemikiran mereka, bermula dari tempoh

klasik, pertengahan, hingga moden (kontemporari).



47

Tempoh klasik yang berlangsung sejak abad ke-7 hingga abad ke-1 M
dikatakan sebagai masa pengembangan, integrasi dan keemasan Islam ditandai
dengan munculnya pelbagai tokoh dan pemikir politik Islam, seperti lbnu Abi Rabi
(833-842 M) yang menulis Suluk al-Malik fi Tadbir al-Mamalik, Al-Farabi (870-950
M) yang menulis Ara Ahl al-Madinah Fadhilah dan Al-Siyasah al-Madaniyah, Al-
Mawardi (975-1059 M) yang menulis Al-Ahkam al-Sulthaniyah fi al-Wilayah al-
Diniyah, Al-Ghazali (1058-1111 M) yang menulis /hya Ulum al-Din, dan lain-lain

(Syarif & Zada, 2008: 30).

Menurut Ibnu Syarif & Khamami Zada (2008: 30), sekurang-kurangnya
ada dua ciri yang menonjol dari pemikiran politik Islam di zaman klasik ini.
Pertama, adanya pengaruh alam fikiran Yunani, terutama pandangan Plato
tentang asal-usul negara, meskipun kadar pengaruhnya tidak sama. Kerana,
para pemikir politik Islam tidak mengambil begitu saja atau secara sekular
(profan) teori yang ada, tetapi mendapat dasar justifikasi atau mengelaborasinya
sesuai dengan konsep Islam. Sebagaimana yang dilakukan oleh Al-Farabi dan
Al-Mawardi. Al-Farabi menegaskan bahawa tujuan bernegara tidaklah semata-
mata keperluan lahiriah, tetapi juga keperluan rohaniah dan akhirat. Sedangkan
Al-Mawardi menjelaskan bahawa negara dibentuk untuk meneruskan misi
kenabian guna melindungi agama dan mengatur dunia. Kedua, pemikiran politik
yang berkembang lebih banyak berpijak pada atau respon terhadap kondisi

sosial-politik yang terjadi.

Tempoh pertengahan yang berlangsung sejak abad ke-14 hingga abad
ke-19 M ditandai dengan hancurnya Dinasti Abbasiyah kerana serangan tentara

Mongol pada tahun 1258 M, yang mengakibatkan tidak hanya hancurnya kota



48

Baghdad sebagai pusat tamadun Islam, akan tetapi juga mengakibatkan pada
kemunduran kekuatan dan perubahan orientasi pemikiran politik Islam serta
terpuruknya dunia Islam. Kemunduran diberbagai bidang kehidupan, terjadinya
perpecahan, dan keadaan sosial-politik yang carut-marut mendorong lahirnya
pemikir politik Islam yang cenderung untuk membangkitkan kekuatan Islam
dengan mengkaji sebab-musabab dan mencari solusinya. Para pemikir Islam
dimaksud di antaranya adalah lbnu Taimiyah (1263-1328 M) menulis Al-Siyasah
al-Syar’iyah fi Ishlah al-Ra’i wa al-Ra’iyah, Ibnu Khaldun (1332-1406 M) menulis
Al-Muqaddimah, dan Syah Waliyullah al-Dahlawi (1702-1762 M) (Syarif & Zada,

2008: 35).

Tempoh moden yang berlangsung sejak abad ke-19 M ditandai dengan
imprealisme dan kolonialisme (penjajahan) yang melanda negeri-negeri Muslim.
Hampir seluruh dunia Islam berada di bawah penguasaan dan penjajahan
negara-negara Barat. Sehingga seruan dan usaha untuk kebangkitan kembali

Islam pun diseru oleh ramai pemikir Muslim.

Dari pelbagai pemikiran yang telah dihasilkan oleh para pemikir politik
Islam semasa tersebut setidaknya ada tiga paradigma yang berbeza dalam
melihat hubungan antara Islam dan negara (Sjadzali, 1993: 1, 205, 235; Din
Syamsuddin, 1999; Abdillah, Kamaruddin, 2006; 2007: 134; Syarif & Zada, 2008:

39).

2.5.1.1 Paradigma Integral

Berkenaan dengan hubungan antara Islam dan negara, kelompok pertama ini

menyatakan bahawa Islam bukanlah semata-mata agama, sebagaimana yang



49

umumnya difahami oleh Barat, yakni hanya menyangkut hubungan antara
manusia dengan Tuhan. Namun, Islam adalah satu agama yang sempurna dan
lengkap dengan segala peraturannya yang merangkumi  seluruh aspek

kehidupan manusia, termasuk aspek kehidupan berbangsa dan bernegara.

Dengan kata lain, aliran pertama ini pada prinsipnya menyatakan
bahawa: Pertama, Islam adalah suatu agama yang serba lengkap, di dalamnya
meliputi pula peraturan atau sistem tentang ketatanegaraan atau politik. Oleh
kerananya dalam kehidupan bernegara, umat Islam hendaknya mengambil dan
kembali kepada sistem ketatanegaraan Islam, dan tidak perlu untuk meniru,
apalagi memakai sistem kenegaraan Barat. Kedua, sistem ketatanegaraan atau
politik Islam yang harus diteladani adalah sistem yang telah dilaksanakan atau
dipraktikkan oleh Nabi Muhammad saw dan oleh al-Khulafa al-Rasyidin (khalifah
yang empat; Abu Bakar, Umar bin Khattab, Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi

Thalib) semasa di Madinah, bukan sistem yang lain.

Islam dalam konteks ini menurut mereka bukan hanya sistem teologi,
tetapi juga sebuah jalan hidup yang mengandungi standard etika dan moral, dan
juga undang-undang yang diterima pakai dalam kehidupan bermasyarakat dan
bernegara. ltulah sebabnya, mereka mendakwa bahawa Nabi Muhammad tidak
hanya seorang utusan (Rasul), tetapi juga seorang ketua negara, seorang hakim,
bahkan panglima perang. Prinsip-prinsip umum seperti kepercayaan (amanah),
keadilan (‘adalah), ketaatan pada undang-undang, mesyuarat (syura),
persamaan (musawah), persaudaraan (ukhuwah), keamanan (silm), pluralisme
(fa’addudiyah), dan kontrak sosial (amar maaruf nahi mungkar), terlihat dengan

jelas dalam praktik kepimpinannya.



50

Dengan demikian, kelompok pertama ini menegaskan bahawa, agama
dan politik adalah satu kesatuan yang tak terpisahkan (integrated paradigma).
Kerananya, dalam pandangan kelompok ini negara tidak bisa dipisahkan dari
agama. Sebab tugas negara adalah menegakkan agama, sehingga negara Islam
atau Khilafah Islamiah menjadi cita-cita bersama dan syariat Islam harus menjadi
undang-undang negara yang dipraktikkan untuk seluruh umat Islam (Syarif &
Zada, 2008: 39). Tegaknya negara adalah satu-satunya cara yang disyariatkan
untuk melaksanakan undang-undang Islam dalam kehidupan manusia dan Islam
tidak dapat terwujud dalam kehidupan, kecuali ia mempunyai institusi negara

yang menerapkan hukum-hukumnya di segala aspek (Syarif & Zada, 2008: 82).

Inti pandangan mereka terhadap Islam dan negara tersimpul dalam
slogan din wa daulah, yang bermakna bahawa: (1) sistem pemerintahan dalam
negara-negara lIslam merupakan inti dari ajaran Islam, (2) politik merupakan
bahagian dari Islam, kerananya praktik berpolitik bererti praktik beragama.
Dengan kata lain tidak ada perbezaan antara agama dan politik, (3) kewajipan
mendirikan negara Islam berdasarkan, baik perundang-undangan mahupun
pelaksanaan syariat Islam, (4) dasar dari negara Islam adalah manhaj Islami dan

sistem moral Islam (Syarif & Zada, 2008: 81).

Adapun tokoh-tokoh pemikir Muslim yang bersetuju dan masuk dalam
kelompok aliran pertama ini, antaranya ialah Abu al-A’la al-Maududi (1903-1979;
pengasas Jama’at Islami di Pakistan), Hasan al-Banna (pengasas lkhwanul

Muslimin di Mesir), Syed Quthb (1906-1966; ideologi gerakan Ikhwanul Muslimin



51

dan penulis Tafsir Fii Zhilal al-Qur'an)?, Muhammad Rasyid Ridha (penulis Tafsir
Al-Manar), dan Ayatollah Khomeini (Pemimpin Revolusi Islam Iran, 1979).
Mereka dinamakan sebagai kelompok pemikir konservatif-tradisionalis atau

kelompok integralisme (Syarif & Zada, 2008: 39).

Menurut Maududi ada tiga perkara dasar yang melandasi pemikiran Islam
dan kenegaraan. Pertama, Islam adalah suatu agama yang paripurna, lengkap
dengan petunjuk untuk mengatur semua segi kehidupan manusia, termasuk
kehidupan politik. Oleh kerananya dalam kehidupan bernegara, umat Islam tidak
perlu atau bahkan dilarang untuk meniru sistem yang lain (sistem Barat
misalnya). Cukuplah sistem Islam dengan menunjuk kepada politik semasa Nabi
saw dan al-Khulafa al-Rasyidin di Madinah sebagai model atau contoh sistem
kenegaraan yang patut diterapkan umat Islam. Kedua, kuasa tertinggi, yang
dalam istilah politik disebut kedaulatan adalah milik dan pada Allah, manusia
sebagai khalifah Allah di muka bumi hanyalah pelaksana dari kedaulatan
tersebut dan harus tunduk kepada ketentuan atau hukum yang telah diberikan
oleh Allah sebagai pemilik kedaulatan mutlak. Kerana itu, gagasan kedaulatan
rakyat tidak dibenarkan dan bertentangan dengan konsep ini. Kuasa rakyat
terhad dan tidak mutlak dan harus tunduk pada supremasi syariah. Ketiga,
sistem politik Islam adalah suatu sistem yang bersifat universal dan tidak

mengenal batas-batas atau ikatan-ikatan geografi, bahasa, dan kebangsaan

®Sedikit tokoh pemikir dan intelektual Islam yang tetap berkarya, apalagi
menghasilkan karya tulis dalam bentuk tafsir al-Quran, ketika mendekam dalam penjara.
Tafsir al-Quran Fii Zhilal al-Qur’an karya tulis Sayyid Quthub ini adalah satu di antaranya.
Selain Quthub, tokoh ilmuwan lainnya seperti Ibnu Taimiyah, Abu al-A’la al-Maududi, dan
Prof Dr. Haji Abdul Malik Karim Amrullah (Buya Hamka) juga menyelesaikan tafsir
mereka ketika mendekam dalam penjara.



52

(nasionalisme), ianya hanya diikat oleh persamaan akan akidah (Sjadzali, 1993:

66).

Dalam bukunya yang berjudul Khilafah wa al-Mulk misalnya, Maududi
menyatakan dengan tegas bahawa sebuah negara Islam yang dibangun

haruslah didasarkan pada syariat.

Untuk lebih memahami pemikiran Maududi berkenaan dengan Islam dan
Kenegaraan, sebagaimana ilustrasi Supriyadi (2007: 97) dapat dilihat dari jadual

2.2 berikut:

Jadual 2.2
Konsep Abu al-A’la al-Maududi tentang Pemerintahan

No. Konsep Pemikiran

1. Kepemimpinan Wakil atau delegasi Allah semata,
khalifah (Kepala Negara) adalah
manusia-manusia Muslim yang bersifat
kekhalifahan umum.

2. Kedaulatan Kedaulatan mutlak adalah milik Allah,
kedaulatan rakyat terbatas.
3. Bentuk Negara Kingdom of God atau Teokrasi (tetapi

bukan seperti teokrasi yang ada di
negara-negara Eropah) atau pula teo-

demokrasi.
4, Proses Konstitusi Dengan ahlu al-halli wa al-aqdi, majelis
syura sejalan dengan pendapat rakyat.
5. Asas Negara Berlandasan kepada ideologi (agama),

oleh itu tidak didasarkan pada ras, suku,
bahasa, atau batas geografi.

6. Proses Penyelenggaraan Dengan badan eksekutif, legislatif, dan
Negara judikatif.
7. Prinsip Bernegara Syura (mesyuarat), keadilan, ketaatan

kepada ulil amri, persamaan kebebasan
beragama, dan kemaslahatan.

Untuk mewujudkan gagasannya tentang Islam dan kenegaraan, Maududi

telah menubuhkan Jamaat-i Islami pada tahun 1941. Jamaat-i Islami dalam



53

gerak perjuangannya sangat menekankan aplikasi ajaran Islam secara
keseluruhan (kaffah), dalam seluruh lapangan kehidupan, termasuk dalam hal
berbangsa dan bernegara. Dalam pandangan Esposito (1987: 119) mahupun
Sjadzali (1991: 163) jelas apabila tujuan ditubuhkannya Jamaat-i Islami adalah
untuk memberi realisasi yang konkrit terhadap konsep ‘kesalehan jamaah’, yang
oleh Maududi dianggap sebagai jawapan atas dilema politik Muslim India masa

itu.

Tak jauh berbeza dengan pandangan Maududi, menurut Syed Quthub
Islam adalah akidah yang fitrah, tempat bersumbernya tingkahlaku dalam
masyarakat dan menjadi sistem kehidupan manusia yang praktikal dan
sempurna. Merangkumi segala aspek dan kegiatan manusia dalam
kehidupannya, baik kehidupan keluarga, kemasyarakatan mahupun bernegara.
la menentukan undang-undang dan peraturan-peraturan yang berkaitan dengan

bidang kehidupan tersebut.

Di dalam bukunya Al-Adalah al-litimaiyyah fi al-Islam (Keadilan Sosial
dalam lIslam) Quthub mengemukakan tiga perkara pokok berkenaan dengan

Islam dan negara, iaitu:

Pertama, semua segi agama Islam merupakan satu kesatuan; ibadat dan
muamalat, politik pemerintahan dan politik pemilikan, dan unsur-unsur yang
lainnya, semuanya merupakan bahagian-bahagian yang sejajar, saling lengkap-
melengkapi, menjadi satu, dan tak terpisah (Quthub, 1984: 121). Politik Islam
adalah politik yang bersifat universal tanpa di batasi oleh fanatisme ras dan

kedaerahan (nasionalisme), bahkan fanatisme keagamaan. Setiap wilayah Islam



54

merupakan bahagian dari keseluruhan dunia Islam dan semua warganya

memiliki hak-hak yang sama (1984: 124).

Kedua, sistem politik dibangun di atas dua konsepsi dasar, yakni jaminan
persamaan dan tujuan untuk merealisasikan kesatuan manusia dalam bidang
ibadat dan sistem kemasyarakatan (Quthub, 1984: 129). Negara Islam menjamin

hak-hak semua warganya, sekalipun mereka bukan orang Islam.

Ketiga, menurut Quthub (1984: 129) politik pemerintahan dalam Islam
dibangun atas tiga prinsip dasar yang berfungsi sebagai garis-garis besar

pentadbiran negara, iaitu:

1. Keadilan penguasa: “Sesungguhnya Allah memerintah kamu untuk berlaku
adil” (QS. an-Nahl: 90).°
2. Ketaatan rakyat: “Hai orang-orang yang beriman, taatlah kamu kepada Allah

dan Rasul-Nya, dan orang-orang yang memegang kuasa di antara kamu’

(@S. an-Nisa: 59).

3. Mesyuarat antara penguasa dengan rakyat: “dan bermesyuaratlah dengan

mereka dalam urusan ini” (QS. Ali Imran: 159).

Oleh itu, sumber kuasa yang tertinggi adalah Allah sebagai pengatur alam
semesta. Kerananya, manusia harus berpegang kepada sistem, kekuasaan, dan
kebijaksanaan yang telah ditetapkan oleh Allah. Tunduk kepada segala peraturan

dan undang-undang yang telah dibuat Allah dalam penciptaan dan pertumbuhan

®Hal yang sama berkenaan dengan keadilan menurut Quthub juga disinggung
oleh al-Quran dalam ayat yang lain, antaranya pada QS. an-Nisa: 58, QS. al-Maa’idah: 8,
dan QS. al-An’am: 152.



55

mereka. Sebaliknya, manusia tidak boleh menyeleweng, apalagi mengadakan
sistem sendiri, kuasa sendiri, dan kebijaksanaan sendiri di luar tatacara Allah
(Quthub, 1980: 49). Kerajaan Tuhan di atas bumi baru dapat berdiri kalau yang
mempunyai hak perintah itu adalah syariat Allah dan semua persoalan
dikembalikan kepada Allah sesuai dengan syariat yang diterangkan dengan jelas

yang telah ditetapkan Allah (Quthub, 1980: 68).

2.5.1.2 Paradigma Sekularistik

Kelompok kedua berpendirian bahawa Islam adalah agama dalam pengertian
dan umumnya difahami Barat, iaitu semata-mata agama dan hanya mengurus
masalah hubungan antara manusia dengan Tuhan, kerana itu tidak ada
hubungannya dengan urusan atau masalah kenegaraan. Dengan kata lain,
agama harus dipisahkan dengan negara. Menurut kelompok ini, Nabi
Muhammad saw hanyalah seorang Rasul biasa, seperti halnya dengan Rasul-
Rasul yang telah diutus sebelumnya. Tugasnya hanyalah mengajak manusia
untuk kembali kepada kehidupan yang mulia dengan menjunjung tinggi budi
pekerti luhur, dan Nabi saw tidak pernah bermaksud untuk mendirikan ataupun
memimpin satu negara. Kerana itu, Islam secara tegas tidak pernah memerintah
dan mewajibkan umat Islam untuk mendirikan negara Islam ataupun
menjalankan model pemerintahan Islam berbentuk khilafah sebagaimana yang
dipraktikkan Nabi saw selama di Madinah. Dengan demikian kelompok kedua ini
menolak pendapat yang menyatakan bahawa antara agama dan negara memiliki
hubungan vyang penting maupun hubungan yang simbiotik. Mereka
berpandangan bahawa antara agama dan negara terpisah (secularistik
paradigma), sehingga menolak pendasaran negara pada Islam atau pula

determinasi Islam dalam negara (Syarif & Zada, 2008: 89).



56

Kelompok kedua ini dinamakan dengan kelompok pemikir liberal-
sekuleristik atau kelompok pemikir sekularisme (Syarif & Zada, 2008: 39). Tokoh-
tokoh terkemuka dari kelompok ini antaranya adalah Ali Abd al-Raziq (1888-
1965; penulis buku: Al-Islam wa Ushul al-Hukm: Ba'ts fi al-Khilafah wa al-
Hukumah fi al-Islam), Thaha Husein (1889-1973; penulis buku Mustagbal al-

Tsaqafah fi Mishr), dan Mustafa Kemal Attaturk (pendiri Republik Turki Moden).

Menurut Raziq, tugas utama kerasulan yang telah disandangkan oleh
Allah di bahu para Nabi-Nya adalah menyampaikan risalah kenabian yang
memuatkan pokok-pokok ajaran moral. Kerana itu menurut pemahaman dan
keyakinan Abd al-Raziq Islam adalah agama moral dan Nabi Muhammad diutus
kepada bangsa Arab untuk memperbaiki moralitas mereka. Kerananya Nabi saw
sendiri menyatakan bahawa beliau diutus untuk memperbaiki budi pekerti, akhlak
manusia: “Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak manusia”
(Hadis). Sehingga ketika Nabi Muhammad membangun masyarakat Islam di
Madinah, beliau tidak pernah menyatakan satu bentuk pemerintahan yang harus
dilaksanakan dan tidak pula memberikan perintah kepada para penerus atau
penggantinya (Khulafa al-Rasyidin) untuk membuat satu sistem politik tertentu

(Razig, 1985: 108).

Raziqg menyatakan bahawa apa yang difahami oleh sebahagian besar
umat Islam bahawa Islam menganjurkan kepada umatnya untuk mendirikan
negara dengan sistem politik, aturan perundang-undangan, serta pemerintahan
yang Islami adalah hipotesis yang keliru. Kerana fakta sejarah menunjukkan

bahawa apa yang dianggap sistem Islami tak lain merupakan ijtihad politik dan



57

pemikiran-pemikiran yang telah dihasilkan oleh para tokoh-tokoh Islam sesudah

meninggalnya Nabi saw.

Sebagai bukti bahawa Nabi tidak punya misi untuk mendirikan Negara
Islam adalah kenyataan bahawa Nabi tidak menentukan pemerintahan kekal
selepas meninggal. Dalam hal ini Raziq mencontohkan dan bersandar pada
perbezaan tatacara pemilihan Abu Bakar dan sistem pemerintahan yang
dijalankannya dengan yang dilaksanakan oleh Umar bin Khattab. Begitu pula
dengan prosedur pemilihan dan jalannya pemerintahan masa Khalifah Utsman
bin Affan dan Ali bin Abi Thalib. Atau pun sistem khilafah model Bani Umayyah
dan Abbasiyah yang tak lebih dari hasil ijtihad politik sebahagian orang-orang
dari golongan mereka. Kerana itu Raziq menganggap bahawa khilafah bukanlah
suatu keharusan yang bersifat mutlak. Adapun alur fikiran Raziq tentang Islam
dan kenegaraan (pemerintahan) sebagaimana digambarkan Supriyadi (2007: 88)

dapatkan dilihat dari jadual 2.3 berikut:



58

Jadual 2.3

Konsep Ali Abd al-Raziq tentang Pemerintahan

No. Konsep Pemikiran

1. Kepemimpinan Kepemimpinan dunia semata bukan
agama; agama dan politik dipisahkan
secara tajam.

2. Rasulullah Pemimpin agama bukanlah pemimpin
politik, sedang pemimpin politik adalah
tuntutan keperluan bukan tuntutan

agama.
3.  Pemerintahan dan Keduanya sama-sama berfungsi sebagai
Kepemimpinan misi Nabi dalam memimpin dunia,
sementara tokoh pemikir yang lain

membedakannya.
4.  Hukum Kepemimpinan Wajib aqli berdasar pada ijma’ dan yang

lainnya berdasarkan syarii.

5. Ikatan Keagamaan Sesuatu yang logis, tetapi tidak harus
diikuti oleh dan dengan ikatan politik.

6. Kesatuan Politik Tidak sejalan dengan faham pluralisme
yang sudah menjadi sunnatullah yang
akan melahirkan dinamika.

Muhammad Rasyid Ridha menolak pandangan Razig berkenaan dengan
Islam dan kenegaraan yang sekular dan menyeleweng dari data dan fakta yang
sebenarnya (dalam Kafie, 1983: 7). Bahkan, Muhammad Dhiyauddin ar-Rais
dalam bukunya Al Islam wa al Khalifah fi al Ashr al Hadits: Naqd Kitab al Islam
wa Ushul al Hukm menduga kuat bahawa buku Razig tersebut sebenarnya
bukan karangan beliau, namun karangan seorang Yahudi bernama Margoliouth

yang menjabat Profesor Bahasa Arab di Inggeris (1985: 143).

Buku lain yang secara spesifik juga membantah tulisan dan pendapat

pemikiran Raziq tersebut, antaranya adalah Naqd Kitab al-Islam wa Ushul al-



59

Hukm, oleh Syekh Muhammad al-Khidr Husain (Mufti Besar Perguruan Tinggi Al-
Azhar Mesir), Naqd Illmi li Kitabal Islam wa Ushul al-Hukm, oleh Syekh
Muhammad al-Thaher bin Ashur (Mufti dari mazhab Maliki di Tunisia), dan
Mabadi Nizam al Hukm fi al-Islam, oleh Prof. Abdul al-Hamid Mutwalli (Thayib,

1983: 40).

Walaupun kelompok yang kontra begitu keras mengkritik pemikiran Raziq,
namun ada juga kelompok intelektual Islam yang bersimpati dan mengikuti

pandangan sekularisme Raziq, di antaranya adalah Thaha Husein (1889-1973).

Menurut Thaha Husein, tidak ada yang salah jika umat Islam meniru
Eropah (Barat), kerana dengan meniru Eropah bererti mengambil kembali hak
warisan mereka, sebab Eropah dulunya memperoleh semangat ilmu
pengetahuan dari bangsa Arab (Maryam Jameelah, 1982: 199). ltulah sebabnya
tegas Thaha Husein, untuk mengukur kemajuan yang telah dicapai, haruslah
berdasarkan pada ukuran sejauh mana mengambil budaya Barat. Kemudian,
pemerintahan yang tepat haruslah pemerintahan yang dibangun berdasarkan
semangat nasionalisme dan bersifat sekular dengan undang-undang yang
disesuaikan kepada sistem Barat daripada dengan ajaran Islam (Maryam

Jameelah, 1982: 197).

Di antara gagasan penting Thaha Husein yang menarik dicermati ada
dua. Pertama, kejayaan dan kemakmuran dunia Islam dapat terwujud kembali
bukan dengan jalan kembali kepada ajaran Islam yang lama dan juga bukan
dengan mengadakan reformasi atau pembaharuan ajaran Islam, tetapi dengan

perubahan-perubahan total yang bernafas liberal dan sekular dengan berkiblat ke



60

Barat. Kedua, dari awal sejarahnya Islam dan negara selalu terpisah. Umat Islam
mesti sedar terhadap suatu prinsip yang sekarang ini telah diakui secara
universal bahawa sistem politk dan agama itu dua hal yang terpisah, dan
bahawa konstitusi dan pengaturan negara itu didasarkan pada landasan-

landasan yang praktis (Munawir Sjadzali, 1993: 139).

Sampai sekarang pemikiran sekularisme versi Raziq maupun Thaha
Husein masih banyak pengikutnya, terutama kelompok-kelompok pemikir yang

berfaham liberal, contohnya aliran ‘Islam Liberal’.

2.5.1.3 Paradigma Simbiotik

Kelompok ketiga menolak pendapat yang menyatakan bahawa Islam
adalah suatu agama yang serba lengkap dan dalam Islam terdapat sistem
ketatanegaraan. Kelompok ini juga menolak anggapan bahawa Islam adalah
agama dalam pengertian Barat yang hanya mengatur hubungan antara manusia
dengan Tuhan. Kelompok ini menyatakan bahawa dalam Islam tidak terdapat
sistem ketatanegaraan, yang ada hanyalah seperangkat tata nilai etika bagi
kehidupan bernegara. Kerana itu, maka tidak menjadi masalah sistem dan
bentuk pemerintahan apapun yang dipakai oleh umat Islam, apakah kerajaan,
republik, parlementer, dan lain-lain. Hal yang utama menurut kelompok ini
adalah, bagaimana tata nilai etika yang telah digariskan oleh Islam dalam rangka
kehidupan berbangsa dan bernegara tersebut dalam wujud secara nyata dalam

praktik dan jalannya pemerintahan.

Dengan kata lain, kelompok ini berpandangan bahawa agama dengan

negara atau politik sebenarnya telah melakukan simbiotik atau hubungan timbal



61

balik yang saling bergantung dan memerlukan (symbiotic paradigm). Sehingga,
agama membutuhkan negara untuk dapat berkembang dan menegakkan aturan-
aturan syariat, sementara negara membutuhkan agama untuk mendapatkan
legimitasi, bimbingan moral, dan etika. Kerananya, baik agama maupun negara
sebenarnya sama-sama memiliki kedudukan yang penting (Syarif & Zada, 2008:

41, 86).

Kelompok yang ketiga ini dinamakan dengan kelompok pemikir moderat
atau kelompok pemikir interseksion (Syarif & Zada, 2008: 39). Di antara tokoh-
tokoh terkemuka dari kelompok ketiga ini adalah Muhammad Abduh (tokoh
pembaharu asal Mesir), Muhammad Igbal (1873-1938; pemikir Muslim asal
Pakistan dan penulis buku The Reconstruction of Religious Thought in Islam),
Muhammad Husein Haekal (1888-1956; pemikir Muslim asal Mesir, penulis buku
Hayatu Muhammad, Fi Manzil al-Wahyi, dan Al-Hukumat al-Islamiah), dan Fazlur
Rahman (pemikir dan pembaharu asal Pakistan yang menulis buku tentang

Islam, Islam and Modernity, dan Major Themes of the Qur’an).

Berkenaan dengan pemikiran Islam dan Kenegaraan, Igbal bersetuju
dengan konsep tentang negara Islam. Dalam sebuah buku yang ditulisnya, Igbal
menyatakan bahawa tujuan negara Islam adalah menerima prinsip-prinsip Islam
dan kemudian berupaya mewujudkannya dalam sejarah kehidupan manusia
melalui suatu organisasi manusia tertentu. Kerana, dalam pandangan Igbal, Nabi
Muhammad tidak hanya utusan Tuhan, melainkan juga teladan terbaik yang
harus diikuti oleh masyarakat Islam. Bahkan, lebih dari itu, Nabi Muhammad pun
juga menjadi Nabi-Negarawan masyarakat Islam pertama yang ada di Madinah

dan mempelopori terbentuknya suatu masyarakat yang hidup bersama



62

berdasarkan kebebasan, persamaan, dan persaudaraan, yakni masyarakat
egalitarian (1986: 154). Sehingga, tentu saja dalam perjalanan kehidupannya, ia

mencerminkan relasi yang kuat dan integral antara agama dan negara.

Bagi Igbal, tauhid adalah prinsip yang mempersatukan masyarakat,
sumber mutlak dan paling ideal dari persamaan, solidaritas, dan kemerdekaan;
tauhid adalah jiwa dan tubuh masyarakat Islam (1986: 21-23). Oleh itu, konstitusi
atau weltanschaung negara lIslam yang merupakan perwujudan dari doktrin
tauhid tersebut, tentu saja harus didasarkan pada dua hal utama, iaitu supremasi
hukum (syariat Islam) yang blue print fundamen untuk mengatur, membimbing,
mengawasi, dan menjaga keseimbangan serta persamaan hidup dalam
masyarakat Islam (1986: 37) dan persamaan (egalitarian) semua orang yang
berada di bawahnya (rakyat) yang berakar pada doktrin tauhid (keesaan Tuhan)
dan missi kenabian (QS. al-Hujurat: 13), yang menyatakan bahawa:
“Sesungguhnya orang yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah

orang yang paling bertakwa di antara kamu”.

Pemikiran dan penekanan Igbal atas prinsip persamaan dan
persaudaraan telah membawanya pada satu verifikasi penting, bahawa
demokrasi menurutnya adalah cita-cita politik paling penting dalam Islam.
Demokrasi yang dimaksudkan Igbal di sini tentu sahaja bukanlah demokrasi
Barat, sebab demokrasi Barat menurut Igbal hanya suatu sistem yang
didasarkan pada hitungan, bukan pada pertimbangan. Demokrasi bagi Igbal
adalah sebuah sistem pemerintahan yang didasarkan pada prinsip-prinsip pokok
keadilan dan keseimbangan, di mana kepentingan setiap orang Muslim harus

melebur ke dalam kepentingan Islam (Esposito, 1985: 221). Kerananya, menurut



63

Igbal, menjadi satu kewajipan bagi masyarakat Islam untuk menumbuhkan dan
memupuk kembali faham demokrasi yang demikian, iaitu demokrasi yang
dilaksanakan oleh individu-individu yang selalu tunduk kepada hukum Tuhan

(Bilgrami, 1979: 82).

Pemikiran Igbal tentang negara Islam sebagai sebuah wadah bagi
komunitas Muslim, yang rakyatnya memiliki pemahaman dan keyakinan agama
yang sama, tidak lain merupakan wadah bagi umat Islam untuk melaksanakan
kebebasan, persamaan, dan persaudaraan. Prinsip ini menjadi justifikasi bagi
Igbal untuk menolak nasionalisme wilayah, yang menurutnya bertolak belakang
dengan konsep persaudaraan universal yang telah digagas dan ditegakkan oleh
Nabi Muhammad saw. Sebab, cita-cita politik Islam yang utama adalah
terbentuknya suatu bangsa yang lahir dari peleburan semua ras dan
kebangsaan. ltulah sebabnya, Igbal menolak setiap pemahaman apapun tentang
negara dan bangsa yang hanya didasarkan pada batas-batas geografi atau

nasionalisme kewilayahan, ras atau ikatan kebahasaan (Bilgrami, 1979: 81).

Berdasarkan huraian di atas, setidaknya ada empat hal mendasar

konsepsi Igbal mengenai politik atau Negara Islam, iaitu:

1. Landasan asasi Negara Islam adalah Tauhid-Keesaan Allah.

2. Negara Islam ditandai dengan prinsip kepatuhan kepada hukum yang telah
ditetapkan oleh Tuhan (Syariat).

3. Dalam negara Islam semua orang dijamin dan mendapat perlakuan yang
sama; keamanan hidup dan kekayaan, kehormatan, kemerdekaan agama

dan kepercayaan, kemerdekaan mengeluarkan pendapat dan kemerdekaan



64

bergerak, kemerdekaan bersyarikat dan bekerja, dan persamaan
kesempatan yang sama.
4. Negara Islam bersifat universal dan tidak dibatasi oleh suatu ikatan geografi,

ras ataupun bahasa tertentu.

Akhirnya, untuk bisa mewujudkan sebuah negara Islam yang universal,
tentu saja harus melalui proses yang panjang kata Igbal dan mestinya ada dua
hal utama yang harus dipenuhi terlebih dahulu oleh umat Islam. Pertama, setiap
bangsa Muslim telah terlebih dahulu memperoleh kemerdekaan dan kedaulatan
mereka atas negeri mereka sendiri, sehingga mereka memiliki kekuatan dan
kemandirian untuk mengatur segala hal yang berhubungan dengan kehidupan
berbangsa dan bernegara rakyatnya. Sekaligus sebagai prasyarat mewujudkan
syariat Islam; sebab Islam tidak mungkin diterapkan dengan baik apabila tidak
ada negara-negara Islam yang merdeka (Esposito, 1985: 219). Kedua, mereka
bersatu dan kemudian bersama-sama membentuk suatu kesatuan (organisasi)
yang kuat (Pan Islami) yang terdiri atas negara-negara yang sama-sama memiliki

ikatan faham, yakni spiritual Islam.

Pemikir berikutnya yang juga memandang bahawa hubungan antara
Islam dan Negara bersifat simbiotik adalah Muhammad Husein Haekal. Menurut
Haekal, prinsip-prinsip dasar kehidupan kemasyarakatan yang diberikan oleh al-
Quran dan Sunnah tidak ada yang langsung berkaitan dengan ketatanegaraan.
Secara khusus, Islam tidak memberikan petunjuk yang langsung dan rinci
tentang bagaimana umat Islam harus mengatur urusan kenegaraan. Islam hanya
meletakan prinsip-prinsip dasar bagi tamadun manusia atau ketentuan-ketentuan

dasar yang mengatur perilaku manusia dalam kehidupan dan pergaulan



65

sesamanya, yang pada gilirannya akan mewarnai pola kehidupan politik mereka,
iaitu keimanan (percaya) akan keesaan Tuhan (Tauhid), percaya tentang adanya
hukum alam atau sunnah Allah yang pasti dan tidak pernah berubah, dan yang

terakhir adalah prinsip persamaan.

Prinsip-prinsip dasar pemerintahan pada tempoh awal Islam berkembang
dan dijiwai oleh semangat akan keimanan, yakni pengakuan bahawa Allah
adalah Tuhan yang esa dan satu-satunya Tuhan yang wajib disembah.
Berdasarkan prinsip-prinsip inilah kemudian, menurut Haekal berkembang
prinsip-prinsip dasar seperti persamaan, persaudaraan, dan kebebasan (Sjadzali,

1993: 185).

Kerana itu, Islam tidak memberikan petunjuk yang langsung dan rinci
tentang bagaimana umat Islam harus mengatur urusan kenegaraan, maka
menurut Haekal tidak terdapat satu sistem pemerintahan yang baku. Kerana itu,
umat Islam bebas memilih dan menganut sistem pemerintahan yang
bagaimanapun, asalkan sistem tersebut dapat menjamin persamaan antara para
warga negaranya, baik hak maupun kewajipan, dan juga di hadapan hukum,
maka ia boleh diterapkan (Sjadzali, 1993: 188). Walau demikian, dalam hal
pengelolaan urusan negara menurut Haekal harus diselenggarakan atas dasar
syura atau mesyuarat, dengan berpegang kepada tata nilai moral dan etika yang
diajarkan Islam bagi tamadun manusia. Dengan kata lain, menurut Haekal,
sistem pemerintahan yang sesuai dengan ketentuan-ketentuan Islam adalah
sistem yang mampu menjamin kebebasan dan berasaskan pada prinsip bahawa
pengangkatan kepala negara/pemerintahan dan kebijaksanaannya harus atas

persetujuan rakyat, kerana itu, rakyat berhak mengawasi pelaksanaan



66

pemerintahan dan meminta pertanggungjawabkan dari para pelaksana

pemerintahan (Sjadzali, 1993: 189).

Boleh disimpulkan bahawa antara agama dan negara dalam pandangan
Haekal sesungguhnya berhubungan secara simbiotik, iaitu berhubungan secara
timbal-balik dan saling memerlukan, kerana dengan kekuatan negara agama
dapat berkembang secara baik dan meluas. Sebaliknya negara memerlukan
agama, kerana dengan agama negara dapat membangun dalam bimbingan etika

dan moral.

Tiga paradigma hubungan antara agama dan negara dalam pemikiran
politik Islam sebagaimana telah dihuraikan di atas juga dikemukakan oleh Din
Syamsuddin (2000: 42-43, 58-65), Kamaruddin (2006) yang boleh diringkaskan

sebagai berikut.

Pertama, bersatunya agama dan negara. Ini mengandung pengertian
bahawa agama dan negara saling berintegrasi dan tidak dapat dipisahkan.
Wilayah agama meliputi politik atau negara dan negara merupakan lembaga
politik dan keagamaan serentak. Pemerintahan negara diuruskan atas dasar
kedaulatan Tuhan (divine sovereignty), kerana memang kedaulatan itu difahami

berasal dan mutlak berada di tangan Tuhan.

Paradigma ini mengharuskan adanya negara bagi umat Islam dalam
corak negara teokrasi, biasanya dengan menegaskan Islam (syariah) sebagai
konstitusi negara. Di mana dalam praktiknya model negara macam ini cenderung

menamakan diri sebagai Negara Islam. Sebagai contoh, paradigma ini dianut



67

oleh kelompok Syi'ah yang memandang bahawa negara (imamah) adalah

lembaga keagamaan dan mempunyai fungsi keagamaan pula.

Paradigma penyatuan agama dan negara ini juga menjadi dasar
pemahaman kelompok ‘fundamentalis Islam’ yang menekankan totalitas Islam,
iaitu bahawa Islam meliputi seluruh aspek kehidupan. Seperti yang hampak dari
pandangan Maududi manakala beliau menyatakan bahawa Islam tidak mengenal
pemisahan antara agama dan politk atau antara agama dan negara. Islam
adalah sistem kehidupan yang sempurna dan meliputi seluruh tatanan

kemasyarakatan; tidak ada yang lebih dan tidak ada yang kurang.

Ada dua kecenderungan yang berbeza dari kelompok ini dari sudut
kaedah mencapai cita-cita dan tujuannya. Sebahagiannya ada yang menyakini
bahawa penyatuan agama dan negara secara lebih rigid dan tidak mahu bertolak
ansur, bahkan sanggup menempuhi apa kaedah, termasuk mengangkat senjata
demi terlaksananya matlamat mereka. Sebahagian yang lainnya menganggap
bahawa untuk mencapai tujuan mestilah dengan menggunakan cara yang
bijaksana dan demokratik, sama sekali tidak boleh dengan jalan kekerasan yang

merosak dan memosnahkan.

Keduanya, paradigma yang memandang bahawa agama dan negara
berhubungan secara simbiotik iaitu berhubungan timbal-balik dan saling
memerlukan. Dalam konteks ini agama memerlukan negara, kerana dengan
negara, agama dapat berkembang; sebaliknya, negara juga memerlukan agama,
sebab dengan agama maka negara dapat berkembang dan dibina mengikut

kepada bimbingan etika dan moral.



68

Paradigma ini juga mengharuskan adanya lembaga negara bagi umat
Islam tetapi dengan model yang demokrasi, iaitu melalui pendirian lembaga-
lembaga demokrasi parlemen dan dengan pengangkatan kepimpinan melalui

pilihanraya yang demokratis.

Kelompok yang kedua ini memiliki pandangan pula bahawa negara
merupakan instrument atau alat bagi pengembangan agama dan realisasi nilai-
nilai agama, iaitu paradima instrumental. Paradigma ini bertolak dari suatu
anggapan bahawa Islam hanya membawa prinsip-prinsip dasar tentang
kehidupan bernegara dan tidak menentukan bentuk tunggal. Mengikut kepada
paradigma ini agama tidak berhubungan secara formal dan institusional dalam
negara dan menolak pendasaran negara kepada Islam; atau paling tidak
menolak determinasi Islam akan bentuk tertentu daripada negara. Sebagai
gantinya dalam paradigma ini, agama dapat berperan untuk memberikan
konstribusi nilai etik dan moral bagi perkembangan kehidupan politik dan
kehidupan kenegaraan. Di samping itu, mereka juga menekankan substantifikasi
Islam, iaitu melakukan pemaknaan nilai-nilai Islam secara hakiki ke dalam proses

politik dan kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan bernegara.

Berdasarkan perspektif paradigma ini, aktivitas politik umat Islam berada
pada tataran kultural, iaitu mengembangkan landasan budaya bagi terwujudnya

masyarakat utama sesuai dengan nilai-nilai atau prinsip Islam.

Kumpulan dari mereka yang berparadigma instrumental ini boleh pula
dinamai kelompok substansialis karena menggagasi bahawa dalam agama

terdapat nilai-nilai substance dan universal yang berupa aspek etika dan moral



69

bernegara serta kehidupan bermasyarakat namun ianya tidaklah berbentuk

formalistik dan legalistik.

Mengikut Bahtiar Effendy (2008) kelompok substansialis ialah kelompok
pemikir Islam yang berusaha untuk mengembangkan format politik Islam yang
lebih memperhatikan isi (substance) daripada simbol atau bentuk (form). Wacana
politik Islam substansialistik diyakini boleh menjadi modal dasar untuk
membangun sebuah sintesa hubungan antara Islam dan negara yang lebih
harmoni berbanding pemikiran dan praktik politik Islam yang legalistik dan
formalistik yang dianggap telah menyebabkan ketegangan hubungan antara

Islam dan negara.

Ketiganya, paradigma bersifat sekularistk yang menolak adanya
hubungan agama (Islam) dan negara; baik hubungan integralistik maupun
hubungan simbiotik antara agama dan negara. Bagi mereka, agama hanya
membicarakan hubungan spiritual antara manusia dengan Tuhan dan tiada
kaitan langsung dengan urusan kehidupan manusia di dunia. Di sebut Ali Abd al-
Raziq sebagai pelopor kecenderungan ini dan disokong oleh Thaha Husein dan
segelintir orientalis. Sebagai gantinya mereka mengajukan pemisahan antara

agama dan negara.

Mengikut Bahtiar Effendy (2008) kelompok substansialis ialah kelompok
pemikir Islam yang berusaha untuk mengembangkan format politik Islam yang
lebih memperhatikan isi (substance) daripada simbol atau bentuk (form). Wacana
politik Islam substansialistik diyakini boleh menjadi modal dasar untuk

membangun sebuah sintesa hubungan antara Islam dan negara yang lebih



70

harmoni berbanding pemikiran dan praktik politik Islam yang legalistik dan
formalistik yang dianggap telah menyebabkan ketegangan hubungan antara

Islam dan negara.

Tidak jauh berbeza dengan huraian di atas, Masykuri Abdillah (2007: 134)
juga menyatakan perkara yang sama, bahawa dalam dunia Islam kontemporari
terdapat tiga pendapat di antara intelektual Muslim mengenai doktrin Islam dan
urusan kenegaraan, iaitu kelompok pemikir konservatif, kelompok pemikir

sekularis, dan kelompok pemikir modenis atau neo-modenis.

Kelompok pemikir konservatif mendukung konsep penyatuan antara
negara dan agama, kerana menurut mereka, doktrin-doktrin Islam berisi sistem
sosial yang komplit. Kelompok ini terdiri dari aliran tradisionalis yang menganut
pemikiran tradisi dan praktik Islam klasik dengan tokohnya seperti Muhammad
Rasyid Ridha dan Muhammad Tagiyuddin Nabhani (pengasas Hizb al-Tahrir),
dan aliran fundamentalis yang menghendaki reformasi sistem politik secara
menyeluruh berdasar pada ajaran Islam dan menolak sistem buatan manusia,
dengan tokohnya seperti Syed Quthub, Abu al-A’la al-Maududi, dan Hasan

Turabi (pemikir Muslim asal Sudan).

Kelompok pemikir sekular menyatakan bahawa antara Islam dan negara
terpisah. Sebab, Islam tidak berbeza dengan agama-agama lain yang hanya
berisi sistem teologis. Tokoh utama dari kelompok pemikir sekular ini adalah Ali

Abd al-Raziq dan Thaha Husein.



71

Kelompok pemikir modenis atau neo-modenis menyatakan bahawa Islam
hanya berisi prinsip-prinsip kehidupan sosial sehingga kaum Muslimin dapat
mengembangkan sistem sosial mereka dengan inovasi atau imitasi terhadap
sistem yang lain, khususnya sistem Barat. Tokoh pemikirnya adalah Jamaluddin

al-Afghani dan Muhammad Husein Haekal.

Menurut Bahtiar Effendy (2007: 153), kelompok pemikir modenis seperti
Husein Haekal, Fazlur Rahman atau Qamaruddin Khan mengakui bahawa al-
Quran memang mengandung keputusan dan nilai etika tentang aktiviti sosial
politik manusia, termasuk di dalamnya prinsip-prinsip keadilan, persamaan
persaudaraan, dan kebebasan. Oleh kerana itu, selama negara menganut
prinsip-prinsip semacam itu, maka negara tersebut sesuai dengan ajaran Islam.
Kerana itu, dalam pandangan mereka, penegakkan sebuah negara Islam dalam
istilah formal ideologis tidaklah signifikan, hal yang terpenting adalah bahawa
negara menjamin eksistensi nilai-nilai dasar atau prinsip Islam. Sehingga, selama
prinsip-prinsip ini dijaga, maka tidak ada alasan teologis ataupun religius untuk
menolak idea kekuasaan rakyat, negara-bangsa sebagai kesatuan politik moden

yang legitimate, dan prinsip-prinsip teori politik moden umum lainnya.

Berbeza dengan huraian sebelumnya, menurut Bahtiar Effendy (2007:
152) hanya ada dua aliran intelektual dalam pemikiran politik Islam. Meskipun
keduanya mengakui arti penting prinsip Islam dalam semua bidang kehidupan,
mereka berbeza dalam pemahaman dan tingkat kecocokannya dengan situasi

moden dan nilai aplikatifnya dalam dunia nyata.



72

Aliran politik Islam yang pertama beranggapan bahawa Islam seharusnya
menjadi landasan negara; syariah seharusnya diadopsi sebagai institusi negara,
kekuasaan politik berada di tangan Tuhan, dan bahawa idea negara-bangsa
moden itu bertentangan dengan konsep ummah yang tidak mengakui adanya
batas politik. Kemudian, aliran politik Islam yang kedua berpandangan bahawa
Islam tidak meletakkan pola bahagian yang jelas dan mutlak tentang teori negara
atau teori politik untuk diikuti oleh umat. Namun demikian, kelompok pemikir
politk Islam model kedua ini mengakui bahawa al-Quran benar-benar
mengandung keputusan dan nilai etika tentang aktiviti sosial politk manusia.
Termasuk di dalamnya prinsip-prinsip keadilan, persamaan persaudaraan, dan
kebebasan, sehingga selama negara menganut prinsip-prinsip semacam itu,
maka negara tersebut sesuai dengan ajaran Islam. Oleh sebab itu, dalam
pandangan kelompok aliran ini, penegakkan sebuah negara Islam dalam istilah
formal ideologis tidaklah signifikan, hal yang terpenting adalah bahawa negara
menjamin eksistensi nilai-nilai dasar atau prinsip Islam. Sehingga, selama
prinsip-prinsip ini dijaga, maka tidak ada alasan teologis untuk menolak idea
kekuasaan rakyat, negara-bangsa sebagai kesatuan politk moden yang
legitimate, dan prinsip-prinsip teori politik moden umum lainnya (Bahtiar Effendy,

2007: 153).

Boleh disimpulkan bahawa model teori yang pertama menggambarkan
kecenderungan untuk menekankan aspek formal dan legal dari idealisme politik
Islam. Secara khusus, model ini ditandai dengan semangat penerapan syariah
secara langsung sebagai asas undang-undang negara. Sebaliknya, model teori
politik Islam yang kedua lebih menekankan pada substansi daripada bangunan

formal dan legal dari sebuah negara. Mengacu kepada karakter substansialis



73

(yang menekankan pada nilai keadilan, persamaan, mesyuarat, dan partisipasi
yang tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam). Karakteristik ini memiliki
potensi untuk memberikan pendekatan yang hidup dalam rangka
menghubungkan Islam dengan politk moden yang di dalamnya negara-bangsa

merupakan unsur yang utama (Bahtiar Effendy, 2007: 154).

Selari dengan huraian daripada Bahtiar Effendy, hal yang sama juga
diutarakan oleh Kusmana (2004: 50) apabila menyatakan bahawa secara umum
di kalangan kaum Muslimin terbagi dua kelompok dalam mendiskusikan
hubungan antara Islam dan negara. Kelompok pertama menghendaki agar Islam
dijadikan sebagai dasar negara. Mereka menyakini bahawa negara Islam
sebagai model pemerintahan akan menjamin diamalkannya ajaran Islam di
tengah-tengah masyarakat. Kelompok kedua menolak formalisasi agama dalam
urusan Kkenegaraan, sebaliknya mereka memfokuskan pada pentingnya

menumbuhkan dan membina masyarakat religious dan integrasi bangsa.

Terjadinya perbezaan paradigma hubungan agama dan negara, menurut
Syarif & Zada (2008: 90) akan berimplikasi pada polarisasi pendekatan dalam
memandang negara dan hubungannya dengan agama, yakni skripturalistik,
formalistik-substantifistik, dan sekularistik. Kerana memang di dalam sejarahnya,
pemikiran politik Islam akan selalu memperhadapkan dua pendekatan yang
berbeza secara diametral. Kecenderungan inilah yang kemudian mendorong
untuk melakukan pencarian paradigma relasi agama dan negara. Dalam konteks
inilah, sejumlah pemikir politik Islam di zaman klasik, pertengahan, dan moden

telah melakukan perdebatan tentang paradigma relasi Islam dan negara.



74

Perdebatan yang paling keras terjadi antara kelompok pemikir konservatif
dengan sekularistik yang saling bertolak belakang paradigma pemikiran politik
mereka. Mengikut Masykuri Abdillah (2007: 136-137), ada tiga orientasi pemikir
Islam yang menolak gagasan sekularisme mengenai kedudukan Islam dalam
kehidupan bernegara, iaitu: (1) Islam sebagai ideologi, dinyatakan oleh mereka
yang berkomitmen melaksanakan syariah sebagai hukum positif atau bahkan
sebagai dasar negara; (2) Islam sebagai sumber etika dan moralitas, ditunjukkan
oleh mereka yang mendukung penerapan nilai-nilai dan etika Islam hanya dalam
kehidupan masyarakat dan agama; dan (3) Islam sebagai sub ideologi,
ditunjukkan oleh mereka yang mendukung nilai-nilai dan etika Islam juga syariah
Islam sejauh memungkinkan untuk diterapkan dan dimasukan dalam hukum

nasional.

Berdasarkan huraian di atas, berkenaan dengan kerangka konseptual
teori tentang hubungan antara Islam dan negara boleh dilihat dari jadual 2.4

seperti berikut:



75

Jadual 2.4 Hubungan Islam dan Negara

No. Kelompok Gagasan Pemikiran Tokoh Pemikir
Pemikir
1. Integralistik Islam adalah suatu agama yang Al-Maududi
Tradisionalis serba lengkap mengatur Hasan Al-Banna
Fundamentalis  kehidupan termasuk di bidang Syed Quthub
Konservatif kenegaraan. Rasyid Ridha
52:21?2?25 Politik/kenegaraan merupakan
Para% im) bahagian dari Islam. Kerananya
9 menjadi satu kewajipan
mendirikan negara Islam
berdasarkan syariat Islam.
Sistem ketatanegaraan harus
mengikut kepada sistem
pemerintahan Nabi Muhammad
saw dan al-Khulafa al-Rasyidin.
Islam bersatu dengan negara.
2. Sekular Islam terpisah dengan negara. Ali Abd al-Raziq

Thaha Husein
Kemal Attaturk

(Secularistic

Paradigm) Islam hanya mengurus hubungan

antara manusia dengan Tuhan,
kerana itu tidak ada hubungannya
dengan urusan/masalah
kenegaraan.

Islam tidak pernah
memerintahkan dan mewajibkan
umat Islam untuk mendirikan
negara Islam ataupun
menjalankan model pemerintahan
Islam.

3. Moderat Islam dan negara berhubungan Al-Afghani
Modenis secara timbal balik (simbiotik) dan Muhammad Abduh
Neo-Modenis saling memerlukan. Husein Haekal
Interseksion Muhammad Igbal
Substansialis Fazlur Rahman
(Symbiotic
Paradigm)

Islam mengandungi seperangkat
tata nilai etika bagi kehidupan
bernegara.

Islam dan negara sama-sama
memiliki kedudukan yang penting.

Pada akhirnya, perbezaan pandang mengenai hubungan antara Islam

dan negara ini membawa impak pada persoalan; apakah keduanya tidak



76

seharusnya ditempatkan pada dua kutub yang berlawanan, dalam artian bahawa
pelaksanaannya harus secara integral dan seimbang; ataukah keduanya terjadi
perbezaan seperti halnya teori kenegaraan Barat dan Kristen; ataukah
mengambil sintesis dari keduanya, di mana Islam memandang bahawa urusan
negara merupakan tugas keduniaan tapi berdimensi keagamaan, kerana itu
melaksanakan politik kenegaraan dapat disesuaikan dengan perkembangan
tuntutan zaman dengan tanpa mengabaikan prinsip-prinsip dasar dari al-Quran

dan Sunnah Nabi (Sirajuddin, 2007: 21).

Sememangnya sebagai salah satu subjek pembahasan dan isu penting,
perdebatan tentang hubungan antara Islam dan ketatanegaraan terus berlanjut
hingga sekarang, baik oleh kalangan intelektual dan pemikir Muslim mahupun

oleh negarawan Muslim semasa.

2.6 Rumusan

Bahagian ini telah membincangkan isu-isu penting berkenaan dengan Islam dan
kenegaraan, gerakan dan tipologi pemikiran Islam, pelbagai idea dan gagasan

pemikiran politik Islam semasa, dan tentang hubungan antara Islam dan Negara.

Secara teori, perkembangan dan dinamisasi pemikiran dalam Islam
dipengaruhi oleh faktor-faktor dalaman dan luar Islam, utamanya adalah faktor
penggalakan pencarian dan penyelidikan ilmu serta ijtihad terhadap pelbagai

persoalan yang berkembang.

Sedangkan Islam dan kenegaraan sebagai suatu tema aktual yang ramai

diperbincangkan oleh para ahli akademik, intelektual dan pemikir Islam



77

(Sirajuddin, 2007) dan salah satu subjek pembahasan penting pada masa moden
ini khasnya dalam politik Islam (Kusmana, 2004; Syarif & Zada, 2008) terus
berkembang dari masa ke masa secara dinamik dan melahirkan banyak
gagasan-gagasan yang menarik. Perbincangan terhadap tema yang dikenali pula
dengan istilah siyasah syar’iyyah ini melibatkan ramai ahli pemikir (cendekiawan,
intelektual) dan ahli politik (pemimpin, negarawan) dari pelbagai kawasan dunia
Islam. Berbeza dengan pemikiran tentang hubungan antara agama (Kristian) dan
negara yang terhenti perkembangannya di dunia Barat sesudah pemisahan
antara peran dan kuasa gereja dengan negara yang dikenali dengan teori

sekular.

Ada tiga teori siyasah syariyyah yang berhubungan dengan masalah
kenegaraan atau dusturiyah. Teori pertama yang dipelopori oleh pemikir
antaranya Hasan al-Banna, Rasyid Ridha, Sayyid Quthub, Abu al-A’'la al-
Maududi, Tagiyuddin al-Nabhani, Khomeini, menyokong bahawa Islam dan
negara adalah kesatuan, sehingga mendirikan negara Islam dengan mengikut
kepada sistem Islam menjadi suatu keharusan (paradima integralistik). Teori
kedua antaranya disokong oleh Ali Abd al-Razig, Thaha Husien, dan Kemal
Attaturk menegaskan berlawanan dengan teori pertama, kerana Islam tidak
pernah memerintahkan dan mewajibkan umat Islam untuk mendirikan negara
Islam ataupun menjalankan model pemerintahan Islam (paradigm sekularistik).
Sedangkan teori ketiganya yang disokong oleh tokoh pemikir seperti Jamaluddin
Afghani, Mohamad Abduh, Fazlur Rahman dan beberapa tokoh modenis lainnya
sepakat bahawa Islam dan negara berhubungan secara timbal balik dan saling
memerlukan. Kerananya, Islam dan negara sama-sama memiliki kedudukan

yang penting (paradigma simbiotik).



BAB 3

METOD KAJIAN

3.1 Pengenalan

Bahagian ini membincangkan hal-hal berkait dengan pelaksanaan kajian, iaitu

tentang jenis kajian, metod kajian, sumber data, prosedur data dan analisis data.

Kaedah kajian merupakan merupakan salah satu bahagian yang penting
dalam melaksanakan suatu penyelidikan (Norhayati, 2007). Bennet et al. (2006)
menegaskan bahawa metod kajian adalah suatu kumpulan prinsip yang
memandu penyelidik untuk memilih kaedah yang paling sesuai untuk digunakan

dalam sebuah penyelidikan yang dijalankan.

Sesuatu penyelidikan adalah bergantung kepada bukan sahaja tujuan
penyelidikan dilakukan, tetapi juga bertumpu kepada cara penyelidik
mendapatkan data dan seterusnya memproses data tersebut menjadi maklumat
bagi mencapai matlamat penyelidikan. Oleh itu, kaedah kajian yang berkesan

dan strategik bukan sahaja dapat menghasilkan data yang tepat tetapi juga dapat



79

membantu penyelidik mengurangkan risiko yang mungkin akan menjejaskan

usaha penyelidikannya (Maziah, 2007).

3.2  Jenis Kajian

Penyelidikan ini adalah kajian tokoh dengan memfokuskan kajian pada pokok-
pokok pemikiran Mahathir Mohamad berkenaan dengan Islam dan kenegaraan.
Kajian tokoh sebagaimana dikatakan Syahrin Harahap (2006: 7) termasuk dalam
bidang pemikiran Islam, iaitu pengkajian secara sistematis terhadap pemikiran
atau gagasan seorang pemikir Muslim, keseluruhannya atau sebahagiannya. Di
samping itu, kajian tokoh memungkinkan kepada penyelidik untuk memandang
seorang tokoh dalam konteks seluruh kehidupannya. Di mana, subjek kajian
dipandang sebagai orang yang telah mengalami keberhasilan dan kegagalan,
dan yang memandang ke masa hadapan dengan harapan dan kekhawatiran

(Furchan & Maimun, 2005: 11).

Dalam konteks dunia akademik moden, terdapat kecenderungan di
kalangan sarjana dari pelbagai disiplin pengajian, yang menumpukan kajian
terhadap terhadap seseorang tokoh penting yang dilihat pernah memainkan
peranan yang bermakna di dalam kehidupan bermasyarakat. Tren yang
menggunakan kajian yang berbentuk memuir ini dilihat bukan terhad dibuat untuk
kepentingan politik murahan semata-mata, bahkan turut membabitkan kajian
ilmiah yang bersifat saintifik memperincikan biodata dan kaedah perjuangan yang
diusahakan oleh seseorang tokoh pilihan mengikut konteks zamannya, demi
untuk iktibar masyarakat di masa hadapan (Mohd. Kamil & Rahimin Affandi,

2007).



80

Menurut Furchan & Maimun (2005: 9), secara khusus, tujuan kajian tokoh
adalah untuk (1) memperoleh gambaran tentang persepsi, motivasi, aspirasi dan
ambisi sang tokoh terhadap bidang yang digelutinya, (2) memperoleh gambaran
tentang teknik dan strategi yang digunakannya dalam melaksanakan bidang
yang diceburinya, (3) memperoleh gambaran tentang bentuk-bentuk kejayaan
sang tokoh berkaitan dengan bidang yang digelutinya, dan (4) dapat mengambil

pelajaran dan teladan dari keberhasilan sang tokoh.

Dalam kajian ini, Mahathir yang dikenali dan didudukkan sebagai seorang
tokoh; pemimpin, negarawan, mahupun pemikir, dijadikan sebagai fokus atau
objek penyelidikan. Penetapan Mahathir sebagai objek penyelidikan mengikut
kepada empat penunjuk utama yang disarankan oleh Furchan & Maimun (2005:
9), iaitu: berhasil di bidangnya, mempunyai karya-karya yang monumental,

mempunyai pengaruh pada masyarakat luas, dan ketokohannya diakui.

Dalam Buku Majlis Konvokesyen Khas Sempena Penganugerahan ljazah
Kehormat Doktor Falsafah Pengurusan Pembangunan Kepada Y.A.Bhg. Tun Dr.
Mahathir bin Mohamad, ditegaskan bahawa sepanjang 22 tahun memegang
jawatan pentadbiran tertinggi negara, banyak kemajuan dan pembangunan yang
telah Mahathir rancang dan laksanakan. Mahathir telah membawa Malaysia ke
persada kecemerlangan. Malaysia telah melalui pelbagai pembaharuan fizikal,
mental dan sosial. Malaysia telah menjadi negara yang disegani dan dihormati di
pentas dunia. Malaysia mampu berdiri sama tinggi dan duduk sama rendah
dikalangan negara-negara maju dunia. Kejayaan Malaysia sebagai negara
membangun dan sebuah negara Islam yang unggul di rantau ini telah diiktiraf

dunia.



81

Mahathir menurut Abdullah Ahmad (2009: 26) paling berjaya dari segi
dasar dalam negara. Beliau arkitek yang membentuk dan mengisi zaman tenang
dan damai yang telah membolehkan negara melalui perkembangan pesat,
pemodenan, infrastruktur yang hebat serta peningkatan taraf hidup rakyat
Malaysia. Di bawah kepimpinan Mahathir, Malaysia bukan saja maju dalam
segenap bidang malah kemajuan yang dicapai adalah menyeluruh dan tidak
hanya terhad kepada kawasan bandar dan negeri-negeri yang telah pun maju
sebelum ini seperti Selangor, Perak dan Pulau Pinang sahaja (Hashim Ahmad,
2003: 30). Itulah sebabnya, jasa dan perjuangan Mahathir tidak boleh terlupakan
oleh generasi sekarang dan generasi akan datang dan wajar apabila Mahathir

digelari sebagai ‘Bapa Malaysia Moden’.

Mahathir juga berjaya melahirkan karya-karya yang monumental dalam
bidang tulisan. Antara karya tulis Mahathir dalam bentuk buku yang sangat
terkenal adalah The Malay Dilemma (Dilema Melayu), diterbitkan pada tahun
1970 dan The Challenge (Menghadapi Cabaran), diterbitkan pada tahun 1976.
Hal ini disokong oleh keupayaan dan kemampuan Mahathir dalam menulis,

sebagaimana pengakuan banyak tokoh.

Abdullah Ahmad (2009: 22) yang menulis Pendahuluan dan Komentari
Terpilih dalam buku “Dr. Mahathir Mohamad: Warkah Terpilih Kepada Pemimpin
Dunia”, menegaskan pandangannya terhadap Mahathir sebagai seorang yang
cukup petah bertutur dan amat mahir dalam menulis. Mengikut Pandian (2005:
33), kerana aktiviti menulisnya sehingga kini, semakin memperkokohkan dirinya
sebagai seorang pemikir-intelektual. Menurut Idris Aman (2006: 97), Mahathir

sebelum dan di peringkat awal penglibatannya dalam dunia kepimpinan negara



82

memang telah biasa menulis buah fikirannya. Malah semasa sibuk sebagai
Perdana Menteri pun beliau sentiasa mempunyai masa untuk menulis. Sehingga,
dalam konteks penulisan ini, sedikit sekali ditemui seorang negawaran sekaligus
seorang pemikir, terlebih aktivitinya yang produktif dalam menghasilkan karya-

karya tulis, dan Mahathir adalah salah seorang di antara yang sedikit itu.

Begitu pun dengan pengaruh dan ketokohan Mahathir terhadap
masyarakat luas tidak diragukan lagi. Kerana, idea, gagasan dan komitmen
Mahathir untuk kemajuan umat Islam telah membolehkan kesan yang positif
terhadap pelbagai keupayaan yang dilakukan untuk mengangkat martabat dan
maruah orang Melayu. Mahathir telah berjaya atau sekurang-kurangnya hampir
berjaya merubah dan membentuk semula pandangan alam Islam sebahagian
besar orang Melayu (Hairudin Harun, 2001: 50); Proses Islamisasi Mahathir
(‘lslam Mahathir’) telah memainkan peranan dalam merangka dan melaksanakan
sesuatu dasar dan seterusnya menjadi tonggak legitimasi politik yang sedia ada

(Pandian, 2005: 167).

3.3 Metod Kajian

Metod yang digunakan dalam kajian ini adalah metod deskriptif analitis, iaitu
suatu metod yang dipergunakan untuk mengkaji gagasan atau produk pemikiran
manusia yang telah tertuang dalam bentuk media cetak, baik yang berbentuk
naskah atau sumber primer mahupun naskah sekunder dengan melakukan studi
kritikal terhadapnya (Suriasumantri, 2001: 68). Metod deskriptif analitis
merupakan pengembangan dari metod deskriptif, iaitu metod yang berupaya
untuk mendeskripsikan gagasan manusia tanpa suatu analisis yang bersifat

kritikal.



83

Fokus kajian deskriptif analitis adalah berusaha untuk mendeskripsikan,
membahas, dan mengkritik gagasan primer yang selanjutnya dikonfrontasikan
dengan gagasan primer yang lain dalam usaha melakukan studi yang berupa

komparatif, hubungan, atau pengembangan model (Suriasumantri, 2001: 69).

Untuk menghuraikan dan membincangkan data-data yang didapat, sesuai
dengan permasalahan pokok yang telah ditetapkan dalam kajian ini, dilakukan
melalui salah satu dari empat pendekatan sebagaimana yang disarankan oleh

Vredenbeegt (dalam Bungin, 2003: 115), iaitu pendekatan tematik.

Dalam penyelidikan ini, pendekatan tematik dilakukan dengan dengan
cara mendeskripsikan pemikiran atau pandangan dan gagasan Mahathir
berdasarkan sejumlah tema (topik) sesuai dengan konsep-konsep yang umum
dipakai berkenaan dengan Islam dan kenegaraan. Dalam aplikasinya,
pendekatan ini bersifat analitis, sehingga dapat membezakan antara pemikiran

Mahathir dengan pemikiran tokoh yang lain.

3.4  Pengumpulan dan Sumber Data

Kaedah yang digunakan untuk mengumpulkan data sekaligus menjadi sumber
didapatnya data dalam penyelidikan ini adalah kajian bibliografi, perbincangan

dan dokumentasi.

Kajian bibliografi adalah suatu penyelidikan yang dilakukan hanya
berdasarkan atas karya tertulis, termasuk hasil penelitian baik yang telah
mahupun yang belum dipublikasikan (Ellyawan, 2007). Mengikut Purwono

(2006), kajian bibliografi atau studi kepustakaan adalah segala usaha yang



84

dilakukan oleh peneliti untuk menghimpun maklumat yang relevan dengan
topik atau masalah yang akan atau sedang diselidik. Maklumat tersebut boleh
diperolehi dari buku-buku ilmiah, laporan penyelidikan, karangan ilmiah, tesis
dan disertasi, peraturan-peraturan, ketetapan-ketetapan, buku tahunan,

ensiklopedia, dan sumber-sumber bertulis baik bercetak maupun elektronik lain.

Bahan kepustakaan dapat berupa sumber primer (primary source) mahupun
sekunder (secondary source). Bahan kepustakaan yang merupakan sumber primer
adalah karangan original yang ditulis oleh seorang tokoh yang menjadi objek
penyelidikan. Bahan kepustakaan semacam ini dapat berupa buku, rencana atau
artikel, autobiography, warkah, sarahan ilmiah, ucapan bertulis di suatu forum
rasmi dan sebagainya yang telah dipublikasikan secara bercetak mahupun
elektronik (internet). Sedangkan yang dimaksud dengan sumber sekunder
(secondary source) adalah tulisan yang dibuat atau berdasarkan hasil penyelidikan
orang lain sama ada dalam bentuk buku, jurnal, laporan penyelidikan, tesis,
disertasi, tulisan dalam bentuk tinjauan, ringkasan, kritikan, dan lain-lain berkait

dengan isu dan fokus persoalan yang sedang diselidik (Purwono, 2006).

Mestika (2006), menyatakan bahawa ada empat ciri utama kajian
kepustakaan. Pertama, penyelidik berhadapan langsung dengan teks atau data
angka dan bukannya dengan pengetahuan langsung dari lapangan atau saksi
mata berupa kejadian, orang atau benda-benda lain. Kedua, data pustaka
bersifat siap pakai. Ketiga, data pustaka terdiri dari sumber primer berupa karya
tulis langsung tokoh terselidik. Keempat, kondisi data pustaka tidak dibatasi oleh

ruang dan waktu.



85

Mengikut kepada huraian di atas, rujukan utama yang menjadi sumber
data dalam penyelidikan ini adalah sebilangan karya tulis yang telah dihasilkan
oleh Mahathir dan secara khasnya berhubungan langsung dengan permasalahan
yang dikaji, iaitu tentang Islam dan Kenegaraan, antaranya: Dilema Melayu (The
Malay Dilemma), Cabaran (The Challenge), Jalan Ke Puncak (The Way
Forward), Islam dan Umat Islam (/slam dan Moslem Ummah), Democracy,
Human Rights, EAEC and Asian Values, Terorisme and The Real Issues, The
Earle Years 1947-1972, Bahasa Sastra dan Tamadun Melayu, Kebangkitan
Semula Asia, Dr. Mahathir: Warkah Terpilih kepada Pemimpin Dunia, Kumpulan
Ucapan Mahathir dalam Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, Kumpulan
Ucapan Tertulis Mahathir dalam forum Seminar, Muktamar, Konferensi dan
Pameran kelslaman, Syarahan limiah, Perayaan Hari Kebesaran Islam, dan lain-

lain.

Di samping buku-buku karya tulis dan kumpulan ucapan tertulis Mahathir
di atas, untuk menambah dan melengkapi data kajian, maka akan diselidik pula
buku-buku lainnya yang relevan dengan permasalahan kajian, antaranya
huraian tentang sejarah hidup, aktivitas, kerjaya, mahupun yang menghuraikan
berbagai idea dan gagasan pemikiran Mahathir tentang Islam dan kenegaraan
dengan berbagai aspek yang berkaitan dengannya, antaranya ialah: Pemikiran
Dr. Mahathir tentang Islam, Kolokium Pemikiran Tun Dr. Mahathir Mohamad,
Pemikiran Tun Dr. Mahathir bin Mohamad, Mendekati Pemikiran Islam Dr.
Mahathir, Pentadbiran Mahathir: Prestasi dan Krisis dalam Pemerintahan, Legasi
Mahathir, Paradoxes of Mahathirism: An Intellectual Biography of Mahathir
Mohamad, Bahasa dan Kepimpinan: Analisis Wacana Mahathir Mohamad,

Mahathir Pencetus Tamadun Insaniah, Dr. Mahathir: Amanah & Visi, Pemikiran



86

Mahathir Mohamad: Kesinambungan Gelombang Keintelektualisme Melayu

Global dari Munshi Abdullah dan Za’ba, dan lain-lain.

Dalam rangka pengumpulan data, penyelidik juga mengadakan
perbincangan termasuk temu bual secara bertalian melalui emel dengan tokoh
akademik dan ahli politik untuk mendapatkan pandangan berhubungan subjek
kajian. Perbincangan dimaksud, mengikut kepada Rezabek (2000) boleh
dilakukan secara langsung dengan atau melalui bertemu muka, telefon mahupun
secara atas talian seperti emel. Maklumat daripada berbagai-bagai latar
belakang tokoh sudah pasti dapat mengukuhkan dapatan yang diperolehi dalam

kajian ini. Antaranya adalah:

1. Dr. Sivamurugan Pandian, Pensyarah Kanan, Pusat Pengajian Sains
Kemasyarakatan, Universiti Sains Malaysia, Pulau Pinang (maklum balas
emel diterima pada 12 Juli 2009 jam 01.58 tengah hari).

2. Prof. Madya Dr. Rahimin Affandi bin Abdul Rahim, Profesor Madya Akademi
Pengajian Islam, Universiti Malaya, Kuala Lumpur, Malaysia (maklum balas
emel diterima pada 8 Juli 2009 jam 20.02 malam hari).

3. Baharudin Ali Masrom, Penulis, Penerbit dan Trainer antaranya buku bertajuk
Politik Melayu Abad 21 tahun 1989 dan Wawasan Perjuangan Melayu Baru
tahun 1993 (maklum balas emel diterima pada 12 Juli 2009 jam 01.58 tengah
hari).

4. Dinsman, Penyair-Sastrawan, (maklum balas emel diterima pada 12 Juli 2009
jam 01.58 tengah hari).

5. Datuk Badariah Arshad, Setia Usaha Tun Dr. Mahathir (maklum balas emel

diterima pada 8 Juli 2009 jam 20.02 malam hari).



87

6. Tan Sri Dato’ Paduka Haji Khalid Haji Abdullah, Pengerusi Dewan
Perhimpunan Melayu Kedah (salah seorang kawan dekat Tun Dr. Mahathir),
temu bual berlangsung pada tanggal 7 Jun 2009 di DPMK Lebuh Raya
Sultanah Bahiyah Alor Star Kedah.

7. Prof. Dr. Shamsul Amri Baharuddin, Pengarah Pusat Kajian Etnik Universiti

Kebangsaan Malaysia (UKM).

Beberapa tokoh akademik dan ahli politik yang lain telah pula penyelidik
cuba untuk berhubung secara bertalian melalui emel, tetapi tiada maklum balas,
antaranya:

1. Dr. Asyraf Wajdi (Ahli UMNO anak Dato’ Dusuki Ahmad bekas setia usaha
politik Dr. Mahathir)

2. Prof. Madya Dr. Abdul Kamil Mohd. Majid, (Profesor Madya Akademi
Pengajian Islam, Universiti Malaya, Kuala Lumpur, Malaysia).

3. Annual Bakri Hj. Haron (Penulis buku Mendekati Pemikiran Islam Dr. Mahathir
dan Bekas Setia Usaha Politik Tuan Guru Nik Abdul Aziz) .

4. Ustadz Nik Mohamad Abduh Nik Abdul Aziz (Ahli PAS, anak Tuan Guru Nik

Abdul Aziz).

Penyelidikan tokoh menurut Furchan & Maimun (2005: 54) biasanya juga
menggunakan kaedah dokumentasi sebagai metod pengumpul data. Data
dokumentasi ini digunakan untuk melengkapi data yang diperoleh dari
perbincangan. Dengan dokumentasi, peneliti dapat mencatat karya-karya yang
dihasilkan tokoh atau tulisan-tulisan orang lain yang berkaitan dengan tokoh yang

menjadi subjek penyelidikan.



88

3.5 Prosedur Kajian

Prosedur pengumpulan data dalam kajian ini dilakukan melalui tiga tahap, iaitu
tahap orientasi, tahap eksplorasi, dan tahap kajian terfokus (Furchan & Maimun,

2005: 47).

Pada tahap orientasi, penyelidik mengumpulkan data secara umum

tentang Mahathir untuk mencari hal-hal menarik dan penting untuk diselidik.

Pada tahap eksplorasi, penyelidik menelaah sejumlah bahan pustaka,
buku-buku, dan tulisan-tulisan penting, terutama hasil karya tulis Mahathir
Mohamad atau karya tulis para sarjana, intelektual, penyelidik yang relevan
dengan pokok permasalahan, kemudian mencatat semua ide utama yang
berkaitan langsung dengan fokus kajian yang termuat dalam bahan pustaka

tersebut.

Data yang diperoleh melalui penelaahan atau kajian bibliografi tersebut
kemudian disusun dalam bentuk huraian sesuai dengan sistematika (outline)
penulisan yang telah ditetapkan berserta dengan analisis dan kritik sesuai

keperluan penyelidikan , iaitu bersifat deskriptif-analitis.

Pada tahap kajian terfokus, dilakukan kajian secara mendalam terhadap
gagasan, idea atau pemikiran dan karya Mahathir yang dianggap penting dan

mempunyai pengaruh signifikan terhadap masyarakat.

Dengan demikian, langkah-langkah yang dilakukan dalam penyelidikan ini

adalah:



89

1. Pengumpulan data, melalui penelaahan referensi yang menjadi sumber data
dalam penyelidikan ini, iaitu dengan mempelajari secara mendalam buku-buku
atau bahan pustaka yang secara khas membahas serta menyajikan berbagai
penjelasan mengenai pemikiran, aktiviti, dan sejarah kehidupan Mahathir
Mohamad.

2. Mendeskripsikan, mengklasifikasikan dan mengolah data yang telah didapat
dari hasil penelaahan terhadap isi buku-buku tersebut, terutama hal-hal
penting berkait dengan fokus permasalahan.

3. Menganalisis, dengan cara membandingkan data-data yang didapat dan
dikumpulkan dengan pemikiran Islam dan kenegaraan dari para intelektual,
ahli politik ataupun negarawan Muslim serta berbagai hal lainnya berkaitan
dengan fokus kajian. Sehingga dapat dipilah data-data yang akurat dan

memiliki hujah untuk selanjutnya disajikan dalam laporan hasil penyelidikan.

Langkah-langkah di atas dilakukan untuk menghasilkan pemahaman

yang luas terhadap objek kajian.

3.6 Analisis Data

Analisis data menurut Bogdan & Biklen (1982) merupakan proses penelaahan
dan penyusunan secara sistematik semua data yang didapat selama proses
pengumpulan data. Dalam kajian ini, analisis yang digunakan ialah analisis
kandungan (content analysis), analisis komparasi konstan atau perbandingan
(Furchan & Maimun, 2005: 64), dan pensejarahan dan fenomenologi (Rahimin

Affandi, 2005).



90

Mengikut kepada Bell (2001: 13) content analysis atau analisis
kandungan ialah metod untuk mengumpulkan data dan menganalisis kandungan
dari sebuah teks secara mendalam. Teks dapat berupa bahan bertulis, kata-kata,
makna gambar, simbol, gagasan, tema dan bermacam bentuk mesej yang dapat
dikomunikasikan. Analisis kandungan berusaha untuk memahami data bukan
sebagai kumpulan peristiwa fizikal tetapi sebagai gejala simbolik untuk
mengungkap makna yang terkandung dalam sebuah teks dan memperolehi

pemahaman mendalam terhadap mesej yang disampaikan.

Menurut Wimmer & Dominick (dalam Burhan Bungin, 2003) analisis
kandungan merupakan teknik kajian untuk mendeskripsikan secara kualitatif,
objektif dan sistematik isi dari komunikasi bertulis. Analisis kandungan adalah
teknik penyelidikan untuk membuat kesimpulan-kesimpulan yang boleh diguna
dan sahih data dengan memperhatikan konteksnya (Krippendorff, 1993).
Mengikut Burhan Bungin (2003) analisis kandungan merupakan suatu metod
yang amat efisien untuk menginvestigasi isi media baik yang bercetak maupun

media dalam bentuk broadcast.

Dengan demikian dapat dikatakan bahwa analisis kandungan adalah
kajian yang bersifat pembahasan mendalam terhadap kandungan atau makna
dari suatu maklumat bertulis atau bercetak dalam bentuk buku, akhbar, journal,

naskah, manuscript, dan lain-lain.

Analisis komparasi konstan adalah analisis yang ditumpukan pada
keterangan rinci tentang karakteristik data yang dikumpul, sebelum berusaha

menjawab soalan-soalan teoretik yang lebih umum. Analisis ini dilaksanakan



91

bilamana cadangan keterangan yang tepat tentang pelbagai gagasan, idea,
pendapat, harapan-harapan tokoh terselidik telah diperoleh, sesudah itu barulah
dibuat andaian tentang jalinan hubungan di antara pemikiran tersebut, dan

kemudian dilakukan pemeriksaan dengan data yang lain.

Tahapan yang dilakukan dalam analisis komparasi konstan ini
sebagaimana disarankan oleh Glaser & Strauss (dalam Furchan & Maimun: 105)

terdiri dari empat langkabh, iaitu:

1. Membandingkan kejadian pada setiap kategori, mulai dari fokus kajian sampai
pada deskripsi yang lengkap dan terurai;

2. Menyatukan kategori dan mengidentifikasi konsep-konsep dengan menyusun
pernyataan-pernyataan berdasarkan akumulasi pokok-pokok soalan kajian;

3. Membatasi teori dengan memformulasikan pernyataan-pernyataan secara
tegas dalam suatu proposisi-proposisi;

4. Mengembangkan teori dengan mereduksi berbagai proposisi menjadi suatu

teori yang relevan.

Implementasi dari analisis komparasi konstan dalam kajian ini adalah
dimulai dengan melakukan telaah dan pencatatan berbagai hal penting yang
dilakukan oleh Mahathir, kemudian dibuatkan nota tentang kehidupan Mahathir.
Selanjutnya, dilakukan pengenalan konsep-konsep dengan membuat soalan-
soalan tentang berbagai sisi kehidupan Mahathir. Bermula dari sini kemudian
diformulasikan pemikiran atau pandangan Mahathir terhadap Islam dan
kenegaraan sehingga dapat dijumpai model dan karakteristik pemikiran Mahathir

berkenaan dengan Islam dan kenegaraan.



92

Rahimin Affandi (2005) menyarankan bahawa untuk mendapatkan
maklumat yang tepat tentang pemikiran Islam dan kenegaraan Mahathir,
penyelidikan berkenaan juga perlu dirancang dengan menggunakan analisis
perbandingan, pensejarahan dan fenomenologi. Kaedah perbandingan yang
membabitkan proses membuat kesimpulan melalui perbandingan yang bakal
memperolehi faktor persamaan dan perbezaan di dalam tema aliran pemikiran

seseorang tokoh.

Kaedah pensejarahan akan menggunakan dua perspektif utama, iaitu
sosio-historis (menggunakan kronologi dan latarbelakang sejarah untuk
mengetahui asal usul sesuatu perkembangan) dan critical metod (usaha memetik
dan mengkritik sebarang pendapat dan nilai yang terhasil daripada peristiwa
sejarah yang dipilih). Maknanya, dalam permasalahan ini penekanan bukan
hanya terhenti kepada pembentangan sesuatu konsep terpenting Islam, bahkan
perlu dilihat dari segi penggunaan analisis kognitif termasuklah perkembangan

semasa yang mempengaruhi tafsiran seseorang tokoh yang terbabit.

Kaedah fenomenologi yang mengkaji sesuatu objek kajian dari kaca mata
penganut objek yang dikaji. Dalam pendekatan ini, pemahaman terhadap
sesuatu pegangan keagamaan hanya boleh dibuat dengan cara memasuki alam
fikiran orang yang dikaji untuk mengetahui sebab utama sesuatu perlakuan yang
berkait dengan nilai-nilai keagamaan dibuat oleh penganutnya. Maksudnya,
kajian ini akan merujuk secara langsung kepada bahan bacaan yang dihasilkan

oleh tokoh pilihan itu sendiri.



93

3.7 Rumusan

Kajian ini bertitik tolak daripada gagasan dan pemikiran Dr. Mahathir berkenaan
dengan Islam dan Kenegaraan yang menjadi isu aktual perbincangan semasa.
Kerana, Islam sebagai suatu entiti dalam kehidupan masyarakat Melayu menjadi
asas penting yang tak boleh dilupakan oleh siapa sahaja (Baharuddin, 1989;
Esposito & Voll, 1999; Shamsul, 2001; Harun, 2001), apatah lagi oleh para

pemimpin negara apabila mereka ingin berjaya.

Penyelidikan ini sifatnya adalah kajian tokoh dengan memfokuskan kajian
pada pokok-pokok pemikiran Mahathir Mohamad sebagai seseorang tokoh
penting yang dilihat pernah memainkan peranan yang bermakna di dalam

kehidupan bermasyarakat.

Tentu sahaja, pentingnya penumpuan Kkajian terhadap gagasan dan
pemikiran Mahathir tidak hanya sekadar mengikut saranan Harun Derauh &
Shafie Nor (1982); Dusuki Ahmad (Martinez, 2003); Rahimin Affandi (2003); atau
pula objektif ditubuhkannya IPDM. Tetapi secara keilmuan kajian terhadap
gagasan dan pemikiran Mahathir boleh menggambarkan perkembangan
dinamisasi pemikiran dan pemahaman semasa terhadap isu-isu Islam dan
kenegaraan. Isu Islam dan kenegaraan pula merupakan suatu tema aktual yang
ramai diperbincangkan (Sirajuddin, 2007) dan salah satu subjek pembahasan
penting pada masa moden ini dalam politik Islam (Kusmana, 2004; Syarif &

Zada, 2008).

Di samping itu, keberhasilan kepimpinan Mahathir (Teik, 1995; Yosri,

2002; lbrahim Ismail, 2002; Ramlah Adam, 2004; Pandian, 2005; Idris Aman,



94

2006; Rustam A. Sani, 2008; Abdullah Ahmad, 2009)), karya-karya yang
dihasilkan (Teik, 1995; Pandian, 2005; Abdullah Ahmad, 2009), ketokohan dan
pengaruh pemikirannya yang luas terhadap masyarakat (Siddiq Fadzil, 1995,
1997; Ramlah Adam, 2004, Rahimin Affandi, 2005), membolehkan beliau

dijadikan sebagai tumpuan kajian (Furchan & Maimun, 2005: 12).



95

Tambahan pada bagian metod untuk temu bual secara talian berdasarkan
tesis Khairul Azman ‘Pemikiran Pembangunan Berteraskan Sistem Nilai-Budaya:

Kajian Terhadap Pendekatan Dr. Mahathir Mohamad 1981-1986’, iaitu:

Pengkaji juga cadangkan untuk mengadakan perbincangan termasuk
temu bual secara talian dengan tokoh akademik, pentadbir dan ahli politik untuk
mendapatkan pandangan berhubungan subjek kajian, kerana maklumat daripada
berbagai-bagai latar belakang tokoh sudah pasti dapat mengukuhkan dapatan

yang diperolehi dalam kajian ini. Antaranya adalah:

1. Dr. Sivamurugan Pandian, Pensyarah Kanan, Pusat Pengajian Sains
Kemasyarakatan, Universiti Sains Malaysia, Pulau Pinang (maklum balas
temu bual secara talian yang diterima pada 12 Juli 2009 jam 01.58 tengah

hari).

2. Prof. Dr. Rahimin Affandi bin Abdul Rahimi, Universiti Sains Malaysia, Pulau
Pinang (maklum balas temu bual secara talian yang diterima pada 8 Juli 2009

jam 20.02 malam hari).

3. Basron Ali Masron, Pensyarah Kanan, Pusat Pengajian Sains
Kemasyarakatan, Universiti Sains Malaysia, Pulau Pinang (maklum balas
temu bual secara talian yang diterima pada 12 Juli 2009 jam 01.58 tengah

hari).

4. Dinsman, Pusat Pengajian Sains Kemasyarakatan, Universiti Sains Malaysia,
Pulau Pinang (maklum balas temu bual secara talian yang diterima pada 12

Juli 2009 jam 01.58 tengah hari).



96

5. Prof. Madya Dr. Salleh Lamry, Pensyarah Kanan, Pusat Pengajian Sains
Kemasyarakatan, Universiti Sains Malaysia, Pulau Pinang (maklum balas
temu bual secara talian yang diterima pada 12 Juli 2009 jam 01.58 tengah

hari).

6. Badriyah, Setia Usaha Tun Dr. Mahathir (maklum balas temu bual secara

talian yang diterima pada 8 Juli 2009 jam 20.02 malam hari).

7. Datuk Khaled, Pensyarah Kanan, Pusat Pengajian Sains Kemasyarakatan,
Universiti Sains Malaysia, Pulau Pinang (maklum balas temu bual secara

talian yang diterima pada 12 Juli 2009 jam 01.58 tengah hari).



97

RE: Mohon tanggapan, komentar dan pandangan

Datuk Badariah Arshad
Dari: <badariah@perdana.org.my>
Lihat Kontak
Kepada: zulfa jamalie <zuljamalie@yahoo.co.id>

Dear Zulfa,

Jawapan saya kepada soalan-soalan saudari ialah seperti berikut:
1. Dr. Mahathir mempuyai peribadi yang terpuji dan mulia dan
berhemah tinggi, tenang, berani megeluarkan pandangan, tidak
mempuyai perasaan dendam dan hasat dengki and sentiasa ingin
memberi banutaun kepada yang memerlukan.
2 Kagum dengan semua keperbadiannya.
3. Beliau tergulung dikalangan perdana menteri yang berhasil,
bukan sahaja berjaya membagun Negara Malaysia kehatap yang
lebih maju dan moden, malah nama dan imej Negara Malaysia turut
terkenal dan harum merata dunia.



98

4. Kajayaan beliau terlalu banyakuntuk dinayatakan termasuk —
lah berjaya membangun Negara daripada berasaakan pertanian
kepada perindustrian, menjana industry automotive dan heavy
industry, PROTON, Pembinaan-pembinaan Petronas Twin tower,
Putrajaya, lapangan terbang KLIA dll.

Saya rasa mngkin beliau kurang berjaya dalam memangkin semangat
juang dan mind set untuk berdikari dan berjaya dikalangan sebahgian
orang melayu.

Terima Kasih.
Yang benar,

Datuk Badariah Arshad
Perdana Leadership Foundation
Putrajaya, Malaysia

Tel :+60388858913
Fax :+60388891114

Analisis yang digunakan adalah analisis kandungan, komparatif, pensejarahan
dan fenomenologi. Analisis kandungan ialah pembahasan mendalam terhadap
kandungan suatu maklumat bertulis atau bercetak dalam buku, akhbar, journal,
naskah, manuscript, dan lain-lain; analisis komparatif ialah analisis yang
dikonsentrasikan pada deskripsi rinci tentang karakteristik data yang
dikumpulkan, sebelum berusaha menjawab soalan-soalan teoretis yang lebih
umum; analisis pensejarahan ialah usaha memetik dan mengkritik sebarang
pendapat dan nilai yang terhasil daripada peristiwa sejarah yang dipilih; dan
analisis fenomenologi ialah analisis dengan cara merujuk langsung kepada
bahan bacaan yang dihasilkan oleh tokoh yang diselidik.

The analysis used content analysis, comparative, historiography and
phenomenology. Content analysis is discussed in depth the content of a written
or printed information in books, newspaper, journals or manuscripts; the the
comparative analysis of the analysis is concentrated on a detailed description of
the characteristics of data collected before trying to answer the question theoretic
more common; analytical historiography is that of picking and criticizing any
opinions and values resulting from the selected historical events; and the
phenomenological analysis Is the analysis by means of a direct references to the
literature produced by the figures being investigated.



BAB 4

GAGASAN PEMIKIRAN KEISLAMAN

41 Pengenalan

Bahagian ini membincangkan tema-tema berkait dengan dapatan kajian, iaitu
berkenaan dengan gagasan pemikiran dan pandangan Mahathir mengenai Islam,
merangkumi; Islam cara hidup yang sempurna, pembaharuan pemikiran Islam,
hukum Islam dan seruan kepada Islam. Perbincangan berkait dengan gagasan
pemikiran kelslaman dimaksud muncul dan disinggung oleh Mahathir dalam
berbagai tulisan dan beberapa siri ucapan yang disampaikannya dalam berbagai
forum; Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, seminar kelslaman, konferensi,

pameran, peringatan hari besar Islam, dan lain-lain.

4.2 Gagasan dan Pemikiran Mengenai Islam

Berdasarkan buku-buku yang ditulis dan ucapan-ucapan yang telah disampaikan
dalam Perhimpunan Agung UMNO dan berbagai forum rasmi lainnnya, beberapa
pandangan Mahathir terhadap Islam antaranya menyatakan bahawa Islam

adalah agama yang sering disalahtafsirkan dan disalahfahami, kerana penafsiran



96

yang sempit dan salahfaham terhadap Islam mengakibatkan umat Islam mundur;
usaha yang harus dilakukan untuk mengatasi kemunduran; Islam agama yang
menghendaki kemajuan dan bersifat dinamik; Islam agama yang rasional; Islam
agama keamanan dan fleksibel; dan Islam adalah agama yang sempurna,
seimbang, sederhana dan bertolerasi. Di samping itu, ada beberapa isu-isu
penting Islam semasa yang disorot dan diberi perhatian lebih oleh Mahathir.
Antaranya tentang hukum Islam, gerakan dakwah, dan beberapa perkara
mengenai kelemahan dan upaya yang mesti dilakukan dalam rangka

kebangkitan Islam.

4.2.1 Islam: Cara Hidup yang Sempurna

Islam adalah ad-din, yang bermakna sebagai cara hidup yang sempurna, sistem
pemikiran dan tindakan yang lengkap pula (Mahathir, 2003: 60). Oleh itu, Islam
adalah cara hidup yang akan memandu umat Islam. Sebagai cara hidup, tentu
sahaja Islam tidak bermakna hanya ibadah tertentu yang wajib untuk diamalkan
oleh umat Islam, tetapi juga segala kegiatan dan tindakan yang diambil untuk
mewujudkan kesejahteraan dalam pelbagai bidang kehidupan (Mahathir, 2003:
36). Sebagai cara hidup, Islam bukan berkisar kepada amalan dan penampilan
semata-mata. Islam ialah cara hidup yang sempurna dan cara hidup ini
digambarkan bukan sahaja pada kewarakan malah juga pada ciri toleransi dan

kesederhanaan dalam segala yang dilakukan (Mahathir, 2003: 53).

Penegasan yang sama kembali disampaikan oleh Mahathir ketika
berucap dalam Seminar Antarabangsa tentang Peranan Tamadun Islam dalam

Memupuk Pemahaman Antar Agama, pada 25 Mei 1999:



97

Islam adalah cara hidup bagi umat Islam, oleh itu Islam tidak hanya
sekadar ibadah ritual semata, akan tetapi juga menyangkut masalah
pembangunan dan kemakmuran negara Islam, kerajaan yang cekap,
sistem perundangan, peraturan dan undang-undang yang adil dan
saksama, dan sesungguhnya yang ada kena-mengena dengan dunia ini
adalah sebahagian dari cara hidup. Satu-satunya perkara yang
dikehendaki ialah mereka tidak melanggar perintah Islam, tidak menjadi
angkuh sehingga meniadakan kewujudan Tuhan. Komunis misalnya,
begitu asyik dengan kemahiran dan kuasa manusia sehingga menolak
Tuhan dan agama.

Namun pada kenyataan, hingga hari ini Islam adalah agama yang paling
banyak disalahertikan, baik oleh orang-orang bukan Muslim maupun di kalangan
orang Islam sendiri. Salah erti dan prasangka terhadap Islam begitu banyak
sehinggakan orang Islam dan bukan Islam seringkali menganggapnya sebagai
penghalang, sebagai halangan kepada kebaikan dan hubungan antara orang
Islam dengan orang bukan Islam, malahan di kalangan orang Islam. Dalam
ertikata lain, kesalahfahaman dan kekurangfahaman orang Islam terhadap
agamanya menyebabkan terhalanginya orang yang bukan Islam untuk mendekati
Islam (Mahathir, 2003: 125). Padahal semula, kebanyakan orang Islam
mempunyai keturunan yang bukan beragama Islam tetapi memeluk Islam setelah
bertemu dengan orang Islam (Mahathir, 2003: 1). Tambah lagi ketika berucap di
Universiti Al-Azhar, Kaherah, Mesir, pada 10 Mei 1998.

Saya menerima jemputan ini kerana saya berpegang teguh pada agama
dan kecewa dengan tanggapan umat Islam dan bukan Islam tentang
Islam yang menyebabkan agama Islam dan umat Islam dicemuh,
dikaitkan dengan kegiatan yang tidak sihat, malah dipermainkan. Semua
tanggapan dan cemuhan ini bukanlah kerana Islam itu sendiri tetapi
tafsiran yang dibuat oleh umat dan orang bukan Islam yang mempunyai
kepentingan sendiri, mahu mewajarkan kesalahan yang dilakukan atau
ingin dilakukan.

Salah satu wujud dari kurangnya pemahaman tentang agama Islam di

kalangan umat Islam adalah sikap saling permusuhan di antara mereka hanya



98

kerana perbezaan mazhab. Pengikut pelbagai mazhab Islam selalunya
menganggap pengikut mazhab lain sebagai tidak mengikuti Islam atau tidak
cukup Islam, atau bahkan keluar dari Islam, sehingga di anggap bukan sebagai
saudara. Apatah lagi pada masa sekarang ini, perbezaan politik dengan berbagai
macam partai politik telah pula semakin meningkatkan pertentangan sesama
umat Islam. Bahkan negara Islam sering berperang sesama sendiri (Mahathir,

2003: 1).

Di samping permusuhan dan lebarnya jurang perbezaan terhadap
pemahaman ajaran Islam, orang Islam menurut Mahathir juga sering
mengabaikan perintah agama untuk mencari kebahagiaan di dunia dan di
akhirat. Padahal, Islam adalah agama yang seimbang (tawazun) dan amat
menekankan keseimbangan. Islam menghendaki dan mengajarkan kepada
umatnya keseimbangan dalam memandang keperluan hidup di dunia dan untuk

keperluan akhirat.

Penegasan ini disampaikan oleh Mahathir ketika berucap di Sidang
Kemuncak ke-2 Kumpulan Lapan Negara Islam Membangun (D8)' di Dhaka-
Bangladesh, pada 1 Mac 1999. Menurut Mahathir Islam ialah agama yang amat
menekankan keseimbangan antara kebendaan dengan kerohanian, antara
kehidupan di dunia ini dengan di akhirat. Sebab, sebagaimana yang dapat
disaksikan sekarang ini, hilangnya nilai rohani di Barat mengakibatkan sikap
terhadap kebendaan menjadi tidak terkawal dan membuat orang menghalalkan
segala cara untuk mendapatkannya. Wang menjadi paling penting dalam hidup.

Majalah, akhbar, dan televisyen tidak henti-henti menunjukkan cara-cara

'Negara-negara yang termasuk dalam kelompok D8 terdiri daripada Bangladesh,
Indonesia, Iran, Malaysia, Mesir, Nigeria, Pakistan dan Turki.



99

mendapatkan wang dan cara mendapatkannya dengan lebih banyak lagi. Nilai
rohani dan agama dianggap sebagai perkara yang ketinggalan zaman.
Akibatnya, wang dipuja dan dianggap sebagai segala-galanya, bukan digunakan
untuk mencapai sesuatu tujuan. Seperti tiada apa yang dapat menghalang usaha
seseorang untuk mendapatkan lebih banyak wang. Bahkan, dalam mengejar
cita-cita ini, ekonomi terpaksa dimusnahkan, orang ramai dijadikan korban,
kanak-kanak dibiarkan kebuluran dan semua ini halal asalkan matlamatnya

adalah untuk mendapatkan lebih banyak wang.

Bahkan, ada sebilangan orang Islam percaya bahawa mereka hanya
perlu untuk mencari pahala dan kebahagiaan untuk akhirat saja, akibatnya
mereka kekal dalam kemiskinan dan ditindas oleh orang lain (Mahathir, 2003: 2).

Dengan bangganya kita mendakwa kepada dunia bahawa Islam bukan

sebarang agama, tetapi adalah ad-din - cara hidup - a way of life. Tetapi

ajaran yang kerap disampaikan kepada umat Islam tertumpu semata-
mata kepada kebahagiaan di akhirat. Jika ada sesiapa yang bercakap
atau berusaha untuk kebahagiaan di dunia, maka ada sahaja orang yang
mendakwa diri mereka sebagai ulama akan menuduh orang itu bersalah
dan tidak Islam. Bagi mereka ad-din bermakna cara bersedia untuk
menghadapi kematian semata-mata (Mahathir, Ucapan di Perasmian

Perhimpunan Agung UMNO ke-42, pada 8 November 1991).

Islam menjamin supaya umat Islam benar-benar hidup bahagia dan
beroleh kejayaan, apabila menganjurkan kepada umat Islam supaya jangan
memisahkan di antara dunia dan akhirat. Ini kerana dunia adalah jembatan
menuju ke akhirat. Di dalam hukum-hukum agama lIslam tidak ada sebarang
pemisah di antara kedua-duanya, maka tidak timbul sama sekali soal agama
boleh jadi penghalang kepada kemajuan dunia dan adalah semata-mata untuk

akhirat (Mahathir, ucapan pada Majelis Musabagah Membaca al-Quran Peringkat

Antarabangsa, 18 Julai 1981).



100

Kerana itu, Islam memerintahkan kepada umatnya untuk mengejar
kebahagiaan di dunia dan kebahagiaan di akhirat. Sementara, ada sebahagian
orang Islam yang nampak pasrah, apabila mereka menyedari bahawa zaman
kegemilangan mereka telah berakhir dan mereka menjadi umat yang amat
mundur dan lemah. Kemudian, untuk menyembunyikan kelemahan dan
kepasrahannya, mereka telah menipu diri mereka sendiri dengan mempercayai
bahawa kehidupan dunia ini bukanlah untuk mereka dan syurga menanti mereka
di akhirat kelak. Mereka berharap mendapat pahala di akhirat kelak hanya
dengan mengerjakan ibadah. Mereka seakan tidak peduli dan tidak mahu tahu
urusan-urusan yang lainnya. Mereka telah mengabaikan perintah al-Quran untuk
mencari kebahagiaan di dunia.? Mereka juga mengabaikan perintah supaya
menjaga kesejahteraan dan kepentingan masyarakat di dunia ini, dan mereka
enggan mencari ilmu melainkan yang berkaitan dengan apa yang mereka
tafsirkan sebagai ajaran Islam (Mahathir, 2003: 12).

Islam tidak cacat. Islam tidak menghalang mengejar kejayaan di dunia.

Yang cacat ialah mereka membuat tafsiran yang menyebabkan umat

Islam mengamalkan cara hidup yang menyekat kejayaan mereka.

Amatlah penting bagi umat Islam dan orang Melayu berhati-hati dengan

ajaran yang boleh menghalang kejayaan di dunia dan yang menekankan

semata-mata syurga di akhirat. Imbangan di antara dunia dengan akhirat
hendaklah dijadikan pegangan. Hanya dengan berpandukan kepada

tafsiran ajar Islam yang benar, yang tidak menolak kejayaan di dunia
baharulah segala rancangan untuk menjayakan orang Melayu akan dapat

Ayat al-Quran yang dimaksud Mahathir dalam hal ini terdapat pada surat al-
Qashash ayat 77 yang bermakna: “Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah
kepadamu (kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan bahagianmu
dari (kenikmatan) duniawi dan berbuat baiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah
telah berbuat baik kepadamu, dan janganlah kamu berbuat kerosakan di (muka) bumi.
Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerosakan”. Di samping
itu, dibeberapa ayat lain yang semakna dikatakan pula, bahawa: “Apabila telah ditunaikan
shalat, maka bertebaranlah kamu di muka bumi; dan carilah karunia Allah dan ingatlah
Allah banyak-banyak supaya kamu beruntung” (al-dumu’ah: 10); “Dan di antara mereka
ada orang yang berdoa: "Ya Tuhan kami, berilah kami kebaikan di dunia dan kebaikan di
akhirat dan peliharalah kami dari siksa neraka" (al-Bagarah: 201); "Dan tetapkanlah untuk
kami kebajikan di dunia ini dan di akhirat; sesungguhnya kami kembali (bertobat) kepada
Engkau...” (al-A’raf: 156).



101

dilaksanakan (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung

UMNO ke-42, pada 8 November 1991).

Kesalahfahaman umat Islam dalam melihat kemunduran yang mereka
alami, dari umat yang paling berilmu dan paling maju menjadi umat yang paling
mundur dalam semua bidang, juga terlihat manakala mereka gagal dan tidak
mau mengkaji sebab-sebab kemunduran mereka dan hanya menyalahkan
musuh mereka sepenuhnya atas nasib malang mereka. Padahal sebenarnya
kejatuhan mereka sebahagiannya disebabkan oleh tafsiran sempit tentang
agama selepas perkembangan awal tamadun mereka. Ekoran mengetepikan apa
yang dikatakan pengetahuan duniawi, dan bertelagah (berbantahan) tentang apa
yang merupakan ajaran sebenar Islam. Mereka mengabaikan beberapa perintah
Islam yang penting. Malah mereka mengabaikan perintah supaya bersedia untuk
mempertahankan diri mereka dengan menterjemahkan ayat al-Quran satu
persatu (Mahathir, 2003: 12).

Umat Islam pada masa kini makin lemah, berpuak-puak dan bermusuhan

sesama sendiri, tidak memiliki sains dan teknologi yang canggih dan

mundur dalam segala-galanya. Ini kerana umat Islam makin lama
semakin banyak tafsiran yang berbeza-beza yang dibuat oleh orang

tertentu sehingga mereka keliru dan berpecah belah (Mahathir, Ucapan di

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, pada 1981).

Mahathir mengingatkan betapa pentingnya kejayaan di dunia guna
memastikan pencapaian kebahagiaan di akhirat. Sebab, kegagalan di dunia
berupa kemiskinan dan kelemahan boleh jadi akan membuat ketidaksempurnaan
umat Islam menjalankan ibadah, bahkan yang lebih berbahaya lagi adalah kalau-
kalau tercebur kepada tindakan-tindakan jenayah dan kekufuran.

Sebenarnya jika orang Islam tidak dapat mengejar kemajuan di dunia dan

berjaya seperti orang bukan Islam, ada kemungkian mereka akan kecewa

sehingga hilang kepercayaan kepada agama Islam. Kemiskinan dan
kedaifan akan membawa kepada kekufuran. Dengan itu tidak aka nada



102

akhirat bagi mereka. Dengan perkataan lain mereka yang mencanang
wawasan akhirat inilah yang mungkin kehilangan tempat di akhirat.
Sebaliknya mereka yang mengimbangkan dunia dengan akhirat, seperti
yang dikehendaki oleh agama Islam akan bahagia di dunia dan di akhirat
(Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-42, pada
8 November 1991).

Berikutnya, dalam pandangan Mahathir pada prinsipnya Islam adalah
agama kemajuan yang bersifat dinamik dan memerintahkan umat Islam untuk
meraih kemajuan, meninggalkan mundur atau keterkebelakang dan mengejar
ketinggalan supaya setanding bahkan melampaui pencapaian kaum yang lain.
Inilah yang mula diperlihatkan oleh bangsa Arab ketika pertama kali menerima
Islam sebagai agama dan sistem hidup mereka. Bermula dari bangsa yang amat
mundur, akhirnya mereka menjadi masyarakat yang maju dan bertamadun,

kerana Islam.

Setelah menerima agama Islam yang bukan sahaja membawa
kepercayaan kepada Tuhan yang satu iaitu Allah SWT dan Rasul-Nya
Muhammad, tetapi juga nilai-nilai hidup yang mulia. Mereka disatukan
dalam Islam sehingga mereka bersaudara, mereka menghormati al-Quran
dan kitab-kitab lain, mereka menganggap ilmu sebagai penting dan
mereka mempelajari ilmu yang telah diterokai oleh orang Yunani dan
bangsa-bangsa lain. Budaya Arab berubah secara radikal selepas mereka
memeluk agama Islam. Dari bangsa yang amat mundur, yang tidak maju,
yang tidak dihormati oleh sesiapa, yang tidak berpengetahuan, tidak
berilmu, tidak boleh menulis dan membaca, menjadi bangsa yang dapat
mendirikan sebuah empayar yang meliputi hampir seluruh dunia masa itu,
iaitu sebelum Amerika ditemui. Mereka bukan sahaja dapat menguasai
ilmu sains, ilmu hisab, ilmu alam dan ilmu-ilmu lama yang lain yang
dimiliki oleh orang Yunani dan Romawi, tetapi mereka menerokai ilmu-
iimu baru seperti pelayaran, astronomi, algebra dan logarithm. Mereka
maju dalam segala-gala (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan
Agung UMNO ke-48, pada 5 September 1997).

Ini bermakna bahawa budaya dan tamadun negara Islam menurut
Mahathir hendaklah mengimbangi pembangunan rohani dengan pembangunan
material. Kerana, imbangan di antara dunia dan akhirat mesti mempengaruhi

setiap yang dilakukan oleh umat Islam. Ertinya, dunia tidak boleh ditolak kerana



103

lebih mementingkan akhirat dan akhirat juga tidak boleh ditolak hanya kerana
keperluan dunia. Kedua-duanya mesti diberi perhatian dan penghargaan yang
sama (Mahathir, ucapan di Pelancaran Institut Kefahaman Islam Malaysia dan

Perasmian Kongres Menjelang Abad 21, pada 3 Julai 1992).

Menurut Mahathir ada beberapa agenda pokok yang harus dilakukan oleh
umat Islam untuk membangun kehidupan mereka menuju masyarakat yang
bertamadun, antaranya adalah berhijrah, rekonstruksi ajaran Islam, bertoleransi,

pemahaman kembali sejarah, penguasaan ilmu pengetahuan, dan lain-lain.

Berhijrah bermakna berpindah. Kenapakah Rasulullah SAW berpindah
dari Makkah ke Madinah? Sebabnya adalah kerana tekanan dan
halangan yang dihadapi oleh Baginda di Makkah. Puak Jahiliah di
Makkah menentang ajaran Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad
SAW. Mereka membuat percubaan untuk membunuh Nabi. Nabi boleh
menyerah kepada takdir. Bukankah Nabi dilindungi Tuhan? Apa perlunya
Nabi bertindak untuk menyelamatkan dirinya? Akan tetapi kita tahu
bahawa al-Quran menyuruh kita berusaha sendiri untuk menolong diri kita
sebelum Allah SWT menolong kita.®> Sebab itu, Nabi berpindah, iaitu
berusaha untuk menyelamatkan dirinya dan tidak hanya menyerah
kepada takdir Tuhan sahaja. Hal ini tidak bermakna melawan takdir,
kerana apa yang berlaku setelah usaha dibuat juga ditentukan oleh takdir
(Mahathir, 2003: 36).

Hijrah merupakan satu titik sejarah yang amat besar ertinya ke atas
perkembangan Islam dan juga kekuatan umatnya; hijrah adalah satu Sunnah
Nabi SAW yang memberi pedoman terhadap sikap dan gerak-geri umat Islam;

hijrah telah mengubah keadaan kesempitan hidup yang dialami oleh umat Islam

dalam bidang ekonomi; dan hijrah adalah untuk memastikan perkembangan

3Ayat al-Quran yang dimaksud Mahathir dalam hal ini terdapat pada surat al-
Ra’du ayat 11 yang bermakna: “...Sesungguhnya Allah tidak merobah keadaan sesuatu
kaum sehingga mereka merobah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri. Dan
apabila Allah menghendaki keburukan terhadap sesuatu kaum, maka tak ada yang dapat
menolaknya; dan sekali-kali tak ada pelindung bagi mereka selain Dia’”.



104

agama Islam (Mahathir, Ucapan Sempena Menyambut Maal Hijrah 1408 Hijrah,

pada 26 Ogos 1987).

Jelas bahawa tujuan berhijrah Nabi SAW dan para sahabat ke Madinah
tidak lain adalah untuk menjayakan perkembangan agama Islam di Madinah
yang terdapat bukan sahaja orang yang bersimpati dengan Nabi dan berminat
untuk memeluk Islam tetapi juga orang yang masih ragu-ragu dengan ajaran
Islam serta orang Yahudi (Mahathir, 2003: 36-37). Semangat berhijrah untuk
kejayaan Islam dan berusaha semaksimal mungkin menuju kehidupan yang lebih
baik inilah yang menurut Mahathir harus diwarisi dan diaplikasikan pada masa
kini. Kerana itu, tentu saja berhijrah tersebut tidaklah semata-mata melibatkan
bergerak dari satu tempat ke satu tempat secara fizikal akan tetapi juga

berpindah secara mental.

Model hijrah dan perjuangan Nabi SAW kemudian dipakai oleh Mahathir
sebagai contoh untuk mengubah nasib orang Melayu Islam dan bumiputera di
Malaysia. Dari semula bangsa yang hanya tahu bercucuk tanam dan kerja
tangan yang mudah berpindah kepada dunia ilmu dan industri. Dari semula
bangsa yang kurang disiplin dan tidak yakin akan kebolehan diri sendiri ditukar
sedikit demi sedikit menjadi bangsa yang lebih disiplin dan lebih percaya kepada
kebolehan diri sendiri. Oleh itu, mereka lebih berjaya, lebih mampu bersaing,

serta lebih sanggup menghadapi cabaran hidup dan mati (Mahathir, 2003: 37).

Agenda yang lainnya dalam rangka revivalis Islam yang harus dilakukan
oleh umat Islam adalah rekonstruksi ajaran Islam. Mahathir mencegah agar umat

Islam tidak sempit dalam memahami Islam dengan berpandukan kepada al-



105

Quran. Oleh sebab, seperti yang dikiaskan dalam al-Quran, maksud sebenarnya
mestilah ditafsir dalam konteks keadaan yang dihadapi oleh ummah sepanjang
zaman. Dalam semua perkara, al-Quran adalah fleksibel. Keadaan perlu diambil
kira (Mahathir, 2003: 108). Namun, kebanyakan mufasir berkeras mahukan
maksud harfiah bagi perkataan di dalam al-Quran dikekalkan (Mahathir, 2003:
85-86). Misalnya ketika dalam al-Quran dibicarakan dan memerintahkan kepada
umat Islam mempersiapkan kuda perang dan pedang* untuk menimbulkan rasa
takut di kalangan musuh mereka, maka dalam konteks kekinian yang mesti
dipersiapkan oleh umat Islam bukan lagi kuda perang dan pedang. Tetapi yang
dimaksudkan adalah persenjataan moden, seperti kereta kebal (fank), roket,
rudal, pesawat udara, bom, dan senapang. Seandainya substansi dari ayat al-
Quran ini difahami secara benar, yakni untuk menghalangi musuh dengan
pasukan pertahanan yang handal, maka umat Islam tidak akan meninggalkan
pengajian mereka kepada ilmu sains dan ilmu lain yang dikatakan keduniaan
yang perlu untuk mencipta dan mengeluarkan senjata pertahanan yang sentiasa

berubah (Mahathir, 2003: 12-13).

Mahathir mengkritik beberapa sikap negatif dari umat Islam yang setakat
ini terasa sulit untuk dihilangkan, utamanya adalah sikap suka bermusuhan, suka
menyalahkan orang lain, tidak toleransi, dan suka bertelagah. Tentu saja sikap-
sikap negatif tersebut pada akhirnya merosak semangat persatuan dan
persaudaraan di antara mereka. Akibatnya, umat Islam menjadi lemah dan

mudah dikalahkan.

*Ayat al-Quran yang dimaksud Mahathir ini terdapat pada surat al-Anfal ayat 60
yang bermakna: “Dan sediakanlah untuk menentang mereka (musuh yang menceroboh)
segala jenis kekuatan yang dapat kamu sediakan dan daripada pasukan-pasukan
berkuda yang lengkap sedia untuk menggerunkan musuh Allah dan musuh kamu serta
musuh-musuh yang lain daripada mereka yang kamu tidak mengetahuinya; sedangkan
Allah mengetahuinya’.



106

Setelah jatuh dan takluk dengan bangsa lain, umat Islam terus pula
berdebat tentang Islam, perundangan Islam dan ibadah Islam.
Perdebatan ini membawa kepada perpecahan mereka kerana mazhab,
kultus dan ajaran baru seringkali memperlihatkan kumpulan yang
bertentangan. Malah, pencapaian kemerdekaan negara tidak berhasil
menimbulkan kesedaran tentang perlunya memperoleh kemahiran dan
pengetahuan untuk mempertahankan negara dan agama serta mengejar
kemajuan negara maju (Mahathir, 2003: 13).

Merasa benar sendiri, merasa yang paling faham tentang Islam, dan
meremehkan orang lain menjadi penghalang wujudnya persatuan umat Islam.

Memandangkan kebanyakan umat Islam cenderung kepada agama,

setiap pihak cuba mengatasi satu sama lain dengan mengaku bahawa

mereka mengikuti ajaran Islam sebenar. Setiap daripada mereka cuba
menjadi lebih Islam daripada pihak satu lagi. Sehinggakan apa yang
dilakukan oleh mereka bertentangan dengan ajaran Islam sebenar,
namun ini tidak menghalang mereka yang mengetahui bahawa mengaku
beriman merupakan satu cara untuk mendapat sokongan ramai dan

kuasa (Mahathir, 2003: 13).

Dalam rangka revivalis Islam, pemhaman kembali terhadap sejarah Islam
juga perlu dilakukan. Bagi Mahathir, kegemilangan sejarah seharusnya
diposisikan sebagai sumber sekaligus pelajaran untuk merangka kehidupan yang
lebih baik, bukan untuk berbangga-banggaan dan bernostalgia dengannya,

sehingga melupakan cabaran dan masa kini yang sedang dihadapi.

Dalam pandangan Mahathir, masyarakat yang bermegah-megah dengan
kegemilangan sejarahnya adalah masyarakat yang sudah menjadi mundur dan
tidak lagi dapat berbangga dengan keadaaannya sekarang, sebagaimana yang
dialami umat Islam. Zaman keagungan Islam sudah lepas, dan sekarang ini
orang Islam, secara langsung atau tidak langsung dijajah oleh orang lain. Dan
mereka tidak berupaya melepaskan diri mereka daripada penjajahan ini. Untuk
itu diperlukan upaya untuk menyedarkan orang Islam tentang warisan mereka,

tentang kelemahan mereka sekarang berbanding dengan dahulu, dan



107

membangkitkan semangat untuk sekali lagi berusaha supaya zaman
kegemilangan Islam kembali semula. Jika dahulu orang Islam dapat menegakkan
tamadun yang meliputi seluruh dunia, maka sekarang tidak ada sebab tamadun
Islam tidak boleh sekali lagi mempengaruhi dunia (Mahathir, 2005: 30). Oleh itu,
tegas Mahathir, kejayaan dahulu hanya berguna untuk meyakinkan diri akan

kebolehan diri sendiri dan bukan untuk menyedapkan hati (Mahathir, 2005: 91).

Mahathir mempersoalkan, sebab-sebab tamadun Islam mengalami
kemerosotan, padahal dahulu orang Islam dapat menegakkan tamadun yang
meliputi seluruh dunia. Sebenarnya, kemerosotan tamadun Islam berpunca
(bersumber) daripada dua perkara. Yang pertama ialah pemimpin-pemimpin
negara Islam yang memerintah mengikuti sistem feudal telah khayal dengan
kemewahan hidup mereka sehingga lupa kepada ajaran-ajaran Islam. Yang
kedua ialah wujudnya kumpulan-kumpulan ulama yang membawa tafsiran Islam
yang sempit. Mereka ini menolak semua ilmu lain sebagai sekular melainkan
yang khusus berkenaan dengan agama. Dunia ini kata mereka adalah untuk
orang kafir sahaja. Tafsiran agama semakin lama semakin sempit sehingga
Islam terhad (terbatas) kepada ibadat dan soal-soal sembahyang sahaja. Soal
ilmu pengetahuan, pertahanan, kemasyarakatan kebajikan dan lain-lain yang
menjadi asas peradaban sesuatu masyarakat tidak mendapat perhatian yang
sewajarnya. Akibat dari pandangan yang demikian, perkembangan ilmu
pengetahuan yang telah menolong menegakkan tamadun Islam dan
menyebarkan Islam ke seluruh penjuru dunia tersekat. Kerana, semakin lama,
semakin kurang bilangan orang Islam yang terpelajar dalam bidang sains,

teknologi, hisab, dan lain-lain (Mahathir, 2005: 31).



108

Jika umat Islam benar-benar menghargai tamadun mereka, tegas
Mahathir, maka umat Islam harus berusaha sekuat tenaga untuk memperbaiki
kedudukan orang Islam dan meraih kejayaan. Pembaziran wang, peperangan
sesama sendiri dan kekolotan pandangan terhadap perkembangan ilmu mestilah
dihapuskan. Sebaliknya, segala kekayaan orang-orang Islam hendaklah
digunakan untuk menegakkan semula ilmu pengetahuan, kecekapan, dan
pembangunan umat Islam.

Insya-Allah, jika tidak kita sendiri, generasi akan datang mungkin akan

dapat menikmati tamadun Islam yang gemilang semula. Kalaupun kita

tidak mungkin dapat menyaksikannya tidak mengapa. Tugas kita ialah
membina asas yang kukuh untuk generasi yang akan datang dan tugas

ini patut menjadi satu tanggungjawab yang mulia yang harus kita pikul
dengan bangganya (Mahathir, 2005: 32-33).

Mahathir meyakini bahawa umat Islam hanya akan bisa berjaya manakala
mereka memegang teguh ajaran agamanya dan menguasai ilmu pengetahuan.
Orang Islam mestinya adalah orang yang terpelajar, mahir, hebat dalam bidang
teknologi dan pengamal sebenar ajaran Islam bukan sahaja dalam hal ibadah
malah menunjukkan bahawa Islam sememangnya cara hidup yang sempurna
(Mahathir, 2003: 92). Sebab keengganan umat Islam mematuhi ajaran Islam
yang sebenar akan menyebabkan kemerosotan dan nasib malang yang mereka
alami, sebagaimana nampak dan terjadi diseluruh dunia pada hari ini (Mahathir,

2003: 46).

Kemerosotan tersebut akan bertambah pula apabila umat Islam
mempertahankan sikap menolak semua ilmu yang tidak secara khusus mengkaji
tentang agama, kerana menganggapnya sebagai ilmu sekular. Padahal, orang
Islam tidak disuruh mempelajari hanya agama sahaja, tetapi mereka disuruh pula

untuk menuntut ilmu-ilmu yang lain, sebagaimana yang diperintahkan oleh Nabi



109

SAW: “Tuntutlah ilmu walau pun sampai ke negeri Cina”. Dimaksudkan ilmu
dalam hadis ini bukanlah ilmu agama, tetapi pelbagai ilmu yang memang telah
berkembang di negeri Cina pada masa itu, seperti ilmu yang berkenaan dengan
pemerintahan negara, strategi perang, ilmu pertanian, pembuatan tembikar
(barangan kaca), pembuatan kertas dan bahan letupan. Jadi, dalam bidang
penguasaan semua ilmu termasuk sains, ilmu alam, matematik, kejuruteraan,
agama Islam bukan sahaja tidak menegah tetapi menuntut supaya dikejar oleh
orang Islam (Mahathir, Ucapan di Persidangan Serantau Menghadapi Abad 21:
Reformasi dan Umat Islam Serantau, pada 22 Ogos 1997; Ucapan dalam
Kongres Pendidikan Melayu Pertama, pada 1 September 2001). Manakala sikap
dan penolakan terhadap ilmu dan teknologi moden tidak hanya akan menjadikan
mereka lemah dan tidak dapat menandingi kecanggihan sains, persenjataan dan
kekuatan tentara Eropah, tetapi mudah untuk ditindas oleh bangsa lain. Hal ini
bisa dilihat dari sejarah Islam di Spanyol. Tamadun Islam di Spanyol mencapai
puncak kegemilangannya apabila umat Islam menerima orang lain dan bersedia
untuk belajar daripada mereka. Akan tetapi manakala mereka enggan
mempelajari sains dan matematik dan mengganggapnya sebagai ilmu keduniaan
sahaja yang tidak diperlukan dalam Islam, akhirnya mereka pun menjadi kalah

(Mahathir, 2003: 11).

Pada kesempatan lain, Mahathir juga menyatakan bahawa Islam adalah
agama yang rasional (Ucapan dalam The Official Opening of the International
Institue Islamic Thought and Civilizatin, 4 Oktober 1991) dan diasaskan kepada
hujah (Ucaptama yang disampaikan di Universiti Al-Azhar di Kaherah-Mesir,
pada 10 Mei 1998); logik (Ucapan dalam The Emirates International Forum-

Dubai, on 26 April 2001); dan akal (Ucapan yang disampaikan di Pembukaan



110

Pameran Tamadun Islam Sedunia 1994, pada 17 Jun 1004). Sebab ketaatan dan
pemahaman terhadap agama yang tidak diasaskan kepada hujah, logik dan akal,
tetapi hanya didasarkan pada taasub atau taklid buta (membuta tuli) pada
akhirnya akan melahirkan seorang yang fanatik, ekstrim dan tidak memiliki
toleransi terhadap orang lain. Inilah yang banyak menimpa umat Islam dimerata
kawasan, sehingga mereka lebih suka bertelagah dan sukar untuk bersatu.
Sokongan yang tidak berbelah bahagi dan taasub terhadap puak dan
perjuangan puak dari generasi ke generasi hanya berkesudahan dengan
persengketaan yang membazir, perpecahan dan kelemahan. Islam
mengecam ketaasuban yang selalunya dikaitkan dengan sikap ekstremis,
tiadanya kesederhanaan dan toleransi. Taat kepada Islam bukan
bermakna taasub. Taat ini berdasarkan sebab, mengetahui bahawa
perpaduan membawa kekuatan dan membolehkan kejayaan dicapai.
Ketaatanlah yang membolehkan yang perbezaan wujud diterima
meskipun ketika mengamalkan ajaran Islam (Mahathir, 2003: 49).
Oleh itu, fanatik menurut Mahathir bukanlah sebahagian daripada ajaran
Islam. Bahkan, fanatik yang boleh meletakkan orang Islam dan agama Islam
dalam keadaan bahaya dan mungkin musnah adalah bertentangan dengan

ajaran Islam (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-43,

pada 6 November 1992).

Islam telah memberi penekanan tentang akal fikiran manusia yang
dianugerah oleh Allah s.w.t. Wahyu al-Quran berulang kali menyebut tentang
akal fikiran seperti, “Tidakkah kamu berfikir?” dan “Mengapa kamu tidak
menggunakan akal?”. Ayat-ayat al-Quran yang mendorong manusia untuk
menggunakan akal fikirannya dengan baik ini, membuktikan tentang nilai dan
harga serta pentingnya akal fikiran. Oleh kerana kemampuan akal fikiran dan
budi bicara manusia telah meletakkan satu-satu bangsa itu di atas mercu

kejayaan dan kegemilangannya. Malah kejayaan Nabi Muhammad s.a.w.



111

memimpin umat Islam adalah juga berpandukan kepada akal fikiran, budi bicara
dan pelaksanaan secara hikmah dan siasah yang selaras dengan fitrah atau
tabiat semulajadi manusia, tegas Mahathir ketika berucap di Perasmian
Muktamar mengenai Konsep Negara Islam di Petaling Jaya, pada 26 September

1985.°

Dalam forum yang sama, iaitu di Perasmian Muktamar mengenai Konsep
Negara Islam di Petaling Jaya, pada 26 September 1985, Mahathir

mengutarakan pula bagaimana akal fikiran itu hendaknya digunakan.

Walaupun agama Islam sudah lengkap dan panduan hidup terdapat
dalam al-Quran dan Hadis Nabi yang sahih, ini tidak bermakna bahawa
akal fikiran kita tidak perlu digunakan lagi. Sebab itulah tafsiran oleh alim
ulama masih diperlukan berkenaan dengan hukum-hukum Islam. Sebab
itulah tafsiran juga diperlukan berkenaan dengan bermacam-macam
masalah harian dan kerja-kerja yang patut dikaji, dan oleh itu ilmu masih
diperlukan. ltulah sebabnya Allah s.w.t. mengurniakan kepada umat
manusia akal fikiran dan menyuruh kita berfikir. Apabila kita berada di
dalam suatu keadaan.

Selain daripada itu, Islam juga merupakan satu agama yang fleksibel dan
pragmatik. Dengan bergias kepada fleksibiliti al-Quran, ketika berucap di
Seminar Antarabangsa tentang Pentadbiran Undang-Undang Islam di Institut

Kefahaman Islam Malaysia, pada 23 Julai 1996, Mahathir menyatakan bahawa:

5Ayat al-Quran yang dimaksud Mahathir dalam hal ini terdapat pada surat Yaasin
ayat 10 yang bermakna: “Dan barangsiapa yang Kami panjangkan umurnya niscaya
Kami kembalikan dia kepada kejadian(nya) Maka apakah mereka tidak memikirkan?”
Dalam surat asy-Syu’araa ayat 28 yang bermakna: “Musa berkata: "Tuhan yang
menguasai timur dan barat dan apa yang ada di antara keduanya: (ltulah Tuhanmu) jika
kamu mempergunakan akal”. Dan juga dalam surat az-Zumar ayat 9: “Katakanlah:
“Adakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang yang tidak
mengetahui?” Sesungguhnya orang yang berakallah yang dapat menerima pelajaran’. Di
samping itu, dibeberapa ayat lain dalam al-Quran dijelaskan pula berkenaan dengan akal
ini, seperti pada QS. Al-maa’idah: 58, al-Jin: 4, ath-Thalag 10, Qaaf: 37, az-Zumar: 18
dan 21, al-Bagarah: 269, Yunus: 100, Ruum: 24, dan lain-lain.



112

Apabila orang Islam tinggal di negara asing sebagai penduduk minoriti

maka dia tidak boleh menguatkuasakan hukum al-Quran atau hukum

yang dirumus oleh mujtahid di tempat lain atau pada masa lalu. Dalam
semua perkara, al-Quran adalah fleksibel. Keadaan perlu diambil kira.

Oleh itu, jika seseorang tidak boleh mengerjakan solat mengikut cara

biasa yang diwajibkan, dia boleh menukar cara ibadat yang ditetapkan.

Jika seseorang tidak dapat berpuasa kerana beberapa sebab yang

munasabah, maka orang itu tidak perlu berpuasa. Seseorang itu digesa

menggunakan kuasa menunjuk atau berdakwah jika tidak dapat
menggunakan paksaan.

Menurut Mahathir di dalam al-Quran dan kebanyakan Hadis sahih,
fleksibiliti adalah jelas (2003: 108). Terdapat banyak fleksibiliti dalam Islam yang
mengambil kira persekitaran masa kini. Fleksibiliti dibenarkan dalam semua
amalan Islam. Justeru, cara hidup Islam tidak membebankan dan menyukarkan
pengikutnya yang boleh memisahkan mereka daripada peredaran semasa
(Mahathir, 2003: 160). Agama Islam tidak menyusahkan pengikutnya. Agama
Islam bukan satu bebanan kepada mereka, untuk memaksakan mereka
melakukan apa yang tidak dapat dilakukan oleh mereka. Islam tidak hendak

membawa kesengsaraan kepada umatnya, yang dikehendaki oleh Islam adalah

kebahagiaan hidup mereka di dunia dan di akhirat (Mahathir, 2003: 53).

Terdapat banyak fleksibiliti dalam Islam yang mengambil kira persekitaran
masa Kkini. Fleksibiliti dibenarkan dalam semua amalan Islam. Justeru, cara hidup
Islam tidak membebankan dan menyukarkan pengikutnya yang boleh

memisahkan mereka daripada peredaran semasa.

Pada kesempatan dan forum yang lain, Mahathir juga menyerukan
gagasan dan pandangannya berkenaan dengan ‘Islam fundamental’, iaitu seruan
untuk berpegang teguh kepada asas-asas atau fundamental ajaran Islam, asas

yang terdapat dalam al-Quran dan Hadis yang sahih. Kerana dengan ajaran



113

Islam yang fundamental dan sebenar itulah umat Islam tidak akan berpecah-
belah dan terkeliru dan tetap akan menjadikan umat Islam sebagai manusia yang
baik dan berjaya. Untuk itu, Mahathir sendiri menyatakan bahawa beliau adalah

seorang ‘Muslim fundamentalis’.

Hari ini banyak negara bukan Islam mendakwa bahawa orang Melayu dan
negara Malaysia adalah ‘moderate’ atau sederhana daripada segi
kelslamannya. Ini tidak benar sama sekali. ‘Kita bukan ‘moderate
Muslims’. Kita adalah ‘Muslim fundamentalists’ iaitu kita berpegang
kepada asas-asas atau ‘fundamental’ ajaran Islam, asas yang terdapat
dalam al-Quran dan Hadis yang sahih. Ajaran Islam yang ‘fundamental’
dan sebenar tetap akan menjadi kita orang Melayu sebagai manusia yang
baik dan berjaya. Betapa tidak? Bukankah Islam menyuruh semua orang
Islam bersatu dan bersaudara; bukankah Islam menyuruh orang Islam
membaca; iaitu mempelajari ilmu, bukankah Islam menyuruh Kkita
menuntut kebahagiaan di akhirat dan jangan lupa akan kebahagiaan kita
di dunia, bukankah agama Islam menyuruh kita bermusuh hanya dengan
orang yang bermusuh dengan kita, bukankah agama Islam melarang
perbuatan yang mungkar dan menyeru kepada yang maaruf, berlaku adil
dan bermacam-macam lagi yang baik dan membina (Mahathir, Ucapan di
Perasmian Mesyuarat Agung UMNO, pada 20 Jun 2002).

Pernyataan yang sama kembali diulang oleh Mahathir dan menegaskan
pemahamannya tentang Islam fundamentalis. ketika berucap pada Perasmian
Seminar Tajdid dan Pemikiran Islam ke-2 bertemakan ‘Ke Arah Kemantapan
Sistem Pendidikan dan Kemajuan Sains dan Teknologi di Alam Melayu’, pada 13
April 2006.

Saya adalah seorang Muslim fundamentalis. Ini bukan pertama kali saya
menyatakan bahawa saya adalah seorang yang fundamental. Bagi Barat,
fundamentalis adalah orang yang ekstrem, tidak rasional yang mungkin
terlibat dengan kegiatan-kegiatan terorisme dan sebagainya. Tetapi, bagi
saya seorang Muslim fundamentalis saya berpegang hanya kepada asas
yang terdapat dalam al-Quran dan Hadis yang sahih.

Islam fundamental bagi Mahathir merupakan kaedah utama dalam rangka

pembaharuan, kebangkitan atau revivalis umat Islam sekarang (Mahathir,

Ucapan di Seminar Tajdid dan Pemikiran Islam ke-2, pada 13 April 2006). Tanpa



114

ada upaya dan gerakan untuk kembali kepada asas ajaran Islam yang sebenar
dan berpegang teguh dengannya, mustahil umat Islam boleh mengatasi segala
masalah dan kemunduran mereka; meraih kejayaan, kesejahteraan dan
kehidupan yang lebih baik, kehidupan yang bermaruah; dan memiliki
kesanggupan untuk mempertahankan diri dan agama dan negara. Kerana, Islam
menyuruh semua orang Islam untuk bersatu dan bersaudara; Islam menyuruh
dan menggalakkan orang Islam untuk, iaitu mempelajari ilmu melalui perintah
‘igra’, Islam menyuruh orang Islam untuk berusaha menuntut kebahagiaan di
akhirat dan kebahagiaan di dunia secara seimbang dan bersepadu; Islam
melarang perbuatan yang mungkar dan mengikut kepada hawa nafsu; Islam
mengesa dan menyeru kepada perbuatan yang maaruf dan saling menasihati
dalam kebaikan; berlaku adil; dan berbagai perbuatan baik yang seumpamanya.
Sebaliknya, kemunduran yang wujud diberbagai bidang kehidupan, kelemahan
dan mudah ditaklukkan hanya akan berlaku apabila umat Islam bertolak
belakang dengan apa-apa yang diajarkan dan diperintahkan oleh Islam.
Dunia Islam hari ini kucar-kacir. Permusuhan dan pemberontakan dan
kekacauan berlaku di Negara Islam kerana kedegilan kumpulan yang
bermusuhan dan kerana tamakkan kuasa. Mereka enggan mengikut
ajaran Islam yang sebenar dan cuba mentafsir agama mengikuti
kepentingan diri mereka sendiri. Inilah politik assabiyah, setia kepada
satu-satu puak sehingga menjejaskan kesetiaan kepada orang Islam lain
dan ummah secara keseluruhannya. Oleh sebab aktiviti kumpulan
tersebut, banyak negara Islam tidak dapat menubuhkan kerajaan yang
kuat, lalu menjadi huru-hara, lemah dan dipandang rendah. ltulah
mengapa Islam selalu dicemuh oleh bangsa lain. Ini semua bukan takdir.
Ini adalah kerana ketamakan orang Islam yang mengikut ajaran Islam
yang sebenar, khususnya ajaran /khwan Muslimin atau persaudaraan
Islam. (Mahathir, Ucaptama di Pusat Pengajian Islam Oxford, United
Kingdom, pada 10 April 1996).
Walaupun pada kenyataan istilah fundamentalisme ialah perkataan yang

paling kerap disalaherti dan disalahgunakan. Kenyataan ini juga merupakan

salah satu wujud dari kesalahfahaman orang bukan Islam terhadap ajaran Islam.



115

Kerana, fundamentalisme disamakan dengan ekstremisme, pengganas atau
terorisme dan tindak kekerasan, terutama oleh orang-orang Barat. Bahkan,
mereka biasanya juga mengandaikan bahawa keganasan ialah pegangan orang

Islam dan hanya dilakukan oleh orang Islam (Mahathir, 2003: 122).

Dalam pandangan sebahagian besar orang Barat, fundamentalisme
adalah aliran atau gerakan umat Islam yang identik dengan kekerasan dan
mensahkan segala cara untuk mencapai matlamat mereka, bahkan sampai-
sampai ‘bom bunuh diri’ pun siap untuk mereka lakukan. Padahal, fundamentalis
yang sebenar dan terbaik menurut Mahathir adalah umat Islam yang berpegang
teguh kepada asas ajaran Islam, iaitu al-Quran dan Hadis sahih. Oleh kerana,
lunas asas dalam Islam berdasarkan keamanan dan sesungguhnya, Islam
bermaksud aman (Mahathir, 2003: 122). Sedangkan orang yang biasanya
dikaitkan dengan sebagai fundamentalis dalam pandangan Barat tidak langsung
mengikut lunas asas agama Islam. Sebaliknya, mereka ialah orang yang
menolak ajaran Islam atau yang terpesong daripadanya. Kebanyakan mereka
nampaknya kembali kepada zaman Jahiliah pra-Islam yang terlalu setia kepada
kumpulan mereka, kembali taasub (Mahathir, 2003: 122). Oleh itu, apabila Barat
menyamakan fundamentalis dengan kekerasan, bererti Barat telah menunjukkan

ketidakfahaman tentang Islam yang sebenar.

Barat mestinya berimbang dalam menilai tindakan keganasan yang
berlaku dengan melihat bukti yang ada. Sebab, apabila keganasan dilakukan
oleh orang bukan Islam, misalnya pembunuhan beramai-ramai dan keganasan
oleh orang Kristian Serbia, ianya tidak pernah dianggap dan disahkan sebagai

keganasan orang Kristian; pembunuhan dan perampasan paksa wilayah Palestin



116

dengan senjata-senjata moden oleh Yahudi-Israel juga tidak disahkan sebagai
keganasan orang Yahudi; dan begitu pun apabila terbongkar pengeboman
bangunan kerajaan di bandar-negara tertentu tidak dilakukan oleh orang Islam,
sebaliknya perbuatan orang lain, hakikat ini diabaikan dan tidak dianggap
sebagai keganasan mengikut agama pelakunya. Tambah pula, bilangan mangsa
fanatik Islam dan mereka yang kononnya fundamentalis ini tidak ramai
berbanding dengan bilangan orang Islam dan bukan Islam yang telah dibunuh
beramai-ramai oleh pengganas beragama Kristian atau Yahudi, seperti yang
dialami oleh umat Islam di Bosnia-Herzegovina, umat Islam di Afghanistan, di
Irak, terlebih-lebih lagi di Palestin. Sementara, apabila ada beberapa sarjana dan
penulis Barat yang cuba memberikan fakta dan bersikap adil dalam memandang
masalah ini, mereka malah diabaikan dan dikecam. Begitu pun cubaan orang
Islam untuk menunjukkan bahawa bilangan orang Islam yang menjadi
pengganas adalah sedikit dan Islam mengutamakan keamanan, tidak

diendahkan (Mahathir, 2003: 122-123).

4.2.2 Pembaharuan Pemikiran Islam

Berdasarkan huraian di atas, nampak dalam pandangan Mahathir berbagai
persoalan yang sedang dihadapi oleh umat Islam semasa. Persoalan-persoalan
tersebut tentu saja berakibat kepada kelemahan dan kemunduran umat Islam
dalam tataran dunia global. Apabila semula Islam memegang peranan penting
terhadap perkembangan dan kemajuan dunia, pelopor di bidang ilmu dan
teknologi, maka sekarang kondisi umat Islam masih jauh dari posisi sebagai
sebuah kekuatan dunia. Bahkan umat Islam mudah ditindas dan ditaklukkan
dalam perang, terpaksa menerima kekuasaan dan hegemoni asing, dan

tergantung pada negara-negara Barat (Mahathir, Ucapan di Konferensi



117

Internasional Para Ulama Islam, Juli 2003). Tidak ada kaedah lain untuk
membangkitkan kembali kejayaan umat Islam kecuali dengan pembaharuan dan
mengkostruksi kembali pemahaman mereka terhadap ajaran Islam sebenar.
Kerana Islam adalah agama yang seimbang, agama yang rasional, agama yang
fleksibel, agama yang bertoleransi, dan agama kemajuan yang menyuruhkan
umatnya untuk mencapai kejayaan dunia dan akhirat, dan mereka memang mau

berusaha dan bersungguh-sungguh untuk mencapainya.

Mahathir berhujah dengan mempertanyakan pelbagai persoalan yang
dihadapi umat Islam. Adakah Islam menyokong peperangan dan keganasan di
kalangan umat Islam sama ada sebagai kumpulan atau mazhab atau negara?
Adakah Islam menyokong penindasan rakyat oleh kerajaan atau cuba
melemahkan atau menggulingkan kerajaan melalui tindakan tidak
bertanggungjawab? Adakah Islam menyokong agar menolak kehidupan yang
bahagia di dunia ini atau kehidupan yang bahagia di akhirat kelak, atau adakah
Islam mengajar hassanah di dunia ini dan di akhirat? Bolehkah kita mengatakan
dengan sebenarnya bahawa tanggungjawab kita dari segi agama adalah untuk
menjadi miskin, tidak berilmu dan berkemabhiran, tidak dapat mempertahankan
diri daripada musuh atau adakah menjadi tanggungjawab dari segi agama untuk
memiliki kekayaan dan ilmu serta kemahiran supaya dapat mempertahankan
ummah daripada mereka yang menghina dan menindas kita? Jawaban dari
semua soalan ini tergantung kepada umat Islam sendiri untuk merubah nasib dan
kehidupan mereka berdasarkan tuntunan agama (Mahathir, 2003: 59). Kerana
kata Mahathir, “Allah SWT tidak akan mengubah nasib kita jika kita tidak

berusaha mengubahnya sendiri. Ini bermakna bahawa apabila doa semata-mata



118

tidak akan menjadikan kita berjaya dan bahagia” (Mahathir, Ucapan di Perasmian

Perhimpunan Agung UMNO ke-48, pada 5 September 1997).

Dalam ucapan yang disampaikannya di Sidang Kemuncak ke-2 Kumpulan
Lapan Negara Islam Membangun (D8) di Dhaka, Bangladesh, pada 1 Mac 1999,
Mahathir mengemukakan keprihatinannya terhadap kondisi yang dihadapi oleh
masyarakat Islam dan negara Islam sekarang ini yang berpecah-belah dan
kucar-kacir; mereka tidak dapat menghadapi perubahan yang merevolusikan
kehidupan di dunia ini, dan semakin ketinggalan jauh di belakang. Kekayaan
yang melimpah dan banyaknya potensi di negara Islam, tidak digunakan demi
kesejahteraan dan perkembangan Islam pada umumnya. Tiada negara Islam
yang boleh mendakwa menjadi kuasa penting di persada antarabangsa sekarang
ini. Banyak masyarakat Islam tidak dapat menstabilkan negara mereka dan tidak
berupaya mengejar kemajuan untuk menyaingi negara maju yang tiada satu pun
daripadanya merupakan negara Islam. Hal ini disebabkan kerana, negara Islam
tertinggal di bidang teknologi (Mahathir, 2003: 21-22). Oleh itu, pemerintahan
Islam yang cekap, kemas dan adil adalah sesuatu yang amat penting dalam
membawa kejayaan dan kemajuan. Pemerintahan Islam Islam hendaklah
berusaha supaya negara mencapai kemajuan yang pesat yang boleh menandingi
negara maju yang lain tanpa mengabaikan soal ketertipan, akhlak dan nilai hidup
yang mulia yang sesuai dengan ajaran Islam (Mahathir, Ucapan di Pelancaran
Institut Kefahaman Islam Malaysia dan Perasmian Kongres Menjelang Abad 21,

pada 3 Julai 1992).

Selain daripada itu, dalam ucapan pada perutusan Hari Raya Aidil Fitri

1406 Hijrah/1986 Masehi Mahathir menggambarkan bagaimana kondisi umat



119

Islam pada zaman ini yang banyak menghadapi cabaran dan dieksploitasi oleh
kekuatan asing kerana kelemahan mereka.
Kelemahan yang terdapat pada umat Islam hari ini dieksploitasikan
dengan sepenuhnya oleh pihak-pihak yang memang merancang untuk
memecah-belahkan masyarakat Islam dan menggugat lagi ketahanan
umat Islam. Rancangan mereka menjadi bertambah mudah kerana
negara-negara lIslam seluruhnya banyak bergantung kepada negara-
negara yang mempunyai musuh Islam. Negara-negara Islam yang
sedang membangun juga tidak terlepas daripada menjadi sasaran.
Dengan cara halus dan tidak langsung, mereka menghasut rakyat di
negara-negara ini supaya mengancam Kkestabilan, yang mana
kestabilanlah yang menjamin kemajuan serta ketahanan sesebuah
negara. Dengan tidak disedari orang-orang Islam telah diperalatkan,
maka berjayalah musuh Islam mencapai hasrat mereka. Oleh itu,
sedarilah dan jauhilah sengketa sesama sendiri jika orang-orang Islam
ingin mencapai kejayaan (Mahathir, Ucapan pada Perutusan Hari Raya
Aidil Fitri 1406 Hijrah/1986 Masihi).
Tambah lagi ketika berucap di sesi ke-10 Jawatan Penyelaras Tindakan
Islam Bersama dalam Bidang Dakwah di Kuala Lumpur, Malaysia, pada 12
Januari 1996. “Kini, dunia Islam dalam keadaan huru-hara. Kita bermusuh
sesama sendiri dan tidak sependapat walaupun untu bekerjasama bagi
membantu diri sendiri. Kita lemah, tidak dapat mempertahankan diri sendiri, dan
sering terpaksa menyebelahi mereka yang niat baiknya diragukan tetapi kita
memerlukan bantuan mereka kerana kita lemah”. Atau pula ketika berucap di
Konferensi Internasional Para Ulama Islam, pada Juli 2003: “Keterbelakangan
dan penderitaan yang dialami umat Islam di seluruh dunia adalah akibat
kesalahan mereka sendiri. Sekarang, kondisi umat Islam masih jauh dari posisi
sebagai sebuah kekuatan dunia. Bahkan umat Islam mudah ditindas dan

ditaklukkan dalam perang dan terpaksa menerima kekuasaan dan hegemoni

asing”.



120

Umat Islam menurut Mahathir juga suka bersengketa dan pertelingkahan
dengan sesama umat Islam; berpandangan dan tafsiran sempit dan
mengelirukan tentang agama; mengabaikan pengetahuan duniawi sehingga
terbelakang dalam bidang ilmu moden, kemahiran teknologi; pemerintahan yang
tidak berkesan; bercanggah dan bertelagah tentang apa yang merupakan ajaran
sebenar Islam; mengabaikan beberapa perintah Islam yang penting seperti
perintah supaya bersedia untuk mempertahankan diri dari segala percubaan
musuh yang hendak menyerang; dan tidakmampuan menterjemahkan al-Quran

sesuai dengan perkembangan zaman.

Akibat dari semua itu, maka setakat ini menurut Mahathir tak ada satu

pun negara Islam yang boleh dikatakan maju.

Umat Islam berpecah-belah disebabkan oleh perbezaan dalam
pentafsiran tentang Islam. Hari ini, tidak terdapat satu pun negara Islam
yang boleh dikatakan maju, meskipun sebilangan daripada mereka
sangat kaya, dilimpahi sumber semula jadi. Akan tetapi, hampir
semuanya masih ketinggalan di belakang dalam bidang ilmu moden,
kemahiran teknologi, dalam banyak hal dan pemerintahan yang tidak
berkesan. Malah kebanyakan negara ini dilanda keadaan yang hampir
kucar-kacir. Kemiskinan, kejahilan dan ketidakstabilan menjadi ciri yang
begitu lazim di negara Islam sehinggakan dianggap bahawa ini adalah
akibat daripada mengikut ajaran Islam. Padahal itu semua disebabkan
oleh pertelingkahan sesama umat Islam, tafsiran mereka yang
mengelirukan dan bercanggah tentang Islam, kegagalan mereka untuk
mematuhi perintah agama (Mahathir, 2003: 77).

Tambah lagi ketika berucap di Pelancaran IKIM dan Perasmian Kongres

Menjelang Abad 21, pada 3 Mac 1992.

Kita kecewa dengan pandangan serong terhadap Islam dan orang Islam.
Tetapi hakikatnya ialah orang Islam dan Negara-negara Islam memang
ketinggalan, lemah dan bergantung kepada Negara asing dan orang
asing untuk berbagai-bagai keperluan hidup di dunia moden ini. Di masa
yang sama orang-orang Islam sukar bekerjasama dan bersepakat.
Mereka mudah membiarkan diri mereka diperalatkan untuk kepentingan
asing. Mereka juga tidak mampu dan kadang-kadang tidak mahu



121

menolong sesama sendiri. Perpecahan dan permusuhan antara mereka
jelas terlihat dan mereka sering bersengketa sesama sendiri.

Untuk itulah, Mahathir menyeru agar ulama dan cendekiawan Islam
menafsirkan semula ajaran Islam dan menubuhkan dua buah institusi Islam, iaitu
Institut Pemikiran dan Tamadun Islam atau International Institut of Islamic
Thought and Civilization (ISTAC) dan Institut Kefahaman Islam Malaysia (IKIM)
untuk maksud tersebut. “Institut Kefahaman Islam Malaysia telah disyorkan
kerana terdapat banyak kekeliruan di kalangan orang Islam dan bukan Islam
mengenai agama Islam sehingga berlaku salahfaham dan sengketa bukan
sahaja di antara orang Islam dengan bukan Islam tetapi juga di antara orang
Islam dengan orang Islam” (Mahathir, Ucapan di Pelancaran IKIM dan Perasmian
Kongres Menjelang Abad 21, pada 3 Julai 1992). Dengan ditubuhkannya ISTAC
dan IKIM, Mahathir berharap kefahaman orang bukan Islam (dan orang Islam)
terhadap Islam akan semakin meningkat. Sekaligus pula untuk meyakinkan
pandangan dunia bahawa sebenarnya Islam adalah satu agama yang progresif
dan tidak memusuhi sesiapa. Bahkan, sehubungan dengan itu, Mahathir juga
telah menjana penubuhan sebuah universiti Islam antarabangsa (UIAM) untuk
menunjukkan bahawa sistem pendidikan tinggi Islam boleh berjalan seiring
dengan sistem pendidikan ilmu-ilmu yang moden dan canggih (Mahathir, Ucapan

di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-44, pada 4 November 1993).

Ketika melancarkan ISTAC pada 4 Oktober 1991 Mahathir menegaskan

bahawa:

Institusi ini mesti memeriksa agama Islam sebagaimana yang ada pada
hari ini untuk mencari rasional bagi sejumlah besar upacara dan amalan,
tafsiran-tafsiran al-Quran dan Sunnah yang kesemuanya menjadikan
Islam bukan satu kepercayaan, tetapi juga sebagai suatu cara hidup, iaitu
ad-din. Institut ini mesti bersedia untuk menganalisis dan menghujah dan



122

mencari sebab-sebab bukan untuk dua kalimah syahadah, tetapi untuk
amalan, upacara dan nilai-nilai menjadikan Islam suatu cara hidup.

Kemudian, ketika melancarkan IKIM dan Perasmian Kongres Menjelang
Abad 21, pada 3 Julai 1992, Mahathir mengemukakan akan harapannya atas

ditubuhkannya IKIM.

Saya berharap Institut Kefahaman Islam ini akan memainkan peranan
utama dalam usaha memulihkan semula keagungan Islam, umat Islam
dan negara Islam. Untuk tujuan ini tafsiran-tafsiran yang berbeza-beza
dan mengeliru dan melemahkan orang Islam perlu dikaji semula dengan
teliti supaya dapat diperbetulkan. Sejarah Islam juga perlu didalami
supaya kita akan mendapat iktibar daripadanya. Para ilmuwan yang akan
menyelidik bidang-bidang tertentu di institut ini perlu mempunyai fikiran
terbuka dan berani menyoal pandangan-pandangan yang ortodhox. Yang
mesti diutamakan ialah kebenaran dan ajaran Islam yang dibawa oleh
Nabi Muhammad SAW. Ajaran yang ditafsir dan direka oleh mereka yang
datang kemudian tidak boleh dianggap sebagai setaraf dengan ajaran
Nabi Muhammad SAW dan dengan itu boleh diulas dan diselidik serta
digugurkan jika didapati bercanggah dengan ajaran al-Quran dan ajaran
Nabi besar kita. Untuk mencapai matmalat ini kajian-kajian mesti dibuat
mengenai agama Islam, sejarah dan tamadun Islam dan asas-asas
pencapaian umat Islam di zaman dahulu. Kajian yang hendak dibuat
mestilah ikhlas dan tidak dipengaruhi oleh sentiment dan bias yang
terdapat di kalangan umat Islam sekarang. Kenyataan mesti diterima dan
khayalan disingkirkan.

Berikutnya, di pandang dari segi persiapan material umat Islam juga
lemah, mudah untuk diumbang-ambingkan dan dieksploitasi oleh negara-negara

lain yang lebih kuat, kerana tidak memiliki ketahanan yang kuat dari dalam diri.

Di dalam dunia moden hari ini, kita dapat lihat banyak bangsa yang kuat
dari segi persiapan material tetapi lemah dari segi ketahanan di dalam
diri. Maka bangsa yang kuat itu menjadi lemah dan tidak dapat menjaga
kestabilan dan keutuhannya. Umat Islam pada hari ini menghadapi
kelemahan kedua-dua aspek tersebut. Kita tidak rela hal ini berlanjut
bahkan kita mestilah mengorak langkah bagi memperkuat kedudukan
kita. Satu langkah yang penting yang mesti diambil ialah memperkuat
ketahanan diri. Dalam hal ini tidak ada jalan lain bagi kita selain daripada
memperkuat pegangan terhadap Islam. Nilai-nilai murni yang diajar oleh
Islam mestilah disuburkan di dalam jiwa setiap individu (Mahathir, 1986:
12).



123

Tema yang sama, iaitu berkenaan dengan berbagai persoalan yang
dihadapi oleh umat Islam semasa di atas, kembali disampaikan oleh Mahathir
ketika berucap dalam Majelis Penganugerahan ljazah Kehormat Doktor
Pemikiran Islam di Universiti Malaya, Kuala Lumpur, pada 30 Januari 2004,

seperti berikut:

Hari ini dunia berpendapat dan orang Islam diakui bahawa Islam, umat
Islam dan negara-negara Islam berada dalam keadaan tenat dan cemas.
Negara-negara Islam semuanya lemah; tidak ada satu pun daripada
Negara Islam yang dianggap sebagai negara maju, jauh sekali menjadi
kuasa dunia. Masyarakat Islam pula mundur dan menghadapi pelbagai
jenis masalah sosial. Rakyat yang beragama Islam bersengketa,
berpecah dan tidak bekerjasama memajukan kaum dan agama. Ramai
yang miskin, daif dan tidak berpelajaran. Jenayah, penyalahgunaan
dadah, keganasan, melanda masyarakat Islam. Pemerintahan Negara
Islam biasanya tidak berkeupayaan mentadbir dengan baik. Kerap
terdapat pemerintahan kuku besi, sama da feudal atau bukan feudal.
Rakyat ditindas, kekayaan negara dirampas atau dibolot oleh mereka
yang berkuasa, pembangunan tidak setimpal dengan kekayaan.
Perpisahan antara yang miskin dengan yang kaya amat jauh; yang miskin
terlalu miskin dan kaya terlalu kaya. Umat Islam terbahagi kepada
bermacam-macam kumpulan dengan fahaman agama yang amat
berbeza. Demikianlah perbezaan kepercayaan akan apa dianya agama
Islam dan ajaran Islam sehingga masing-masing mendakwa hanya
kepercayaan mereka sahaja yang Islam dan kepercayaan puak-puak
Islam lain adalah tidak Islam, atau kurang Islam. Kerana ini mereka
bermusuh sesama mereka sehingga bunuh-membunuh dan berperang.
Perbezaan pendirian politik di kalangan orang Islam juga membawa
kepada perpecahan permusuhan dan tuduh-menuduh sehingga ke
peringkat mendakwa musuh politik duniawi sebagai tidak Islam, murtad
dan sebagainya. Sesungguhnya keadaan agama Islam, umat Islam dan
negara Islam amatlah buruk dan cemas.

Kelemahan dan kemunduran yang dialami oleh umat Islam di zaman ini
sebagaimana huraian di atas tegas Mahathir, puncanya tidak lain dan tidak
bukan kerana umat Islam tidak mengikut ajaran Islam dan tidak menjadikan Islam
sebagai ad-din. Hujah Mahathir terhadap perkara ini tergambar dalam ucapannya
di upacara pembukaan rasmi Expo Pembangunan Islam sempena menyambut

abad ke-15 Hijrah, pada 30 November 1980, seperti berikut:



124

Sementara Islam menyuruh kita berpegang kepada tali Allah dan jangan
bercerai-berai; sementara kita disuruh bersaudara, kita dapati orang Islam
bukan sahaja tidak sahaja bersaudara malah terus berperang sama
sendiri; dan ada pula orang Islam dengan beraninya menyuruh supaya
kita berpecah-belah. Sementara Islam menyuruh kita patuh kepada
Tubhan, Rasul-Nya dan pemimpin-pemimpin, ada yang berkata bahawa
taat kepada pemimpinan bergantung kepada beberapa syarat dan terus
menggubal syarat-syarat yang bertentangan dengan firman Tuhan.
Sementara Islam menyuruh kita menuntut ilmu, ada yang membahagikan
ilmu kepada yang sekular dan ada yang tidak, dengan itu menjadikan
sebahagian besar dari pengetahuan manusia tidak dapat dikuasai oleh
umat Islam. Dengan itu maka umat Islam pun tertinggal dalam kegelapan
dan terpaksa mengemis untuk membuat sesuatu, termasuk untuk
beribadat. Islam menyuruh kita bekerja mencari rezeki tanpa lupa
menyembah Tuhan. Tetapi ada yang berkata bahawa kita dikehendaki
berehat dan jangan bekerja. Sifat suka berehat dan tidak mahu bekerja ini
diteruskan sehingga tanpa pertolongan orang lain tidak ada satu pun yang
dapat kita buat hari ini. Kita disuruh bersedia untuk mempertahankan
umat Islam, tetapi kita tidak bersedia dan terpaksa meminta pertolongan
setiap kali diserang. Keberanian kita mati syahid tidak menjamin kejayaan
kita selagi kita tidak memiliki senjata dan kelengkapan perang sendiri.
Selagi kita tidak dapat membuat senjata sendiri yang setanding dengan
senjata musuh, selama itulah kita terpaksa mengemis apabila kita
diancam dan mereka yang menolong akan tetap menguasai gerak-gerik
kita. Kita dilarang dari membuat fitnah, kerana fitnah itu lebih berbahaya
daripada membunuh. Tetapi memfitnah sudah menjadi amalan bagi
sebahagian kita sehingga ada yang berusaha memperburukkan imej
negara dan kerajaan dengan memberi maklumat palsu kepada orang
Islam lain dan menyuruh mereka mengancam Kerajaan Malaysia.

Perkara-kara di atas, menurut Mahathir adalah separuh sahaja dari bukti-
bukti bahawa umat Islam tidak mengikut ajaran Islam. Jelas apabila kelemahan
orang Islam dan negara Islam hari ini adalah disebabkan oleh perbuatan umat
Islam sendiri. Walau demikian, berhubungan dengan berbagai persoalan
tersebut, menurut Mahathir, tidak perlu untuk menyalahkan orang lain atau pula
menyalahkan takdir yang lebih penting adalah mengkaji kembali sebab-sebab
kemunduran dan menyedari bahawa kemajuan dan kejayaan umat Islam hanya
boleh dicapai dengan kekuatan dan usaha sendiri, kerja keras dan usaha yang
sungguh-sungguh. Ini disinggung Mahathir dalam ucapan yang disampaikannya

di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-42, pada 8 November 1991.



125

Kejayaan atau kegagalan seseorang banyak bergantung kepada dirinya
sendiri. Sebab itu walaupun peluang dan kemudahan yang sama
disediakan, kejayaan yang diperolehi tidak pernah sama di antara satu
sama lain. Demikian juga dengan bangsa yang dikeliling oleh keadaan
yang menekan boleh Berjaya sedangkan sedangkan bangsa yang
mempunyai negara yang serba mewah mungkin lebih miskin dan lemah.
Sebabnya ialah kualiti dan sifat yang ada pada bangsa-bangsa
berkenaan.

Ada orang yang menyalahkan takdir. Kononnya Tuhan telah
mentakdirkan seseorang itu miskin. Justeru itu ia tidak perlu mencuba
memperbaiki nasibnya. Masyarakat juga tidak perlu mencuba
memperbaiki nasibnya. Orang Islam yang hanya menyalahkan takdir
sedangkan ia boleh memperbaiki nasibnya adalah orang yang kurang
percaya kepada keadilan Allah SWT. Allah SWT tidak memberi akal,
fikiran, tenaga dan pancaindera kepada manusia jika mereka hanya
dikehendaki menunggu dan menerima nasibnya sahaja. Segala anggota,
tenaga dan akal fikiran diberi kepada makhluk Allah SWT untuk
digunakan bagi menyelamat dan menjayakan diri mereka.

Oleh itu, Mahathir menyerukan kepada umat Islam untuk menyedari
eksistensi mereka dan menawarkan beberapa kaedah yang boleh diguna untuk
mengembalikan maruah mereka di tengah-tengah perkembangan peradaban

global sekarang ini.

Pertama, umat Islam harus kembali dan memperkuat pegangan mereka
terhadap Islam yang sebenar, iaitu berpegang teguh kepada asas Islam, al-
Quran dan Hadis sahih. Dengan itu, nilai-nilai murni yang diajar oleh Islam

mestilah disuburkan di dalam jiwa setiap individu (Mahathir, 1986: 12).

Kedua, meningkatkan persatuan dan persaudaraan di antara sesama
umat Islam. Kerana, Islam bukan sahaja mendorong kabilah Arab kuno yang
bermusuhan supaya bersatu dan membina empayar Islam teragung dalam
sejarah tetapi Islam juga memberi kekayaan dari segi kebendaan, kerohanian

dan pengetahuan insan kepada semua mereka yang menganut agama ini. Jika



126

umat Islam hari ini mundur, ia bukanlah disebabkan oleh Islam. Kemungkinan
besar ia disebabkan oleh tafsiran yang keliru atau tidak tepat tentang ajaran

Islam (Mahathir, 2003: 76).

Ketiga, membudayakan sifat saling menolong, bekerjasama dan

bersepakat.

Orang Islam dan negara-negara Islam memang ketinggalan, lemah, dan
bergantung kepada negara asing dan orang asing untuk berbagai-bagai
keperluan hidup di dunia moden ini. Di masa yang sama orang-orang
Islam sukar bekerjasama dan bersepakat. Mereka mudah membiarkan
diri mereka diperalatkan untuk kepentingan asing. Mereka juga tidak
mampu dan kadang-kadang tidak mahu menolong sesama sendiri.
Perpecahan dan permusuhan antara mereka jelas terlihat dan mereka
sering bersengketa sesama sendiri. Padahal Islam dan umat Islam telah
melalui zaman-zaman kegemilangan yang panjang dan terkenal dengan
tamadun yang tinggi dan canggih (Mahathir, Ucapan di Majlis Pelancaran
Institut Kefahaman Islam Malaysia dan Perasmian Kongres Menjelang
Abad 21: Islam dan Wawasan 2020, pada 3 Maret 1992).

Kita terpaksa mengakui bahasa umat Islam dan negara Islam masih
terancam dan sangat lemah. Kita banyak merosakkan diri kita sendiri
kerana tidak adanya kerjasama dan kerap berlakunya perebuatan kuasa
yang ganas dan melemahkan di negara kita sendiri. Akibatnya, setiap kali
saudara se-Islam kita memerlukan bantuan, kita bukan sahaja tidak dapat
memberikan bantuan yang bermakna, malah kita tidak dapat
mempengaruhi agensi yang keputusan dan tindakannya akan
mempengaruhi nasib saudara se-Islam kita (Mahathir, Ucapan
disampaikan di Sidang Kemuncak Islam ke-7 di Casablanca, Morocco,
pada 13 Disember 1994).

Keempat, menyedari dan menjauhkan diri bersengketa dan berbantahan
sesama sendiri, kerana persengketaan yang berpanjangan hanyalah merupakan
kerja sia-sia dan merupakan dosa (Mahathir, 2003: 48). “Kita sepatutnya
mengetepikan pertelingkahan sesama kita demi memperlihatkan umat yang
bersatu padu untuk menghadapi ancaman bersama terhadap kita. Kita tidak

sepatutnya menjadi musuh kepada diri kita sendiri” (Mahathir, 2003: 57).



127

Kelima, tidak sempit pandangan terlebih dalam menafsirkan ajaran
agama. “Kebanyakan negara Islam dilanda keadaan yang hampir kucar-kacir,
kemiskinan, kejahilan dan ketidakstabilan. Semua itu disebabkan oleh
pertelingkahan sesama umat Islam, tafsiran mereka yang mengelirukan,
bercanggah tentang Islam dan kegagalan mereka untuk mematuhi perintah

agama” (Mahathir, 2003: 77).

Keenam, mengembangkan sikap toleransi dan saling menghormati.
Kerana Islam sebagai agama dakwah merupakan agama yang bertoleransi dan
sederhana. Sehingga dalam segala hal Rasulullah SAW telah menunjukkan

pemahaman, kesederhanaan dan toleransi (Mahathir, 2003: 47).

Ketujuh, menyeimbangkan antara penguasaan pengetahuan keduniawian
dan akhirat. Kerana, Islam menghendaki dan menyuruh umatnya untuk mencapai
kebahagiaan di dunia dan di akhirat dengan ilmu dan kemahiran yang seimbang
di antara keduanya (Mahathir, 2003: 59). Sains mempunyai kaitan yang rapat
dengan survival dan kemajuan orang-orang Islam. Agama Islam wujud kerana
terdapat orang-orang yang menghayatinya. Jika kerana kelemahan, orang-orang
Islam ditewaskan dalam semua bidang, mereka bukan sahaja bersalah kerana
tidak menunaikan suruhan al-Quran, tetapi mereka mungkin dipisahkan dari
agama mereka. Oleh itu kesedaran terhadap pentingnya sains dan pelajaran
agama mesti diwujudkan secara berimbang tanpa mengenal kira (Mahathir,
ucapan Sempena Perasmian Seminar al-Quran Antarabangsa, pada 19 Mac

1990).



128

Kelapan, mengoptimumkan peran fungsi kemahiran dan cendekiawan
yang untuk perkembangan Islam. Kerana, dalam dunia Islam terdapat kemahiran
dan cendekiawan yang mencukupi, namun umat Islam menyalurkan anugerah
yang mereka miliki ke tempat lain kerana negara Islam tidak dapat menyediakan
kemudahan yang diperlukan oleh mereka. Untuk itu mereka mesti didapatkan
mereka kembali dengan membentuk persekitaran yang sesuai untuk kerja
mereka. Mereka boleh membantu kerajaan membina semula negara dan

menyaingi negara lain di dunia (Mahathir, 2003: 25).

Kesembilan, dalam konteks yang lain Mahathir menegaskan pula bahawa
pada prinsipnya untuk memulihkan kekuatan umat Islam dan negara Islam
diperlukan politik yang stabil, pentadbiran yang cekap, penguasaan ilmu,
pengumpulan kekayaan, pemilikan perusahaan yang canggih dan pembangunan
pertahanan yang berkemampuan menyelamatkan negara dan umat Islam
(Mahathir, 2003: 69). Sebab tegas Mahathir, “pertahanan ummah adalah perkara
yang diwajibkan bagi umat Islam. Mereka yang terlibat dengan pertahanan
negara sebenarnya menolong masyarakat menunai fardhu kifayah, iaitu mereka
berbuat ibadat. Kerana mereka masyarakat Islam akan terselamat. Dan kerana
mereka masyarakat Islam terlepas daripada membuat dosa. Mereka yang
sengaja tidak berusaha supaya fardhu kifayah yang amat berat ini dapat
ditunaikan tentu berdosa” (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung

UMNO ke-48, pada 5 September 1997).

Pendek kata untuk menghadapi berbagai cabaran dan permasalahan
umat Islam diperlukan reformasi. Reformasi terhadap nilai hidup yang dipegang

oleh umat Islam supaya ia lebih berasas kepada ajaran Islam yang tidak



129

dicampur aduk dengan ajaran dan tafsiran agama yang mengelirukan dan tidak
berasaskan al-Quran atau Hadis yang sahih. laitu reformasi yang boleh
mengembalikan umat Islam kepada ajaran-ajaran yang tidak dicampur aduk
dengan pelbagai tafsiran, ajaran dan fatwa songsang yang dibuat pada masa
dahulu (Mahathir, 2003: 70). Ini bermakna bahawa reformasi yang utama adalah
reformasi pemikiran di kalangan mereka yang terkongkong dengan ajaran yang
tidak berasaskan Islam dan mengelirukan umat Islam (Mahathir, 2003: 71).
Sudah sepatutnya apabila pembaharuan pemikiran terhadap Islam dimulai dan
digalakkan kembali, guna menyelesaikan berbagai permasalahan yang dihadapi
oleh umat Islam yang timbul kerana peredaran masa, antaranya adalah dengan

ijtihad.

litihad adalah satu cara mencari penyelesaian berkenaan dengan tafsiran
agama dan dalam menghadapi soalan-soalan baharu yang timbul kerana
peredaran masa. Apa yang dahulu diterima tanpa soalan, semakin lama semakin
dikerap soal. Dan soalan-soalan ini, apabila dijawab pentafsir yang berlainan,
kerap berbeza. Melalui ijtihad kata sepakat mungkin dicapai. Kerana itu, menurut
Mahathir, pendapat yang menyatakan bahawa pintu ijtihad telah ditutup tidak
menyelesaikan masalah orang Islam. Soal-soal baru terus muncul dan jawapan
atas fatwa lama dipersoalkan kerana dianggap tidak relevan lagi. Perkembangan
dalam dunia moden dengan pendekatan sains dan kemudahan-kemudahan yang
dicipta melaluinya, menghadapkan umat Islam kepada beribu-ribu soalan yang
tidak boleh dijawab oleh mereka yang hanya arif dalam hukum-hukum agama
tetapi tidak berpengetahuan dalam bidang-bidang lain (Mahathir, Ucapan di

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-41, pada 20 November 1990).



130

Berdasarkan pemahaman terhadap al-Quran surah Ali Imran ayat 7° yang
menerangkan tentang ‘ayat-ayat Muhkamat’' (yang tetap, tegas dan nyata
maknanya serta jelas maksudnya dan merupakan pokok isi al-Quran); dan ‘ayat-
ayat Mutasyabihat' (yang samar-samar, tidak terang maksudnya), Mahathir
meyakini bahawa umat Islam diharapkan dapat menggunakan ayat tidak jelas itu
dalam kehidupan yang berbeza dengan menggunakan daya pemikiran yang
Allah SWT anugerahkan kepada manusia sahaja. Misalnya berkenaan dengan
keadilan dan apa yang membentuk keadilan itu harus difikirkan dan difikirkan
dengan teliti oleh umat Islam (Mahathir, Ucaptama disampaikan di Pusat
Pengajian Islam Oxford, United Kingdom, pada 16 April 1996 dan Ucaptama
yang disampaikan di Seminar Antarabangsa tentang Pentadbiran Undang-

Undang Islam di IKIM, pada 23 Julai 1996).

Ayat umum semestinya demikian, kerana ayat ini adalah untuk memberi
panduan dalam keadaan berbeza dan untuk masalah yang tidak diceritakan serta
dihadapi oleh orang Islam semasa zaman Rasulullah Saw dan juga untuk
sepanjang zaman. Mereka yang berilmu dalam Islam, iaitu ulama boleh merujuk
ayat ini sebagai panduan terhadap sebarang isu atau masalah (Mahathir,
Ucaptama disampaikan di Pusat Pengajian Islam Oxford, United Kingdom, pada

16 April 1996).

®QS. Ali Imran ayat 7 ini bermakna: "Dia-lah yang menurunkan al-Quran kepada
kamu (wahai Muhammad). Sebahagian besar daripada al-Quran itu ialah ayat-ayat yang
Muhkamaat itulah pokok-pokok isi Al Qur'an dan yang lain ayat-ayat Mutasyaabihaat.
Adapun orang-orang yang dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka
mengikuti sebagian ayat-ayat yang mutasyabihat untuk menimbulkan fitnah dan untuk
mencari-cari takwilnya, padahal tidak ada yang mengetahui takwilnya melainkan Allah.
Dan orang-orang yang mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat
yang mutasyabihat, semuanya itu dari sisi Tuhan kami." Dan tidak dapat mengambil
pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal’.



131

Dalam rangka mencari ketetapan hukum dan penyelesaian terhadap
pelbagai masalah yang dihadapi oleh umat, para mujahid yang awal telah
menetapkan tatacara untuk merujuk al-Quran dan mentafsir ayat ditentukan
untuk menghalang tafsiran yang tidak teliti. Namun, disebabkan tatacara ini
disediakan oleh orang biasa, walau bagaimana berilmu pun mereka itu, salah
tafsir dan salah guna boleh dan mungkin berlaku, menyebabkan ajaran yang
salah. Atau Paling tidak apa yang mereka tafsirkan sudah tidak relevan lagi
dengan kondisi perkembangan zaman sekarang. Oleh sebab, walaupun ulama
berpengetahuan luas dan berilmu dalam Islam, mereka bukannya Nabi
Muhammad SAW tetapi hanya manusia biasa, dengan semua kekuatan dan
kelemahan manusia. Sehingga, mereka juga mungkin salah (Mahathir,
Ucaptama disampaikan di Pusat Pengajian Islam Oxford, United Kingdom, pada

16 April 1996).

Mahathir menegaskan bahawa ulama yang paling berilmu tidak mungkin
tahu segala-galanya. Mereka mesti bergantung kepada kepakaran ulama yang
lain (Mahathir, 2003: 117). Oleh itu, dalam konteks ini, diperlukan kerjasama
yang padu antara ulama yang menguasai ilmu-ilmu kelslaman dan ilmuwan yang
pakar pada bidang ilmu tertentu. Sudah tentu fatwa yang dibuat tanpa kajian dan
persetujuan alim ulama secara tersusun dan teratur dengan berpandu kepada
al-Quran dan Hadis dan mengambilkira penjelasan oleh pakar-pakar dalam
bidang berkenaan dan mengelirukan dan merugikan umat Islam. Kesimpulannya,
dengan keupayaan berfikir, menggunakan al-Quran sebagai panduan bagi
hakikat kejadian perlu untuk terus dihidupkan dan digalakkan kembali, sehingga
ulama dan ilmuwan secara bersama-sama boleh memberi pendapat atau ijtihad

mereka terhadap suatu permasalahan.



132

4.2.3 Hukum Islam (Syariah)

Ada dua hal yang paling mendasar berkenaan dengan hukum Islam menurut

Mahathir, iaitu prinsip keadilan dan kelenturan (fleksibiliti).

Keadilan dalam Islam tidak berbeza daripada konsep keadilan yang
universal. Jika penindasan atau ketidaksamaan hukum dianggap tidak adil dalam
pandangan universal, demikian jugalah dalam Islam. Tetapi tekanan kepada
keadilan lebih jelas dalam agama Islam. Dalam al-Quran dan juga Hadis yang
sahih, beratus-ratus kali disebut tentang betapa Allah menyuruh umat Islam
berlaku adil dan melarang perbuatan yang zalim. Jika ada perbuatan yang tidak
adil dan zalim yang dilakukan oleh orang Islam atau Kerajaan Islam ianya
bukanlah kerana Islam atau disuruh oleh agama Islam tetapi ianya adalah oleh
kerana orang Islam dan Kerajaan-kerajaan Islam tidak menghiraukan ajaran
Islam dan suka mengikut nafsu (Mahathir, Ucapan di Persidangan Pemerintahan

dalam Masyarakat Majmuk, 17 Ogos 1995).

Menurut Mahathir suatu perkara yang tidak boleh bertolak ansur dalam
sistem kehakiman Islam keadilan, dan keadilanlah yang menjadi pokok pangkal
kepada mana-mana sistem undang-undang. Sebenarnya dalam al-Quran
tuntutan kepada keadilan dan pencegahan kezaliman diulang dan diulangi
berpuluh-puluh kali (Mahathir, Ucapan Semasa Merasmikan Seminar Undang-
Undang Keterangan dan Prosedur Mahkamah di Institut Kefahaman Islam

Malaysia, pada 14 Oktober 1994).

Keadilan dalam Islam ialah perkara paling penting bagi umat Islam dan

kestabilan serta pembangunan negara Islam. Tidak ada masyarakat yang boleh



133

maju atau wujud tanpa sedikit kesanggupan untuk melaksanakan keadilan.
Semakin canggih pelaksanaan keadilan, semakin tinggi tahap pembangunan itu.
Oleh itu, negara Islam perlu memandang serius perkara ini. Apabila Islam
membawa idea tentang keadilan dan penggunaannya kepada masyarakat
jahiliah, mereka bersatu dan menjadi maju. Apabila undang-undang dan keadilan
dalam Islam kemudiannya terpesong, tamadun Islam mulai merosot (Mahathir,
2003: 98). Untuk lebih meyakinkan pembahasannya tentang keadilan dalam
Islam dan dengan maksud agar perbincangan mengenai keadilan dimaksud
berpandukan kepada al-Quran, maka Mahathir telah mengutip beberapa ayat
al-Quran, seperti surah al-Bagarah ayat 272,” an-Nisaa’: 58,% al-Maa'idah: 42,

459 al-Israa’; 33,'° dan al-Mulk: 12.""

‘QS. al-Bagarah ayat 272 bermakna: “Bukanlah kewajipanmu menjadikan
mereka mendapat petunjuk, akan tetapi Allah-lah yang memberi petunjuk (memberi
taufik) siapa yang dikehendaki-Nya. Dan apa saja harta yang baik yang kamu nafkahkan
(di jalan Allah), maka pahalanya itu untuk kamu sendiri. Dan janganlah kamu
membelanjakan sesuatu melainkan karena mencari keridaan Allah. Dan apa saja harta
yang baik yang kamu nafkahkan, niscaya kamu akan diberi pahalanya dengan cukup
sedang kamu sedikit pun tidak akan dianiaya (dirugikan)”.

8QS. an-Nisa ayat 58 bermakna: “Sesungguhnya Allah menyuruh kamu
menyampaikan amanah kepada yang berhak menerimanya, dan (menyuruh kamu)
apabila menetapkan hukum di antara manusia supaya kamu menetapkan dengan adil.
Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang sebaik-baiknya kepadamu.
Sesungguhnya Allah adalah Maha Mendengar lagi Maha Melihat”.

°QS. al-Maa’idah ayat 42 bermakna: “Mereka itu adalah orang-orang yang suka
mendengar berita bohong, banyak memakan yang haram. Jika mereka (orang Yahudi)
datang kepadamu (untuk meminta putusan), maka putuskanlah (perkara itu) di antara
mereka, atau berpalinglah dari mereka; jika kamu berpaling dari mereka maka mereka
tidak akan memberi mudarat kepadamu sedikit pun. Dan jika kamu memutuskan perkara
mereka, maka putuskanlah (perkara itu) di antara mereka dengan adil, sesungguhnya
Allah menyukai orang-orang yang adil’.

QS. al-Maa’idah ayat 45 bermakna: Dan kami telah tetapkan terhadap mereka di
dalamnya (Taurat) bahwasanya jiwa (dibalas) dengan jiwa, mata dengan mata, hidung
dengan hidung, telinga dengan telinga, gigi dengan gigi, dan luka-luka (pun) ada
kisasnya. Barang siapa yang melepaskan (hak kisas) nya, maka melepaskan hak itu
(menjadi) penebus dosa baginya. Barang siapa tidak memutuskan perkara menurut apa
yang diturunkan Allah, maka mereka itu adalah orang-orang yang dzalim’.

'°QS. al-Israa’ ayat 33 bermakna: “Dan janganlah kamu membunuh jiwa yang
diharamkan Allah (membunuhnya), melainkan dengan suatu (alasan) yang benar. Dan
barang siapa dibunuh secara dzalim, maka sesungguhnya Kami telah memberi



134

Keadilan dalam Islam berdasarkan keseimbangan antara jenayah dengan
hukuman; secara umumnya ditunjukkan melalui pepatah “hutang darah dibayar
darah”. Namun apa yang kurang diketahui tetapi merupakan prinsip yang teguh
ialah penekanan ke atas kesederhanaan dan tahap pengampunan dalam
memberi keadilan. Kerana, al-Quran berkali-kali menyuruh umat Islam
bertimbang rasa dan mempunyai belas kasihan ucap Mahathir. Mereka yang
teraniaya diberi hak untuk menuntut keadilan, untuk menuntut hutang darah
dibayar darah, nyawa dibayar nyawa, malah ganti rugi juga ditentukan sebagai
ganti, untuk kemaafan dan keampunan. Hutang darah dibayar darah bukanlah
wajib; ia sekadar menilai jenayah dan hukuman yang sesuai (Mahathir, 2003:
51). Memang, mengikut kepada prinsip keadilan dalam Islam hukuman mestilah
sama dan setimpal dengan jenayah. Tetapi Allah SWT menyukai orang yang
bertimbang rasa dan sanggup memaafkan (Mahathir, Ucapan di Persidangan

Pemerintahan dalam Masyarakat Majmuk, pada 17 Ogos 1995).

Undang-undang Islam sebenarnya dinamik. Sifat dinamisma itu wujud
kerana wujud padanya ciri fleksibiliti yang merupakan ciri pokok dalam hukum
Islam, kerana hukum figah tidak terpisah dari realiti sosial dan keadaan
persekitaran. Ini bermakna bahwa semua ibadat dalam Islam, ianya boleh diamal
mengikut keadaan pengamal dan alam sekeliling. la tidak bertujuan untuk
menyusah, jauh sekali menyeksa umat Islam (Mahathir, Ucapan Semasa
Merasmikan Seminar Undang-Undang Keterangan dan Prosedur Mahkamah di

Institut Kefahaman Islam Malaysia, pada 14 Oktober 1994).

kekuasaan kepada ahli warisnya, tetapi janganlah ahli waris itu melampaui batas dalam
membunuh. Sesungguhnya ia adalah orang yang mendapat pertolongan’.

"'QS. al-Mulk ayat 12 bermakna: “Sesungguhnya orang-orang yang takut kepada
Tuhannya Yang tidak nampak oleh mereka, mereka akan memperoleh ampunan dan
pahala yang besar”.



135

Islam sebagai agama yang pragmatik juga tidak bermaksud untuk
memaksa pengikutnya, ucap Mahathir (2003: 53). Kerana, Islam tidak hendak
membawa kesengsaraan kepada mereka, sebagaimana boleh dilihat dalam
hujung surah al-Bagarah ayat 256: “tidak ada paksaan untuk (memasuki)
memeluk agama (Islam)” dan dalam surah al-Maa’idah ayat 6:

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan

solat (padahal kamu berhadas kecil), maka (berwuduklah) iaitu basuhlah

mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan sapulah kepalamu dan

(basuh) kakimu sampai dengan kedua mata kaki, dan jika kamu junub

maka mandilah, dan jika kamu sakit atau dalam perjalanan atau kembali

dari tempat buang air (kakus) atau menyentuh perempuan, lalu kamu
tidak memperoleh air, maka bertayamumlah dengan tanah yang baik

(bersih); sapulah mukamu dan tanganmu dengan tanah itu. Allah tidak

hendak menyulitkan kamu, tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan

menyempurnakan nikmat-Nya bagimu, supaya kamu bersyukur”.

Di samping itu, Islam dalam pandangan Mahathir ketika berucap di
Sidang Kemuncak Pertubuhan Persidangan Islam (OIC) ke-8 di Teheran-Iran,
pada 9 Disember 1997 adalah agama keamanan, persaudaraan dan fleksibiliti.
Oleh itu didapati amalan agama Islam tidak pernah tegar. Kebebasan sentiasa
diberikan agar Islam tidak menjadi bebanan kepada orang yang beriman.
Semasa persembahyangan, berpuasa, membayar zakat dan menunaikan haji,
Islam membenarkan keadaan ikut berpengaruh terhadap pelaksanaan ibadah.
Oleh kerana yang demikian, umat Islam diperbolehkan untuk mengerjakan solat
dengan pelbagai cara, bergantung pada situasi dan keupayaan yang dimilikinya.
Utamanya adalah dengan cara berdiri, akan tetapi manakala dia sedang sakit
maka dia boleh mengerjakan dengan cara berduduk atau berbaring. Bahkan dia
pun boleh mengerjakan solat hanya dengan memberi isyarat, apabila berdiri,
berduduk dan berbaring pun tak boleh dia lakukan. Begitu pula dengan puasa;

umat Islam berpuasa mengikut keupayaan fizikal mereka dan di mana mereka

berada; membayar zakat dan menunaikan haji pun apabila memang memiliki



136

kemampuan. Yang pasti dan tidak diperbolehkan adalah berbelah bahagi
terhadap keyakinan kepada Allah SWT dan pengakuan akan kenabian

Muhammad SAW (Mahathir, 2003: 59).

Demikian juga dengan undang-undang Islam. Tujuannya bukan untuk
mendera tetapi untuk menjadi pengajar dan kebaikan masyarakat (Mahathir,
Ucapan Semasa Merasmikan Seminar Undang-Undang Keterangan dan
Prosedur Mahkamah di IKIM, pada 14 Oktober 1994). Berdasarkan kenyataan
ini, maka hukum hudud yang sebenar kata Mahathir bukanlah ditolak, namun

pelaksanaannya yang harus mengambil kira keadaan dan akibatnya.

Kita tidak tolak hukum hudud yang sebenar. Kita terimanya seperti juga
kita terima semua ajaran Islam. Tetapi kita tahu ajaran Islam tidak
sebegitu ketat atau keras sehingga kita mesti melaksanakannya tanpa
mengambilkira keadaan dan akibatnya. Kita tahu dalam keadaan tertentu
kita diberi kelonggaran supaya agama kita tidak menjadi beban yang
menyusah dan membawa mudarat kepada kita. Jika kita sakit, jika kita
tidak dapat berdiri, jika kita berada di tempat yang jauh, tempat yang tidak
selesa, kita boleh sembahyang umpamanya dengan cara lain daripada
yang biasa, kita boleh campur dan pendekkan sembahyang waktu kita,
kita tidak perlu buat gerakan tubuh badan seperti biasa. Demikian juga
dengan puasa, mengeluarkan zakat dan membuat kerja haji semuanya
mengikut keadaan. Agama Islam tidak diturunkan oleh Allah SWT untuk
menjadi beban kepada penganutnya atau untuk menyeksa mereka.
Demikianlah dengan hukum hudud. Tujuan hukum dalam Islam ialah
untuk mewujudkan masyarakat Islam yang bahagia, masyarakat yang
bebas daripada ketidakadilan.

Selanjutnya, dengan mengutip al-Quran surah al-Mumtahanah: 8, ' Ali

Imran: 159, dan Al-Kafiruun: 6,'* Mahathir menyatakan:

'?QS. al-Mumtahanah ayat 8 bermakna: “Allah tiada melarang kamu untuk
berbuat baik dan berlaku adil terhadap orang-orang yang tiada memerangimu karena
agama dan tidak (pula) mengusir kamu dari negerimu. Sesungguhnya Allah menyukai
orang-orang yang berlaku adil’.

'QS. Ali Imran ayat 159 bermakna: “Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah
kamu berlaku lemah-lembut terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi
berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu maafkanlah



137

Agama Islam seperti yang didakwah dan disebarkan oleh Nabi
Muhammad SAW merupakan agama yang bertoleransi dan sederhana.
Hal ini jelas daripada banyak sunnah Rasulullah SAW, sikap Baginda
terhadap ahli keluarganya yang tidak memeluk Islam, sikap dan layanan
Baginda terhadap penduduk Makkah, terhadap bekas musuhnya semasa
penduduk Makkah menyerah diri kepadanya, melalui larangan Baginda
agar jangan menzalimi tahanan, terhadap orang Islam yang melakukan
dosa, malah mereka yang murtad. Rasulullah SAW tidak bertindak
keterlaluan atau keras dalam mana-mana satu pun daripada keadaan ini.
Dalam segala hal Rasulullah SAW menunjukkan pemahaman,
kesederhanaan dan toleransi (Mahathir, 2003: 47).

Mendasarkan pemahamannya kepada konsep ini, maka Mahathir
menolak anggapan bahawa penerapan undang-undang atau syariah Islam
adalah jalan efektif untuk membentuk perubahan dan menciptakan masyarakat
yang beriman dan bertakwa. Bagi Mahathir keimanan dan sifat ketakwaan tidak
akan efektif dibentuk melalui cara yang demikian, sebab masyarakat akan
terjebak pada ritual simbolik, kerana kepatuhan kepada undang-undang yang
dipaksakan, bukan berangkat pada suatu pemahaman yang sebenar bahawa hal
yang demikian sememang harus dilakukannya sebagai wujud kesadaran dan

kepatuhannya kepada ajaran agama.

Ada orang yang berpendapat bahawa adakan sahaja undang-undang
Islam dan semua orang Islam akan menjadi orang Islam yang beriman
dan bertakwa. Cara ini sebenarnya akan menghasilkan orang-orang Islam
cuma pada zahirnya. Mereka akan lari ke sana-sini dalam usaha mereka
untuk mengelak daripada undang-undang Islam. Orang Islam akan
berasa committed kepada agama Islam jika sekiranya mereka diberi
penjelasan tentang kehendak agama lIslam yang sebenar. Perbuatan
menyembunyi atau memuat belit ayat-ayat al-Quran dan Hadis Nabi
kerana didapati tidak secocok dengan pendirian orang-orang tertentu
tidak akan menolong menyakinkan orang Islam sehingga mereka
berpegang kuat kepada Islam di mana juga mereka berada.
Sesungguhnya Islam ialah agama kesederhanaan dan bebas daripada
sebarang paksaan (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung
UMNO ke-34, pada 19 Ogos 1983).

mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka
dalam urusan itu. Kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad, maka bertawakallah
kepada Allah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakal kepada-Nya’.

“QS. al-Kaafiruun ayat 6 bermakna: “Untukmulah agamamu dan untukkulah
agamaku".



138

Kesedaran terhadap Islam cuma bermakna jika ajaran Islam yang
sebenar difaham dan diamalkan. Kesedaran tidak akan mempunyai makna jika
diasaskan kepada pemahaman terhadap ajaran sempit dan salah (Mahathir,
Ucapan di Perasmian Muzakarah Kesedaran Islam Pegawai-Pegawai Kerajaan,

pada 4 Februari 1982).

4.2.4 Seruan Kepada Islam (Dakwah)

Dalam dunia moden ini, umat Islam mempunyai misi yang nyata; mereka mesti
mengembalikan nilai kerohanian kepada dunia yang semakin tidak bertuhan dan
mementingkan kebendaan; yang begitu angkuh sehingga menganggap dia tahu
semua jawapan bagi segala-galanya; dunia yang akan berkembang menuju
kemusnahan dan meletakkannya dalam tangan individu yang tidak
bertanggungjawab dan tidak waras; dunia yang berada diambang kehancuran

(Mahathir, 2003: 89-90).

Dalam konteks ini, semua umat Islam mempunyai tugas yang sama.
Setiap orang Islam, wajib memberi bimbingan manusia kepada perbuatan yang
baik dan menasihati mereka supaya berhenti daripada perbuatan buruk. Lagi
pula, dalam Islam tidak ada ‘kependetaan’ atau sainthood, ianya bererti
penyebaran agama Islam merupakan tanggungjawab setiap orang Islam. Orang
yang memeluk agama Islam selalunya memeluk Islam kerana mengerti kelebihan
dan keagungannya, dan oleh yang demikian mereka sendiri menjadi penyebar
Islam. Islam mudah diamalkan kerana apa yang diwajibkan oleh Islam boleh
diamal dengan mudahnya (Mahathir, Ucapan di Majlis Kesyukuran di Ibu Pejabat
Perkim, Kuala Lumpur, pada 22 Oktober 1983). ltulah sebabnya setiap orang

Islam dikehendaki mengamal serta menyampaikan kebenaranan, kebaikan dan



139

menjelaskan agama Islam kepada umat Islam dan bukan umat Islam melalui
kaedah dakwah. Walau demikian, penjelasan yang diberikan hendaklah dengan
cara yang boleh mengurangkan tanggapan salah faham tentang Islam.
Penjelasan yang terbaik, hujah yang paling meyakinkan adalah dengan
menunjukkan secara jelas ajaran Islam sebenar berhubung dengan toleransi dan
kesederhanaan, dan menolak ketaasuban dan ekstremis (Mahathir, 2003: 51).
Dengan hujah dan penjelasan yang meyakinkan maka tanggapan salah dari
orang bukan Islam yang mempercayai bahwa agama Islam mengajar umatnya
supaya tidak bertoleransi, kejam atau pun pengganas menurut Mahathir akan

dapat dibetulkan.

Ketika berucap di Majlis Kesyukuran di Ibu Pejabat Perkim, pada 22
Oktober 1983, Mahathir menegaskan pula bagaimana kaedah pelaksanaan
dakwah yang harus dilaksanakan secara bijak (hikmah),” iaitu dengan
mengedepankan faktor akal dan rohani (intellectual and spiritual qualities). Oleh
itu, secara tegas Islam melarang pemeluknya untuk memaksakan Islam kepada
orang lain, sebagimana yang ditegaskan oleh al-Quran.'® Sesungguhnya,
Rasulullah SAW pun dinasihati supaya tidak berputus asa jika orang bukan Islam

tidak memeluk Islam, kerana dengan izin Allah SWT tentu mereka akan memeluk

15Ayat al-Quran yang memerintahkan kepada umat Islam agar melaksanakan
dakwah dengan secara hikmah terdapat pada surat al-Nahl ayat 125 yang bermakna:
“Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pelajaran yang baik dan
bantahlah mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang lebih
mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dialah yang lebih mengetahui
orang-orang yang mendapat petunjuk”.

'®Penegasan al-Quran terhadap larangan untuk memaksakan Islam kepada
orang lain terdapat pada surat al-Baqarah ayat 256 yang bermakna: “Tidak ada paksaan
untuk (memasuki) agama (Islam); sesungguhnya telah jelas jalan yang benar daripada
jalan yang sesat. Karena itu barang siapa yang ingkar kepada thaghut dan beriman
kepada Allah, maka sesungguhnya ia telah berpegang kepada buhul tali yang amat kuat
yang tidak akan putus. Dan Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui’.



140

Islam. Jika mereka tidak memeluk Islam, ini kerana Allah SWT belum lagi

menghendakinya (Mahathir, 2003: 10).

Bentuk dakwah terbaik adalah dengan menunjukkannya melalui amalan
tentang kebaikan Islam, tolak ansur dan simpati kepada mereka yang kurang
bernasib baik sesama Islam dan juga kepada orang bukan Islam, keamanan,
kestabilan dan seterusnya kemakmuran negara Islam yang ditadbir dengan baik.
“Islam sebagai ad-din akan diterima oleh semua jika umat Islam dapat
membuktikan kepada masyarakat luas bahawa kehidupan cara Islam adalah
lebih bahagia, lebih mudah dan lebih melegakan hati nurani” (Mahathir, Ucapan
di Pembukaan Rasmi Seminar Pengajian Islam Peringkat Kebangsaan Sempena
Perayaan Jubli Perak, di Universiti Malaya pada 21 September 1985). Inilah
perkara sebenar yang dimaksudkan dengan dakwah bil hal. Oleh itu, dakwah bil
hal tidak bertujuan untuk menglslamkan orang ramai, tetapi ia hendakah
sekurang-kurangnya membantu menjanakan pemahaman dan kesedaran yang
lebih baik terhadap Islam dan apa ertinya menjadi seorang Muslim (Mahathir,
2003: 96). Dakwah bil hal juga bukan setakat berbuat baik kepada orang lain
seperti menolong orang yang miskin, membina sekolah dan hospital tetapi ia juga
mestilah menunjukkan Islam sebenar bukan penghalang kemajuan dunia,
memperlihatkan pembangunan dan pentadbiran yang cekap, kemewahan hasil
daripada kemahiran dalam industri dan perdagangan serta kekuatan untuk
mempertahankan mereka yang memerlukan bantuan tanpa mengira orang Islam

atau bukan Islam (Mahathir, 2003: 97).

Sejarah telah memperlihatkan, betapa sebuah empayar yang terbesar

dalam sejarah dunia telah didirikan oleh orang Islam melalui tindakan dakwah,



141

ketenteraan dan pemerintahan yang cekap. Negara-negara Islam muncul dan
terkenal dengan tamadun yang tinggi dan canggih. Di wilayah-wilayah Islam
pada masa itu terdapat ramai cerdik-pandai yang cekap dalam bidang pelbagai
bidang dan ilmu pengetahuan; pentadbiran, pembangunan pertanian, industri,
kejuruteraan, pertahanan, ilmu sains dan hisab, ilmu falak dan pelayaran,
perubatan dan bermacam-macam ilmu selain dari agama Islam, hukum-hakam
dan tafsirannya (Mahathir, Ucapan di Pelancaran IKIM dan Perasmian Kongres
Menjelang Abad 21, pada 3 Mac 1992). Ini menunjukkan betapa pentingnya
fungsi dan posisi dakwah untuk menjayakan Islam dalam kehidupan

bermasyarakat, berbangsa dan bernegara.

Menyangkut dakwah dalam konteks kenegaraan, Mahathir (2003: 97)
menyatakan bahawa negara Islam mestilah bebas, kuat dan maju untuk
mengambil bahagian sebagai anggota masyarakat dunia. Mereka mestilah kekal
sebagai orang Islam dan mesti mendukung Islam. Walau bagaimanapun, mereka
mesti menjadi golongan fundamentalis Islam yang sejati, iaitu mesti melakukan
yang benar dan menolak yang salah sebagaimana yang dikehendaki dalam al-
Quran surah Ali Imran ayat 104." Islam sentiasa mendukung apa yang benar
dan adil serta tidak pernah menganjurkan supaya orang Islam bersekongkol atau
menyokong antara satu sama lain untuk melakukan perkara yang salah. Jika
orang Islam membuat perkara yang salah, orang Islam lain mesti menentang dan

membetulkannya (Mahathir, 2003: 89).

QS. Ali Imran ayat 104 bermakna: “Dan hendaklah ada di antara kamu
segolongan umat yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh kepada yang makruf dan
mencegah dari yang munkar; merekalah orang-orang yang beruntung".



142

Inilah yang dinamakan dengan amar maaruf nahi mungkar; menyuruh
orang lain supaya berbuat kebaikan dan mencegah mereka dari berbuat
kerosakan. Tentu sahaja, semua itu haruslah terlebih dahulu diamalkan oleh
masing-masing individu. Kerana, kejayaan umat Islam dan negara akan lebih
meyakinkan tentang kebaikan asas Islam berbanding dengan semua dakwah
tentang ajaran dan kepercayaan Islam khususnya apabila orang Islam terlebih

dahulu mengamalkan apa yang didakwahkannya (Mahathir, 2003: 93).

Mesti disedari bahawa kestabilan politik, kerajaan yang cekap,
pengetahuan dalam semua bidang sains dan teknologi, kekayaan kebendaan
dan kecanggihan masa kini semuanya adalah sebahagian daripada proses
memperkukuh umat Islam dan untuk terus mempertahankan keimanan dan
keperluan kepada amar maaruf nahi mungkar (Mahathir, 2003: 93). Dengan
demikian, dakwah menurut Mahathir memiliki bidang kerja yang luas, mulai dari
meningkatkan pengetahuan dan pemahaman orang Islam mengenai ajaran Islam
sehingga pembangunan orang Islam dan negara Islam juga merupakan
sebahagian daripada tugas berdakwah (Mahathir, Ucapan di Perasmian Kursus

Pendakwah Negara di Institut Tadbiran Awam Negara, pada 10 Disember 1992).

4.3 Rumusan

Lahirnya berbagai gagasan dan pemikiran Islam Mahathir yang konstruktif tidak
terlepas dari masa dan persekitaran yang ada. Maknanya, gagasan tersebut
tidak hanya lahir kerana pembacaan dan pengamatan Mahathir terhadap kondisi
yang terjadi dan keprihatinannya terhadap nasib umat Islam Melayu, tetapi juga
sebagai komitmen dan resistansi terhadap pelbagai kritk dan pandangan-

pandangan yang membidasnya. Sebab, gagasan kelslaman Mahathir terkadang



143

mengundang reaksi balas dan kritikan dari sebahagian ulama (Zamri, 2005: 361).
Namun, reaksi balas inilah yang menyebabkan pemikiran Islam bergerak

dinamik, terlepas dari tipa pemikiran yang dibawakannya.

Islam dalam pandangan Mahathir mesti difahami dengan berteraskan
kepada reason, logik dan argumen serta mengembalikannya kepada dasar
semula, iaitu al-Quran dan Sunnah. Dengan pemahaman seperti ini Islam pada
prinsipnya menurut Mahathir sangat menghendaki agar umatnya berjaya, tidak
hanya di dunia akan tetapi di akhirat pula. ltulah sebabnya, umat Islam selalu
didorong untuk meraih karunia Tuhan dengan bekerja keras, tekun dan disiplin.
Ertinya, tanpa pemahaman yang sebenar terhadap ajaran Islam, mustahil umat

Islam boleh mencapai kemajuan sebagaimana yang dicapai oleh kaum yang lain.

Mahathir melihat bahawa dalam realitasnya Islam telah banyak
disalahertikan oleh umat Islam sendiri, sehingga ajaran Islam tampak seperti
tradisional dan anti kemajuan. Umat Islam pun akhirnya lebih mementingkan
urusan-urusan yang berhubungan dengan akhirat saja dan tidak memiliki
semangat yang keras untuk mencapai kehidupan dunia yang lebih baik. Mereka
terkadang bersifat pasrah dengan nasib dan merasa cukup dengan apa yang
terjadi (fatalistik). Padahal, Islam menghendaki agar umatnya berjaya, tidak
hanya di dunia akan tetapi di akhirat pula. ltulah sebabnya, umat Islam selalu

didorong untuk meraih karunia Tuhan dengan bekerja keras, tekun dan disiplin.

Oleh itu, kerana Islam adalah agama yang mendorong kepada kemajuan
maka Mahathir telah memperkenalkan pola yang lebih kritikal untuk memahami

Islam, iaitu ‘pola Mahathirsme’, iaitu suatu pola disandarkan kepada sifat-sifat



144

universal, kedinamikan, kerasionalan dan kemodenan Islam, sehingga dengan
pola tersebut Islam boleh difahami dan tidak ditafsirkan secara sempit. Modal
dasar dari pola pemikiran ini antaranya adalah: (1) membudayakan minat
membaca dan mengembangkan ilmu pengetahuan, baik ilmu agama mahupun
ilmu sains; (2) mengembangkan sikap kritikal, iaitu sikap untuk selalu meneliti
dan tidak menerima begitu sahaja sebuah pemahaman atau pemikiran baru
sebelum mempelajari; (3) mengembangkan sikap keterbukaan, iaitu keterbukaan
terhadap segala gagasan kemajuan dengan tetap menapisnya dengan
mengambil kira mana yang baik, sesuai dengan Islam dan budaya Melayu dan

meninggalkan yang tidak baik.

Untuk kebangkitan Islam dan menghadapi berbagai cabaran masa
hadapan tiada cara yang boleh dilakukan oleh umat Islam selain melakukan
reformasi terhadap nilai hidup yang mereka pegang dengan dan reformasi
pemikiran di kalangan mereka yang terkongkong dengan ajaran yang tidak

berasaskan Islam dan mengelirukan umat Islam (Mahathir, 2003: 70-71).



BAB 5

ISLAM DAN ISU-ISU KENEGARAAN
SEMASA

5.1 Pengenalan

Pada bahagian ini dibincangkan pandangan Mahathir terhadap beberapa perkara
terkait persoalan tentang Islam dan kenegaraan, iaitu berkenaan dengan isu-isu
kenegaraan semasa. Mengikuti kepada Abdillah (2007: 133) antara isu-isu politik
moden tersebut adalah tentang demokrasi, fahaman pemisahan agama
(sekularisme), masyarakat majmuk atau masyarakat berbilang kaum (pluralisme)

dan pengganas atau keganasan (terorisme).

Sengaja dipilih keempat isu ini, karena ianya yang paling ramai
dibicarakan dan pula kesannya dalam pemerintahan dan tatanan kehidupan
bernegara. Demokrasi misalnya, ia dianggap sebagai lambang dari jalannya
pemerintahan. Sekularisme di samping menjadi kaedah pemerintahan umumnya
negara-negara di Eropah dan Barat, ia juga dianggap sebagai faham berbahaya

kerana mencuba memisahkan agama dengan kehidupan negara. Agama



146

dimaknai semata-mata adalah urusan antara manusia dengan Tuhan dan tidak
berhak untuk ikut campur dalam urusan negara, Sehingga orang takut dengan
sekularisme dan salah faham terhadap sekularisme. Masyarakat Majmuk atau
masyarakat berbilang kaum (pluralisme) adalah suatu keniscayaan yang harus
disedari oleh siapa sahaja sebagai bahagian penting dari wujud sebuah negara,
karena itu ianya tidak boleh menjadi alasan untuk saling bermusuhan atau
pertikaian, sehingga merosak ketentraman dan keamanan masyarakat. Kerana,
keselamatan dan perpaduan mempunyai adalah persoalan yang amat penting.
lanya merupakan asas untuk membangun bangsa atau negara. Pengganas
(terorisme) adalah cabaran yang harus diwaspadai oleh negara untuk menjamin

terciptanya keamanan kehidupan bernegara.

5.2 Islam dan Demokrasi

Dalam ucapan yang disampaikan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO,
pada 30 November 1990, Mahathir menegaskan penerimaan sekaligus kritiknya
terhadap demokrasi. Barat telah mengongkong fikiran manusia terlalu lama.
Konsep keadilan mereka, konsep kebebasan mereka, konsep moral mereka,
konsep kerajaan mereka, institusi-institusi mereka dan cara-cara dan pendekatan
mereka diterima oleh dunia sebagai the only way and the right way, seolah-olah
tidak ada nilai dan cara yang lain. Dan kita menerima sistem demokrasi kerana
demokrasi adalah satu sistem yang baik walaupun dicipta Barat. Tetapi, hal ini
bukan bermakna bahawa semua interpretasi dan amalan demokrasi di Barat itu

baik.

Sistem demokrasi bukannya undang-undang Tuhan. la direka oleh

manusia yang tidak terlepas daripada membuat kesilapan (Mahathir, 2003: 74).



147

Apabila Malaysia memilih demokrasi sebagai sistem terbaik dalam
penyelenggaraan negara, maka tujuannya tidak lain adalah bagaimana dengan
demokrasi itu kesejahteraan, keamanan dan kemajuan hidup masyarakat boleh
dicapai melalui usaha pembangunan negara. Namun masalahnya, demokrasi
sehingga kini menurut Mahathir masih mengandungi makna yang rancu, kerana
konsep demokrasi sering digunakan oleh negara-negara Barat untuk
kepentingan mereka, sehingga arti semula demokrasi pun sering berubah-ubah.
Sehingga, manakala sebuah negara berusaha kuat untuk menjayakan
demokrasi, tetapi sebaik sahaja negara tersebut berjaya, matlamatnya diubah
atau ditukar dan demokrasi ditafsir semula. Pada masa inilah dunia Islam tidak
dapat menerima tafsiran yang lebih terbuka tentang demokrasi (Mahathir, 2003:
24). Bahkan, Barat menyarankan bahawa yang penting bukan pemerintahan
yang membawa kebahagiaan kepada rakyat, yang penting ialah rakyat mesti
sanggup mendukung demokrasi, walaupun ia menyebabkan rakyat menderita
(Mahathir, 2003: 42). Hal ini tentu saja tidak sejalan dengan konsep sebenar
yang dikehendaki oleh demokrasi. Padahal, manakala demokrasi dicipta sebagai
satu sistem pemerintahan oleh rakyat untuk menggantikan sistem feudal,
tujuannya adalah supaya pemerintahan yang baik, adil, dan berkesan untuk

semua rakyat dapat diwujudkan.

Demokrasi menurut Mahathir (2003: 44) bukanlah agama yang
diwahyukan Tuhan, sehingga bebas dari kritik dan boleh diterima secara penuh.
Sedangkan agama sahaja boleh disalah tafsir dan diputarbelitkan oleh orang
yang berkepentingan, apatah lagi demokrasi. Oleh itu, tidak semua daripada apa
yang didakwa oleh Barat sebagai demokratik diamalkan, namun yang terpenting

adalah memilih yang jernih dan membuang yang keruh, yang tidak baik, dan



148

tidak sesuai untuk diamalkan (Mahathir, 2003: 44). Harus diingat kata Mahathir
bahawa demokrasi bukan agama Tuhan. Demokrasi adalah ciptaan manusia dan
sudah tentu ia jauh daripada sempurna. Bangsa-bangsa Barat cuba mendakwa
bahawa demokrasi tidak cacat dan menganggapnya sebagai satu sistem yang
tidak siapa boleh mempertikaikan atau mengubahnya. Mereka menciptakan
slogan vox populi vox dei, iaitu ‘suara ramai adalah suara Tuhan’. Padahal
demokrasi bukan suara Tuhan dan jauh daripada sempurna, bahkan ia penuh
dengan kecacatan yang boleh membinasakan pengamalnya dan menjadikan
mereka mangsa kezaliman demokrasi yang tidak kurang buruknya daripada
kezaliman sistem feudal atau diktator (Mahathir, Ucapan di Konvensyen UMNO

Sempena Ulangtahun yang ke 50, pada 11 Mei 1996).

Kritik yang sama terhadap demokrasi Barat ditegaskan kembali oleh
Mahathir ketika berucap di Sidang Kemuncak Pertubuhan Persidangan Islam

(OIC) ke-8 di Teheran, Iran, pada 9 Disember 1997.

Meskipun semua dakwaan Barat tentang keberkesanan dan keadilan
sistem demokrasi mereka, sistem itu masih belum sempurna, malah
bukan merupakan sistem yang baik untuk mereka atau untuk sesiapa
sahaja. Kerap kali orang yang tidak sesuai dipilih untuk membentuk
kerajaan mereka. Kepentingan diri sering memesongkan mereka daripada
tugas yang perlu dilaksanakan. Rasuah menjadi-jadi dan kelakukan tidak
berakhlak merupakan perkara biasa. Sistem ala Barat dan konsep
demokrasi masa kini bukannya lebih baik daripada negara teokratik yang
feudalistik sebelum ini. Cara mereka mungkin berbeza, namun objektif
dan hasilnya adalah sama.

Mahathir juga mengkritik sikap negara-negara tertentu yang menerima
demokrasi sebagai sistem politik, tetapi kerana tidak faham apa dianya
demokrasi, mereka telah menjadi mangsa demokrasi tanpa sedikit pun

memperolehi manfaat. Padahal, negara membangun terutamanya memerlukan

kestabilan politik lebih daripada dahulu (Mahathir, 2003: 74). Oleh itu, bagi



149

sesebuah negara yang membangun, demokrasi yang diamalkan tidak perlu
terlalu liberal sehingga kerajaan menjadi kaku dan hanya ingin menjadi popular.
Sebab salah satu daripada kelemahan demokrasi ialah tuntutan terhadap
kerajaan adalah berlebih-lebihan. Jika kerajaan lemah dan mencuba melayan
semua tuntutan kerana ingin kekal sebagai kerajaan, negara akan menjadi
bangkrap (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, pada 30

November 1990).

Demokrasi juga tidaklah sama dengan dan tidak harus ada pembaharuan
kerajaan sebagaimana dakwaan sesetengah orang. Sebab, hak untuk
mengekalkan kerajaan tidak bertentangan dengan demokrasi, selama
pengekalan tersebut adalah kehendak rakyat dan dilakukan melalui cara dan
proses yang demokratik (Mahathir, 2003: 42). Demokrasi mendatangkan hasil
yang baik kerana ia diamalkan dengan tetap bekerjasama dengan kaum yang
lain, mengutamakan keadilan untuk semua, dan tidak mengetepikan hak minoriti.
Oleh itu, politik menjadi stabil dan demokrasi, termasuk pilihan raya dapat
diamalkan secara berterusan (Mahathir, 2003: 43). Malaysia berjaya
menggunakan sistem demokrasi, memilih kerajaan dan mempunyai pentadbiran
yang berkesan. Tetapi hanya dengan ini sahaja tidak menjamin negara akan
maju. Untuk mencapai kemajuan diperlukan ide-ide yang baik, wawasan,
perancangan yang rapi, pendekatan yang boleh menjayakan ide-ide berkenaan
dan pengurus-pengurus yang terbaik dan berkebolehan dalam melaksanakan
pembangunan negara. Majunya negara Malaysia dan terlaksananya rancangan-
rancangan pembangunan bermakna bahawa faktor-faktor ini ada pada negara
(Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, pada 5 September

1997). Demokrasi ialah hak bagi rakyat menentukan siapa yang dipilih untuk



150

memerintah atau menjadi kerajaan yang memerintah atau menjadi kerajaan yang
akan mengurus dan mentadbir supaya majoriti rakyat hidup bebas daripada
sebarang tekanan (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO,

pada 30 November 1990).

Jelas bahawa apabila Malaysia berjaya mengamalkan demokrasi,
membentuk kerajaan dan memilihnya melalui proses pilihan raya umum,
pembangunan negara dapat dilaksanakan, dan rakyat hidup dalam keadaan
aman dan makmur. Hal ini lebih dikeranakan rakyat Malaysia, ahli politik
Malaysia, dan parti politik Malaysia tahu cara menggunakan sistem demokrasi.
Ini bermakna bahawa bukanlah sistem demokrasi yang menentukan, tetapi para
ahli yang melaksanakan pemerintahan itulah yang menentukan, baik dan

berkesannya pemerintahan dijalankan (Mahathir, 2003: 42).

Sistem (demokrasi) walau betapa baik sekalipun dengan sendirinya tidak
menjamin kejayaan. Kerana, yang menentukan kejayaan menurut Mahathir ialah
pengamal sistem itu yang sedar bahawa peruntukkan dalam sistem itu perlu
diguna dengan membelakangkan nafsu dan mengutamakan semangat
penubuhan badan yang berkenaan. Demokrasi akan kekal dan kuat jika
pengamalnya memahami peranan mereka dan mengawal kepentingan diri untuk
menjayakan kepentingan ramai dan memelihara demokrasi. Bagi yang faham,
kepentingan ramai ialah kepentingan bersama yang akhirnya memenuhi
kepentingan diri juga (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung
UMNO ke-34, pada 19 Ogos 1983). Sebab, demokrasi sebagai sistem
pemerintahan tidaklah bersifat sempurna. Jadi, demokrasi harus difahami dan

difungsikan sebagai alat untuk manusia mencapai kesejahteraan kehidupan



151

berbangsa dan bernegara, bukan manusia yang menjadi alat demokrasi
(Mahathir, 2003: 42). Inilah yang kemudian membolehkan demokrasi memiliki
kedudukan yang penting guna menjamin terlaksananya pemerintahan yang baik
dan agar program pembangunan yang telah dirancang dapat dilaksanakan

dengan sebaik-baiknya.

5.3 Islam dan Sekularisme

Mahathir menilai bahawa apa yang dilakukan oleh pengasas Turki moden,
Mustafa Kemal Attaturk, telah tersilap kerana menyalahkan Islam, bukannya
melihat pada tafsiran sempit tentang Islam sebagai punca kejatuhan empayar
Turki. Mustafa Kemal telah salah memahami dan menganggap bahawa Islam
terpisah dari negara dan Islam samasekali tidak mempengaruhi hal-ehwal
negara, kerana itu Islam mesti dijauhkan dari negara, sebagaimana halnya
dengan pemisahan antara agama (gereja) dan negara di Eropah. Sehingga,
Mustafa Kemal percaya bahawa penyelesaian masalah Turki harus dilakukan
dengan menolak Islam sepenuhnya dalam urusan kenegaraan dan menjadikan

sekularisme sebagai doktrin negara Turki moden (Mahathir, 2003: 13).

Menurut Mahathir, pemisahan antara gereja dengan negara, dan
pemisahan antara sekular dengan agama mungkin boleh dilakukan dalam agama
Kristian, tetapi mustahil dalam Islam. Islam kata Mahathir adalah cara hidup, dan
cara hidup tidak boleh terbatas kepada sembahyang dan amal ibadat sahaja. la
bukan semata-mata berkenaan dengan akhirat. Cara hidup mestilah melibatkan
apa jua yang dilakukan oleh umat Islam sehari-hari. Kerana itu, di samping
sembahyang dan amal ibadat, juga sangat penting untuk dilakukan berbagai hal

terkait dengan kehidupan duniawi, misalnya:



152

1. Kajian tentang sains dan teknologi berkaitan dengan persediaan hidup yang
lebih baik untuk umat Islam adalah penting dan pastinya berkenaan
keselamatan dan pertahanan umat Islam.

2. Menjalankan perniagaan dan memperoleh kekayaan juga adalah untuk
kesejahteraan ummah di muka bumi ini, kerana dengan cara itu sedekah dan
zakat dapat dikeluarkan untuk membantu mereka yang memerlukan.

3. Peningkatan cara perjalanan berkaitan dengan menunaikan fardu haji juga
perlu dilakukan.

4. Pembangunan dan kemakmuran negara Islam, kerajaan yang cekap, sistem
perundangan, peraturan, dan undang-undang yang adil dan saksama,
sesungguhnya segala yang ada kena-mengena dengan dunia ini adalah

sebahagian daripada cara hidup (Mahathir, 2003: 14).

Sebahagian kalangan dari masyarakat Islam ada pula yang takut dan
salah faham dengan hal-hal yang dianggap sekular. Padahal, mereka tidak
memahami sekularisme yang sebenar dalam konteks Islam. Mereka takut
berulangnya pensekularan Turki yang menyebabkan umat Islam menjadi jahil
dan ketinggalan serta tidak mampu mempertahankan diri mereka. Pensekularan
juga menyebabkan umat cuba mengasingkan diri mereka daripada pengaruh luar
dan secara fizikal daripada orang bukan Islam. Mereka melakukannya dengan
menyebarkan kebimbangan bahawa bersekutu dengan orang bukan Islam akan
mencemarkan agama mereka dan apa yang dianggap oleh mereka sebagai cara

hidup Islam (Mahathir, 2003: 15).

Hal yang lebih kritis lagi adalah apabila ada orang yang beranggapan

bahawa mereka tidak perlu menuntut pelajaran ke atas ilmu-ilmu yang dianggap



153

sekular, seperti matematik kejuruteraan, fizik dan yang seumpamanya kerana
ilmu-ilmu tersebut berasal dan diasaskan oleh orang-orang Barat. Mereka
merasa cukup dengan menuntut pelajaran ilmu-ilmu kelslaman sahaja. Padahal,
agama Islam tidak salah. Dalam bidang penguasaan ilmu termasuk sains, ilmu
alam, matematik kejuruteraan, agama Islam bukan sahaja tidak menegah tetapi
menuntut supaya dikejar oleh orang Islam. Manakala orang Islam lemah dalam
bidang ini sekarang, apabila mereka malas dan tidak bersemangat untuk
mempelajari ilmu-ilmu ini, sebabnya ialah orang-orang yang berkepentingan yang
ingin mengekal dan memperkuatkan pengaruh mereka sengaja menghalang
pelajaran ilmu-ilmu yang tidak khusus berkenaan agama dengan mendakwa ilmu
ini sekular dan mempelajarinya tidak memberi pahala (Mahathir, Ucapan di

Kongres Pendidikan Melayu Pertama di Kuala Lumpur, pada 1 September 2001).

Oleh itu, menurut Mahathir, tidak ada apa-apa yang sekular dalam
mempelajari sains, kemahiran dan teknologi yang sememangnya dapat
menyumbang kepada kesejahteraan dan keselamatan Islam, tersebab, seluruh
masyarakat Islam akan berdosa jika tiada seorang pun daripada mereka
melaksanakan fardu kifayah, yakni hal-hal yang harus dilakukan untuk memenuhi
keperluan demi kesejahteraan umat Islam di dunia ini (Mahathir, 2003: 14). Satu-
satunya perkara yang dikehendaki ialah masyarakat Islam tidak boleh melanggar
larangan Islam dan tidak menjadi angkuh sehingga meniadakan wujud Tuhan
(Mahathir, 2005: 14). Lagi pula, sains mempunyai kaitan yang rapat dengan
survival dan kemajuan orang-orang Islam. Agama Islam wujud kerana terdapat
orang-orang yang menghayatinya. Jika kerana kelemahan, orang-orang Islam
ditewaskan dalam semua bidang, mereka bukan sahaja bersalah kerana tidak

menunaikan suruhan al-Quran, tetapi mereka mungkin dipisahkan daripada



154

agama mereka (Mahathir, Ucapan di Perasmian Seminar al-Quran Antara

Bangsa di Pusat Islam, Kuala Lumpur pada 19 Mac 1990).

Bahkan Hadis Nabi SAW telah memberi tuntunan supaya umat Islam
menuntut berbagai-bagai ilmu yang boleh menunjang dan memudahkan hidup
mereka. “Tuntutlah ilmu walau pun sampai ke negeri Cina”. Sebab ilmu yang
dimaksudkan oleh Nabi dalam Hadis ini pada masa itu yang berkembang di Cina
bukanlah ilmu-ilmu agama, tetapi ilmu yang berkenaan dengan pemerintahan
negara, strategi perang, ilmu pertanian, perubatan, teknik pembuatan porselin
(tembikar), pembuatan kertas dan bahan letupan (Mahathir, Ucapan di
Persidangan Serantau Menghadapi Abad 21: Reformasi dan Umat Islam
Serantau, pada 22 Ogos 1997).

Orang Islam tidak disuruh mempelajari agama sahaja. Jika semua

daripada kita hanya berpengetahuan dalam bidang agama sahaja, hanya

mempelajari agama sahaja yang akan memberi pahala kepada kita dan
dengan itu apakah yang terjadi kepada masyarakat kita? Kita tidak
mungkin menyara kehidupan kita sama sekali. Pendapat bahawa hanya
yang mempelajari agama sahaja yang akan mendapat pahala dan tempat

di akhirat adalah salah. Mereka tidak pun dapat hidup jika tidak ada orang

lain yang membuat kerja-kerja lain bagi menyara kehidupan mereka dan

menyelamat mereka. Orang lain ini juga membuat ibadat kerana mereka
yang membolehkan orang berpelajaran agama hidup sempurna

(Mahathir, Ucapan di Kongres Pendidikan Melayu Pertama di Kuala

Lumpur, pada 1 September 2001).

Oleh itu, semua ilmu untuk kesejahteraan hidup dituntut kerana tidak ada
larangan bahawa hanya ilmu khusus berkenaan agama sahaja yang boleh
dipelajari oleh umat Islam. Sebab, al-Quran pun telah menyuruh umat Islam
untuk melihat segala kejadian (penciptaan) Tuhan; gunung-gunung, langit dan
bumi, hujan, tumbuh-tumbuhan, binatang yang menjadi makanan, kenderaan dan

pakaian bagi manusia, bulan dan bintang, siang dan malam, iklim dan musim

serta segala yang dijadikan oleh Tuhan untuk manusia. Makna melihat tidaklah



155

terhad kepada melihat sahaja tetapi meliputi menyelidik dan mempelajari segala
yang dijadikan oleh Tuhan supaya faedahnya boleh dinikmati oleh semua umat
manusia (Mahathir, Ucapan di Persidangan Serantau Menghadapi Abad 21:

Reformasi dan Umat Islam Serantau, pada 22 Ogos 1997).

Di samping kesalahfahaman terhadap pelajaran sains umum yang
dinggap sekular, terdapat pula kecenderungan yang membimbangkan di
kalangan guru agama yang mempengaruhi kanak-kanak supaya menjauhkan diri
daripada orang bukan lIslam, dengan alasan ketakutan mereka kalau-kalau
mereka memakan makanan yang tidak halal. Cubaan untuk memisahkan orang
Islam dengan orang bukan Islam ini juga terjadi di peringkat sekolah dan
universiti (Mahathir, 2003: 15). Penyisihan dan pengasingan sendiri tidak akan
membantu memupuk pemahaman antara agama. Sememangnya di negara
Malaysia yang berbilang bangsa dan agama ini, umat Islam tidak akan dapat
menyesuaikan diri dan hidup rukun damai serta dapat manfaat daripada pelbagai
peluang yang ditawarkan dalam persekitaran masyarakat berbilang bangsa dan
agama, apabila mereka memencilkan diri dan tidak dapat menunjukkan ajaran

Islam sebenar (Mahathir, 2003: 16).

5.4  Islam dan Masyarakat Majmuk

Hari ini, di merata negara di dunia terdapat masyarakat majmuk yang menganut
agama-agama yang berlainan. Di satu negara satu bangsa yang menganuti
agama tertentu memerintah masyarakat yang mempunyai minoriti yang terdiri
dari bangsa lain yang menganuti agama lain. Sebaliknya di negara lain pula

bangsa yang memerintah di negara pertama tadi menjadi puak minoriti di bawah



156

pemerintahan bangsa yang menjadi minoriti di negara mereka (Mahathir, Ucapan

di Persidangan Pemerintahan dalam Masyarakat Majmuk, 17 Ogos 1995).

Menyadari hakikat dari masyarakat majmuk, walaupun Malaysia ditadbir
oleh kerajaan yang kebanyakannya terdiri daripada orang Melayu Islam, tidak
ada cubaan untuk menindas orang bukan Islam. Kerajaan Malaysia sangat
bertoleransi dan menghormati amalan beragama masyarakat lain. Tiada siapa
pun boleh mengatakan bahawa dengan berbuat demikian, maka tidak bersifat
kelslaman. Walaupun kebelakangan ini nampak beberapa penyelewengan,
namun ini merupakan pengecualiaan dalam pemerintahan tersebut. Negara yang
sebahagian besar pemimpinnya beragama Islam boleh menjamin keadilan dan
kesaksamaan kepada sesiapa sahaja tanpa mengira bangsa atau agama

(Mahathir, 2003: 5).

Agama masih relevan dalam masyarakat berbilang kaum di Malaysia.
Mengabaikan atau menyisihkannya merupakan tindakan yang amat tidak bijak.
Masyarakat yang benar-benar sekular tidak boleh diwujudkan di Malaysia.
Walaupun Islam diterima sebagai agama rasmi di Malaysia, agama lain boleh
diamalkan. Sebab, bukan sahaja kebebasan untuk mengamalkan agama lain
dianggap penting dan bermakna, akan tetapi ia juga menunjukkan toleransi dan
penyesuaian bagi sebahagian besar penduduk Islam (Mahathir, 2003: 5).

Malaysia adalah negara berbilang kaum dan berbilang agama. Manakala

agama Islam diterima sebagai agama rasmi negara, agama-agama lain

adalah bebas diamalkan pengamal-pengamalnya. Di samping itu orang-
orang Islam dipelihara daripada pengembangan agama lain sebalinya,
dalam mengembangkan (mendakwah) dan meningkatkan bilangan
penganut agama Islam, paksaan tidak boleh digunakan (Mahathir,

Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, pada 27 September
1985).



157

Sehingga, walaupun perbezaaan amalan agama di negara lain
mengakibatkan terjadinya perpecahan dan bahkan pertempuran ganas, di
Malaysia, amalan ini berjaya mendekatkan pengikut agama yang berlainan. Di
Malaysia, perpaduannya yang luar biasa, walaupun berbeza agama merupakan
hasil keterbukaan dalam amalan beragama yang berbeza, dan khususnya Islam,
agama sebahagian besar penduduk Malaysia dan agama rasmi negara

(Mahathir, 2003: 5-6).

Islam mengakui keragaman manusia, sehingga dengan berbilang bangsa
itu Islam menyuruhkan kepada manusia supaya mereka boleh mengenal satu
sama lain. Karenanya, orang Arab bukanlah lebih mulia daripada bangsa lain,
kecuali apabila mereka menyembah Allah SWT dan mengamalkan ajaran Islam

dengan yakin dan ikhlas (Mahathir, 2003: 10).

Pemahaman dan prinsip dasar yang seperti inilah yang dipegang oleh
umat Islam dulu, sebagaimana yang dipraktikkan oleh masyarakat Islam di
Madinah, di Spanyol, di Eropah Timur, dan diberbagai daerah lainnya. Sehingga,
walaupun masyarakat bukan Islam minoriti, akan tetapi keamanan dan
keselamatan jiwa, harta benda, dan pengamalan agama mereka tetap terjamin.
Tak heran, jika di Eropah Timur, penganut agama Kristian lebih suka menerima
pemerintahan Islam Turki yang bisa menjamin kehidupan mereka, dibanding
dengan pemerintahan Kristian sebelumnya yang telah mengambil cukai sangat
tinggi atas mereka (Mahathir, 2003: 16). Ini merupakan bukti nyata dari toleransi

dan sikap menghormati faham atau agama orang lain.



158

Budaya toleransi terhadap agama dan kepercayaan lain yang dibentuk
oleh tamadun Islam adalah sepenuhnya seiring dengan ajaran Islam (Mahathir,
2003: 18). Negara Islam atau yang dikuasai oleh orang Islam, tetapi mempunyai
rakyat dan penduduk daripada berbagai-bagai bangsa dan menganuti agama
yang bukan Islam, jika mereka mengikuti ajaran Islam maka mereka tidak akan
menindas penduduk yang bukan Islam. Tidak ada di mana-mana dalam ajaran
Islam yang sebenar, sama ada daripada al-Quran atau Hadis yang sahih yang
menyuruh pemerintahan Islam melakukan ketidakadilan ke atas rakyat bukan
Islam. Elemen yang ditekan berulang kali oleh Islam ialah supaya berlaku adil
dan membuat yang baik, menolak sebarang bentuk kezaliman dan keburukan
(Mahathir, Ucapan di Persidangan Pemerintahan dalam Masyarakat Majmuk,

pada 17 Ogos 1995).

Sikap toleransi dan memahami agama lain ini adalah sebahagian
daripada ajaran Islam. Sejak dulu lagi ajaran ini diterima dan diamalkan.
Sememangnya, seperti ajaran lain, dari segi amalannya, kerap berlaku
penyelewengan dan pemesongan. Mereka yang mempunyai agenda tersendiri
mungkin memutarbalikkan tafsiran ini untuk tujuan mereka sendiri (Mahathir,

2003: 19).

Menurut Mahathir, Islam tidak melarang sikap tolak ansur dan
mengadakan hubungan sedemikian. Malah Islam menyuruh umatnya menerima
hakikat bahawa terdapat antara masyarakat berlainan agama yang
bersembahyang dengan cara lain. Mereka tidak disuruh memaksa orang ini
menerima Islam. Apa yang penting, mereka mestilah bertolak ansur dan

memahami, dan tidak menganggap mereka sebagai musuh. Sejak zaman



159

dahulu, umat Islam merupakan umat yang suka bergaul, bertolak ansur dan
mempunyai hubungan yang rapat dengan penganut agama lain (Mahathir, 2003:

10).

Salah satu keperluan asas bagi suatu bangsa atau negara ialah
keselamatan dan keamanan. Dalam suasana keselamatan yang terjaminlah
sesuatu bangsa dapat menjalankan usaha untuk membawa kemakmuran dan
kesejahteraan. Soal keselamatan dan keamanan menjadi lebih utama lagi dalam
keadaan seperti kita di Malaysia ini kerana rakyat yang berbilang kaum di
dalamnya mempunyai sentimen-sentimen tertentu. Dalam hal inilah soal
keselamatan dan perpaduan mempunyai peranan yang amat penting. Suasana
aman dan tenteram dapat menjadi keruh dan kucar-kacir hanya kerana sentimen
yang diapi-apikan oleh setengah-setengah pihak yang tidak bertanggungjawab.
Hal ini juga menunjukkan bagaimana suatu peristiwa (kerusuhan) itu boleh
menghancurkan dan memusnahkan segala usaha dan titik peluh bagi membina
perpaduan (Mahathir, 2005: 15-16). Oleh itu, kerajaan yang lemah tidak baik
untuk sebuah negara yang berbilang kaum, seperti halnya Malaysia (Mahathir,
2008c: 19). Sebab, negara berbilang kaum pada kebiasaannya tidak stabil dan

ketegangan kaum kerap berlaku.

Menurut Mahathir, ada sesetengah orang yang salah dalam memahami
masalah perkauman dalam konteks masyarakat berbilang kaum. Misalnya, ada
yang berpandangan bahawa seseorang yang berbicara mengenai
kepentingannya (bangsa Melayu) dan keperluan mereka untuk berusaha
mengejar pencapaian bangsa lain agar mereka memiliki martabat dan kemajuan

yang tinggi bagi negaranya sediri adalah ssesuatu yang bersifat rasis. Padahal,



160

pembicaraan seperti itu tegas Mahathir tidak bererti suatu yang bersifat rasis
atau perkauman (racist). Kerana, apa yang diinginkan dan diupayakannya
adalah untuk kemajuan dan untuk negaranya (Mahathir, 2008c: 83). Oleh itu,
nasihat agar orang Melayu supaya menimba ilmu dan kemabhiran, supaya boleh
digunakan untuk mencari kekayaan bagi diri mereka di negara mereka sendiri
bukan suatu hasutan yang berbau rasis (Mahathir, 2008c: 85). Tetapi, hasutan
yang berbau rasis atau perkauman adalah apabila seseorang berbicara atau
mempublikasikan berita yang tidak benar berkenaan dengan perkauman itu
sendiri, misalnya berkenaan dengan penghapusan etnik, tindakan kekerasan
terhadap suatu etnik, penghinaan, padahal hal yang demikian tidak terjadi

(Mahathir, 2008c: 83).

Pengertian masyarakat majmuk sendiri sebenarnya berbeza-beza bagi
setiap negara yang mempunyai rakyat berbilang kaum, misalnya Singapore yang
mendakwa ianya sebagai negara berbilang kaum tetapi secara dasarnya adalah

sebuah negeri yang dikuasai oleh penduduk berketurunan Cina yang besar.

Untuk mengelakkan konflik antar kaum jalan yang mesti dilakukan adalah
dengan mengurangkan perbezaan di antara kaum-kaum tersebut, salah satunya
adalah mengurangkan jurang ekonomi. Dengan mengurangkan jurang ekonomi
di antara rakyat Malaysia, maka mereka tidak akan begitu hiraukan atau begitu
tekankan akan perlunya mereka diidentifikasikan menurut keturunan mereka.
Mereka akan tetap menjadi Melayu, Cina, India, Murut, Bajau, Dayak dan
sebagainya, tetapi mereka akan kurangkan bersengketa terhadap satu sama lain
(Mahathir, 2008c: 91). Jadi, bukan bererti dilakukan dengan menukar etnik.

Kerana, perbezaan etnik adalah sesuatu yang harus diterima, begitu pun dengan



161

perbezaan agama. Bagaimana pun beberapa aspek perbezaan kebudayaan
boleh dijadikan sesuatu yang boleh diterima pakai oleh semua kaum (Mahathir,

2008c: 88).

Di samping itu, pemimpin kerajaan juga mesti memahami dengan baik
cara-cara mengatasi masalah-masalah yang timbul dikeranakan oleh masyarakat
majmuk, sehingga konflik antar etnik boleh dicegah. Sehingga, walaupun
masyarakat berbilang kaum Malaysia akan terus berasingan daripada etnik
kaum, namun Malaysia akan terus aman dan berkeupayaan untuk mencapai
pertumbuhan ekonomi dan sentiasa memperlihatkan keharmonian perhubungan
antara kaum jika pimpinan negara ini memahami masalah yang terdapat dan

mempunyai kemampuan untuk mengurusnya (Mahathir, 2008c: 91).

Yang jelas, agama Islam menyuruh orang Islam agar tidak memaksa
sesiapa untuk memeluk agama Islam atau memerintah orang bukan Islam secara
zalim dan tidak adil. Dengan itu Kerajaan Islam atau Kerajaan orang Islam
tentulah kerajaan yang bertimbangrasa, adil dan baik. Jika ianya zalim dan tidak
adil, jika ia menindas rakyat sama ada Islam atau bukan Islam, maka kerajaan itu
bukanlah Kerajaan Islam atau kerajaan yang berpandukan kepada ajaran Islam.
Kerana, Kerajaan Islam adalah berpandu dan mengikut lunas-lunas Islam
(Mahathir, Ucapan di Persidangan Pemerintahan dalam Masyarakat Majmuk,

pada 17 Ogos 1995).

5.5 Islam dan Pengganas (Terorisme)

Islam ialah agama keamanan, persaudaraan dan fleksibiliti, demikian ucapan

yang disampaikan oleh Mahathir di Sidang Kemuncak Pertubuhan Persidangan



162

Islam (OIC) ke-8 di Teheran, Iran, pada 9 Disember 1997. Penegasan yang
sama kembali disampaikan oleh Mahathir ketika berucap di Persidangan
Antarabangsa tentang ‘Pengajian Agama: Menyambut Alaf Baru’ di Kuala
Lumpur, Malaysia, pada 30 Disember 1999.
Meskipun terkadang sukar untuk dipercayai, Islam sebenarnya ialah
agama keamanan, sebagaimana perkataan Islam yang berasal daripada
perkataan Arab bagi keamanan. Kerana itu, Islam sekeras-kerasnya
menolak anggapan bahawa peperangan ialah penyelesaian konflik antara

manusia. Orang Islam hanya boleh berperang jika mereka diserang oleh
orang lain.

Akan tetapi, sama ada suka atau tidak suka kata Mahathir, ramai juga
orang bukan Islam yang berpendapat bahawa Islam adalah agama yang dikait
rapat dengan kemunduran, kemiskinan dan kelemahan. Bahkan belakangan ini
pula Islam sering dikaitkan dengan keganasan dan irrationality, iaitu tindakan
atau pemikiran yang tidak berprinsip (Mahathir, Ucapan di Pelancaran IKIM dan

Perasmian Kongres Menjelang abad 21, pada 3 Mac 1992).

Memang, terkadang orang-orang Eropah/Barat biasanya lupa atau tidak
mengendahkan kecenderungan mereka sendiri kepada keganasan apabila
mereka petah berkata-kata tentang pengganas Islam. Mereka mengabaikan
hakikat bahawa lebih ramai orang Islam dibunuh oleh orang bukan Islam (seperti
di Bosnia-Herzegovina) atau Palestina berbandingan dengan orang bukan Islam
yang dibunuh oleh pengganas Islam. Namun, mereka tidak pernah lupa untuk
mengaitkan agama seseorang pengganas jika kebetulan dia beragama Islam.
Sampai begitu sekali mereka menyalahertikan Islam (Mahathir, 2003: 5).
Perbuatan ganas, malah tindakan biasa orang Islam dalam mempertahankan diri
di Palestin sentiasa digambarkan sebagai keganasan umat Islam pengganas, jika

mereka ialah pengganas dan dalam banyak kejadian mereka bukannya



163

pengganas, tetap dicap sebagai pengganas Islam. Namun, keganasan oleh
orang lain, oleh etnik Eropah, orang Kristian dan Yahudi yang fanatik serta
penganut Buddha, tidak pernah dikaitkan dengan agama mereka. Tidak ada
pengganas Kristian atau pengganas Yahudi atau pengganas Buddha atau
pengganas Kristian Ortodoks yang pastinya ialah orang Serbia (Mahathir, 2003:
9). Orang Islam dicitrakan oleh Barat sebagai pengganas dan keganasan
dikatakan dimonopoli umat Islam, sementara orang bukan Islam hanyalah
pengganas yang tidak dikaitkan dengan kumpulan etnik atau budaya atau agama
mereka. Oleh itu, tidak pernah disebut bahawa sebenarnya lebih ramai orang

Islam menjadi mangsa keganasan Kristian dan Yahudi (Mahathir, 2003: 9).

Mahathir menyedari bahawa timbulnya sikap bias dan prejudis orang
bukan Islam (Barat) terhadap Islam sedikit banyak memang disebabkan oleh
umat Islam sendiri. Tindak tanduk yang radikal dan ekstrim oleh sebilangan kecil
umat Islam telah menyebabkan dunia bukan Islam beranggapan bahawa itulah
way of life atau cara hidup Islam yang dilaungkan, padahal tindakan radikal
tersebut hanyalah satu aberration atau satu penyelewengan yang terkeluar
daripada amalan normal Islam (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan

Agung UMNO ke44, pada 4 November 1993).

Islam dan umat Islam dikatakan hampir sinonim dengan keganasan,
sehingga seolah-olah Islam sendiri menyokong perbuatan ganas yang tidak
bertanggungjawab tersebut. Padahal sekali-kali, Islam tidak mengajarkan untuk
berbuat keganasan. Kerana Islam sendiri mengakui akan perbezaan dan
masyarakat yang berbilang bangsa. Menurut ajaran Islam, Allah SWT mencipta

manusia di muka bumi ini berbilang bangsa dan keturunan supaya mereka boleh



164

mengenali dan memahami antara satu sama lain' (Mahathir, 2003: 16). Para
pelampau Islam yang melakukan tindak kekerasan memang tidak berfikir dua
Mereka tidak menyedari betapa tidak rasionalnya tindakan tersebut, kerana ini
hanya akan menjadikan mereka mempersetankan Islam. Seolah-olah pada
sesetengah orang Islam, memenangi pertelingkahan atau mencapai matlamat
mereka tidak lagi penting atau relevan. Apa yang penting ialah pertelingkahan itu
sendiri. Apabila ini terjadi, maka tidak akan ada lagi keamanan, sebab keamanan
bukanlah matmalatnya, yang penting boleh menyakit bahkan membunuh musuh

(Mahathir, 2003: 87).

Keganasan menurut Mahathir adalah sebarang tindakan atau perbuatan
yang mengancam orang dengan rasa ketakutan dan kengerian kematian
mengejut atau kecederaan parah. Dalam konteks ini, menurut Mahathir
pengeboman dan serangan bertalu-talu ke atas rakyat dan orang awam yang
tidak berdosa merupakan suatu tidakan keganasan (Mahathir, 2008b: 15).
Kerananya, tindakan keganasan tidak hanya dilakukan oleh seseorang atau
sekelompok orang sahaja, akan tetapi boleh pula dilakukan negara. “Bunuh-
membunuh, menculik dan peras ugut bukan sahaja dilakukan oleh penjenayah
tetapi juga oleh negara-negara. Bahwa perbuatan ini kerapkali menganiaya
orang yang tidak terlibat dan berdosa tidak diambil kira. Ada negara yang cuba
‘assassinate’ orang tertentu dengan mengebom kediaman mereka, sambil
mengecam perbuatan mengganas atau ‘terrorisme’ (Mahathir, Ucapan di

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-38, pada 24 April 1987).

'Ayat al-Quran yang dimaksud Mahathir dalam hal ini terdapat pada surah al-
Hujuraat ayat 13 yang bermakna: “Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu
dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa
dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal mengenal. Sesungguhnya orang yang
paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang paling bertakwa di antara kamu.
Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal’.



165

Menurut Mahathir keganasan boleh timbul disebabkan oleh perasaan
kecewa terhadap kegagalan, seperti kanak-kanak apabila marah dan kecewa ia
boleh merosakkan apa yang ada pada mereka sebagai cara melepaskan
geramnya. Orang yang gagal tidak nampak bagaimana mereka dapat mengatasi
kegagalan mereka juga melepaskan geram dengan cara yang sama. Mereka
mengganas, membunuh, meletupkan bom dan menjatuhkan pesawat dengan
penumpang yang tidak berdosa. Mereka melepaskan geram ke atas yang lemah,
kerapakali ke atas kaum bangsa dan negara sendiri. Padahal dengan cara-cara
yang negative ini, mereka hanya akan mundur, dihina dan ditindas. Inilah
sebahagian dari masalah yang dihadapi oleh negara Islam kerana adanya puak
ekstrimis agama. Oleh itu, upaya untuk mengejar segala ketertinggalan,
menggalakan kemajuan dan kejayaan sebenarnya lebih rasional dibanding
dengan tindak kekerasan (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung

UMNO ke-48, pada 5 September 1997).

Mahathir sedar bahawa pengganas dan keganasan merupakan salah
satu faktor yang akan menghambat pembangunan dan akan merosakan apa
yang sudah dicapai, kerana itu, menurut Mahathir keganasan harus dihilangkan
atau paling tidak dikurangkan. Untuk menghilangkan atau mengurangi
keganasan tersebut harus dikaji segala hal dan sebab yang mengakibatkan
terjadinya keganasan atau munculnya pengganas. Apabila punca dari timbulnya
pengganas dan keganasan dapat dihapuskan, maka barulah keganasan juga

dapat dihapuskan.

Keganasan merupakan halangan besar yang menghambat kemajuan dan
keamanan. Setidak-tidaknya kita harus cuba mengurangkan keganasan,
jika tidak dapat menghapuskan keganasan sama sekali. Satu hakikat
penting yang menentukan kejayaan dalam perjuangan melawan



166

keganasan ialah kita mesti memahami punca akar umbi yang mendorong
pengganas melakukan keganasan. Jika puncanya dapat dihapuskan atau
paling tidak dikurangkan, barulah kita boleh harapkan keganasan
beransur kurang (Mahathir, 2008b: 15, 42).

5.6 Rumusan

Berdasarkan huraian di atas, isu-isu kenegaraan semasa yang ramai
diperbincangan oleh para sarjana dalam pandangan Mahathir harus diposisikan
secara proporsional. Mana-mana dari konsep tersebut yang sesuai untuk diserap
dan mana-mana yang tidak sesuai sehingga harus dtinggalkan. Atau pula mana
dari konsep tersebut yang boleh diubahsuai sehingga ia berkesan apabila
diterapkan. Maknanya, dalam pandangan Mahathir, apapun konsep yang datang
dari Barat harus ditapis, sehingga tidak mesti ditolak atau pula diterima secara

membuta tuli.

Demokrasi misalnya, ia harus diubah suai agar sesuai dengan
karakteristik di rata-rata negara di mana ianya diterapkan dan diamalkan dalam
menjalankan pemerintahan, agar menghasilkan kesan yang lebih baik untuk
pembangunan negara. Begitu pun dengan faham dan isu seumpama
sekularisme, pluralisme, mahupun terorisme menurut persepsi Barat. Apa-apa
yang datang dari Barat harus ditapis, dikritik dan diperjelas, agar boleh difahami
dan diguna untuk menjadi faktor pendorong mencapai kemajuan dan kehidupan

bernegara yang lebih baik.

Woujud dari dari sikap kritik Mahathir terhadap isu-isu kenegaraan tersebut
nampak apabila beliau mengganti pandangan tradisional Malaysia yang semula
pro-Barat dengan kebijakannya, untuk berpaling ke Timur dengan mengadopsi

sejumlah nilai-nilai kemajuan bangsa Asia, iaitu bangsa Jepun dan Korea serta



167

dan nilai-nilai Islam. Kerana, nilai-nilai universal moralitas ketimuran dianggap
lebih pas, sehingga dapat memperkuat komunitas Muslim Melayu dan
perkembangan Malaysia sendiri (Esposito & Voll, 1999: 191). Sedangkan kesan
imprealisme Barat serta dominasi politik, ekonomi, dan kebudayaan mereka atas
dunia Muslim serta kolonialisme Eropa yang telah membentuk dan memaksakan
nilai-nilainya ke hampir seluruh bahagian dunia sehingga kini yang dipandang

Mahathir sebagai suatu ancaman dan cabaran (Esposito & Voll, 188).

Tambah lagi ketika Mahathir dengan tegas menolak bantuan dari IMF
(International Monetary Found) yang dikendalikan oleh negara-negara Barat
ketika berlaku kemalangan dan kegawatan ekonomi (krisis moneter) negara-
negara Asia Tenggara (termasuk Malaysia) pada akhir tahun 1997, tetapi lebih
percaya akan kemampuan negara untuk menanggulangi sendiri kegawatan

ekonomi tersebut.

Bahagi Mahathir, sememangnyalah orang Islam belajar dan menguasai
ilmu pengetahuan serta teknologi dengan baik untuk mengungguli kemajuan
yang dicapai oleh negara-negara Barat, tetapi tidak mesti harus menjadi dan

meniru perilaku orang-orang Barat.



BAB 6

PERHUBUNGAN ISLAM DAN NEGARA

6.1 Pengenalan

Islam dalam pandangan Mahathir adalah agama yang lengkap dan menyeluruh
(syumul). Sebagai cara hidup, Islam sememangnya tidak hanya mengatur
kehidupan rohani sahaja, akan tetapi juga segala hal yang menyangkut
kehidupan di dunia, termasuk cara dalam mencapai kesejahteraan dan
kehidupan bernegara. Bermula dari sini, maka pembacaan terhadap gagasan
dan pemikiran Mahathir berkenaan dengan pembangunan negara serta

perhubungan antara Islam dan negara boleh dimulai.

6.2 Islam dan Pembangunan Negara

Secara khusus berkenaan dengan tujuan dan strategi pembangunan negara
disampaikan oleh Mahathir ketika melancarkan mesyuarat penubuhan ‘Malaysian
Business Council’ pada 28 Februari 1991. Dalam forum ini, Mahathir telah
menyampaikan ucapan dasar bertajuk ‘Malaysia: The Way Forward’ dan

mengenalkan apa yang disebut dengan ‘Wawasan 2020’ bagi negara Malaysia.



169

Dalam Wawasan 2020 ini Mahathir menggariskan kebijakan dasar dan
matlamat dari pembangunan negara Malaysia, iaitu bahawa Malaysia tidak harus
dibangunkan dalam bidang ekonomi sahaja. la mesti menjadi negara yang maju
sepenuhnya dalam semua bidang; ekonomi, politik, sosial, kerohanian, kejiwaan,
dan kebudayaan. Sehingga menjelang tahun 2020, Malaysia sebagai sebuah
negara merdeka akan menjadi negara yang benar-benar maju, bersatu, mampu
berdikari, progresif dan makmur. Rakyat akan menikmati kehidupan yang
sempurna dalam satu masyarakat yang demokratik, bertoleransi, bermoral, adil,
mampu bersaing, dinamik dan mempunyai daya ketahanan yang tinggi. Ini
bermakna Wawasan 2020 bertujuan mewujudkan negara bermatlamat iaitu
Malaysia akan menjadi negara maju dengan caranya tersendiri tanpa terikut
kepada cara dan corak negara maju yang ada sekarang. Kemajuan yang dicita-
citakan ialah kemajuan yang sempurna yang tidak semata-mata diukur dari segi
pencapaian lahiriah atau fizikal semata-mata malah ia akan meliputi pewujudan
satu masyarakat yang sempurna dengan nilai moral dan etika yang tinggi dan

boleh dicontohi oleh negara-negara lain (Mahathir, 1991).

Dengan perkataan lain, negara maju yang dimaksudkan bukan semata-
mata negara industri yang pendapatan per kapitanya adalah sekian banyak.
Yang dimaksudkan dengan negara maju ialah negara yang berupaya
membangunkan diri sendiri melalui penguasaan ilmu, kecekapan dan moral yang
tinggi yang memboleh bersaing dengan negara maju yang lain dalam semua
bidang dengan tetap mengimbangkan dunia dengan akhirat (Mahathir, Ucapan di

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-42, pada 8 November 1991).



170

Wawasan 2020 juga bertujuan untuk memelihara dan memajukan agama
Islam. Sebab, hanya Negara Islam yang kuat dan mempunyai Islam yang
berkebolehan dalam berbagai-bagai bidang sahaja yang boleh menolong
mempertahankan agama dan umat Islam (Mahathir, Ucapan di Perasmian

Perhimpunan Agung UMNO ke-43, pada 6 November 1992).

Berdasarkan objektif dari Wawasan 2020 di atas, Mahathir kemudian
telah menyenaraikan sembilan cabaran asasi yang strategik yang harus diatasi
apabila Malaysia hendak menjadi negara yang benar-benar maju dalam segala
bidang, baik bidang ekonomi, politik, pemerintahan, mahupun bidang agama

(lihat lampiran 1)

Berlainan dengan konsep pembangunan dan negara maju yang ada
sekarang yang lebih bercirikan kebendaan, negara maju model Malaysia yang
dicita-citakan menurut Mahathir seharusnyalah berpegang kepada falsafah moral
dan etika yang tinggi berasaskan kepercayaan agama. Penganutan falsafah ini
adalah penting kerana kemajuan kebendaan tanpa nilai-nilai moral dan etika
tidak akan mewujudkan kesejahteraan dan keharmonian yang berkekalan
sebaliknya banyak membawa keburukan. Pengamalan nilai-nilai murni (seperti
termaktub di dalam ‘Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam’) akan menjadi faktor
penghalang dalaman untuk tidak menyalahgunakan kemahiran atau kekayaan

yang dimiliki.

Hakikat dari pembangunan itu sendiri menurut Mahathir adalah
pembangunan ditujukan untuk manusia. Pembangunan bukanlah jalan raya atau

bangunan besar, hospital dan berbagai kemudahan awam; ini semua adalah alat



171

kelengkapan bagi pembangunan yang hakiki. Yang dimaksud dengan
pembangunan ialah peribadi dan mutu hidup manusia yang menggunakan alat
kelengkapan ini. Pembangunan adalah kesejahteraan yang dicapai melalui
keselesaan hidup dan ketenteraman kerohanian. Dengan perkataan lain,
pembangunan adalah proses untuk memupuk masyarakat manusia yang
berperadaban tinggi dengan nilai-nilai kemanusiaan yang mulia untuk
kebahagiaan umat manusia, mempunyai ciri-ciri perseimbangan daripada segi
material dan spiritual (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung
UMNO ke-34, pada 19 Ogos 1983). Kerana, Islam menurut Mahathir adalah
agama yang mengajarkan keseimbangan kehidupan umat manusia, kehidupan
rohani dan fizikal, kehidupan individual dan sosial, kehidupan duniawi dan

ukhrawi.

Pembangunan yang seimbang daripada segi material dan rohani yang

hendak dicapai kembali ditegaskan Mahathir.

Sementara matlamat pembangunan Malaysia bertumpu pada kejayaan
material, ini tidak bermakna kita harus lupa akan nilai-nilai dan amalan
rohaniah. Kita dapat melihat bagaimana negara-negara yang maju dari
segi material, mempunyai penduduk yang tidak mempunyai pegangan
agama dan nilai-nilai rohaniah. Mereka mengejar keseronokan semata-
mata. Akhirnya ini juga tidak menghentikan jeritan batin mereka dan
berlakulah bermacam-macam perkara yang tidak sopan dan berbagai-
bagai jenis kegilaan. Sifat-sifat kehaiwanan muncul di kalangan mereka
(Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-41, pada
30 November 1990).

Bahkan, kejatuhan sesetengah-sesetengah negara yang maju adalah
disebabkan keruntuhan akhlak atau kehilangan pedoman agama. Oleh itu,
memandangkan akan gejala-gejala yang menimpa negara-negara maju, maka

amatlah penting bagi negara kata Mahathir untuk menanam dengan kuat ajaran

Islam yang sebenar supaya terbentuk peribadi bangsa dan individu yang tidak



172

akan lupa daratan. Sementara negara berusaha membangunkan bangsa Melayu
khususnya sehingga ke tahap bangsa yang maju, agama tidak boleh diabaikan.
Tekanan perlu diberikan kepada amalan nilai-nilai yang mencerminkan peribadi
Islam yang sebenar. Orang Melayu yang akan maju kerana pengetahuan dan
kecekapan mestilah mempunyai nilai-nilai mulia seperti keikhlasan, kejujuran,
beramanah, bertanggungjawab, keberanian dan lain-lain sifat yang mulia supaya
pengetahuan dan kecekapan mereka tidak disalahgunakan (Mahathir, Ucapan di

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-39, pada 28 Oktober 1988),

Islam membolehkan dan bahkan mendorong umatnya untuk bekerja
keras guna mencapai pembangunan, kemajuan, kesejahteraan dan kehidupan
yang lebih baik, tetapi Islam juga tidak membenarkan umatnya untuk melupakan
kepentingan kehidupan akhiratnya kelak. Oleh itu, semestinyalah jika setiap
orang bertanggungjawab untuk memberikan perkhidmatan kepada masyarakat
dan menjayakan usahanya untuk memperbaiki nasib umat. Menurut Mahathir,
perlu diingat dan disedari bahawa dalam Islam walaupun seseorang telah
menunaikan fardhu ain, tetapi ia tidak terlepas dari dosa jika fardhu kifayah tidak
ditunaikan oleh mana-mana anggota masyarakat. Fardhu kifayah bukanlah untuk
orang lain sahaja menunaikannya. Kerananya, tidak dibenarkan jika setiap orang
hanya menunggu orang lain sahaja menunaikannya, sehingga mungkin tiada
sesiapapun yang menunaikannya. Maka akan berdosalah semua orang Islam

(Mahathir, Ucapan Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-35, 25 Mei 1984).

Mahathir menolak dan mengecam sikap dan perilaku seseorang yang
hanya mementingkan dirinya sendiri sahaja, terlebih dengan menganggap dan

mencukupkan dirinya dengan beribadah ritual sahaja, tanpa mau tahu dan peduli



173

dengan kehidupan negara, masyarakat dan lingkungan sekitarnya, sementara ia

boleh berbuat yang lebih berjaya bagi peningkatan kesejahteraan dan kehidupan

masyarakat dan negaranya.
Nyawa dan masa yang diberikan kepada kita tidak boleh disia-siakan
hanya dengan menunggu maut. Jika kerana asyik menentukan tempat
bagi diri kita seorang di akhirat kita mengabaikan tanggungjawab kita
kepada masyarakat dan kejayaannya, maka akan termasuk dalam
golongan orang yang tamak yang mengutamakan kepentingan diri sahaja.
Mustahil orang seperti ini akan mendapat tempat yang bahagia di akhirat”

(Mahathir, Ucapan Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-35, pada
25 Mei 1984).

Usaha untuk mencapai kesejahteraan dan kehidupan yang lebih baik ini
sesuai dengan suruhan dan makna Islam. Di mana, Islam menurut Mahathir
adalah cara hidup yang akan memandu umat Islam. Sebagai cara hidup, tentu
sahaja Islam tidak bermakna hanya ibadah tertentu yang wajib dibuat atau
diamalkan oleh orang Islam, akan tetapi juga kegiatan dan tindakan apapun
yang boleh diambil untuk kesejahteraan hidup mereka, apatah lagi untuk
kepentingan yang lebih luas; kesejahteraan dan kehidupan bermasyarakat,

berbangsa dan bernegara (Mahathir, 2003: 36).

Menurut Mahathir, banyak hal dan faktor yang dibutuhkan untuk
membangun negara yang maju, negara yang kuat, dan negara yang berdaulat,
sehingga dipandang oleh dunia. Negara sangat memerlukan pemerintahan yang
kuat dan baik, aparat dan pegawai kerajaan yang cekap, peraturan dan
perundang-undangan yang adil dan saksama, suasana keselamatan dan
keamanan, ekonomi yang kuat. Negara yang terlalu buruk pemerintahannya tidak
mungkin dapat dibangunkan dengan pesat dan banyak negara membangun yang
tidak dapat dimajukan samasekali kerana pemerintahan yang korup, tidak telus,

tidak cekap, dan lain-lain (Mahathir, 2003: 28).



174

Salah satu keperluan asas (dasar) bagi suatu bangsa atau negara ialah
keselamatan dan keamanan. Dalam suasana keselamatan yang terjaminlah
sesuatu bangsa dapat menjalankan usaha untuk membawa kemakmuran dan
kesejahteraan. Soal keselamatan dan keamanan ini menjadi lebih utama lagi
apabila dihubungan dengan keadaan seperti di Malaysia kerana rakyatnya yang
berbilang kaum, sehingga di dalamnya mempunyai sentimen-sentimen tertentu.
Dalam hal inilah soal keselamatan dan perpaduan mempunyai peranan yang
amat penting. Suasana aman dan tenteram dapat menjadi keruh dan kucar-kacir
hanya kerana sentimen yang diapi-apikan oleh setengah-setengah pihak yang
tidak bertanggungjawab.' Hal ini juga menunjukkan bagaimana suatu peristiwa
(kerusuhan) itu boleh menghancurkan dan memusnahkan segala usaha dan titik
peluh bagi membina perpaduan (Mahathir, 2005: 15-16).

Kita patutlah bersyukur bahawa negara kita aman dan makmur. Kerana

wujudnya keadaan ini, kita telah dapat membangun dengan pesat dan

rakyat telah dapat mengecap nikmatnya. Dasar-dasar dan rancangan-
rancangan pembangunan kerajaan bertujuan untuk meninggikan lagi taraf
hidup rakyat. Segala usaha ini dapat dijalankan kerana adanya
perpaduan, keamanan dan kerjasama. Oleh itu, amatlah penting bagi kita
untuk menentukan bahawa ini sentiasa dipelihara. Tanggungjawab
menjamin keadaan negara berada dalam suasana aman dan makmur

adalah tanggungjawab kita bersama (Mahathir, 2005: 42).

Untuk mencapai pembangunan yang optimal, maka semua anasir negara
haruslah berusaha semaksimal mungkin untuk berjaya, mengejar ketertinggalan,
dan mengoptimumkan aset dan kekuatan yang dimiliki. Dalam dunia Islam

terdapat kemahiran dan cendekiawan yang mencukupi yang dapat membantu

untuk membina negara dan menyaingi negara lain di dunia. Misalnya dengan

'Peristiwa kelam, kerusuhan kaum Mei 1969 menjadi pelajaran yang sangat
berharga yang hanya merugikan negara dan semua elemen masyarakat.



175

menyediakan kemudahan yang diperlukan oleh mereka serta membentuk

persekitaran yang sesuai untuk kerja mereka (Mahathir, 2003: 25).

Agar pembangunan negara berjalan dengan lancar, maka kekuatan
ekonomi pun sangatlah diperlukan. Menurut Mahathir, manakala penguasaan
tanah jajahan melalui kekuatan ketenteraan tidak lagi dapat diterima oleh
masyarakat dunia, akan tetapi penjajahan dan penguasaan ekonomi melalui
dagangan mata wang tidak kurang kesannya. Negara yang berada pun boleh
dijajah dengan menjadikannya sebagai negara miskin dan pengemis dalam
jangka masa yang amat singkat tanpa seorang pun askar penjajah terbunuh atau
tercedera. Apabila negara menjadi miskin maka politiknya akan menjadi tidak
stabil dan rebutan kuasa akan berlaku, rasuah pun terjadi di mana-mana. Oleh
itu, pemimpin akan ditukar sehingga terdapat yang sanggup mengikuti kehendak

kuasa dunia (Mahathir, 2003: 29).

Senario mereka adalah dengan melalui media dunia yang mereka kuasai,
bersama dengan pengaruh ke atas media tempatan yang tidak ingin dituduh
tidak bebas atau takut kepada kerajaan, pemerintah disalahkan kerana
kemerosotan ekonomi dan kejatuhan nilai mata wang. Oleh itu, gerakan anti
kerajaan dicetuskan dan demonstrasi serta rusuhan berlaku. Pendekatan ini
akan memberi kuasa politik kepada mereka sehingga kepimpinan sesebuah
dapat ditentukan oleh mereka. Sudah tentu mereka akan memilih pemimpin yang
mereka percayai boleh dimanipulasi. Jika tidak, pemimpin akan ditukar lagi,
sehingga pada masa itu kemerdekaan tidak bermakna lagi (Mahathir, 2003: 31-

32).



176

Oleh itu, menurut Mahathir kerajaan yang lemah tidak baik untuk sebuah
negara yang berbilang kaum, seperti halnya Malaysia (Mahathir, 2008c: 19).
Sebab, lemahnya pemerintahan akan mengundang ugutan terhadap kuasa
kerajaan. Kerajaan tidak boleh memuaskan hati semua pihak. Kerajaan tidak
tegas dan terpaksa berdolak dalik, akan menimbulkan masalah kurangnya
keyakinan terhadap kerajaan. Kondisi ini boleh jadi menyebabkan kurang
lancarnya polisi dan projek pembangunan yang dilaksanakan oleh kerajaan

(Mahathir, 2008c: 19).

Mahathir menyatakan bahawa Malaysia di samping memerlukan satu
kerajaan persekutuan yang kuat dan tidak perlu bergantung kepada mana-mana
pihak, yang boleh berkhidmat kepada rakyat dan Negara tanpa perlu rasa takut
atau ragu-ragu (Mahathir, 2008c: 20). Maka, Malaysia menurut Mahathir juga
memerlukan pembangkang yang kuat yang berfungsi sebagai penyeimbang,
untuk memastikan berbagai kebijakan kerajaan agar tidak menyimpang daripada
landasan yang sebenar ataupun menyalahguna kuasanya. Ini bermakna, bahawa
sinergi antara keduanya, iaitu gandingan pihak kerajaan yang kuat dan
pembangkang yang mempunyai kekuatan serta keinginan untuk memantau
penyalahgunaan kuasa kerajaan, akan membawa kebaikan bagi Malaysia

(Mahathir, 2008c: 21).

lImu pengetahuan mempunyai peranan yang amat penting dalam
sesebuah masyarakat dan negara. Penguasaan ilmu pengetahuan membezakan
taraf tamadun sesebuah masyarakat dengan masyarakat yang lain, antara
masyarakat primitif dengan masyarakat bertamaddun. limu pengetahuan juga

adalah asas kuasa bagi seseorang individu atau sesuatu golongan kerana ilmu



177

pengetahuan adalah alat yang dapat membekal dan mempertingkatkan segala
bentuk kemampuan bagi seseorang atau kumpulan (Mahathir, 2005: 21). Bangsa
yang benar-benar berjaya dalam sejarah manusia ialah bangsa yang cekap
menggunakan ilmu untuk memperbaiki kehidupan mereka. ltulah sebabnya,
bahawa penerapan ilmu adalah proses yang bermula dari buaian dan berakhir di
liang lahad (Mahathir, 2005: 90). Oleh itu, dengan menguasai semua ilmu dan

kecekapan maka tidak perlu bergantung kepada sesiapa (Mahathir, 2008c: 81).

Berdasarkan realiti ini mesti difahami bahawa pembangunan dan
kemakmuran negara Islam, usaha mewujudkan kerajaan yang cekap, sistem
perundangan, peraturan dan undang-undang yang adil dan saksama,
sesungguhnya segala yang kena-mengena dengan dunia ini adalah sebahagian
daripada cara hidup yang diperintahkan oleh Islam dan harus dilaksanakan
dengan baik. Jadi bukan sesuatu yang terpisah apalagi menganggapnya hanya
sebagai masalah duniawi. lanya adalah perkara yang sangat penting untuk
menjaga dan mengekalkan Islam dalam kehidupan bernegara. Menurut Mahathir
(2003: 14), satu-satunya perkara yang dikehendaki ialah mereka tidak melanggar
perintah Islam, tidak menjadi angkuh sehingga meniadakan kewujudan Tuhan.
Komunis misalnya, begitu asyik dengan kemahiran dan kuasa manusia sehingga

menolak Tuhan dan agama.

Mahathir menyedari bahawa untuk membangun sebuah negara maju
tidak bisa dicapai tanpa keterlibatan semua pihak terkait di dalamnya. Usaha ke
arah membina negara Malaysia yang makmur dan berjaya, mewujudkan
masyarakat yang progress (maju) dan mengamalkan nilai-nilai mulia dan tinggi,

serta berkemampuan dalam semua bidang tidak boleh dilaksanakan semata-



178

mata oleh kerajaan. Usaha ini memerlukan sokongan dan penglibatan semua
pihak. Mahathir ingin menjadikan Malaysia sebagai negara makmur dan berjaya
yang disebutnya sebagai Malaysia Incorporated (Mahathir, 2005: 29). Mahathir
berucap: “Hari ini kita menghadapi pelbagai cabaran (tantangan) dan usaha
untuk menghalang pencapaian kita. Kita akan gagal jika membenarkan cabaran

dan usaha ini membawa perpecahan di kalangan kita” (Mahathir, 2005: 91).

Malaysia memerlukan rakyat yang mempunyai kesedaran nasional dan
semangat patriotisme yang tinggi. Kita memerlukan warganegara yang cinta
akan negaranya dan yang tidak akan melakukan sesuatu yang boleh
menjejaskan (merosak) perpaduan dan keharmonian negara. Kita memerlukan
warganegara yang berdisiplin, berdedikasi dan beramanah tinggi. Lebih-lebih
lagi, kita memerlukan warganegara yang sentiasa bangga bahawa dia ialah

rakyat Malaysia (Mahathir, 2005: 65).

Masyarakat yang jahil tidak akan mengecap kebahagiaan. Mereka akan
hidup untuk makan, minum, tidur dan memenuhi nafsu sahaja. Masyarakat yang
hidup kerana memenuhi nafsu semata-mata akan ditindas dan diperalatkan oleh
orang yang berpengetahuan. Mereka akan diperhamba. Mereka akan menjadi
masyarakat yang tidak bermaruah (martabat, kehormatan). Masyarakat yang
ingin maju mestilah faham dengan lebih luas akan perkembangan-
perkembangan yang mempunyai kesan (efek) terhadap kehidupan mereka.
Rakyat yang lebih berpengetahuan akan menjadi lebih waras (sehat, baik) dan
lebih cekap dalam mempertimbangkan reaksinya terhadap segala kejadian dan

tindakan yang mempunyai kesan kepada diri mereka dan kepada masyarakat.



179

Sudah tentu masyarakat yang dianggotai oleh rakyat yang waras dan

bertanggung akan menjadi lebih maju dan bahagia (Mahathir, 2005: 84).

6.3 Perhubungan Islam dan Negara

Agama (Islam) memainkan peranan penting. Oleh itu menurut Mahathir agama
tidak boleh dianggap hanya sebagai upacara agama semata-mata yang hanya
bersangkutan dengan seseorang pada tahap individu. Agama yang
mengutamakan kebenaran untuk mewujudkan keadilan dalam semua aspek
kehidupan masyarakat harus dianggap bermanfaat kepada masyarakat dan
negara. Agamalah yang bertindak sebagai pengukuhan atau prinsip yang
mendasari bukan sahaja kesejahteraan fizikal dan kebendaan tetapi juga
perkembangan dan peningkatan rohani manusia. Agama jugalah yang membawa
manusia ke arah kehidupan yang lebih seimbang. Agama jugalah yang
memberikan petunjuk sebenar dan dorongan paling kuat ke arah mencapai

kehidupan yang lebih baik dan bermakna (Mahathir, 2003: 152).

Berdasarkan realiti demikian, dalam konteks kehidupan bernegara,
bagaimana sesebuah negara boleh melahirkan rakyat yang mempunyai teras
kesederhanaan yang mendalam terhadap agama, beriltizam kepada etika dan
nilai moral paling tinggi tetapi cukup maju, tekun berusaha, dinamik dan
berdedikasi ke arah kemajuan dan pembangunan. Ada beberapa perkara yang
diperlukan dan patut untuk dipersoalkan. Pertama, bagaimana sesebuah negara
boleh melahirkan rakyat atau masyarakat yang mempunyai teras kesedaran yang
mendalam terhadap agama, beriltizam kepada etika dan nilai moral paling tinggi
tetapi cukup maju, tekun berusaha, dinamik dan berdedikasi ke arah kemajuan

dan pembangunan. Sebab, menurut Mahathir kemajuan kebendaan boleh saja



180

dicapai oleh negara melalui perancangan dan pembangunan fizikal, akan tetapi
semua kekayaan dunia yang dikumpulkan tersebut boleh lenyap begitu sahaja,
apabila orang yang menguruskannya tidak mempunyai nilai moral yang betul.
Kedua, perlu kesedaran terhadap pembangunan seimbang dan bersepadu
dengan mengambil kira bahawa perancangan dan pembangunan harus
memasukkan keperluan untuk meningkatan rohani dari awal lagi dan tidak
meninggalkan faktor sedemikian pada peringkat akhir. Ketiga, perlunya
kesedaran terhadap pembangunan fizikal dan pembangunan manusia dalam
bentuk pembangunan sumber manusia. Pembangunan sumber manusia
melibatkan penyesuaian antara permintaan untuk kategori yang berlainan dan
tahap kemahiran tenaga manusia dengan bekalan, dan pembangunan manusia
memerlukan pendidikan, latihan, persekitaran dan seumpamanya untuk
mengembangkan semua potensi setiap manusia, iaitu dari segi jasmani dan

rohani (Mahathir, 2003: 152-153).

Islam sendiri menurut Mahathir adalah cara hidup yang akan memandu
umat Islam. Sebagai cara hidup, tentu sahaja Islam tidak bermakna hanya
ibadah tertentu yang waijib kita buat tetapi juga kegiatan dan tindakan apapun
yang diambil untuk mencapai kesejahteraan hidup, terlebih-lebih lagi kehidupan

berbangsa dan bernegara (Mahathir, 2003: 36).

Islam bukanlah semata-mata tertumpu kepada halal-haram, dosa-pahala
dan hukum-hakam dunia. Islam adalah ad-din atau cara hidup. Cara
hidup meliputi segala-gala yang dilakukan semasa kehidupan orang
Islam. Ini termasuk penyediaan bakalan makanan, pakaian dan bumbung
di atas kepala. Juga hubungan anggota masyarakat Islam dengan orang
Islam dan bukan orang Islam, menjadi sebahagian daripada cara hidup
Islam. Pentadbiran, pelajaran, pertahanan, kesihatan, perhubungan dan
perjalanan, kemudahan beribadat dan keselesaan kehidupan dan apa
sahaja yang bersangkutan dengan kehidupan manusia termasuk dalam
cara kehidupan orang Islam (Mahathir, Ucapan di Seminar Kebangsaan



181

‘Memahami Malasia sebagai Sebuah Negara Islam’ di Selangor, pada 17

September 2002).

Ini bermakna bahawa Islam menurut Mahathir boleh menjadi dasar dalam
pentadbiran negara, kerana Islam berisikan nilai-nilai moral yang tinggi yang
berguna untuk mengatur kehidupan masyarakat.

Hasrat kerajaan untuk mempertinggikan syiar Islam di dalam negara ini

adalah nyata. Strategi yang paling mustahak dan besar dalam

meninggikan syiar Islam ialah memperkukuhkan kedudukan umat Islam di

dalam negara ini. Kukuh dari segi ekonomi, dari segi pengetahuan dan

pencapaian ilmu, keupayaan membangunkan diri dan ketahanan dari
segala ancaman yang berbentuk fizikal, atau yang bukan fizikal, termasuk

Pengaruh kefahaman-kefahaman yang negatif, arus pemikiran liar dan

lain-lain lagi (Mahathir, Ucapan di Majlis Perasmian Pusat Islam Malaysia,

pada 16 September 1985).

Oleh itu, dalam rangka pentadbiran negara, maka usaha-usaha ke arah
menyerap nilai-nilai Islam dalam pentadbiran, yang bermakna menyerap nilai-
nilai moral yang tinggi menurut Mahathir adalah berdasarkan rasional bahawa
sesebuah negara tidak mungkin mencapai dan menjamin kebahagiaan kecuali
dengan nilai-nilai tinggi ini. Kerana, yang membezakan manusia dengan haiwan
ialah akal fikiran dan nilai-nilai kemanusiaan. Islam mementingkan kedua-duanya
dan itulah sebabnya dengan menjadikan usaha menyerap nilai-nilai Islam
sebagai teras kebahagiaan dan masa depan. Sesungguhnya, semua nilai Islam
tidaklah berbeza daripada nilai-nilai yang tinggi dan baik yang diterima oleh alam
sejagat. Cuma mereka yang sudah membelakangkan nilai-nilai moral yang wajar
sahaja yang akan berasa terancam dengan hasrat kerajaan untuk menerapkan
nilai-nilai Islam dalam pemerintahan dan gerak-gerik negara. Rakyat tidak perlu

khuatir dengan telatah beberapa kumpulan ekstremis kerana itu bukanlah dari

ajaran Islam yang sebenar dan kerajaan tidak berminat untuk menyerap amalan-



182

amalan mereka (Mahathir, Ucapan Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-

34, pada 19 Ogos 1983).

Keinginan Mahathir untuk menerapkan nilai-nilai Islam ke dalam
pentadbiran negara dengan jelas disampaikan melalui ucapannya semasa
Penganugerahan Hadiah Antarabangsa Raja Faisal di Riyadh Arab Saudi, pada
22 Mac 1997 dan dalam beberapa kali pelaksanaan Perhimpunan Agung UMNO.
“Walau bagaimanapun, kita masih berpegang teguh dan komited kepada Islam,
menggunakannya untuk membimbing kita supaya dalam keghairahan membuat
kemajuan duniawi kita tidak meninggalkan agama atau menyisihkannya”.
“Berpandukan prinsip Islam atau kelslaman yang diterima, kita tidak berhadapan
dengan sebarang kesukaran untuk mencapai hassanah di dunia ini dan di
akhirat” (Mahathir, 2003: 93). Adapun nilai-nilai Islam yang hendak diterapkan ke
dalam pentadbiran negara dimaksud antaranya adalah amanabh, jujur, disiplin,
setia, bertanggungjawab, cekap, bersih, dan lain-lain lagi nilai Islam. Mahathir
yakin bahawa dengan penerapan nilai-nilai yang terhadap semua pegawai
Negara dalam menjalankan tugas dan memberikan perkhidmatan, akan
menjadikan pentadbiran negara menjadi satu pentadbiran yang berkesan dan
adil, pentadbiran yang jujur dan berkemas (Mahathir, Ucapan di Perasmian

Perhimpunan Agung UMNO ke-35, pada 25 Mei 1984).

Penerapan nilai-nilai Islam oleh pentadbiran negara menurut Mahathir
penting dan harus dilakukan. Kerana, ianya akan membentuk kerajaan yang
lebih adil dan lebih berkesan. Semua rakyat, dari apa juga kaum atau agama,
akan mendapat kebahagiaan daripada pentadbiran yang diasaskan kepada nilai-

nilai Islam. Sebaliknya, apabila wujud kegiatan menyalah tafsirkan niat kerajaan



183

untuk menerapkan nilai-nilai Islam ke dalam pentadbiran, maka matmalat
mengadakan pentadbiran yang jujur dan kemas tidak tercapai seperti yang
dijangkakan (Mahathir, Ucapan Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-35, 25
Mei 1984). Mahathir sendiri menegaskan bahawa nilai-nilai Islam adalah nilai
hidup yang telah diamalkan dan dipilih oleh orang Melayu sebagai dasar dalam
kehidupan yang akan menentukan kejayaan mereka.

Berjaya atau tidaknya sesuatu masyarakat tertakluk kepada nilai hidup

yang diamalkannya. Kita telah memilih nilai-nilai Islam sebagai panduan

dan pegangan kita. Janganlah sesiapa mengkhianati pilihan kita ini
dengan melemparkan fitnah yang boleh melemahkan penerimaan nilai-
nilai Islam kerana kita tahu nilai-nilai ini akan membawa manfaat kepada
kita. Jika kita gagal, sebabnya ialah kerana orang yang mengkhianati kita
itu telah Berjaya menyekat penerapan nilai-nilai Islam dalam amalan kita

(Mahathir, Ucapan Perutusan Hari Raya Aidil Fitri 1406 Hijrah/1986

Masehi, pada 2 Juni 1986).

Di antara usaha-usaha yang dilakukan untuk penerapan nilai-nilai Islam
dalam kehidupan bernegara tersebut dimulai oleh Mahathir ketika melancarkan
selogan ‘Dasar Pandang ke Timur’, pada 8 Februari 1982 semasa Persidangan
5th Joint Annual Conference of MAJECA/JAMECA di Hilton Kuala Lumpur. Ini
bermakna bahawa Dasar Pandang ke Timur bukan bererti mengambil apa sahaja
dari Jepun dan Korea Selatan untuk dipraktik di Malaysia dan mengenepikan
teladan yang boleh dipelajari dari negara-negara Barat. Dasar ini bermakna
bahawa pihak Kerajaan akan tetap membuat pengkajian, penelitian dan
pemilihan terhadap contoh-contoh dan teladan yang terbaik daripada negara-
negara Timur yang telah maju seumpama Jepun dan Korea dengan

mengubahsuaikannya dengan keadaan-keadaan di Malaysia agar tidak

bertentangan dengan ajaran Islam (http://pmr.penerangan.gov.my/).



184

Berikutnya, pada pertengahan April 1982, kembali Mahathir melancarkan
kempen ‘Bersih, Cekap dan Amanah’ (lampiran 2). Kempen ini berangkat dari
kesedaran Mahathir bahawa bahawa pembangunan dan kejayaan sesebuah
negara adalah bergantung besar kepada sikap yang positif serta bermoral tinggi
pengurusan-pengurusan  pekerjaan, pentadbiran dan rakyat secara
keseluruhannya. Oleh itu, mereka harus memahami tugas dan tanggungjawab
masing-masing dan melaksanakannya dengan cekap dan berkesan, di samping
mempunyai sikap yang bersih dan beramanah. Objektif utama dasar ini adalah
bagi mewujudkan satu etika kerja dan sikap berkhidmat yang baru bagi rakyat
Malaysia dengan memberi keutamaan kepada peningkatan hasil (produktiviti)
dan mutu kerja dan untuk meningkatkan semangat atau motivasi pekerja seiring
dengan Penerapan Nilai-nilai Islam dan Penerapan Slogan Kepimpinan Melalui

Teladan (http://pmr.penerangan.gov.my/).

Mahathir yakin, dengan dasar pemerintahan yang bersih, cekap dan
amanah, negara akan dapat mencapai kemajuan yang pesat dan rakyat
keseluruhannya akan hidup lebih bahagia hasil dari amalan nilai-nilai yang mulia
ini. Sebab, pemerintahan yang bersih, cekap dan amanah pastinya juga akan
melicinkan pentadbiran dan urusan Kerajaan, mempertingkatkan lagi daya

pengeluaran dan menjadikan negara stabil, kukuh dan kuat.

Kempen pemerintahan yang Bersih, Cekap dan Amanah kemudian
diteruskan lagi oleh kempen ‘Kepimpinan Melalui Teladan’, yang dilancarkan oleh
Mahathir pada 19 Mac 1983 di Stadium Tun Razak, Kuala Lumpur. ‘Kepimpinan
Melalui Teladan’ menurut Mahathir bermakna bahawa setiap orang, terutama

yang menjadi pemimpin, mesti menunjuk teladan yang baik, membawa kebaikan,



185

boleh dicontohi dan boleh meyakinkan semua pihak dan menentukan
pentadbiran negara ini berjalan dengan cukup berkesan. Walau disedari bahawa
tidak ada seorang pemimpin pun yang tidak membuat kesilapan, namun bukan
berarti secara sengaja mencari kesalahan pemimpin untuk menolak kebaikan
yang boleh dicontohi. Prinsipnya adalah ambil yang jernih dan buangkanlah yang
keruh (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-35, pada
25 Mei 1984). Oleh itu, Mahathir berkeyakinan bahawa kepimpinan melalui
teladan yang baik adalah satu cara yang berkesan sekali bagi menentukan
kebaikan diamal oleh semua. (Mahathir, Ucapan di Majlis Pelancaran Kempen

‘Kepimpinan Melalui Teladan’, pada 19 Mac 1983).

Melalui kempen ini, Mahathir mempelawa para pemimpin untuk
menunjukkan tiga teladan, iaitu keteladan dalam kebersihan, kecekapan dan
amanah sebagaimana ditegaskan beliau dalam Majlis Pelancaran Kempen

‘Kepimpinan Melalui Teladan’, pada 19 Mac 1983 (lampiran 3).

Mahathir juga mengakui bahawa bersih, cekap dan beramanah sahaja
tidak mencukupi. Masih diperlukan lagi sifat-sifat yang lain, seperti disiplin,
ketertiban dan kesopanan, keberanian, budi-bahasa yang baik, kerajinan, dan
lain-lain lagi nilai yang mulia, yang boleh menjadikan negara lebih bahagia.
Intinya, negara memerlukan pemimpin dan pentadbir yang tegas, kerana
matlamat sesebuah masyarakat dan negara ialah menjamin keharmonian,
keadilan, dan juga kesejahteraan. Sekiranya para pemimpin dan petadbir Negara
terdiri dari kalangan orang-orang yang tidak mempunyai sifat yang tegas dan
yakin kepada kebenaran, kepada tanggungjawab dan tugas yang dipikulnya,

maka akan lemahnya masyarakat keseluruhannya (Mahathir, Ucapan di Majelis



186

Pembukaan Musabagah Membaca al-Quran Peringkat Kebangsaan, pada 13

April 1987).

Seterusnya, pada tahun 1985, Mahathir telah pula memperkenalkan
'‘Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam dalam Pentadbiran'. Dasar Penerapan Nilai-
nilai Islam dalam Pentadbiran bermakna bahawa sebagai bimbingan
pembentukan akhlak yang berfaedah dan berfungsi dalam kehidupan setiap
rakyat menuju ke arah ketinggian maruah di samping menanam nilai-nilai yang
murni dan membina ke dalam sistem pentadbiran negara. Nilai-nilai Islam itu
sendiri boleh menjadi penggerak ke arah membanteras unsur-unsur keburukan
yang menjadi musuh utama negara ini seperti fahaman komunis, kemiskinan,
rasuah, kecuaian, kejahilan, penyelewengan dan sebagainya yang sentiasa
mengancam usaha-usaha untuk perpaduan rakyat dan pembangunan negara

(http://pmr.penerangan.gov.my/). Matlamat yang hendak dicapai melalui dasar ini

dan beberapa dasar yang lain seumpamanya adalah untuk melahirkan insan
yang berakhlak mulia, yang bersifat tegas dalam tidak lakunya (Mahathir, Ucapan
di Majelis Pembukaan Musabagah Membaca al-Quran Peringkat Kebangsaan,

pada 13 April 1987).

Dengan kata lain, objektif dari Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam dalam
Pentadbiran ini adalah membentuk sebuah masyarakat Malaysia yang
bermaruah, beridentiti kukuh dan disegani oleh masyarakat yang lain;
Menubuhkan sebuah 'negara bahagia'; Menghapuskan sikap yang negatif dalam
menjalankan tugas-tugas yang dipertanggungjawabkan; dan menghasilkan untuk

perkhidmatan yang bermutu.



187

Berdasarkan kepada objektif-objektif di atas jelas bahawa dasar ini
bukannya bertujuan untuk menglslamisasikan rakyat Malaysia yang bukan
beragama Islam, tetapi sebenarnya memupuk amalan nilai-nilai murni yang boleh
diterima oleh semua pihak dan golongan kerana agama-agama lain juga
menitikberatkan amalan nilai-nilai seperti ini. Kerana, antara nilai-nilai Islam ialah
tidak menggunakan paksaan untuk menentukan orang lain turut Islam. Islam
lebih mengutamakan pujuk rayu daripada paksaan. Menggambarkan Islam
sebagai agama yang tidak toleran, tidak bertimbang rasa dan kejam adalah
perbuatan yang mencemarkan nama baik Islam dan boleh menyekat
perkembangannya (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO

ke-38, pada 24 April 1987).

Rasional dari Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam dalam Pentadbiran
adalah sebahagian daripada pelbagai usaha Kerajaan Malaysia untuk
memasukkan unsur-unsur Islam dalam pentadbiran dan kehidupan rakyat
Malaysia. Kerajaan memberi perhatian kepada nilai-nilai khususnya nilai-nilai
Islam ialah dalam usaha untuk memelihara maruah warganegara Malaysia, maka
perlulah ia mempunyai satu identiti yang kukuh. Dalam konteks ini, unsur yang
terpenting sekali dalam pembentukan identiti warganegara Malaysia ialah nilai. la
merupakan satu faktor utama yang boleh memastikan kelahiran sesebuah
masyarakat yang disegani. Sesuatu bangsa yang tidak mempunyai nilai
kehidupan yang tertentu akan mudah menjadi mangsa kepada bangsa lain yang
sentiasa berusaha mengembangkan nilai-nilainya dan dengan perkembangan ini

akan dapat menguasai bangsa yang tidak mempunyai nilai-nilai yang kukuh.



188

Adapun nilai-nilai Islam yang hendak diterapkan dalam pentadbiran
negara dimaksud yang boleh diterima oleh orang Islam dan juga oleh bukan
Islam ialah nilai-nilai seperti amanah, kejujuran, tanggungjawab, rajin, ikhlas,
tertib, disiplin, sikap mengutamakan masyarakat lebih daripada diri sendiri,
sanggup berkorban, tidak tamak, berpandangan jauh ke hadapan, bermoral dan

berkelakuan baik dan lain-lain (lampiran 4).

Kemudian ketika berucap di Perasmian Agung UMNO ke-38, pada 24
April 1987, Mahathir juga menegaskan kembali bahawa di antara dasar dan
matlamat terpenting kerajaan ialah dasar penerapan nilai-nilai Islam. Tekanan
kerajaan ialah terhadap nilai-nilai seperti persaudaraan, amanah disiplin,
kejujuran, keadilan, toleransi, tuntutan kekayaan di dunia secara halal dan lain-

lain nilai murni.

Penghayatan terhadap nilai-nilai akhlak yang murni dan membina
tersebut akan memudahkan usaha-usaha untuk memajukan berbagai-bagai
bidang yang diperlukan oleh sesebuah negara seperti kesihatan, pendidikan,
ekonomi, pembangunan, undang-undang, dan lain-lain. Mahathir berkeyakinan
bahawa bermula dengan penerapan nilai-nilai Islam dalam pentadbiran itulah,
maka kerajaan yang bersih, cekap, beramanah, tertib, rajin, sopan, berdisiplin,
bertanggungjawab dan menjunjung tinggi nilai-nilai yang mulia bagi setiap umat
bertakwa dapat berjaya, sehingga syiar Islam pun akan semakin berkembang
bagi memudahkan umat Islam memperolehi kebahagiaan di dunia dan di akhirat

(Mahathir, Ucapan di Perasmian Agung UMNO ke-36, pada 27 September 1985).



189

Walau mengakui Islam merupakan dasar penting dalam kehidupan dan
pentadbiran negara, tetapi bagi Mahathir bukan bererti bahawa Islam mesti
dinyatakan dan diterapkan secara formal (formalisasi) sebagai hukum negara,
iaitu hukum Islam. Esensi (substansi) yang terpenting menurut Mahathir adalah
bagaimana ajaran dan hukum lIslam tersebut difahami dan dilaksanakan oleh
umat Islam kerana kesedaran dan pemahaman mereka sendiri, bukan sesuatu
yang dipaksakan dan bermakna simbolik. Kerana, sesungguhnya Islam ialah
agama kesederhanaan dan bebas daripada sebarang paksaan (Mahathir,

Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-34, pada 19 Ogos 1983).

Sehingga, apabila ada orang yang berpendapat bahawa adakan sahaja
undang-undang Islam agar semua orang Islam menjadi orang Islam yang
beriman dan bertakwa. Maka, cara ini sebenarnya menurut Mahathir hanya akan
menghasilkan orang-orang Islam yang berislam cuma pada zahirnya. Mereka
akan lari ke sana-sini dalam usaha untuk mengelak daripada undang-undang
Islam. Dengan ini maka peristiwa-peristiwa yang memalukan berlakulah di
negara-negara bukan Islam di mana orang Islam suka pergi. Sebaliknya, orang
Islam akan berasa committed kepada agama Islam jika sekiranya mereka diberi
penjelasan tentang kehendak agama lIslam yang sebenar. Oleh itu, tidak
dibenarkan perbuatan menyembunyi atau memutar belit ayat-ayat al-Quran dan
Hadis Nabi s.a.w. kerana didapati tidak secocok dengan pendirian orang-orang
tertentu. Cara seperti ini tidak akan menolong meyakinkan orang Islam sehingga
mereka berpegang kuat kepada Islam di mana juga mereka berada (Mahathir,

Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-34, pada 19 Ogos 1983).



190

Bagi Mahathir, cukup dengan mengamalkan ajaran Islam, menerima dan
mengakui Islam sebagai agama rasmi negara, dan menggalakkan pembangunan
institusi-institusi Islam, serta perhatian dan usaha-usaha yang memadai untuk
mengembangkan dan menjaga Islam dengan berbagai kemudahannya, Malaysia
sudah layak disebut sebagai ‘Negara Islam’, tanpa harus menerapkan syariah
Islam (hukum hudud misalnya) sebagaimana yang dituntut oleh sesetengah
pihak. Inilah yang dilakukan oleh Mahathir selama menerajui negara, sehingga di
masanya pembangunan institusi-institusi kelslaman, seperti pembangunan
Masjid-masjid, Pusat Islam, Bank Islam, Universiti Islam, Pegadaian Islam,
Insurans Islam, penyelenggaraan kompetisi baca dan hafal al-Quran, perayaan
upacara-upacara kelslaman dan berbagai peristiwa penting lainnya sangat
digalakkan. Dengan demikian, pentadbiran di Malaysia menurut Mahathir tidak
bertentangan dengan lunas-lunas Islam dan mengambil kira keadaan semasa,
termasuklah keadaan di mana separuh daripada rakyat Malaysia yang bukan
beragama Islam (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO

ke-36, pada 27 September 1985).

Semangat dan keinginan Mahathir menerapkan nilai-nilai Islam dalam
pentadbiran dan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara makin nampak
tatkala mengisytiharkan Malaysia sebagai ‘Negara Islam’ sewaktu berucap di
Majlis Perasmian Persidangan Perwakilan ke-30 Parti Gerakan Rakyat Malaysia,
pada 29 September 2001.

UMNO ingin menyatakan secara terang-terangan bahawa Malaysia

adalah negara Islam. Pendapat ini berasas kepada pendapat ramai

daripada ulama-ulama di zaman dahulu yang telah menjelaskan apa

dianya negara Islam. Untuk pengetahuan umum seorang ulama telah
menulis buku yang bertajuk ‘Malaysia adalah sebuah Negara Islam’.



191

Tambah lagi ketika berucap di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, pada 20

Jun 2002.

Kita adalah negara Islam di mana orang Islam menjadi majoriti dan
menguasai negara ini... Jika kita mendakwa bahawa Malaysia adalah
Negara Islam sebabnya amat jelas. Orang Islam di Malaysia bebas hidup
secara orang Islam, tidak dihalang berbuat ibadat, dan mereka menikmati
keadilan seperti yang dituntut oleh agama Islam...... Dakwaan ini dibuat
kerana segala syarat yang mengikut ajaran Islam bagi kita menjadi
negara Islam terdapat di Malaysia ini.

Dan semasa berucap di Seminar Kebangsaan ‘Memahami Malaysia sebagai

Sebuah Negara Islam’ di Selangor, pada 17 September 2002.

Malaysia diakui oleh dunia, samada Islam atau tidak Islam, sebagai
Negara Islam. Orang lIslam Malaysia adalah orang Sunni atau Ahli
Sunnah Wal Jamaah yang bererti mereka berpegang kepada Sunnah
Nabi dan juga kepada pendapat atau pegangan yang diterima dan diamal
oleh jamaah Islamiah iaitu masyarakat umum... Jumlah yang terbesar
daripada umat Islam di Malaysia dan juga di seluruh dunia mengiktiraf
Malaysia sebagai Negara Islam. Ini sahaja sudah mencukupi untuk
Malaysia diterima oleh orang Islam di Malaysia yang akur kepada
pendirian ahli Sunnah Wal Jamaah sebagai Negara Islam. Oleh itu,
alasan lain sebenarnya tidak perlu.

Sebenarnya pula, sebelum mengisytiharkan Malaysia sebagai negara
Islam pada tarikh 29 September 2001 tersebut, ketika berucap di Perasmian
Perhimpunan Agung UMNO ke 48, pada 5 September 1997, Mahathir telah pula
menyinggung Malaysia sebagai negara Islam kerana diiktiraf oleh negara-negara
Islam yang lain.

Malaysia dianggap oleh negara-negara Islam lain sebagai negara contoh.

Dalam akhbar-akhbar di negara Islam, dalam ucapan-ucapan oleh

pemimpin-pemimpin mereka dan dalam cakapan-cakapannya, mereka

bukan sahaja menyatakan Malaysia adalah contoh bagi negara Islam lain,

tetapi mereka amat berbangga dan kagum dengan Malaysia sebagai

sebuah negara Islam yang maju yang juga mempunyai ramai pendudukan
bukan Islam.



192

Bahkan pula, ketika berucap di Perasmian Muktamar Mengenai Konsep
Negara Islam di Petaling Jaya, pada 26 september 1985, Mahathir pun telah
menyinggung tentang Malaysia sebagai ‘Negara Islam’. Malaysia yang merdeka
telah mengisytiharkan Islam sebagai agama rasmi Negara, dan tenaga kerajaan
telah pula digunakan untuk Islam. Masjid dan surau, sekolah dan fakulti di
universiti, biasiswa dan jawatan, malah berbagai jenis kemudahan telah diadakan

untuk Islam.

Tetapi, sebentar sahaja selepas Malaysia diisytiharkan oleh Mahathir
sebagai ‘Negara Islam’ pada tarikh 29 September 2001 tersebut, bantahan,
diskusi, perdebatan dan polemik terhadap isu dan kebenaran Malaysia sebagai
‘Negara Islam’ menjadi ramai diperbincangkan di kalangan sarjana, ulama, dan
ahli politik. Padahal, Mahathir sendiri tidak menegaskan secara pasti konsepnya
berkenaan dengan negara Islam dan tidak menghendaki perkara ini dijadikan isu
politik yang memecahbelahkan umat Islam (Mahathir, Ucapan di Perasmian
Perhimpunan Agung UMNO, pada 26 Jun 2002). Konsep Malaysia sebagai
negara Islam kemudiannya disampaikan oleh UMNO melalui pemikiran para
ulamanya (kerajaan). Secara khusus berkenaan dengan model dan
pembangunan negara yang dikehendaki oleh Mahathir, nampaknya memang
sudah terdeskripsi dalam konsep ‘Wawasan 2020’ sebagaimana telah dihuraikan

di atas.

6.4 Rumusan

Sebagai cara hidup yang lengkap dan menyeluruh, Islam sememangnya tidak

hanya mengatur kehidupan rohani sahaja, akan tetapi juga segala hal yang



193

menyangkut kehidupan di dunia, termasuk cara dalam mencapai kesejahteraan

dan kehidupan bernegara.

Dalam konsep yang dipanggil sebagai ‘Wawasan 2020° Mahathir
menggariskan kebijakan dasar dan matlamat dari pembangunan negara
Malaysia, iaitu mewujudkan Malaysia menjadi negara maju dengan caranya
tersendiri tanpa terikut kepada cara dan corak negara maju yang ada sekarang.
Kemajuan yang dicita-citakan ialah kemajuan yang sempurna yang tidak semata-
mata diukur dari segi pencapaian lahiriah atau fizikal semata-mata malah ia akan
meliputi pewujudan satu masyarakat yang sempurna dengan nilai moral dan
etika yang tinggi dan boleh dicontohi oleh negara-negara lain. Maknanya, dengan
Wawasan 2020, negara mampu memelihara, memajukan dan mempertahankan
agama dan umat Islam (Mahathir, Ucapan di Majlis Pelancaran Mesyuarat
Penubuhan ‘Malaysian Business Council’, pada 28 Februari 1991; Ucapan di
Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-42, pada 8 November 1991; Ucapan

di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-43, pada 6 November 1992).

Adapun hakikat dari pembangunan negara menurut Mahathir adalah
proses untuk memupuk masyarakat manusia yang berperadaban tinggi dengan
nilai-nilai kemanusiaan yang mulia untuk kebahagiaan umat manusia,
mempunyai ciri-ciri perseimbangan daripada segi material dan spiritual (Mahathir,
Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-34, pada 19 Ogos 1983).
Kerana, Islam menurut Mahathir adalah agama yang mengajarkan
keseimbangan kehidupan umat manusia, kehidupan rohani dan fizikal, kehidupan
individual dan sosial, kehidupan duniawi dan ukhrawi (Mahathir, Ucapan di

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-41, pada 30 November 1990).



194

Berkenaan dengan hubungan Islam dan negara, Mahathir memandang
Islam sebagai suatu faktor yang memainkan peranan sangat penting dalam
kehidupan berbangsa dan bernegara. Oleh itu, Islam tidak boleh dianggap
hanya sebagai upacara agama semata-mata yang hanya bersangkutan dengan
seseorang pada tahap individu. Ini bermakna bahawa Islam menurut Mahathir
boleh menjadi dasar dalam pentadbiran negara, kerana Islam berisikan nilai-nilai
moral yang tinggi yang berguna untuk mengatur kehidupan masyarakat
(Mahathir, Ucapan di Majlis Perasmian Pusat Islam Malaysia, pada 16
September 1985). Di sini, nampak apabila Mahathir memposisikan Islam dan
negara seperti yang digambarkan oleh Mohammed Arkoun (1997: 204), iaitu

sebagai sesuatu yang beriringan dan tidak dapat dipisahkan.

Dalam konteks inilah kemudian Mahathir melakukan berbagai strategi
penting untuk menguatkan negara dengan prinsip Islam dan mengembangkan
Islam dalam kehidupan bernegara. Sehingga inisiatif pemerintah terhadap
pelbagai program Islamisasi lebih terserlah di masa kepimpinan Mahathir
(Shamsul, 2001: 289). Untuk itu, Mahathir berhasil menempatkan
pemerintahannya di jalur yang lebih berorientasi Islam dengan memberikan
tekanan lebih besar pada Islam, baik di dalam negeri mahupun di forum
internasional. Islam pun kemudian menjadi teras utama di bawah kepimpinan
Mahathir (Pandian, 2005: 167). Hal ini menunjukkan bahawa Mahathir telah
menjadi seorang pendukung Islam yang berani dan seorang politisi yang sangat
cerdik (Hussin Mutalib, 1995: 193). Mahathir juga mampu secara cerdik
menyatukan masa lampau dan masa kini, menahan dan mengkooptasi oposisi
Islam, memanfaatkan Islam dalam politik domestik, regional, dan internasional

(Esposito & Voll, 1993, 183).



195

Walau mengakui Islam merupakan dasar penting dalam kehidupan dan
pentadbiran negara, tetapi bagi Mahathir bukan bererti bahawa Islam mesti
dinyatakan dan diterapkan secara formal (formalisasi) sebagai hukum negara.
Kerana, sesungguhnya Islam ialah agama kesederhanaan dan bebas daripada
sebarang paksaan (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO

ke-34, pada 19 Ogos 1983).

Bagi Mahathir, cukup dengan mengamalkan ajaran Islam, menerima dan
mengakui Islam sebagai agama rasmi negara, dan menggalakkan pembangunan
institusi-institusi Islam, serta perhatian dan usaha-usaha yang memadai untuk
mengembangkan dan menjaga Islam dengan berbagai kemudahannya, Malaysia
sudah layak disebut sebagai ‘Negara Islam’, tanpa harus menerapkan syariah

Islam sebagaimana yang dituntut oleh sesetengah pihak.



BAB 7

ANALISIS DAN PERBINCANGAN

7.1 Pengenalan

Sebagaimana telah dihuraikan pada bahagian terdahulu, menurut beberapa
penyelidik Mahathir dikenali sebagai seorang tokoh yang tidak hanya rajin dan
amat mahir dalam menulis (Pandian, 2005; Idris Aman, 2006; Abdullah Ahmad,
2009), tetapi juga rajin dalam hal membaca yang menjadi amalan beliau sejak
kecil (Hashim Ahmad, 2003: 145) dan berkomunikasi dengan banyak tokoh
pemikir dunia, antaranya Ismail Raji al-Farugi. Boleh jadi hal ini dipengaruhi oleh
falsafah beliau yang berpegang teguh kepada prinsip bahawa pembelajaran
adalah proses seumur hidup, sehingga dengan keupayaan mental dan
kecekalannya beliau boleh menguasai apa sahaja yang boleh dilakukan oleh
orang lain. Hairudin Harun (2001), Rahimin Affandi (2005) misalnya menyatakan
bahawa Mahathir adalah seorang tokoh yang terkenal dengan pembacaan yang
luas tentang Islam, padahal sifat ini jarang kedapatan di kalangan tokoh politik

biasa, dan ianya telah diakui sendiri oleh kawan maupun lawan politik Mahathir.



197

Wan Mohd. Nor Wan Daud (1995: 126) merumuskan sifat dari suka
membaca dalam konteksnya yang luas ini sebagai sebahagian dari aktiviti
pengamalan budaya ilmu. Budaya ilmu menurut Wan Mohd. Nor Wan Daud
(1995: 108) bermakna bahawa ilmu dituntut dengan berbagai-bagai cara seperti
pembacaan dan pendengaran atau pengalaman. Oleh itu, Islam sangat
menekankan kebolehan menulis dan membaca. Jelmaan sikap terhadap ilmu
dapat dilihat melalui tabiat membaca, yang kemudiannya telah menyebabkan

Mahathir melahirkan pelbagai gagasan intelektual yang cukup membanggakan.

Amalan budaya ilmu yang menjadi tabiat utama Mahathir dimaksud, iaitu:
(1) tindakan menjadikan pencarian ilmu sebagai suatu usaha yang berharga
nilainya seperti pencarian harta sehingga ianya dianggap sebagai matlamat
hidup yang utama; (2) usaha di dalam suatu tindakan yang diputuskan dengan
perkiraan ilmu tanpa campur tangan dari golongan yang mempunyai kepentingan
lain; (3) bersikap terbuka dengan semua jenis ilmu tanpa mengira asal usul dan
jenisnya; (4) analisis kritikal yang dilakukan terhadap ilmu tanpa adanya sifat
fanatik kepada seseorang guru. Sikap ini jelas dengan terhasilnya kegiatan
dailog intelektual yang diiringi dengan penyelidikan yang begitu giat dijalankan
sehingga melahirkan sejumlah besar karya-karya sintesis yang bermutu yang
kekal penggunaannya sehingga pada masa sekarang; dan (5) penghayatan ilmu

yang dijelmakan dengan amalan dan akhlak yang baik (Rahimin Affandi, 2005).

Mahathir juga berbincang dan memiliki hubungan yang baik, dengan
beberapa tokoh ilmuwan Islam semasa, antaranya adalah Ismail Raji al-Faruqi,
Profesor Islam di Universiti Temple, Amerika Syarikat yang terkenal dengan teori

‘Penglslaman IlImu’ dan pandangan rasionalisnya terhadap Islam. Paling tidak,



198

kemasyhuran Al-Farugi telah mendorong Mahathir untuk melancarkan
pertubuhan Institut Pemikiran Islam Antarabangsa atau lebih dikenali sebagai

Institute of International Islamic Thought (lonu Yaacob, 2008).

Faktor-faktor di atas telah berjaya mengantarkan Matahir memahami
Islam dan melahirkan pelbagai gagasan. cerdas berkenaan dengan Islam, nasib
dan kaedah penyelesaian masalah umat Islam sedunia, selari dengan agenda
dan idea tajdid Islam yang telah di bawakan oleh tokoh-tokoh ulama semasa
(Rahimin Affandi, 2005). Bahkan, banyak dari idea-idea tajdid yang dibawakan
beliau adalah setanding dengan tokoh ulama lulusan Timur Tengah (Rahimin
Affandi, 2005). Namun, kerana pendidikan sekular yang diterima dan cuba
diterapkannya tidak memungkinkan beliau digelar sebagai mujaddid (Baharuddin,
2010). Bahkan, menurut Shamsul (2009), Mahathir bukanlah seorang ahli Islam
atau pemikir, dia hanya menyumbangkan penilaian-penilaiannya tentang Islam
sahaja. Begitu pula dengan Annual Bakri & Kamarul Zaman (2001: 3), yang tidak
bersetuju dikeranakan Mahathir sering mempersoalkan kebenaran hadis, ijmak,
kias dan ijtihad dengan alas an bahawa kesemuanya adalah dibuat oleh manusia

biasa.

Berbeza dengan Muchtar Lintang (1982) yang menyamakan Dr. Mahathir
dengan Haji Agus Salim, Muhammad Natsir, Prof Dr. Haji Ali Akbar di Indonesia
dan Datuk Patinggi Dr. Haji Abdul Rahman Yaakub di Malaysia yang mendapat
pendidikan sekular, tetapi mewajibkan diri masing-masing mempelajari Islam.

Mereka, menurut Muchtar Lintang, tidak kurang daripada ulama-ulama yang ada.



199

Seterusnya, dalam pandangan (Ismail lbrahim, 2002: 1, 8) Mahathir
dikenali sebagai seorang yang amat berminat memperhatikan dan
membicarakan tentang Islam dan umat Islam. Hal ini telah nampak sejak beliau
memulai kerjayanya dalam bidang politik, di mana beliau sering mendiskusikan
tentang Islam dan umatnya. Beliau memberikan pandangan dan analisisnya
secara kritikal tentang isu-isu yang dihadapi oleh umat Islam, cabarannya dan
bagaimana permasalahan umat Islam seharusnya ditangani dan diusahakan
penyelesaiannya dengan sungguh-sungguh. Di peringkat nasional dan
antarabangsa, Mahathir pun sering menyatakan kebimbangannya tentang
elemen-elemen yang membawa kepada perpecahan umat Islam, kemunduran
mereka dalam bidang ilmu pengetahuan, perekonomian, keruntuhan moral, dan
sebagainya. Oleh itu, kelemahan politik, ilmu pengetahuan dan ekonomi menurut
Mahathir merupakan punca daripada kelemahan dan kemunduran umat Islam

sekarang ini .

Pada prinsipnya pemikiran Mahathir sebagaimana ditegaskan oleh
Rahimin Affandi (2005), tidak hanya sekadar mengandungi pandangan ke atas
Islam dan problem umat Islam sahaja, akan tetapi juga diikuti oleh gagasan
terhadap penyelesaian masalah-masalah yang dihadapi umat Islam. Inilah yang
dipandangkan oleh sebahagian pengamat sebagai salah satu kelebihan dari
sumbangan dan pemikiran Mahathir terhadap perjuangan Islam. Kerana, dalam
konteks ini Mahathir tidak hanya bertindak sebagai solutionist dan opportunist,
tetapi pencari punca masalah yang disertakan kemudiannya dengan metode

penyelesaian terhadap permasalahan tersebut.



200

7.2 Gagasan Pemikiran Kelslaman

Islam dalam pandangan Mahathir sebenarnya adalah sebuah agama
yang bersifat rasional, dinamik dan progresif (mendorong kepada kemajuan),
akan tetapi dalam realitasnya Islam telah banyak disalahertikan oleh umat Islam
sendiri, sehingga ajaran Islam tampak seperti tradisional dan anti akan
kemajuan. Umat Islam pun akhirnya lebih mementingkan urusan-urusan yang
berhubungan dengan akhirat saja dan tidak memiliki semangat yang keras untuk
mencapai kehidupan dunia yang lebih baik. Mereka terkadang bersifat pasrah
dengan nasib dan merasa cukup dengan apa yang terjadi (fatalistik). Padahal,
Islam menghendaki agar umatnya berjaya, tidak hanya di dunia akan tetapi di
akhirat pula. ltulah sebabnya, umat Islam selalu didorong untuk meraih karunia

Tuhan dengan bekerja keras, tekun dan disiplin.

Keprihatinan Mahathir terhadap kondisi umat Islam ini tampak ketika
berucap di Universiti Al-Azhar Kaherah-Mesir pada 10 Mei 1998, ketika
menerima ljazah Kehormat, di mana Mahathir menyatakan beberapa
pandangannya tentang Islam dan umat Islam yang sering disalahtafsirkan oleh
musuh Islam dan golongan-golongan yang berkepentingan (Ismail Ibrahim, 2002:
42). Maka dalam kerangka mencapai kemajuan dan menjaga eksistensi Islam,
tiada jalan lain yang mesti dilakukan oleh umat, selain daripada melakukan
reinterpretasi terhadap pemahaman ajaran Islam. Kerana, pemahaman yang
sempit atau perbezaan dalam mentafsirkan ajaran agama menjadi salah satu

kendala kritikal dalam pembangunan negara.

Secara kritikal Mahathir menyatakan pandangannya bahawa negara

Islam sering menghadapi krisis dalaman akibat daripada perbezaan dalam



201

mentafsirkan ajaran agama yang tertentu atau kerana sifat dan sikap taasub
kepada para pemimpin secara melampau. Ataupun kerana kejahilan dan
kekurangan ilmu pengetahuan yang membawa kepada fahaman sempit sama
ada dalam bidang agama, politik, ekonomi dan sebagainya, sehingga menjadikan
orang itu akan selama-lamanya menyalahkan orang lain semata-mata,

terutamanya kerajaan yang memerintah (Ismail lbrahim, 2002: 22).

Islam kata Mahathir adalah agama yang sempurna dan memiliki matlamat
yang jelas, iaitu guna mencapai kebahagiaan hidup di dunia dan kebahagiaan
hidup di akhirat. Konsep ajaran Islam dan segala apa pun yang diperintahkan
oleh Islam boleh diterima oleh akal, sebab agama adalah akal. Bahkan Islam pun
mengemukakan alasan-alasan yang sempurna, berkenaan dengan alam,
berkenaan dengan Tuhan, dan berkenaan dengan manusia. Dengan demikian,
Islam menurut Mahathir mestinya difahami dengan berasaskan kepada reason,

logic dan sound argument (Pandian, 2005).

Sebagai agama yang menyuruhkan kepada umatnya untuk mencari dan
mendapatkan kebahagiaan di dunia dan di akhirat, Islam adalah agama
keseimbangan. Oleh itu, dalam pandangan Mahathir nilai-nilai spiritual wajar
diguna untuk berhadapan dengan tekanan dunia material dan berpegang
bahawa mencari kekayaan tidak ditolak atau dilarang oleh Islam, malahan
kepercayaan dan pegangan kepada Islam tidak akan musnah hanya dikeranakan
oleh kemajuan bidang sains dan teknologi. Islam tidak mengekang kemajuan dan
Islam tidak bertentangan dengan sains dan teknologi, bahkan Islam mendorong
agar pengkajian terhadap sains dan teknologi terus digalakkan guna mencapai

kehidupan yang lebih baik. Dengan demikian, nilai dan pemikiran yang



202

berlandaskan kepada interpretasi Islam yang luas dan tersirat sebenarnya kata
Mahathir membolehkan membantu masyarakat Islam untuk berkembang, maju
dan bersaing dengan masyarakat lain dan melindungi kedudukan orang Islam
lebih berkembang, maju, dan bersaing dengan masyarakat lain. Organisasi,
disiplin dan pendedahan kepada sistem Islam akan membolehkan masyarakat
Islam berkembang (dalam Pandian, 2005: 171). Sehingga, dalam konteks ini,
tidak ada pilihan yang terbaik bagi umat Islam selain daripada mengejar
kemajuan. Sebab, jika umat Islam mundur, lemah, tidak berdaya dan tidak
memiliki kekuatan, maka mereka akan dihina, ditindas dan mungkin dikuasai dan
dijajah kembali oleh negara-negara asing yang bukan Islam yang maju. Bahkan
yang lebih mengkhuatirkan lagi adalah mereka dipisahkan daripada agama
Islam. Oleh itu, Islam mesti menjadi benteng dalam mengejar kemajuan
(Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-39, pada 28

Oktober 1988).

Mahathir menyedari bahawa Islam adalah salah satu unsur kuasa yang
bertapak kuat pada orang Melayu (2008a: 125). Oleh itu, sesuatu perubahan,
rancangan atau ideologi yang bertentang dengan Islam tidak akan berjaya.
Kerananya, Islam mestilah dipertahan dan dikembangkan lagi jika kemajuan
hendak dicapai. Tetapi masalahnya menurut analisis Mahathir bukanlah pada
Islam itu sendiri, tetapi berpunca pada tafsiran-tafsiran tentang Islam yang
difahami oleh orang Melayu. Tafsiran-tafsiran terhadap Islam yang tidak sesuai
dengan ajaran Islam sebenar inilah yang menjadi faktor penyebab kemunduran
umat Islam. Masalah yang sama disinggung pula oleh Khairul Nizam (2008)
apabila ia menyatakan bahawa bangsa Melayu cukup kuat pegangannya dengan

warisan tradisi mereka terutama budaya setempat dari segi kefahaman Islam,



203

cara berfikir, hidup bermasyarakat dan banyak lagi. Malah mereka agak sukar
untuk menerima suatu bentuk idea baru yang dirasakannya akan menggugat
stabiliti kehidupan apatah lagi yang bersangkutpaut dengan kefahaman agama
mereka. Ini bermaksud masih wujud masyarakat Melayu lama yang terlalu
bertaklid dan taasub kepada bentuk pemikiran tradisi yang telah berakar-umbi
dalam pemikiran mereka sehinggakan tidak membuka ruang kepada mereka
untuk berfikir lebih jauh, agresif, menganalisis berasaskan sumber yang benar,

apatah lagi untuk bersikap rasional dengan memahami realiti setempat.

Mahathir menyatakan bahawa untuk masyarakat Melayu maju, Islam
harus dihalusi ketika wujudnya fatalisme Melayu, kerana ketidaksungguhan
menghadapi persaingan akan mengakibatkan orang menjadi pasrah dan pada
akhirnya lebih mengutamakan aktiviti spirituil daripada mencari kebendaan, yang
dianggap corak keislaman yang diamalkan oleh orang Melayu. la dihubungkan
dengan interpretasi Islam yang salah dan kelemahan mereka memahami pesan
sebenar yang tersirat dalam agama, sehingga menyebabkan masyarakat Melayu
dilihat terus mundur. Dalam bahasa agama boleh jadi sikap lemah, daya juang
yang rendah dan menyerah kepada takdir atau nasib ini dipengaruhi oleh

keyakinan dan pemahaman terhadap agama yang bersifat Jabariyah.

Mengikut kepada Khairul Nizam (2008), walaupun arus penguasaan
pemikirannya telah berlalu dan hanya menjadi tatapan mahupun rujukan masa
kini, tetapi fahaman ini seakan-akan mempengaruhi corak berfikir segelintir
masyarakat Melayu hari ini. Dilihat bahawa fahaman ini membawa kesan buruk
kepada corak dan bentuk pemikiran masyarakat Melayu sehingga melemahkan

bangsa Melayu untuk berkembang maju dan bersaing dalam era globalisasi atau



204

dunia tanpa sempadan kini. Selanjutnya Khairul Nizam (2008) menulis, menurut
Wan Zailan Kamaruddin sama ada sedar atau tidak akidah yang dianuti oleh
masyarakat Islam di Malaysia ini adalah bersumberkan fahaman Jabariyah.
Misalnya, masyarakat Melayu sehingga mereka lebih cenderung menyerah

kepada Allah sahaja dalam banyak perkara daripada berusaha mengatasinya.

Di samping itu, masih nampaknya pengaruh dari faham Jabariyah dalam
kehidupan orang Melayu boleh pula dilihat dari tujuh aspek berikut. Pertama,
aspek pemahaman terhadap takdir dan nasib, di mana sebahagian di antara
mereka ada yang mempercayai bahawa semua perkara telah ditentukan oleh
Allah SWT sama ada baik atau buruk; Kedua, aspek memandang ke hadapan
yang pengaruhnya di dalam masyarakat masih di tahap yang rendah; Ketiga,
aspek orientasi akhirat yang melampau, sehingga didapati masyarakat Melayu
kurang mementingkan kehidupan di dunia mahupun untuk mencari kekayaan dan
bersaing dengan bangsa lain; Keempat, aspek pencapaian rehdah, yakni sikap
mereka yang tidak mahu cuba merobah fikiran yang lebih jauh sehinggakan
berpuas hati dengan pencapaian cukup makan, cari jalan mudah dalam banyak
hal, dan kurang daya fikiran untuk bersaing; Kelima, aspek sindrom
pergantungan kepada nasib dan takdir; Keenam, ketakutan kepada matematik
dan sains; Ketujuh, kesalahfahaman tafsiran ayat-ayat al-Quran (Khairul Nizam,

2008).

Menurut Mahathir, tafsiran yang salah dianggap menyebabkan kejatuhan
tamadun Islam dan umatnya. Dalam konteks ini Mahathir (2008a: 180)
menyatakan bahawa Islam merupakan pengaruh tunggal yang paling besar

terhadap konsep nilai dan tatasusila Melayu. Namun, kata Mahathir perlu



205

diingatkan bahawa hakikatnya bukanlah agama yang begitu berpengaruh,
melainkan tafsiran tentang ajaran-ajaran Islamlah yang kuat pengaruhnya.
Tafsiran agama berbeza-beza bukan sahaja mengikut individu, malahan juga
mengikut usia dan masa, bahkan juga negara. Patut pula diingatkan bahawa
Islam juga mempunyai lima mazhab dan kadangkala timbul mahzab baru
disebabkan tafsiran seseorang individu. Kalaulah kadangkala pengaruh Islam
terhadap konsep nilai Melayu nampaknya tidaklah begitu baik, maka sebenarnya
pengaruh tersebut bukanlah kerana ajaran Islam, tetapi sebahagian besarnya

adalah kerana tafsiran semasa penduduk tempatan.

Jelas bahawa kemunduran orang Melayu bukan disebabkan oleh atau
ada yang salah terhadap Islam, melainkan tafsiran-tafsiran mereka sendiri yang
sempit dan tidak melihat Islam sebagai agama kemajuan. Apabila kaum yang lain
boleh melakukan sesuatu untuk mengejar ketertinggalan dan meraih kemajuan,
maka Melayu pun boleh berbuat demikian. Inilah yang terus diperjuangkan dan

dibuktikan oleh Mahathir sehingga kini.

Apabila diperhatikan nampak bahawa gagasan Mahathir di atas
berkenaan dengan Islam sebagai agama yang dinamik dan mendorong kepada
kemajuan adalah selari dengan gagasan utama yang telah dikembangkan oleh
beberapa pembaharu Islam sebelumnya yang paling terkemuka di kepulauan
Melayu. Menurut Hussin Mutalib (1995: 31) antaranya ialah al-Hadi (lahir 1862),
Tahir Jalaluddin (lahir 1869) dan Abas Taha (lahir 1885). Kontribusi mereka
terhadap penyebaran gagasan-gagasan reformis di dunia Melayu terutama

terletak dalam peranan mereka sebagai pendiri dan editor dari jurnal-jurnal dan



206

akhbar reformis pada saat itu, seperti akhbar al-Imam yang ditubuhkan pada

tahun 1906 oleh al-Hadi.

Selanjutnya, Hussin Mutalib menulis beberapa hal berkenaan dengan
gagasan pembaharuan Islam ketiga tokoh di atas pada masa itu. “Al-Hadi,
kontributor paling sering dan sangat tajam pada al-lmam, menekankan
pentingnya pendidikan dan modenitas bagi kaum Melayu dan keharusan mereka
membuang amalan-amalan tidak Islam dalam kehidupan mereka sehari-hari
(Hussin Mutalib, 1995: 32). “Tahir Jalaluddin dalam banyak tulisannya mengajak
kembali kepada asas-asas Islam yang sejati yang berdasarkan kepada al-Quran
dan Sunnah sebagai satu-satunya solusi terhadap keterbelakangan Melayu. Dia
juga membidas kepasifan para ulama, kegagalan mereka menjalankan
peranannya mengembalikan umat kepada ajaran Islam yang sebenar”. (Hussin
Mutalib, 1995: 32). “Manakala pula Abas Taha dengan terang-terangan
menunjukkan keperihatinan dan perlawanannya kepada perkembangan Islam
adat (folk Islam) dan eklektisisme tradisional” (Hussin Mutalib, 1995: 32).
Mengikut kepada gagasan dan peranan Abas Taha dan al-Hadi terhadap
pembaharuan Islam, seorang sarjana menyimpulkan bahawa “Seperti halnya
dengan Syed al-Hadi, Abas Taha adalah seorang penganjur modenisme yang
gigih, dia terus menekan Islam sebagai suatu agama yang dinamik dan tidak
menentang akan kemajuan. Oleh itu, Abas Taha menegaskan perlunya
pembaharuan. Menurut Abas pula, keterbelakangan dunia Melayu khususnya
berpunca pada pengabaian mereka sendiri terhadap ajaran agama Islam”

(Hussin Mutalib, 1995: 32).



207

Bahkan, mengikut kepada Mohd. Yusof Hasan (2008) pemikiran Mahathir
adalah kesinambungan dari gelombang keintelektualisme Melayu global yang
telah dirintis oleh tokoh-tokoh Melayu sebelumnya, iaitu Munshi Abdullah dan
Za’ba. Ketiga-tiga tokoh Melayu ini telah memperlihatkan teori ciri-ciri pemikiran
yang berteraskan kepada Sistem Pemikiran Bersepadu 4K; Kerohanian,
Kebitaraan, Kesaintifikan dan Kekreatifan. Kegiatan keintelektualisme mereka
adalah usaha-usaha kea rah membia tamadun Melayu-Islam (Mohd. Yusof

Hasan, 2008: 470, 471).

Munshi Abdulllah memperlihatkan banyak pemikiran kerohanian kerana
menyelitkan unsur-unsur kejiwaan yang berhubung dengan ajaran-ajaran agama
Islam tentang usaha-usaha membangunkan jiwa orang-orang Melayu supaya
cemerlang dan hebat bersaing. Adapun Zaba, memperlihatkan pemikiran
kerohanian dan etika keagamaan dalam penulisan keintelektulismenya dengan
berteraskan kepada nilai-nilai murni Melayu dan akidah, syariah serta akhlak
mulia. Za’ba menyeru dan menggerakkan supaya orang Melayu mempunyai
pemikiran kebitaraan dan etika keprofesionalan; pemikiran kesaintifikan; etika
kerasionalan; serta memperlihatkan pemikiran kekreatifan dan etka
kemanusiaan. Seterusnya Mahathir, juga memperlihatkan 4K Pemikiran
Bersepadu dan 4K etika Bersepadu dalam cara berfikir dan tindakannya.
Mahathir mempunyai dan menggerakkan pemikiran kerohanian berteraskan
nasionalisme Melayu dan universalisme Islam; pemikiran kebitaraan yang penuh
gilang-gemilang dan etika keprofesionalan; pemikiran kesaintifikan; pemikiran
rasional dan ta’akulannya berteraskan etika kerasionalan; dan pemikir kreatif
bagi mengubah corak negara dalam pemerintahannya (Mohd. Yusof Hasan,

2008: 471).



208

Pola pemikiran Mahathir dalam memahami dan menafsirkan ajaran Islam
sebagai sebuah agama bersifat universal, moderat, rasional dan kritikal. Bahkan
Islam juga sebagai agama yang sangat menganjurkan kemajuan (progresif)
kepada umatnya. Pemahaman terhadap Islam seperti inilah yang kemudiannya
digesa dan diserukan Mahathir kepada orang ramai dan kemudiannya ia dikenali
sebagai ‘Islam Mahathir’ (Pandian, 2005) atau ‘Mahathirisme’ (Teik, 1995). laitu
suatu faham yang berisikan gagasan pemikiran tentang pembangunan sosial,
nasib orang Melayu, martabat Melayu, agama orang Melayu dan strategi masa
hadapan Melayu yang dikaitkan dengan sikap dan pemikiran yang diasaskan
oleh Mahathir (Harun, 2001). Oleh itu, merubah acuan pemikiran orang Melayu
daripada sifat kemelayuan lama kepada kemelayuan baru yang bersifat agresif,
revisionis dan berwawasan merupakan agenda teras faham Mahathirisme
(Harun, 2001). Dalam ertikata lain, Melayu baru menurut Mahathir ialah Melayu
yang berpegang kuat kepada agama Islam dan nilai-nilai murninya, berdisiplin
dan sedar bahawa Tuhan hanya akan menolong mereka yang berusaha dan
belajar serta menguasai ilmu-ilmu yang boleh menjayakan mereka. Melayu baru
akan mengunci keretanya sebelum menyerahkan diri kepada perlindungan Allah
s.w.t. (Hambali, 2001: 46). Melayu baru pula menurut Siddiq Fadzil (Khairul
Nizam, 2008) adalah orang Melayu yang diperbaharui komitmen kelslamannya,
berjiwa merdeka yang sujud, ruku dan setia mutlaknya hanya kepada Allah,
Melayu yang telah mendapatkan semula kemuliaan status dan martabat
keinsanannya, Melayu yang bangga menjadi umat terbaik kerana imannya serta
Melayu yang tahu erti hidup dan mati sebagai persaingan prestasi amal
cemerlang dan Melayu yang mempunyai semangat jihad yang tinggi dengan
memperoleh kekuatan rohaniah untuk menghayati kemakrufan dan menghindari

kemungkaran.



209

Gaya berfikir Mahathirisme mencuba memahami Islam secara Kiritis,
rasional, moderat dan tidak secara sempit berdasarkan reason, logic dan
argument serta mengembalikannya kepada dasar semula, iaitu al-Quran dan
Sunnah. Dengan pemahaman seperti ini Islam pada prinsipnya menurut
Mahathir sangat menghendaki agar umatnya berjaya, tidak hanya di dunia akan
tetapi di akhirat pula. ltulah sebabnya, umat Islam selalu didorong untuk meraih
karunia Tuhan dengan bekerja keras, tekun dan disiplin. Ertinya, tanpa
pemahaman yang sebenar terhadap ajaran Islam, mustahil umat Islam boleh

mencapai kemajuan sebagaimana yang dicapai oleh kaum yang lain.

Modal dasar dari budaya fikir Mahathirisme sendiri nampaknya diilhami
oleh semangat ajaran Islam yang memerintahkan kepada umatnya untuk
menggalakkan pengajaran ilmu pengetahuan melalui perintah Igra (al-Quran
surah al-‘Alag: 1-5)' yang merupakan surah pertama diturunkan kepada Nabi
Muhammad SAW. Perkara yang hendak dibaca itu menurut Mahathir ialah
kejadian alam ini (khalaq) bermula dengan kejadian manusia itu sendiri (al-‘alaq).
Sebab, Melalui pelajaranlah umat Islam akan dapat menyediakan segala-galanya
termasuk senjata moden dan terkini bagi maksud mengawal agama, diri sendiri,
maruah, harta dan keturunan yang dianggap sebagai dari lima yang dituntut
untuk menjaga dan memeliharanya (Astora Jabat, 2004). Mahathir menegaskan
pula pemahamannya bahawa tidak ada agama yang lebih menekankan pelajaran
daripada agama Islam. Igra menurut Mahathir adalah perkataan pertama dalam
ayat pertama yang diwahyukan kepada Rasulullah SAW. Bahkan, kemudian

daripada itu banyak ayat al-Quran yang menyuruh umat Islam melihat segala-

'QS. al-‘Alaq ini diturunkan oleh Allah s.w.t. melalui perantaraan Malaikat Jibril
pada 17 Ramadhan ketika Nabi Saw berada di Gua Hira Mekkah. Bersempena dengan
masa turunnya surat pertama ini, umat Islam kemudian memperingatinya sebagai hari
‘Nuzulul Quran’, iaitu peringatan diturunkannya al-Quran.



210

gala yang dicipta oleh Allah s.w.t.? Tentu sahaja melihat di sini tidak terhad
kepada melihat semata, tetapi harus pula disertai dengan kajian, penyelidikan
dan pelajaran secara mendalam, saintifik dan berilmiah, kerana Allah telah
mengurniakan akal dan fikiran (Mahathir, Ucapan di Perasmian Kongres
Pendidikan Islam Kebangsaan di Pusat Islam, Johor Bharu, pada 20 Januari

1995).

Mahathir mahu supaya umat Islam memperbetulkan diri dan kembali
kepada ajaran Islam yang sebenar demi menyelamatkan diri mereka. Oleh itu,
menurut Mahathir tidak ada gunanya mengutuk dan mendesak musuh Islam
supaya tidak menindas orang Islam dan berperikemanusiaan kepada umat Islam.
Ketika bertemu dengan ulama besar Arab, Dr. Mahmood Kiptaru dari Syria dan
Dr. Zaki Badawi, Pengetua Kolej Islam London, menurut Dusuki Ahmad (Astora

Jabat, 2004), Mahathir pernah berucap:

Kita dapat mencapai kejayaan sekiranya kita berpegang kepada asas
ajaran al-Quran dan Sunnah seperti suruhan membaca (igra) iaitu
menuntut ilmu, mengukuhkan persaudaraan sesama Islam, berusaha
mengubah nasib diri sendiri selain daripada memohon pertolongan Allah
dan membuat persediaan untuk menggerunkan musuh dan
mempertahankan umat dan banyak lagi. Dengan berpegang kepada
asas-asas ini kita tidak akan berpuak-puak dan bersengketa sesama kita,
tetapi kita tetap akan menjadi umat yang satu yang dapat
mempertahankan agama Islam dan umatnya.

2Ayat-ayat al-Quran yang membincangkan tentang suruhan untuk
memperhatikan, mengkaji, menyelidik dan mempelajari alam dan segala yang diciptakan
Allah memang banyak sekali, antaranya terdapat dalam QS. Asy-Syu’araa ayat 7
bermakna: “Dan apakah mereka tidak memperhatikan bumi, berapakah banyaknya Kami
tumbuhkan di bumi itu pelbagai macam tumbuh-tumbuhan yang baik?” QS. Az-Zumar
ayat 21 bermakna: “Apakah kamu tidak memperhatikan, bahwa sesungguhnya Allah
menurunkan air dari langit, maka diaturnya menjadi sumber-sumber air di bumi kemudian
ditumbuhkan-Nya dengan air itu tanam-tanaman yang bermacam-macam warnanya, lalu
ia menjadi Kering lalu kamu melihatnya kekuning-kuningan, kemudian dijadikan-Nya
hancur berderai-derai. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat
pelajaran bagi orang-orang yang mempunyai akal”. QS. Al-Ghaashiyah 17-20 bermakna:
“Maka apakah mereka tidak memperhatikan unta bagaimana dia diciptakan? Dan langit,
bagaimana ia ditinggikan? Dan gunung-gunung bagaimana ia ditegakkan? Dan bumi
bagaimana ia dihamparkan?”.



211

Dalam beberapa siri ucapannya nampak pula apabila Mahathir menyeru
dan menggesa umat Islam supaya kembali dan berpegang kepada dasar
semula, iaitu al-Quran dan Sunnah, sebagai jalan keluar untuk mengatasi
pelbagai masalah yang mereka hadapi dan dengan itulah mereka akan menjadi
umat yang terbaik dan berjaya. Menurut Mahathir mereka yang kuat memegang
dasar ajaran Islam inilah yang disebut sebagai seorang ‘Muslim fundamentalist’
(Mahathir, di Perasmian Mesyuarat Agung UMNO, pada 20 Jun 2002) dan orang
Islam yang terbaik ialah mereka yang fundamentalis (Mahathir, Ucaptama di
Pusat Pengajian Islam Oxford, United Kingdom, pada 10 April 1996). Ini
bermakna perlunya dilakukan reformasi terhadap nilai hidup yang dipegang oleh
umat Islam supaya ia lebih berasas kepada ajaran Islam yang tidak dicampur
aduk dengan ajaran dan tafsiran agama yang mengelirukan dan tidak
berasaskan al-Quran atau Hadis yang sahih. laitu reformasi yang boleh
mengembalikan umat Islam kepada ajaran-ajaran yang tidak dicampur aduk
dengan pelbagai tafsiran, ajaran dan fatwa songsang yang dibuat pada masa
dahulu (Mahathir, 2003: 70) serta reformasi pemikiran di kalangan mereka yang
terkongkong dengan ajaran yang tidak berasaskan Islam dan mengelirukan umat

Islam (Mahathir, 2003: 71).

Di samping itu, sudah sepatutnya kata Mahathir apabila pembaharuan
pemikiran terhadap Islam dimulai dan digalakkan kembali, guna menyelesaikan
pelbagai permasalahan yang dihadapi oleh umat Islam yang timbul kerana
peredaran masa, antaranya adalah dengan ijtihad. Sebab, soal-soal baru terus
muncul dan jawapan atas fatwa lama dipersoalkan kerana dianggap tidak relevan
lagi. Perkembangan dalam dunia moden dengan pendekatan sains dan

kemudahan-kemudahan yang dicipta melaluinya, menghadapkan umat Islam



212

kepada beribu-ribu soalan yang tidak boleh dijawab oleh mereka yang hanya arif
dalam hukum-hukum agama tetapi tidak berpengetahuan dalam bidang-bidang
lain (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-41, pada 20
November 1990). Kemudian, apa yang dahulu diterima tanpa soalan, semakin
lama semakin dikerap soal dan melalui ijtihad kata sepakat mungkin dicapai
untuk penyelesaiannya. Oleh kerana signifikansinya yang demikian, Mahathir
menolak anggapan dan pendapat yang menyatakan bahawa pintu ijtihad telah
ditutup. Hal ini menurutnya tidak menyelesaikan masalah orang Islam, bahkan

semakin menambah masalah.

Mengikut kepada perkembangan pemikiran semasa, umumnya pemikir
Islam kontemporari memang sepakat terhadap pentingnya ijtihad sebagai kaedah
untuk menetapkan solusi pelbagai permasalahan semasa yang dihadapi oleh
umat Islam. Bahkan ianya menjadi salah satu syarat utama bagi umat Islam
untuk meraih kemajuan dan kebangkitan mereka kembali. Sebaliknya, dampak
dari dakwaan dan anggapan tertutupnya pintu ijtihad dan terhadnya penggunaan
akal fikiran menjadi penyebab dan punca kemunduran umat Islam. Mengikut
kepada Ahmad Amin (1987: 247) dalam bukunya ‘Islam dari Masa ke Masa’,
beliau menyatakan bahawa apabila ada orang yang beranggapan dan mengkritik
Islam sebagai agama yang beku dan tidak sesuai dengan tuntutan kondisi
semasa, maka sebenarnya yang demikian itu bukanlah sifat agama Islam.
Kekurangan ada pada umat Islam, bukan pada agama Islam, dikeranakan Islam
membukan pintu ijtihad dan pintu ijma’ (kesepakatan pendapat) agar dapat
bersikap luwes sebagaimana yang terjadi pada masa kejayaan Islam. Akan tetapi
pada masa berikutnya umat Islam pulalah yang menuntup pintu ijtihad bahkan

ada yang mengharamkannya atau membolehkannya dengan persyaratan yang



213

sangat keras. Akibatnya, Islam yang semula toleran dan longgar kemudiannya
diterapkan oleh umat Islam secara berlebih-lebihan dan kaku. Oleh itu, Ahmad
Amin menawarkan dua perkara untuk perbaikan keadaan umat Islam. Pertama,
dengan jalan memperluas ilmu pengetahuan secara maksimum kerana Islam
tidak bertentangan dengan ilmu pengetahuan. Kedua, ialah dengan cara ijtihad
dan ijma’ para pakar terhadap berbagai persoalan yang dihadapi oleh umat Islam
semasa yang tidak terikat oleh mazhab atau aliran pemikiran kelompok tertentu

(1987: 249).

Berkenaan dengan seruan Mahathir supaya masyarakat Islam kembali
kepada asas atau fundamental ajaran Islam yang sebenar, Dusuki Ahmad
(dalam Astora Jabat, 2004), menjelaskan pula pandangan Mahathir terhadap
umat Islam yang fundamental, ialah mereka yang berpegang kuat kepada agama
Islam dan nilai-nilai murninya, berdisiplin dan sedar bahawa Tuhan hanya akan
menolong mereka yang berusaha dan mampu menguasai ilmu-ilmu yang boleh
membangunkan mereka. Umat Islam yang berjaya akan mengunci keretanya

sebelum menyerah kepada perlindungan Allah SWT.

Dasar ini menguatkan keyakinan Mahathir bahawa bidang sains
merupakan salah satu bidang utama yang harus didedahkan secara maksimum
kepada orang Melayu. Iltulah sebabnya selama kepimpinannya, penekanan
terhadap pembangunan dan peranan sains dan teknologi (S&T), industri berat,
penyelidikan dan pembangunan (R&D) dan terutamanya teknologi maklumat
sangat digalakkan, sehingga boleh dikatakan faktor-faktor sebagai sebahagian

daripada keistimewaan era Mahathir (Harun, 2001).



214

Mahathir amat menekankan pentingnya umat Islam  untuk
mempertingkatkan bidang ilmu pengetahuan yang menjadi salah satu senjata
yang amat berkesan bagi pembangunan umat Islam. Sejarah kecemerlangan
umat Islam dicapai hasil daripada ketinggian ilmu pengetahuan umat Islam pada
ketika itu. Maka sejarah kegemilangan itu tidaklah hanya menjadi pembicaraan di
bibir dan kebanggaan yang penuh nostalgia tetapi seharusnya direalisasikan
dalam pembangunan tamadun umat Islam kini. Dengan ini Mahathir melihat
bahawa penubuhan institusi pengajian tinggi Islam yang berasaskan kesepaduan
antara bidang ilmu wahyu dengan ilmu ciptaan manusia merupakan satu agenda

keutamaan negara (Ismail Ibrahim, 2002: 14-15).

Oleh itu, Mahathir mengkritik sikap dan pola pikir orang Melayu yang
terkadang tidak rasional atau masih tradisional yang boleh jadi menghambat
kepada kemajuan. Dalam wujudnya pemikiran tradisional ini cenderung kepada
pemikiran magis, simbolisme, dan metafizis kebalikan dari pemikiran rasionalis
yang dicirikan oleh objektiviti, sekularisme, empirisme dan materialisme (Hairudin
Harun, 2001). Menurut Mahathir, pola pikir yang bersifat tradisionalis tersebut
menjadi salah satu sebab dan penghalang bagi orang Melayu untuk mencapai
kemajuan dan setanding dengan kelompok masyarakat yang lain. Pemahaman
seperti ini pada realitinya tidak hanya wujud dalam bentuk pemahaman terhadap
ajaran agama yang sering disalahditafsirkan atau tafsirkan secara sempit, tidak
kritikal, tradisional dan kurang sesuai dengan kondisi masa sekarang, akan tetapi
juga wujud dalam amalan sehari-hari, iaitu berupa sikap dan etos kerja orang
Melayu yang lemah, suka bertelagah, kondisi politik yang tidak stabil, pengkajian

dan perkembangan ilmu yang terbatas dan sebagainya.



215

Mahathir menyerukan perlunya usaha dan perubahan-perubahan penting
terhadap pola pikir masyarakat Melayu melalui proses yang sewajarnya, iaitu
melalui proses pendidikan, pengajaran dan dakwah Islam yang dinamik.
Pelajaran agama, dakwah Islamiah dan latihan untuk rohaniah ditujukan agar
pegangan Islam menjadi benteng kepada umat Islam dalam rangka mengejar
kemajuan. Dengan demikian akan terbentuk peribadi yang benar-benar Islam
yang tidak tamak, tidak mementingkan diri sendiri atau pula cuma mementingkan
kepentingan mereka di akhirat, tidak taasub dengan kemajuan dunia yang boleh
membuat mereka lupa dengan akhirat, tetapi seimbang antara dunia dan akhirat.
Kerana, pendidikan memainkan peranan yang amat penting dalam
membangunkan bangsa dan negara. Oleh itu, pendidikan perlu dikaji dari
semasa ke semasa dan tekanan kepada kaitan ilmu yang dipelajari dengan kerja
yang dilaksanakan Sedangkan gerakan dakwah akan diberi perhatian yang lebih
oleh kerajaan. Peruntukan serta kakitangan yang lebih akan diadakan untuk
tujuan ini. Kurikulum dakwah tidak sepatutunya terserah semata-mata kepada
budi bicara dan kefahaman individu-individu yang mungkin mengeliru dan
memesongkan akidah umat Islam (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan

Agung UMNO ke-39, pada 28 Oktober 1988).

Usaha-usaha pendidikan, pengajaran dan dakwah diusahakan secara
maksimum dimulai apabila beliau ditunjuk menjadi Menteri Pelajaran di tahun
1974 dan semakin intensif ketika Mahathir dilantik menjadi Perdana Menteri
sehingga tahun 2003. Misalnya, untuk memperbaiki sistem pengajaran
pengetahuan Islam agar sesuai dan berkesan, Mahathir telah mengadakan
pengkajian semula pendidikan Islam dan menubuhkan Dewan Penasihat untuk

pendidikan Islam. Tujuan utama dewan ini adalah untuk membuat Islam menjadi



216

relevan dengan keperluan modenisasi umat Islam. Pada masa itu, Mahathir juga
mempelawa para intelektual Muslim untuk melakukan penglslaman pengajaran
ilmu pengetahuan alam di sekolah-sekolah dan memberlakukan pemakaian buku
teks Islam standard ke atas seluruh peringkat pendidikan sampai pengajian
tinggi. Mahathir juga menyetujui usaha memperbaiki pelaksanaan pelatihan para
guru Islam dan untuk membentuk Yayasan Dakwah Islamiah. Usaha ini terus
berlanjut dengan ditubuhkannya Pusat Penelitian Islam Asia Tenggara;
penetapan pengetahuan agama Islam sebagai materi ujian di tingkat Sijil
Pelajaran Malaysia; penetapan secara resmi bulan dakwah; penubuhan Sekolah
Guru Islam; penubuhan Universiti Islam International, IKIM, dan mewajibkan
tamadun Islam sebagai mata kuliah wajib di seluruh perguruan tinggi Malaysia

(Hussin Mutalib, 1996: 195).

Gagasan dan seruan Mahathir agar para intelektual Muslim membantu
penglslaman pengajaran ilmu pengetahuan alam di sekolah-sekolah dan
pemberlakuan sistem standardisasi buku teks Islam ke atas seluruh peringkat
pendidikan sehingga pendidikan tinggi pada tahun 1974 ketika menjadi Menteri
Pelajaran (Hussin Mutalib, 1996: 195), serta penekanan yang kuat terhadap
penguasaan ilmu sebagai syarat utama bagi kemajuan umat Islam nampaknya
didorong dan dipengaruhi oleh teori ‘Penglslaman IImu’ Al-Farugi. Menurut Al-
Faruqi ‘Islamisasi llmu’ bererti penglslaman ilmu pengetahuan moden dengan
cara menyusun dan membangun ulang sains sastra, dan sains-sains pasti alam
dengan memberikan dasar dan tujuan-tujuan yang selaras dengan Islam. Setiap
disiplin harus dituangkan kembali sehingga mewujudkan prinsip-prinsip Islam
dalam metodologinya, dalam strateginya, dalam apa yang dikatakan sebagai

data-datanya, dan problem-problemnya dan lebih penting lagi adalah



217

mengungkapkan relevensi Islam sepanjang ketiga poros tauhid, iaitu kesatuan
pengetahuan, hidup dan kesatuan sejarah. Ada lima sasaran utama bagi umat
Islam untuk meraih kemajuan di bidang ilmu pengetahuan, iaitu penguasaan
terhadap disiplin-disiplin moden; penguasaan terhadap khazanah Islam;
menentukan relevensi Islam yang spesifik pada setiap bidang ilmu pengetahuan
moden; mencari cara-cara untuk melakukan sintesis kreatif antara khazanah
Islam dengan khazanah ilmu pengetahuan moden; dan mengarahkan pemikiran

Islam kepada pemenuhan pola rancangan Tuhan (Al-Faruqi, 1995).

Aktiviti dakwah pun diambil perhatian lebih. Di mana, di samping
penubuhan pelbagai institusi dan kemudahan Islam kerajaan di bawah
pemerintahan Mahathir telah mengenalkan tipa dakwah yang lebih lebih moderat,
toleran dan cocok untuk kepentingan masyarakat Melayu, dengan kemajemukan
kelompok-kelompok etnisnya serta jumlah penduduk Islam dan bukan Islamnya

yang hampir sama (Shamsul, 2001: 291).

Adapun pandangan Mabhathir terhadap hudud (hukum Islam terhadap
tindak pelanggaran atau pelaku jenayah), yang sebenar tidak menolak, namun
menurut Mahathir pelaksanaan dari hukum hudud itulah yang harus mengambil
kira keadaan dan akibatnya. Sebab tujuan hukum dalam Islam ialah untuk
mewujudkan masyarakat Islam yang bahagia, masyarakat yang bebas daripada
ketidakadilan (Mahathir, Ucapan Semasa Merasmikan Seminar Undang-Undang
Keterangan dan Prosedur Mahkamah di IKIM, pada 14 Oktober 1994). Di
samping itu pula, kepatuhan kepada undang-undang yang dipaksakan dan bukan
berangkat pada suatu pemahaman yang sebenar bahawa hal yang demikian

sememang harus dilakukannya sebagai wujud kesadaran dan kepatuhannya



218

kepada ajaran agama, pada akhirnya hanya akan melahirkan ritual simbolik,
bukan keimanan dan sifat ketakwaan sebagaimana yang dikehendaki semula
(Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-34, pada 19

Ogos 1983).

Pemikiran yang kurang lebih sama berhubung dengan pandangan
terhadap hudud ini dikemukakan pula oleh Asghar Ali Engineer (1999: 258).
Menurutnya hudud boleh diterapkan dan hanya diberlakukan apabila prinsip-
prinsip seperti keadilan distribusi kekayaan dan kesejahteraan, persamaan hak
antar manusia, kesetaraan antara laki-laki dan wanita sudah wujud dalam
masyarakat. Bahkan, prinsip-prinsip tersebut telah menjadi pola hidup sehari-
harinya, iaitu dalam masyarakat yang telah menerapkan keadilan distribusi
kekayaan dan kesejahteraan, persamaan hak, kesetaraan jenis jantina dan
keadilan secara umum. Tetapi, apabila prinsip-prinsip ini belum wujud lagi, maka
hudud tidak boleh diterapkan. Selain daripada itu, kalau pun diterapkan maka
hudud hanya boleh diterapkan di dalam dan untuk masyarakat Islam, kerana
semuanya orang-orang Islam, namun hudud akan mendatangkan masalah dan

kemalangan apabila diterapkan di dalam masyarakat yang berbilang kaum

(plural).

Demikianlah, pada prinsipnya semua usaha yang dilakukan oleh
pemerintahan Mahathir dalam memajukan Islam di Malaysia bertujuan
menjayakan Islam dengan beberapa hujah, bahawa di bawah Mahathir,
dukungan pemerintah terhadap Islam di Malaysia berlangsung lebih dari sekadar
dukungan simbolik; pembangunan masjid-masjid, Pusat Islam, Bank Islam,

Universiti Islam, Pegadaian Islam, Asuransi Islam, penyelenggaraan peraduan



219

baca dan hafal al-Quran, perayaan upacara-upacara keislaman dan berbagai
peristiwa penting lainnya, akan tetapi menunjukkan bahawa Mahathir adalah
seorang pendukung Islam yang berani dan juga seorang ahli politik yang sangat
cerdik (Hussin Mutalib, 1995: 193). Tambah lagi, Mahathir yang secara peribadi
tertarik pada soal-soal politik mahasiswa dan evolusi gerakan dakwah dan
kedalaman pengetahuannya tentang kedua perkara tersebut, Mahathir mampu
membangun kembali aspek-aspek sosiopolitik negara terutama dalam
merespons tantangan Islam pada umumnya dan gerakan dakwah pada
khususnya. Tentu saja, sumbangan Mahathir sangat besar dalam hal ini

(Shamsul, 2001: 295).

Upaya dan gagasan Mahathir terhadap perubahan masyarakat Islam
tampak pula pada huraian-huraian mendalam dalam buku Dilema Melayu yang
diterbitkan pertama kali pada tahun 1970. Dalam buku ini Mahathir menghuraikan
beberapa sebab dan hal terkait dengan kemunduran masyarakat Melayu. Antara

punca kemunduran orang Melayu ialah faktor baka dan alam sekitar.

Berkenaan dengan faktor baka dan alam sekitar ini Mahathir menyatakan
beberapa pandangannya. Satu perkara yang telah diterima umum ialah faktor
keturunan memainkan peranan penting dalam perkembangan sebuah kaum
Mahathir (2008a: 28). Alam sekitar turut memainkan peranan penting dalam
membentuk diri seseorang, keluarganya dan kaumnya. Di samping faktor
keturunan, alam sekitar juga merupakan faktor penting dalam membentuk
perkembangan manusia dari segi fizikal, mental dan psikologi (Mahathir, 2008:
31). Kesan keturunan dan alam sekitar ke atas manusia adalah saling berkaitan

serta saling menyokong antara satu sama lain. Perkembangan sesebuah



220

keluarga atau kaum hendaklah mengikuti garis-garis yang telah ditetapkan oleh
keadaan alam sekitar dan juga oleh penyaluran ciri-ciri ibu bapa kepada anak-
anaknya (Mahathir, 2008a: 32). |klim negeri ini yang panas dan lembab juga tidak
begitu menggalakkan bagi kerja-kerja yang berat ataupun daya pemikiran yang
lebih aktif. Oleh itu, penduduknya, kecuali sebilangan kecil, lebih suka duduk
rehat atau berbual dengan jiran tetangga dan rakan-rakan mereka. Kegiatan
pertanian tidak menggalakkan tumbuhnya sebuah masyarakat yang besar
(Mahathir (2008a: 34). Orang Melayu yang selama ini lemah disebabkan
Pengaruh keturunan dan alam sekitar tidak berupaya untuk menghadapi cabaran
para pendatang (Cina) hingga terpaksa mengalah. Apa sahaja yang boleh
dilakukan oleh orang Melayu, orang Cina boleh lakukannya, tetapi dengan lebih
baik dan lebih mudah. Lama kelamaan pendatang Cina yang mempunyai
keazaman yang kuat dan rajin bekerja, mula mengambil tempat perniagaan kecil
dan semua kerja mahir yang dahulunya diusahakan oleh orang Melayu (Mahathir
(2008a: 38). Azam orang Melayu untuk maju yang memang tidak begitu kuat
kerana kurangnya hubungan dengan dunia luar, jadi semakin tipis. Lama
kelamaan mereka ketinggalan di belakang di dalam menyesuaikan diri dengan

perubahan masa (Mahathir, 2008a: 42).

Selain daripada faktor baka dan alam sekitar sebagai punca kemunduran
orang Melayu, punca yang lainnya menurut Mahathir adalah berkaitan dengan
tatasusila dan sistem nilai. Kerana konsep-konsep nilai dan tatasusila adalah
saling terkait rapat. Tatasusila sangat dipengaruhi oleh agama atau tafsiran
agama, maka ini bererti bahawa nilai-nilai juga sangat rapat hubungannya
dengan kepercayaan agama. Masalahnya adalah tafsiran agama berbeza-beza

bukan sahaja mengikut individu, malahan juga mengikut usia dan masa, bahkan



221

juga negara. Oleh sebab itu, pemahaman daripada sistem tata nilai dan
tatasusila orang Melayu merupakan syarat mutlak untuk merancang masa

hadapan mereka (Mahathir, 2008a: 180).

Mahathir juga mengkritik beberapa sikap orang Melayu yang dianggap
lemah jika dibandingkan dengan kaum-kaum yang telah maju. Sikap ini dianggap
oleh Mahathir sebagai punca kemunduran orang Melayu yang harus diubah agar
mereka bisa bersaing dan setanding dengan kaum yang lain. Sikap dimaksud
yang telah disenaraikan pula oleh Khoo Boo Teik (1995), antaranya adalah: (1)
Orang Melayu santai dan toleran (2) Orang Melayu menghargai nyawa tetapi
nampaknya tidak menghargai sepenuhnya apa yang dikatakan nyawa dan
tujuannya; (3) Walaupun orang Melayu pada lahirnya menghargai kehidupan,
tetapi nampaknya tidak tahu apa yang sepatutnya dilakukan dengan kehidupan;
(4) Hidup dikaitkan dengan masa. Hidup bererti berada untuk satu jangka masa.
Oleh itu, hidup dan masa tidak dapat dipisahkan, jika kehidupan ini dihargai,
maka masa juga haruslah dihargai. Malangnya, hubungan antara hidup dengan
masa nampaknya tidak dihargai oleh orang Melayu; (5) Mengabaikan masa
boleh dilihat sebagai cara bagaimana masa disia-siakan; duduk-duduk sahaja,
minum kopi atau berbual. Apabila tidak ada kesedaran terhadap masa (dan
waktu), maka tidak adalah perancangan dan pelaksanaan kerja tidak boleh
diharapkan. Padahal, jadual waktu merupakan bahagian penting dalam
kehidupan manusia moden; (6) Meskipun diterima hakikat bahawa ajal itu sudah
ditakdirkan, namun kesedaran bahawa dia akan mati tentu memeranjatkan juga
orang Melayu. Kesedaran ini, biasanya datang apabila seseorang itu mencapai
usia 35 atau 40 tahun. Seringkali dia menjadi pendiam dan enggan bersungguh-

sungguh untuk mencari kebahagiaan hidup di dunia. Bahkan berusaha untuk



222

berubat pun tidak dilakukan seperti sewajarnya apabila sakit teruk; (7) boros dan
tidak pandai berjimat. Ini terkesan dari upacara pengkebumian dan peringatan
secara besar-besar, padahal ajaran Islam melarang hal yang demikian; (8)
Tanah menguasai cara berfikir orang Melayu dan hartalah yang kerap
menimbulkan perbalahan. Perbalahan begini lazimnya menjadi isu yang penuh
emosi; (9) Orang Melayu kurang Berjaya dalam perniagaan kerana mereka tidak
faham tentang kemampuan wang dan suka mengaut untung cepat; (10) Sifat
orang Melayu yang terlalu tertib dan terlalu sopan santun menyebabkan jarang
lahir sifat terus terang. Sikap yang terlalu sopan dan lemah lembut tidak akan
wujud tanpa merendahkan diri Akibat daripada sikap menahan diri orang Melayu
selalunya disalahertikan; (11) Menahan diri dan hasrat tidak suka menyakitkan
hati orang lain tidaklah akan melahirkan masyarakat yang agresif (Mahathir,

2008a: 104; 187-197).

Dari beberapa sikap orang Melayu yang telah dianalisis oleh Mahathir di
atas, semamangnya ada beberapa di antaranya yang bercanggahan dengan
ajaran Islam. Misalnya, Islam sebagai agama yang sempurna telah
memerintahkan umatnya untuk menghargai masa dan waktu (QS. al-‘Ashr: 1-3);

kerja keras (QS. al-Taubah: 105);* berjimat (QS. al-Israa’: 26-27);’ tidak bercerai-

®QS. al-‘Ashr ayat 1-3 bermakna: “Demi masa. Sesungguhnya manusia itu benar-
benar berada dalam kerugian, kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal
shaleh dan nasihat menasihati supaya menaati kebenaran dan nasihat menasihati
supaya menetapi kesabaran".

*QS. al-Taubah ayat 105 bermakna: “Dan katakanlah: "Bekerjalah kamu, maka
Allah dan RasulNya serta orang-orang mukmin akan melihat pekerjaanmu itu, dan kamu
akan dikembalikan kepada (Allah) Yang Mengetahui akan yang gaib dan yang nyata, lalu
diberitakan-Nya kepada kamu apa yang telah kamu kerjakan".

°QS. al-Israa’ ayat 26-27 bermakna: “Dan berikanlah kepada keluarga-keluarga
yang dekat akan haknya, kepada orang miskin dan orang yang dalam perjalanan; dan
janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) secara boros. Sesungguhnya
pemboros-pemboros itu adalah saudara-saudara syaitan dan syaitan itu adalah sangat
ingkar kepada Tuhannya’. .



223

berai dan bercanggahan (QS. Ali Imran: 103 dan 105);° bersatu dan bersaudara
(QS. al-Hujuraat: 10);" memiliki semangat dan motivasi yang tinggi (QS. Ali

Imran: 139),2 dan lain-lain.

Berhubung, dengan pelbagai sikap dan problem yang dihadapi oleh
masyarakat Islam Melayu, hal terpenting adalah bahawa Mahathir juga
menawarkan solusi sekaligus menggagas agar masyarakat Melayu bangkit dari
kemunduran dari kelemahan mereka dengan menyedari bahawa punca dari
kemunduran dan kelemahan itu adalah bersumber dari diri mereka sendiri
(Rahimin Affandi, 2005). Oleh itu, semestinya mereka kata Mahathir lebih
memperkuat pegangan terhadap Islam; tidak sempit pandangan terlebih dalam
menafsirkan ajaran agama; meningkatkan persatuan dan persaudaraan di antara
sesama umat Islam; membudayakan sifat saling menolong dan bekerjasama;
menyedari dan menjauhkan diri bersengketa dan berbantahan sesama sendiri;
untuk kemajuan dan kesejahteraan hidup mereka, bahkan juga negara. Mahathir
yakin, apabila mereka memahami ajaran agama secara benar dan meningkatkan
etos kerja yang sesuai maka mereka pun boleh mencapai kemajuan

sebagaimana yang dicapai oleh masyarakat lain.

®QS. Ali Imran ayat 103 dan 105 bermakna: “Dan berpeganglah kamu semuanya
kepada tali (agama) Allah, dan janganlah kamu bercerai berai, dan ingatlah akan nikmat
Allah kepadamu ketika kamu dahulu (masa Jahiliah) bermusuh musuhan, maka Allah
mempersatukan hatimu, lalu menjadilah kamu karena nikmat Allah orang-orang yang
bersaudara; dan kamu telah berada di tepi jurang neraka, lalu Allah menyelamatkan
kamu daripadanya. Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepadamu, agar
kamu mendapat petunjuk”. “Dan janganlah kamu menyerupai orang-orang yang bercerai-
berai dan berselisih sesudah datang keterangan yang jelas kepada mereka. Mereka
itulah orang-orang yang mendapat siksa yang berat’.

’QS. al-Hujuraat ayat 10 bermakna: “Sesungguhnya orang-orang mukmin adalah
bersaudara karena itu damaikanlah antara kedua saudaramu dan bertakwalah kepada
Allah supaya kamu mendapat rahmat”.

8QS. Ali Imran ayat 139 bermakna: “Janganlah kamu bersikap lemah, dan
janganlah (pula) kamu bersedih hati, padahal kamulah orang-orang yang paling tinggi
(derajatnya), jika kamu orang-orang yang beriman’.



224

Mahathir mahu melihat masyarakat Melayu yang dinamik, progress,
memiliki pola pikir kritikal dan mampu menerapkan nilai-nilai Islam dalam bekerja
dan beraktiviti sehari-hari serta memandang hidup sebagai proses untuk meraih
kebahagiaan hidup di dunia dan di akhirat. Pola pikir kritikal yang bercirikan pada
pemikiran rasional, kritikal dan dinamik hanya akan terbentuk apabila mereka
memiliki kesedaran dan keyakinan bahawa mereka pun boleh melakukan
sesuatu sebagaimana yang dilakukan oleh orang lain, asalkan mereka memang
menghendakinya dan mau berusaha serta berjuang dengan sungguh-sungguh
untuk mencapainya. Kerana, Islam adalah agama yang membebaskan dari
kemiskinan, kemunduran, kelemahan dan ketidakberdayaan. Islam menyerukan

kejayaan di dunia dan di akhirat.

Dalam konteks yang lain, Islam dalam pandangan Mahathir Islam adalah
agama yang syumul (lengkap, menyeluruh), agama yang mengajarkan tawazun
(keseimbangan), agama yang mendorong kepada progresif (kemajuan), agama
yang bersifat rasional, agama yang bersifat kritkal dan agama yang
mengandungi toleransi. Pandangan ini selari dengan pandangan Syed Quthub
tentang agama Islam dalam bukunya Khashaishu al-Tashawwuril Islami wa
Mugawamatuhu. Menurut Quthub (1988: 57) Islam adalah akidah yang fitrah,
tempat bersumbernya tingkahlaku dalam masyarakat dan menjadi sistem
kehidupan manusia yang praktis dan sempurna. Mencakup segala aspek dan
kegiatan manusia dalam kehidupannya, baik kehidupan keluarga,
kemasyarakatan maupun bernegara. la menentukan hukum dan peraturan-
peraturan yang berhubungan dengan bidang kehidupan tersebut. Islam
merupakan agama yang universal, lengkap, dan mengayomi dalam segala

aspeknya, baik hubungan antar makhluk, hubungan dengan Khalik maupun



225

hubungan dengan alam lingkungan telah diatur oleh Islam dengan lengkap dan
sebaik-baiknya. Islam dengan segala kefitrahan dan kelebihan ajarannya telah
menyerukan dan menunjukkan kepada manusia jalan keselamatan bagi
kehidupan mereka di dunia dan di akhirat, tidak ada juru selamat yang lain yang

mampu menyelamatkan hidup manusia kecuali agama Islam.

Sebagai agama yang universal, lengkap, dan mengayomi dalam segala
aspeknya, Islam menurut Quthub (1990: 52) memiliki tujuh karakteristik yang
tidak dimiliki oleh agama lain, iaitu rabbani, konstan, universal, seimbang, aktif,

realiti, dan tauhid.

Yusuf Qardawi dalam bukunya Khasaais al-Ammah lil Islam menjelaskan
hal yang tidak terlalu jauh berbeza dengan penjeasan Quthub berkenaan dengan
karakteristik agama. Menurut Qardhawi ciri-ciri agama Islam dimaksud ada tujuh,
iaitu rabbaniyyah (lslam bersumber dari Tuhan), insaniyyah (Islam untuk
manusia), syumuliah (Islam agama yang lengkap), al-wagqgi’iyyah (Islam agama
yang nyata dan dapat diamalkan), al-wasathiyah (Islam yang seimbang, baik
yang menyangkut pemenuhan terhadap kebutuhan jasmani dan akal fikiran
maupun kebutuhan rohani), al-wudhuh (Islam agama yang jelas sehingga mudah
untuk difahami dan diamalkan), dan al-jam'u baina ats-tsabat wa al-murunnah

(ajaran Islam adalah ajaran yang permanen dan fleksibel).

Ketujuh karakteristik penting ini tidak terdapat dalam agama lain;
karakteristik ini menjadi salah satu sebab mengapa hingga sekarang ini begitu
banyak orang yang tertarik kepada Islam sehingga mereka menyatakan diri

masuk ke dalam Islam; dan karakteristik ini pula yang menjadi sebab, mengapa



226

hanya Islam satu-satunya agama yang tidak ‘takut’ dengan kemajuan ilmu

pengetahuan dan teknologi.

Apabila diperbandingan dengan pemikiran-pemikiran tokoh intelektual
Islam semasa, seperti Jamaluddin al-Afghani, Muhammad Rasyid Ridha (Mesir),
Hasan al-Banna (Mesir), Muhammad Imarah (Mesir), Asghar Ali Engineer (India)
dan lain-lain, apa yang dinyatakan oleh Mahathir tentang persoalan-persoalan
yang dihadapi oleh umat Islam, punca penyebab kemunduran Islam dan
gagasan-gagasan yang ditawarkan agar umat Islam bangkit dari kemunduran

dan kelemahan mereka, juga selari dan tidaklah terlalu jauh berbeza.

Jamaluddin al-Afghani misalnya yang menyerukan agar umat Islam
kembali kepada ajaran Islam yang sebenar dan menguatkan persatuan umat
Islam (‘Pan Islamisme’) dalam rangka pembaharuan dan kebangkitan Islam pada
akhir abad ke-19 di Mesir khususnya dan di dunia Islam umumnya. Sebab,
menurut Afghani, kemunduran yang dialami oleh umat Islam di merata negara
bukanlah kerana agama Islam tidak sesuai dengan perubahan dan kondisi
zaman. Tetapi, kemunduran umat Islam dikarenakan oleh umat Islam itu sendiri
yang telah meninggalkan ajaran Islam yang sebenar dan mengikuti ajaran-ajaran
yang datang dari luar lagi asing bagi Islam. Tambah lagi dengan penjajahan,
perpecahan di kalangan umat Islam, lemahnya persatuan dan rasa
persaudaraan, pemerintahan yang absolut, para pemimpin yang khianat, para
pentadbir negara yang tidak pakar, dan mengabaikan masalah pertahanan
militer. Oleh itu, Afghani menyerukan agar kaum Muslimin menentang

imprealisme, meraih kemerdekaan polittk dan mengupayakan kembali



227

kebangunan intelektual umat yang berakar daripada ajaran Islam (Harun

Nasution, 1990: 55).

Menurut Mohd. Rumaizuddin (2003: 31), Hasan al-Banna yang
merupakan pengasas organisasi lkhwan al-Muslimin (Mesir) menggariskan,
antara sebab kemunduran umat Islam ialah (1) Perselisihan dalam politik dan
timbulnya semangat perkauman serta perebutan kuasa dan pangkat sedangkan
perkara itu amat dilarang oleh agama Islam sebagaimana firman Allah
bermaksud, “dan taatilah Allah dan RasulNya dan janganlah kamu berselisih
yang menyebabkan kamu menjadi gentar dan hilangnya kekuatan kamu dan
bersabarlah. Sesungguhnya Allah beserta dengan orang-orang yang sabar”; (2)
perselisihan dalam agama dan mazhab sehingga menyeleweng daripada akidah
yang sebenar, taasub kepada sesuatu pendapat serta banyak bertengkar tanpa
faedah, sebagaimana sabda Rasulullah SAW bermaksud, “Tidak ada kesesatan
yang menimpa sesuatu kaum selepas mendapat petunjuk maka datang
kepadanya sesudah itu perbalahan dan perpecahan” (3) tenggelam dalam
kehidupan yang penuh kemewahan dan hawa nafsu sehingga lupa nikmat Tuhan
seperti termaktub dalam surah al-Israa’ ayat 16 bermaksud, “Dan jika Kami
hendak membinasakan suatu negeri, maka Kami perintahkan kepada orang-
orang yang hidup mewah di negeri itu (supaya mentaati Allah) tetapi mereka
melakukan kedurhakaan dalam negeri itu, maka sudah sepantasnya berlaku
terhadapnya perkataan (ketentuan Kami), kemudian Kami hancurkan negeri itu
sehancur-hancurnya”; (4) mengabaikan kepentingan ilmu pengetahuan terutama
ilmu berkaitan alam dan menghabiskan masa tanpa faedah. Di samping

tenggelam dalam teori falsafah dan ilmu-ilmu khayalan dan khurafat.



228

Muhammad Rasyid Ridha menyatakan bahawa umat Islam lemah
disebabkan mereka tidak lagi mengamalkan ajaran-ajaran Islam yang murni
seperti yang telah diprakiekkan pada masa Rasulullah SAW dan para sahabat.
Ajaran Islam telah disimpangkan dan banyak bercampur dengan bid'ah dan
khurafat. Oleh itu, apabila umat Islam ingin maju maka mereka harus kembali
berpegang kepada al-Quran dan Sunnah. Rasyid Ridha juga membezakan
antara persoalan peribadatan dan persoalan muamalah yang sering
disalahfahami. Menurutnya masalah peribadatan harus dilaksanakan sesuai
dengan tuntutan al-Quran dan Hadis dan tidak berubah meskipun situasi
masyarakat terus berubah dan berkembang. Sedangkan masalah muamalah,
dasar dan prinsipnya telah diberikan oleh Islam, seperti keadilan, persamaan,
keadilan, kejujuran dan hal lain, namun pelaksanaan dasar-dasar itu diserahkan
kepada manusia untuk menentukan dengan potensi akal fikiran dan melihat
situasi dan kondisi yang dihadapi, sepanjang tidak menyimpang dari prinsip-

prinsip dasar ajaran Islam.

Muhammad Imarah (lahir 1931) menegaskan bahawa kebangkitan Islam
ialah kesedaran yang menyeluruh kepada umat Islam dan menjadikan umat
Islam merdeka yang sebenarnya. Kebangkitan Islam bukanlah sekadar
kemerdekaan dari segi fizikal, bukan sahaja kemerdekaan dari segi ekonomi
tetapi juga adalah kemerdekaan tamadun (/stiglal Hadhari). Kunci kepada
kebangkitan Islam ialah mempelajari isu-isu dan cabaran sejarah dan
ketamadunan dalam melawan pemikiran Barat. Perkara yang penting dalam
kebangkitan Islam ialah aliran pembaharuan (Harakah al-lhya wa al-Tajdid), iaitu
yang bersumberkan kepada pemikiran yang bernas dan memiliki kekuatan

sehingga umat dapat membina tamadun yang mampu menyegarkan pemikiran



229

dan menonjolkan nilai-nilai yang baik dalam politik, ekonomi dan kemasyarakatan

serta mampu untuk menangkis serangan Barat (Mohd Rumaizuddin, 2009: 66).

Menurut Asghar Ali Engineer (1999: 99) Islam adalah agama
pembebasan, iaitu pembebasan terhadap kemiskinan, ketidakadilan,
keterbelakangan, dan sebagainya. Bahkan, Nabi Muhammad SAW sangat
membenci kemiskinan, kekurangan, dan kelaparan. Sehingga memerintahkan
umat Islam untuk memeranginya. Jika Islam secara serius dianggap sebagai
kebaikan dan berdiri sepihak dengan revolusi, kemajuan dan perubahan kata Ali
Engineer, maka agama harus dilepaskan dari aspek-aspek pemikiran yang

menyokong terhadap penindasan dan ketidakadilan (Ali Engineer, 1999: 32).

Begitu pula apabila diperbandingkan dengan gagasan dan tawaran-
tawaran yang dikemukakan oleh pemikir Islam dalaman seperti Syed Naquib
Husein al-Attas dengan gagasan ‘Penglslaman limu’ mengikut kepada Ismail Raji
al-Faruqi sebagai prasyarat untuk mencapai kemajuan, pembaharuan dan
kebangkitan Islam. Menurut Naquib (1981) bahawa dalam rangka pengislaman
ilmu pengetahuan perlu diawali dengan sosialisasi pemahaman secara
proporsional tentang hubungan antara ilmu dan agama. ltulah sebabnya menurut
Mulyanto (1991) pula, dalam upaya Pengislaman Iimu tersebut, komitmen
terhadap prinsip-prinsip Islam mutlak harus diterapkan, antaranya bahawa ilmu
pengetahuan tidak semata diabdikan kepada hal yang bersifat praktikal, tetapi
lebih dari itu dioreintasikan pada tujuan memahami eksistensi hakiki alam dan
manusia; membebaskan keterjeratan ilmu pengetahuan dari pengaruh
sekularisme; dan menjadikan al-Quran sebagai sumber ilmu pengetahuan di

samping ayat-ayat tak tertulis (alam persekitaran).



Berikut adalah jadual

230

perbandingan pemikiran Mahathir mengenai

kebangkitan Islam dengan tokoh-tokoh pemikir Islam yang lain.

Jadual 7.1

Perbandingan pemikiran Mahathir mengenai kebangkitan Islam

No.

Tokoh Pemikir

Konsep Kebangkitan Islam

1.

Jamaluddin al-Afghani

Muhammad Rasyid
Ridha

Muhammad Imarah

Asghar Ali Engineer

Syed Naquib Husein al-
Attas

Mahathir

Dalam rangka pembaharuan dan
kebangkitan Islam, umat Islam mesti kembali
kepada ajaran Islam yang sebenar dan
menguatkan persatuan umat Islam (‘Pan
Islamisme’).

Umat Islam lemah disebabkan mereka tidak
lagi mengamalkan ajaran-ajaran Islam yang
murni dan ajaran Islam telah disimpangkan
dan banyak bercampur dengan bid'ah dan
khurafat.

Kunci kepada kebangkitan Islam ialah
mempelajari isu-isu dan cabaran sejarah dan
ketamadunan dalam melawan pemikiran
Barat melalui gerakan pembaharuan.

Melakukan gerakan pembebasan, iaitu
pembebasan terhadap kemiskinan, ketidak-
adilan, keterbelakangan, dan sebagainya.

Penglslaman llmu’ merupakan syarat untuk
mencapai kemajuan, pembaharuan dan
kebangkitan Islam.

Punca dari kemunduran dan kelemahan
masyarakat Islam itu adalah bersumber dari
diri mereka sendiri;

Memperkuat pegangan terhadap Islam; tidak
sempit pandangan terlebih dalam
menafsirkan ajaran agama; meningkatkan
persatuan dan persaudaraan sesama umat
Islam; membudayakan sifat saling menolong
dan bekerjasama; menyedari dan
menjauhkan diri dari bersengketa dan
berbantahan sesama sendiri.




231

Bagaimana gagasan dan pemikiran kelslaman Mahathir dibandingkan
dengan gagasan pemikiran yang dimunculkan oleh pemikir Islam seperti
Jamaluddin al-afghani atau pemikir Islam serantau (dari Indonesia) lainnya,
seperti Abdurrahman Wahid (1940-2009), Munawir Sjadzali (1925-2004), M.

Amien Rais (lahir 1944), mahupun Harun Nasution (1919-1995).

Menurut Abdurrahman Wahid (yang popular dengan nama panggilan
‘Gus Dur’), pemahaman dan pengamalan ajaran agama Islam penting untuk
mempertimbangkan berbagai pengaruh tradisi tempatan, yang disebutnya
dengan gagasan ‘Pribumisasi Islam’. Meskipun demikian, mesti diperhatikan
bahawa dalam proses pribumisasi dimaksud tidak boleh terjadi percampuran
antara Islam dan budaya lokal. Maknanya, walau Islam difahami dengan
mempertimbangkan konteks-konteks lokal, tetapi ciri Islam harus tetap
dipertahankan dalam bentuknya yang paling asli. Misalnya membaca ayat-ayat
al-Quran manakala bersembahyang harus diucapkan dalam bahasa Arab sesuai

dengan bacaan yang sebenar (Bahtiar Effendi, 2008).

Munawir Sjadzali dengan gagasan ‘Reaktualisasi Islam’, menawarkan
perlunya menafsirkan ulang ajaran Islam untuk menjawab tantangan zaman
(Kusmana, 2004: 61), misalnya di bidang hukum. Menurut Munawir para pemikir
Muslim mesti melakukan ijtihad secara jujur dan adil, agar Islam terasa lebih
responsif terhadap keperluan-keperluan sebenar masyarakat (Kusmana, 2004:
61; Bahtiar Effendi, 2008; Masnun Tahir, 2009). Kerana, ijtihad menurut Munawir
merupakan wujud kegiatan akal untuk berfikir, yang inherent dengan inti ajaran
Islam sendiri (al-Quran maupun Hadis). ljtihad bukan lahir dari proses sejarah

sebagaimana terjadi di Barat, tetapi lebih dikeranakan oleh dorongan dan



232

perintah al-Quran dan Hadis agar manusia mempergunakan fikirannya dalam
menghadapi problema kehidupan. Oleh itu, penggunaan ijtihad tidak terbatas
wilayahnya, baik terhadap persoalan-persoalan yang tidak ada ketentuan
hukumnya dalam al-Quran dan Hadis mahupun terhadap persoalan-persoalan
yang sudah ada ketentuan dalam nash. Munawir mengajukan sebuah proposisi
tentang perlunya ukuran-ukuran yang tepat untuk memahami ajaran Islam.
Percaya akan dinamika dan vitalitas hukum Islam, Munawir menyatakan bahawa
para pemikir Muslim mesti berani melakukan proses reaktualisasi terhadap
ajaran Islam. Hal ini dimaksudkan agar artikulasi kelslaman umat Islam lebih
sesuai dengan situasi dan kondisi semasa yang mengitarinya (Bahtiar Effendi,

2008).

Amien Rais (1987, 1998: 108) dengan gagasan ‘Tauhid Sosial,
menyatakan bahawa setiap orang Islam mesti mewujudkan dan
mengintegrasikan rasa keimanan atau ketauhidannya (pengesaan Allah secara
mutlak) dalam kehidupan sosial. Kerana, dalam pandangan Islam, Tauhid bukan
sekadar mengenal dan memahami bahwa pencipta alam semesta ini adalah
Allah; bukan sekadar mengetahui bukti-bukti rasional tentang kebenaran wujud
dan keesaan Allah, dan bukan pula sekadar mengenal asma dan sifat-sifat Allah,
tetapi yang paling pokok dari hal tersebut adalah bagaimana agar sikap
ketauhidan ini dapat menyemangati kehidupan untuk wujudnya kesalehan
individu dan kesalehan sosial seorang Muslim. Kerana itu, Tauhid Sosial menurut
Amien Rais menghendaki wujud nyata dari keimanan seorang Muslim agar ia
bersifat peka (sensitive) terhadap pelbagai persoalan sosial yang muncul di
persekitarannya, sehingga berupaya untuk ikut menyelesaikannya. Apabila

Tauhid Sosial terintegrasi dalam pola pikir umat Islam dan dapat diwujudkan di



233

kehidupan masyarakat sehari-hari, maka ianya akan memberikan impak yang
positif, iaitu wujudnya manusia-tauhid yang mampu berfikir secara arif dengan

berlandaskan kepada tauhid dan syariah.

Harun Nasution dengan ‘Teologi Rasional atau Islam Rasional’ yang
menghendaki agar umat Islam dalam menyikapi masalah dan memahami ajaran
agama secara rasional, bukan dengan cara taklid buta dan fanatik (taasub)
kepada pemikiran dan aliran tertentu sahaja. Menurut Harun, ini dikeranakan
dalam al-Quran hanya memuat sebagian kecil ayat ketentuan-ketentuan tentang
iman, ibadah, hidup bermasyarakat, serta hal-hal mengenai ilmu pengetahuan
dan fenomena alam. Dalam al-Quran ada dua bentuk kandungan, iaitu qath’iy
dan zhanniy. Qath’iy adalah ayat-ayat al-Quran yang sudah jelas maksudnya,
sehingga tidak lagi dibutuhkan interpretasi. Adapun zhanniy adalah ayat-ayat al-
Quran yang maksudnya masih belum jelas sehingga menimbulkan interpretasi
yang berbeza. Dalam konteks inilah dibutuhkan akal yang dapat menimbang,
memahami dan memikirkan tentang semua hal tersebut. Kerananya,
keabsolutaan wahyu sering dipertentangkan dengan kerelatifan akal. Oleh itu,
Harun sangat menekankan sekali pentingnya ijtihad, tidak hanya berkenaan
dengan persoalan muamalah, tetapi juga persoalan-persoalan tentang teologi

atau ketuhanan (Harun Nasution, 1986: 37-38).

Membandingkan konsep dan gagasan pemikiran yang telah dikemukakan
oleh masing-masing pemikir Islam di atas dalam rangka pembaharuan dan
kebangkitan Islam, Jazilus Sakhok (2007) yang menulis makalah bertajuk Islam
di Indonesia dan Malaysia: Ke Arah Mempromosikan Islam yang Moderat

menamakan gagasan pembaharuan Islam yang dikemukakan oleh Mahathir



234

sebagai ‘Islam Peradaban’, iaitu suatu gagasan dan keinginan untuk membangun
Malaysia sebagai sebuah negara Islam yang responsif terhadap perkembangan
ilmu pengetahuan dan teknologi dengan pelbagai projek besarnya (mercusuar).
Gagasan Mahathir tentang Islam Peradaban ini kemudiannya diteruskan oleh
Abdullah Ahmad Badawi yang mengemukakan konsep tentang ‘Islam Hadhari’

yang juga mengembangkan sifat moderat dan responsif terhadap dunia moden.

Senada dengan Jazilus Sakhok, dalam artikelnya bertajuk Usaha Umno
Jayakan Konsep Islam Hadhari, Astora Jabat (2004) telah pula menulis bahawa
Islam Hadhari sebagaimana yang disampaikan oleh mantan Perdana Menteri,
Abdullah Ahmad Badawi bukanlah agama baru. Islam Hadhari bukan ajaran
baru. Islam Hadhari bukannya mazhab baru. Islam Hadhari adalah usaha untuk
mengembalikan umat Islam kepada asas-kepada fundamental. Asas dan
fundamental menurut yang terkandung dalam al-Quran dan Hadis yang
merupakan teras pembinaan tamadun Islam. Islam Hadhari jika ditafsir secara
ikhlas-jika difahami secara jelas, sama sekali tidak akan memesongkan mana-
mana umat Islam daripada asas akidah. Ini bererti selari dengan Islam

fundamental Mahathir Mohamad, kata Astora Jabat (2004).

Berikut adalah jadual perbandingan model pemikiran Mahathir dengan

pemikiran tokoh-tokoh lainnya mengenai gagasan pembaharuan Islam.



Jadual 7.2

235

Perbandingan pemikiran Mahathir mengenai gagasan pembaharuan Islam

No.

Tokoh Pemikir

Model Pembaharuan Islam

1.

Jamaluddin al-Afghani

Abdurrahman Wahid

Munawir Sjadzali

M. Amien Rais

Harun Nasution

Mahathir

‘Pan Islamisme’, iaitu gagasan dan upaya
untuk menyatukan umat Islam dalam satu
gerakan yang sama.

‘Pribumisasi Islam’, iaitu mempertimbangkan
berbagai pengaruh tradisi tempatan tanpa
harus mencampur Islam vyang sebenar
dengan tradisi masyarakat tempatan.

‘Reaktualisasi Islam’, iaitu pentingnya
menafsirkan ulang ajaran Islam untuk
menjawab tantangan zaman dengan cara
berijtihad secara jujur dan adil, agar Islam
terasa lebih responsif terhadap keperluan-
keperluan sebenar masyarakat, misalnya di
bidang hukum.

‘Tauhid  Sosial’, iaitu gagasan yang
menyatakan bahawa setiap orang Islam
mesti mewujudkan dan mengintegrasikan
rasa  keimanan  atau ketauhidannya
(pengesaan Allah secara mutlak) dalam
kehidupan sosial.

‘Teologi Rasional atau Islam Rasional’, iaitu
gagasan yang menghendaki agar umat Islam
dalam menyikapi masalah dan memahami
ajaran agama secara rasional, bukan dengan
cara taklid buta dan fanatik (taasub) kepada
pemikiran dan aliran tertentu sahaja.

‘Islam Peradaban’, iaitu suatu gagasan dan
keinginan untuk membangun Malaysia
sebagai sebuah negara Islam yang responsif
terhadap perkembangan ilmu pengetahuan
dan teknologi dengan pelbagai projek
besarnya.




236

Menurut Hussin Mutalib (1995: 185), Mahathir adalah seorang pemikir
yang berfaham moderat apabila beliau menyatakan bahawa kesedaran Mahathir
terhadap posisinya sebagai seorang pemimpin dari koalisi pemerintahan yang
multi etnis, tidak ada alternatif lain baginya kecuali menganut pendirian yang
bersifat ‘moderat’. Perubahan sikapnya ini tidak hanya dipengaruhi oleh
pragmatisme dan kecerdasannya dalam berpolitik, tetapi juga sesuai dengan visi

dia tentang negara Malaysia yang moden.

Menurut Zainah Anwar (2002: 96-97) Mahathir yang selalu kritikal
terhadap kelompok Islam tradisionalis telah menampilkan dirinya sebagai
pemimpin yang moden yang mempunyai komitmen terhadap pengembangan
‘Islam progresif’ dalam rangka menghadapi cabaran dunia yang makin kompetitif,
terindustrialisasi dan mengalami globalisasi. Tambah lagi, Kharisma Anwar dan
kemampuannya sebagai seorang pemimpin gerakan Islam menyakinkan para
mahasiswa di universiti-universiti dan para anggota pelbagai kelompok Islam
untuk mendukung UMNO (Mahathir) dan visi Islamnya yang progresif.
Sedangkan sebahagian besar ulama-ulama tradisionalis tidak setuju dengan visi

Islam progesif Mahathir.

Berikutnya, berdasarkan kerangka teori tipologi atau taksonomi kelompok
pemikir Islam yang diperincikan oleh Fazlur Rahman yang membagi pemikir
Muslim kepada empat kelompok, iaitu revivalisme pra-modenis, modenisme
klasik, neo-revivalisme, dan neo-modenisme, maka Mahathir boleh dikata masuk
sebagai kelompok pemikir yang keempat, iaitu ‘pemikir modenis’ atau ‘neo-
modenis’. Kelompok pemikir neo-modenisme menurut Fazlur Rahman adalah

kelompok pemikir Islam yang berusaha untuk mengembangkan sikap kritikal



237

terhadap Barat, faham, peradaban maupun warisan-warisan kesejarahannya
sekaligus merombak kembali asal-usul dan pengembangan keseluruhan tradisi
Islam. Caranya adalah dengan merekonstruksi pendekatan dan pentafsiran al-
Quran dan Sunnah Rasul SAW, sehingga umat Islam tidak ketinggalam zaman.
Oleh itu, umat Islam harus dapat membezakan secara kritikal antara Islam
normatif dan Islam historis. Kemudian dalam memahami al-Quran perlu pula
dibezakan aspek ideal moral (sebagai tujuan) dengan ketentuan legal-spesifik,
kapan dan di mana aspek ideal moral yang lebih pantas diterapkan. Dalam
ertikata lain, kelompok neo-modenisme ingin mengkonstruksi kembali kekayaan
tradisi Muslim lalu mengkemasnya secara metodologis untuk kemudian

disesuaikan dengan perkembangan zaman.

Berbeza dengan Fazlur Rahman, menurut Khudori Soleh (2003: 1), ada
lima trend besar yang dominan dari perkembangan pemikiran Islam
kontemporari, iaitu, kelompok pemikiran fundamentalis, tradisionalis, reformis,

postradisionalis dan modenis.

Pertama, fundamentalis ialah kelompok pemikiran yang sepenuhnya
percaya bahawa doktrin Islam adalah satu-satunya alternative bagi kebangkitan
Islam dan manusia. Kelompok ini biasanya dikenal sangat commited pada aspek
religious budaya. Bagi mereka, Islam telah mencakupi seluruh aspek kehidupan,
sehingga tidak memerlukan segala teori dan pendekatan dari luar, apalagi
kaedah Barat. Garapan utamanya adalah menghidupkan kembali Islam sebagai
agama, budaya dan sekaligus peradaban dengan menyerukan untuk kembali
pada sumber asli ajaran Islam, yakni al-Quran dan Sunnah dan mengamalkan

ajaran Islam sebenar sebagaimana yang diamalkan oleh Rasulullah SAW dan



238

Khalifah al-Rasyidin. Sunnah-sunnah Rasul harus dihidupkan kembali dalam
kehidupan moden dan itulah asas dari kebangkitan Islam. Para pemikir Islam
yang mempunyai kecenderungan tersebut antaranya Syed Quthub, Muhammad

Quthub, Al-Maududi, Said Hawa, Anwar Jundi dan Ziauddin Sardar.

Kedua, tradisionalistik (salaf), iaitu model kelompok pemikiran yang
berusaha untuk berpegang kepada tradisi-tradisi yang telah mapan. Bagi
mereka, segala persoalan umat Islam telah diselesaikan secara tuntas oleh para
ulama terdahulu. Sehingga, tugas umat Islam sekarang hanyalah menyatakan
kembali atau merujukkan daripadanya. Perbezaan kelompok ini dengan
fundamentalis terletak terhadap penerimaannya pada tradisi. Apabila kelompok
fundamentalis membatasi tradisi yang diterima hanya sampai pada Khalifah al-
Rasyidin dan samasekali menolak modenitas, sedangkan tradisionalis
melebarkan sampai pada generasi salaf al-shalih dan tidak menolak pencapaian
modenitas. Menurut mereka, apa yang diciptakan oleh modenitas, sains dan
teknologi semasa tidak lebih daripada apa yang pernah dicapai umat Islam pada
masa kejayaan dahulu. Oleh itu, tidak menjadi persoalan untuk mengadopsi
peradaban dari luar, setelah sebelumnya dilslamisasikan. Maknanya, Islamisasi
dalam segala aspek kehidupan merupakan agenda utama mereka. Mulai dari
persoalan etika sehingga ilmu pengetahuan dan landasan epistemologinya yang
akan diserap dan diamalkan harus dilslamkan. Kecenderungan pemikiran seperti
ini antaranya dapat dijumpai pada pola pemikiran Husien Nasr, Murtadha
Muthahari, Ismail Raji al-Farugi dan Naquib al-Attas. Nasr misalnya, selalu
menekankan pentingnya menengok kembali warisan khazanah keilmuan Islam
klasik yang telah dibangun oleh Al-Farabi, lbnu Sina, Ibnu Rusyd, Suhrawardi

dan lainnya.



239

Ketiga, reformistik yakni kelompok pemikiran yang berusaha
merekonstruksi ulang warisan-warisan budaya Islam dengan cara memberi
tafsiran-tafsiran baru. Menurut kelompok ini, umat Islam sesungguhnya telah
mempunyai budaya dan tradisi (furats) yang bagus dan mapan. Namun, tradisi-
tradisi tersebut harus dibangun kembali secara baru dengan kerangka moden
dan prasyarat rasional agar boleh tetap survive dan diterima dalam kehidupan
moden semasa. Kerana itu, kelompok ini berbeza dengan kalangan pemikir
tradisional yang tetap menjaga tradisi masa lalu seperti sedianya.
Kecenderungan pemikiran seperti ini antaranya dapat dijumpai pada pemikir-
pemikir reformis seumpama Hassan Hanafi, Asghar Ali Engineer, Bint al-Syathi,
Muhammad Imarah, Muhammad Khalafallah dan Hasan Nawab. Menurut
Hassan Hanafi misalnya, rekonstruksi adalah pembangunan kembali warisan-
warisan Islam berdasarkan spirit modenitas dan kebuntuan solusi atas persoalan

persoalan umat Islam kontemporari.

Keempat, postradisionalistik iaitu kelompok pemikiran yang berusaha
mendekonstruksi warisan-warisan budaya Islam berdasarkan standard-standard
modenitas. Kelompok ini pada satu sisi tidak berbeza dengan kelompok
reformistik, iaitu sama-sama mengakui bahawa warisan tradisi Islam tetap
berkesesuaian untuk masa moden, apabila ia dibaca, diinterpretasi dan difahami
sesuai dengan standard modenitas. Tetapi, bagi pemikir postradisionalistik tradisi
Islam tersebut tidak cukup hanya dengan interpretasi baru lewat pendekatan
rekonstruktif, namun harus pula melalui kaedah dekonstruktif. Maknanya,
menurut kelompok postradisionalistik seluruh bangunan pemikiran Islam masa
dahulu (turats) harus dirombak dan dibongkar melalui kajian dan analisis

mendalam. Tujuannya agar segala yang dianggap absolut berubah menjadi



240

relative dan yang ahistoris berubah menjadi historis. Kecenderungan pemikiran
dekonstruktif ini nampak pada tokoh-tokoh seperti Mohammed Arkoun (lahir
1928), Al-Jabiri, Mohammed Syahrour, Abdullah Ahmed al-Naim (lahir 1946),

Nasr Hamid Abu Zayd (lahir 1943), dan lain-lain.

Kelima, modenistik iaitu kelompok pemikiran yang hanya mengakui sifat
rasional-ilmiah dan menolak cara pandang agama serta kecenderungan mistik
yang tidak berdasarkan nalar praktis. Menurut kelompok ini, agama dan tradisi
masa lalu sudah tidak relevan lagi dengan tuntutan zaman sehingga ia harus
dibuang dan ditinggalkan. Karakter utama gerakan kelompok ini ialah keharusan
untuk berfikir kritikal dalam persoalan-persoalan kemasyarakatan dan
keagamaan, penolakan terhadap sikap jumud (kesempitan dan kebekuan
pemikiran), dan taklid. Antara mereka yang termasuk dalam kelompok umumnya
ialah pemikir Muslim yang banyak mengkaji dan dipengaruhi oleh aspek
intelektualitas pemikiran Marxisme, antaranya ialah Abdullah Arwi, Kassim
Ahmad, Fuad Zakaria dan Zaki Nadjib Mahmud. Abdullah Arwi (Maroko)
misalnya sangat mempercayai akurasi metode historisisme. Abdullah Arwi
menyatakan bahawa turats adalah suatu bentuk tradisi yang harus ditinggalkan,
kerana umat Islam tidak akan maju selama cara berfikir dan orientasi pemikiran
mereka masih ke masa lalu. Semestinya, umat Islam berfikir kritikal dan historis
(historisisme) sepertimana pemikiran Marxisme dengan teori dialektika
historisnya. Kerananya, Abdullah Arwi menolak pendekatan yang dilakukan oleh
kaum tradisionalistik (salaf) dan juga sekuler, kerana kedua faham ini bersifat
ahistoris, tidak kreatif dan tidak berhasil membangun peradaban Islam.
Menurutnya, kaum salaf bersalah kerana menempatkan tradisi pada posisi yang

sakral dan hendak menjadikan masa lalu sebagai model kemajuan. Padahal



241

realitinya, masa kini jelas berbeza dengan masa lalu. Sedangkan kaum sekular
bersalah kerana berlaku eklektis dengan memilih-milih unsur-unsur dari Barat

dan hendak menjadikan Barat sebagai model kemajuan.

Berdasarkan tipologi yang dirumuskan Khudori Soleh di atas, ada
beberapa gagasan Mahathir yang selari dengan pemikiran kelompok
fundamentalis, misalnya seruan kepada umat Islam untuk kembali kepada dasar
semula ajaran Islam, iaitu al-Quran dan Hadis dan mengamalkannya secara
benar; pemikiran tradisionalistik yang tidak mempersoalkan modenitas atau pun
pengadopsian sistem dari luar untuk kemajuan Islam selama tidak bertentangan
dengan Islam; pemikiran reformistik yang menghendaki pemahaman kembali
terhadap tradisi warisan Islam dan memberinya penafsiran-penafsiran yang
sesuai dengan perkembangan dan persoalan semasa; dan pemikiran
postradisionalistik yang menggesa agar warisan peradaban Islam dibongkar,
dirombak dan disusun ulang mengikut kepada kajian dan analisis yang
mendalam. Namun, secara khas sebagaimana yang boleh diamati dari pelbagai
ucapan yang disampaikan dan mengikut kepada latar belakang pendidikannya di
bidang sains perubatan yang terbiasa dalam tradisi berfikir rasional, ilmiah dan
berdasarkan kepada kaedah-kaedah sains-ilmiah, pemikiran Mahathir
nampaknya lebih cenderung kepada kelompok modenistik yang mengakui sifat
rasional-ilmiah dan menolak cara pandang agama serta kecenderungan mistik
yang tidak berdasarkan nalar praktis. Ciri dan agenda utama kelompok ini adalah
upaya membangun budaya berfikir kritikal terhadap persoalan-persoalan
kemasyarakatan dan keagamaan serta penolakan terhadap sikap jumud, taklid

atau taasub.



242

Charles Kurzman (2001) dengan menggunakan enam parameter, iaitu (1)
persoalan berkenaan dengan masalah politik, iaitu tentang sistem atau bentuk
pemerintahan dan hubungan antara Islam dan negara; (2) persoalan yang
menyangkut hak-hak kaum perempuan; (3) persoalan yang berkaitan dengan
hak-hak orang bukan Islam yang hidup di negara Islam yang majoriti
penduduknya Islam; (4) menyangkut hubungan antar agama yang berbeza; (5)
masalah kebebasan berfikir atau kebebasan berpendapat; dan (6) penyikapan
terhadap progresifitas atau kemajuan, telah membagi pemikir Islam ke dalam tiga
kelompok ialah kelompok konservatif, kelompok fundamentalis dan kelompok

liberal.

Kelompok konservatif ditandai oleh kombinasi kebiasaan-kebiasaan
tempatan (tradisional) dan kebiasaan-kebiasaan yang juga dilakukan oleh dunia
Islam termasuk penghormatan terhadap tokoh-tokoh tertentu secara berlebihan,
pertunjukan-pertunjukan ritual agama dan kekuatan yang mengekspresikan
tradisi daerah, amalan-amalan pemujaan. Kelompok fundamentalis atau revivalis
menyerang interpretasi konservatif yang kurang memberi perhatian terhadap inti
pati doktrin Islam Islam sekaligus menghadapi penyimpangan-penyimpangan
yang boleh berlaku dalam Islam. Sedangkan kelompok liberal muncul dengan
membawa tema memerangi taklid, melakukan ijtihad, menghargai kebebasan
berfikir, perdebatan tentang demokrasi, sistem pemerintahan, hak-hak kaum
perempuan, gagasan tentang kemajuan, kemodenan, perubahan, dan

sebagainya (Kurzman, 2001).

Oleh itu, Menurut Kurzman (2001) istilah ‘Islam liberal’ pada prinsipnya

merupakan satu istilah yang digunakan untuk menjelaskan bahawa Islam adalah



243

agama bertoleransi, tidak menggunakan kekerasan, lawan bagi unsur fanatisme
yang difahami oleh Barat. Kerana, bagi sesetengah pengkaji Barat kekuasaan
politik Islam sering dikaitkan bahkan disinonimkan dengan kezaliman dan tradisi
Islam disinonimkan dengan kemunduran dan keganasan dan konsep Islam
liberal adalah untuk menyanggah pendapat yang stereotype tentang Islam
tersebut. Sedangkan Luthfi Assyaukani (2007) yang memandang gerakan
kebangkitan Islam yang dimulai sejak awal abad ke-19 di hampir seluruh dunia
Islam sebagai gerakan liberal menegaskan bahawa istilah liberal bermakna
ganda. Pada satu sisi, liberal berarti ‘liberasi’ (pembebasan) kaum Muslim dari
kolonialisme dan penjajahan yang pada saat itu memang menguasai hampir
seluruh dunia Islam dan pada sisi lain, liberal berarti liberasi kaum Muslim dari
cara-cara berfikir dan berperilaku keberagamaan (faham) yang menghambat

kemajuan.

Kurzman (2001) juga menghuraikan tiga aspek utama pembentukan
gerakan lIslam liberal, iaitu: (1) Hubungan liberalisme dengan sumber-sumber
primer Islam, iaitu al-Quran dan Sunnah yang secara bersamaan menetapkan
dasar hukum lIslam (liberal shari'a); (2) Umat Islam bebas mengadopsi sikap
liberal dalam hal-hal yang oleh syariat dibiarkan terbuka untuk difahami oleh akal
budi dan kecerdasan manusia. Kerana, syariat terkadang tidak memberi jawaban
yang jelas mengenai topik-topik tertentu seperti sistem pemerintahan, sehingga
terpulang kepada akal untuk menafsirkannya (silent shari'a); dan (3) Syariat yang
bersifat llahiah dijelaskan oleh berbagai penafsiran manusia yang beragam dan
boleh berimpak pada konflik dan kekeliruaan (interpreted shari’a). Oleh itu, maka

penafsiran-penafsiran manusia seharusnya tidak disamakan dengan wahyu yang



244

bersifat llahiah, kerana penafsiran manusia dapat keliru, terbatas dan boleh

diperdebatkan atau didiskusikan.

Perbezaan faham dan pemikiran dari ketiga kelompok ini sesuai dengan
enam parameter Charles Kurzman telah dihuraikan oleh Luthfi Assyaukanie
(2007) dalam tulisannya Pemikiran Islam Modern: Dari Taksonomi (Model) Lama

ke Islam Liberal, seperti berikut.

Pertama, dalam bidang politik kaum konservatif cenderung tak mau tahu
atau tak pernah tegas dengan pilihan bentuk negara. Ketidaktegasan atau
ketidakmautahuan ini kembali kepada sikap keberagamaan mereka yang tidak
terbuka dan cenderung protektif terhadap isu-isu perubahan. Adapun kaum
fundamentalis, dalam persoalan ini, sering kali bersifat ahistoris, karena
mengambil model negara yang tak pernah memiliki preseden dalam sejarah
Islam sendiri. Sedangkan bagi para intelektual liberal, persoalan politik adalah
persoalan pendapat (ijtihad) manusia yang harus sepenuhnya disikapi secara
manusiawi. Mereka menolak gagasan negara teokrasi atau pemerintahan Tuhan,
semata-mata karena Islam pada dasarnya tidak menekankan ideologi negara,
tapi lebih pada penciptaan masyarakat yang adil dan makmur. Sebagai media
(washilah) untuk membangun masyarakat yang adil dan makmur tersebut,
bentuk negara sepenuhnya diserahkan kepada manusia, tak jadi soal apakah
bentuknya republik, sosialis, demokratis, atau sistem-sistem lain yang

memungkinkan tujuan (ghayah) itu tercapai.

Kedua, dalam persoalan menyangkut hak-hak kaum perempuan,

pandangan konservatisme mendukung sikap fundamentalisme. Kaum



245

perempuan selalu dipandang sebagai makhluk nombor dua yang tak banyak bisa
diandalkan. Kalangan konservatif dan sebagian besar kaum fundamentalis
menganggap perempuan hanya separuh harga laki-laki, baik dalam hal ekonomi
(warisan), hukum (kesaksian), politik (tak boleh jadi pemimpin), dan hak-hak
individu (harus selalu lewat laki-laki). Kendati banyak sekali ajaran-ajaran Islam
yang secara eksplisit maupun implisit menghormati kedudukan kaum
perempuan, kaum konservatif dan fundamentalis agaknya lebih suka meletakkan
kaum perempuan di belakang kaum laki-laki, baik dalam pengertiannya yang
harafiah (perkataan) maupun takwiliyah (interpretasi). Bagi intelektual liberal,
seperti yang bisa dilihat pada figur-figur semacam Qassim Amin (Mesir), Fatima
Mernissi (Maroko), Amina Wadud Muhsin (Amerika Syarikat), dan Muhammad
Shahrour (Suriah), persoalan hak-hak kaum perempuan harus dilihat dari
kacamata yang lebih luas dan objektif. Doktrin-dokirin awal Islam yang
cenderung memojokkan kaum perempuan harus dilihat dalam konteks dan
lokalitas khusus. Karena itu, penafsiran terhadap syariah (interpreted sharia)
menjadi penting, demi untuk menyelaraskan prinsip-prinsip Islam paling
mendasar tentang kaum perempuan dengan konteks sosio-historis doktrin-

doktrin Islam tentang perempuan.

Ketiga, persoalan yang berkaitan dengan hak-hak orang bukan Islam
aliran konservatif dan fundamentalis melihat persoalan ini lewat teologi lama
dengan meletakkan kaum bukan Islam sebagai kelas dua (zimmi, harbi, dan lain-
lain), sedangkan kelompok Islam liberal melihatnya sebagai bahagian dari
komunitas (ummah) yang berdiri sama tinggi dan duduk sama rendah. Agama
adalah sarana bagi orang-orang beriman untuk memperbaiki kualitas moral

mereka, bukan untuk saling memusuhi dan meniadakan. Karena itulah, al-Quran



246

juga mengajak kaum beriman untuk mencari kesamaan-kesamaan (kalimatun

Sawa) di antara mereka sebagai makhluk Tuhan.

Keempat, berkenaan dengan hubungan antar agama para pemikir liberal
seperti Farid Esack (Afrika Selatan), Asghar Ali Engineer (India), Hassan Hanafi
(Mesir), dan Djohan Effendi (Indonesia), meyakini bahawa hubungan antar-
agama pada dasarnya adalah hubungan dialogis, bukan hubungan konfrontatif.
Agama adalah persoalan keyakinan yang tidak bisa dipaksakan kepada
seseorang. Keimanan adalah masalah hidayah (petunjuk Allah) yang tak boleh
dipaksakan. Karena itu, orang Islam dituntut untuk bersikap toleran, bukan hanya
kepada pemeluk agama lain, tapi juga kepada orang yang tidak meyakini agama.
Alasannya sederhana, beragama dengan cara pemaksaan hanya akan
memunculkan hipokrasi dan kemunafikan, ialah sebuah sikap yang sangat

dikecam Islam.

Kelima, dalam masalah kebebasan berfikir atau kebebasan berpendapat
sikap Islam Liberal jauh lebih tegas berbanding sikap kalangan konservatif yang
cenderung inaktif dan sikap kalangan fundamentalis yang cenderung rejekiif.
Bagi intelektual liberal, seperti Abdul Karim Soroush (Iran), Shabbir Akhtar
(Pakistan), dan Abdullah Ahmed Naim (Sudan), kebebasan berpendapat adalah
bahagian dari wilayah ijtihad. Para intelektual liberal itu meyakini, pintu ijtihad tak
pernah ditutup dan kalaupun pernah ditutup, maka ia harus dibuka kembali.
Syarat-syarat klasik yang biasanya menjadi kualifikasi terberat dalam melakukan
ijtihad sudah seharusnya ditinjau ulang. Karena, syarat-syarat itu, selain tidak
masuk akal, hanya akan membatasi kemajuan kaum Muslim. Kebebasan berfikir

adalah bahagian dari syarat kemajuan sebuah masyarakat. Sebaliknya,



247

masyarakat yang terkekang dan tak boleh mengemukakan pendapatnya, adalah

masyarakat mandek yang tak memiliki masa depan.

Keenam, dalam hal penyikapan terhadap progresifitas dan kemajuan
kaum konservatif bersikap sangat pasif dan bahkan cenderung defensif terhadap
perubahan, sedangkan Islam Liberal berusaha untuk selalu melihat perubahan

sebagai bahagian dari dinamika untuk meraih kemajuan dan perbaikan hidup.

Mengikut kepada kerangka teori tipologi kelompok pemikir Islam yang
dikemukakan oleh Charles Kurzman di atas, maka Mahathir dikategorikan
sebagai ‘pemikir liberal’ sebagaimana kesimpulan kajian yang diajukan oleh
beberapa sarjana, antaranya Abdul Rahman (1997) dan Mohd Rumaizuddin
(2007). Menurut pandangan mereka ada beberapa gagasan dan pemikiran

Mahathir yang selaras dengan pemikiran kelompok Islam liberal ini.

Menurut Abdul Rahman (1997: 168, 170, 174, 175, 184, 190, 192), di
antara tokoh yang lantang dan menganut fahaman liberalisme adalah Mahathir,
di mana dalam ucapan-ucapan yang disampaikannya Mahathir sering menyindir
golongan yang suka menekankan soal-soal yang dianggapnya sebagai remeh-
temeh atau titik-bengik seperti masalah pakaian. Menurut Mahathir, orang-orang
Islam sepatutnya lebih mementingkan isi (substance) daripada bentuk (forms)
yang dianggap cuma sebagai demonstratif Islam. Mahathir juga menyokong dan
menyerukan agar umat Islam berijtihad menggunakan akal seluas-luasnya,
setelah berabad-abad lamanya mereka mengalami kemunduran disebabkan

kekeliruaan interpretasi para ulama dan pentafsir al-Quran terhadap Islam.



248

Bahkan, dalam berbagai konteksnya yang lebih luas, Mahathir menurut
Abdul Rahman (1997) juga dianggap sebagai penganut fahaman sekularisme.
“Tidak syak lagi beliau termasuk di antara pemimpin yang sangat mengkagumi
ketokohan Musafa Kemal Attaturk dalam sejarah kebangkitan Turki sebagai
sebuah negara sekular” dan berasaskan semangat sekularisme Mahathir juga
sering menekankan agar jangan mencampur-adukkan antara agama dengan
politik; penganut fahaman kapitalisme sebagaimana yang boleh dilihat dari buku
Mahathir berjudul The Malay Dillema yang sangat menonjolkan semangat
materialisme dan kapitalisme; penganut fahaman relativisme sebagaimana
nampak dari hujah Mahathir ketika menegaskan bahawa undang-undang Islam
bersifat dinamik dan fleksibel, kerana itu pelaksanaannya mestilah mengikuti
kaedah graduasi, yakni secara beransur-ansur, mengikuti situasi semasa dan
berdasarkan pada prinsip keadilan. Hukum Islam menurut Mahathir hendaknya
diamalkan mengikuti kondisi zaman dan hukum di Malaysia sudah melaksanakan
konsep keadilan yang sesuai dengan Islam.sebab itulah Mahathir dengan tegas
menolak sebarang percubaan untuk mewujudkan suasana zaman Rasulullah
pada zaman ini, kerana baginya kita hendaklah mengamalkan Islam mengikut

keadaan pada masa kita berada sekarang.

Pandangan Abdul Rahman di atas diperkuat dan disokong pula oleh
kajian Mohd Rumaizuddin (2007) apabila beliau menyatakan bahawa ciri-ciri dan
bentuk Islam liberal sering diluahkan oleh Mahathir tentang tema-temanya,
seperti penilaian semula terhadap demokrasi, penafsiran semula al-Quran dan
Islam, gagasan tentang kemodenan menurut Islam dan hak-hak tentang
perempuan. Tambah lagi, pandangan Mahathir yang sering melaungkan bahawa

kemunduran umat Islam antaranya disebabkan oleh pemahaman terhadap



249

agama yang salah kerana mengikut kepada penafsiran yang sempit dan
mengelirukan; keterbatasan para penafsir al-Quran sebagai manusia biasa dan
mungkin melakukan kesilapan, kerananya hasil dari penafsiran pentafsir
terhadap al-Quran bukanlah wahyu dan bentuk ajaran yang tetap; penolakan
Mahathir terhadap model pelaksanaan hudud kerana menganggapnya mengikut
kepada tafsiran PAS dan boleh jadi berlainan dengan yang dikehendaki Islam;
merupakan beberapa alasan Mahathir boleh dikatakan sebagai penganut

fahaman ‘Islam liberal’.

Mahathir juga bersetuju bahkan menyokong tema-tema utama yang
menjadi gagasan utama perjuangan Islam Liberal. Sebagaimana dikatakan
Charles Kurzman (2001) antara tema tersebut adalah menentang penerapan
syariat Islam dalam kehidupan bernegara dan bersetuju dengan pola pemikiran
Ali Abd al-Raziq dalam masalah pemerintahan; demokrasi yang selaras dengan
ajaran Islam kerana berasaskan kepada syura atau mesyuarat; persamaan hak
kaum wanita; hak-hak orang bukan Islam dan hubungan antar agama;
kebebasan berfikir termasuk dalam konteks ijtihad; gagasan-gagasan tentang

kemajuan, pandangan terhadap kemodenan dan perlunya perubahan.

Berdasarkan huraian di atas, nampak berbagai pandangan yang berbeza
dalam menilai gagasan dan pemikiran Islam Mahathir. Ada yang menyatakan
bahawa Mahathir adalah seorang pemikir yang masuk dalam kelompok pemikir
Islam ‘modenis’ atau ‘neo-modenis’ (tipologi Fazlur Rahman); pemikir ‘Islam
moderat’ (Hussin Mutalib, 1995), pemikir Islam Progresif (Zainah Anwar, 2001),
pemikir ‘Islam Liberal’ (Abdul Rahman, 1997; Mohd Rumaizuddin, 2005; Charlez

Kurzman, 2001); pengusung ‘Islam Peradaban’ (Jazilus Sakhok, 2007), pemikir



250

Islam yang dipengaruhi fahaman ‘sekularisme’, ‘kapitalisme’ dan ‘relativisme’
(Abdul Rahman, 1997), penyokong terhadap gagasan pemikiran Islam yang
rasional, gagasan reinterpretasi dan reaktualisasi ajaran Islam dan lain-lain.
Namun demikian, Mahathir sendiri telah mengakui bahawa beliau adalah
seorang ‘Muslim fundamentalis’, kerana itu Mahathir menafikan dakwaan orang-
orang apabila mereka menyatakan bahawa beliau seorang ‘Muslim moderate’.
Padahal, dalam pandangan sebahagian besar orang Barat, istilah fundamentalis
berkonotasi negatif, kerana fundamentalis dalam pandangan Barat ialah
kelompok-kelompok Islam garis keras yang berkaitan dengan tindakan ganas
sehingga disebut terorisme, pengganas atau pelaku tindak kekerasan.
Contohnya adalah ketika mereka melakukan pemboman terhadap gedung WTC
Amerika Syarikat dan beberapa bom lainnya yang diletupkan dibeberapa bandar-

negara.

Penyelidik sendiri melihat dan lebih cenderung untuk mengatakan
bahawa Mahathir adalah seorang pemikir rasional yang sangat menyokong
penggunakan akal fikiran secara luas, termasuk dalam memahami dan
menafsirkan kembali ajaran agama, sebagaimana nampak dari gagasan dan
ucapan-ucapan yang disampaikannya. Kesimpulan ini selari dengan pendapat
Anual Bakri & Kamarul zaman (2001: 1) dalam bukunya ‘Mendekati Pemikiran
Islam Mahathir’, Haron Din (2001) dan kajian Sivamurugan Pandian (2008: 178)
dalam bukunya ‘Legasi Mahathir’, apabila mereka menyatakan bahawa Mahathir
adalah seorang yang sangat menekankan kepada pemikiran dan memahami
Islam sebagai agama yang rasional, sehingga ketaatan kepada Islam harus

diasaskan pada hujah dan logik bukan kepada kepercayaan yang membuta-tuli.



251

Hujah dari kesimpulan ini nampak dari pemikiran Mahathir sendiri apabila
beliau berucap bahawa akal, logik dan argument merupakan asas dalam
memahami ajaran agama. Islam adalah agama yang rasional (Ucapan dalam
The Official Opening of the International Institue Islamic Thought and Civilizatin, 4
Oktober 1991); agama berasaskan kepada hujah (Ucaptama yang disampaikan
di Universiti Al-Azhar di Kaherah-Mesir, pada 10 Mei 1998); agama Islam bersifat
logik (Ucapan dalam The Emirates International Forum-Dubai, on 26 April 2001);
dan Islam mesti difahami dengan akal (Ucapan yang disampaikan di Pembukaan
Pameran Tamadun Islam Sedunia 1994, pada 17 Jun 1004). Oleh kerana,
ketaatan dan pemahaman terhadap agama yang tidak diasaskan kepada hujah,
logik dan akal, tetapi hanya didasarkan pada taasub atau taklid buta (membuta
tuli) pada akhirnya hanya akan melahirkan seorang yang fanatik, ekstrim dan
tidak memiliki toleransi terhadap orang lain, kata Mahathir. Inilah yang banyak
menimpa umat Islam dimerata kawasan, sehingga mereka lebih suka bertelagah

dan sukar untuk bersatu.

Di samping itu, menurut Mahathir (2003: 49) sokongan yang tidak
berbelah bahagi dan taasub terhadap puak dan perjuangan puak dari generasi
ke generasi hanya berkesudahan dengan persengketaan yang membazir,
perpecahan dan kelemahan. Islam mengecam ketaasuban yang selalunya
dikaitkan dengan sikap ekstremis, tiadanya kesederhanaan dan toleransi. Taat
kepada Islam bukan bermakna taasub. Taat ini berdasarkan sebab, mengetahui
bahawa perpaduan membawa kekuatan dan membolehkan kejayaan dicapai.
Ketaatanlah yang membolehkan yang perbezaan wujud diterima meskipun ketika

mengamalkan ajaran Islam.



252

Oleh itu, dengan meminjam konsep Harun Nasution, Mahathir lebih
cenderung dan termasuk seorang penyokong gagasan pemikiran ‘Islam

Rasional’.

Mereka yang termasuk dalam kelompok aliran Islam Rasional ini amnya
memiliki ciri-ciri yang selalu mengkaitkan segala sesuatunya dengan akal fikiran,
iaitu: (1) setiap sesuatu harus bersifat rasional dan dapat diterima oleh akal; (2)
apapun pendapat dan pemikiran yang dihasilkan oleh manusia, ia bukanlah
sesuatu yang mengandung kebenaran mutlak tetapi bersifat relatif (relativisme),
termasuk dalam hal interpretasi ajaran Islam, maka ia harus dikaji dan difikirkan
kembali; dan (3) cenderung terlalu mengagungkan akal fikiran dan terkadang
penggunaannya yang melampau batas. Menurut Hairuddin Harun (2001: 42)
pemikiran rasionalis dicirikan oleh objektiviti, sekularisme, empirisme dan
materialisme. Pemikiran rasionalis cenderung kepada pemikiran saintifik,
kuantitatif dan logik tertib Aristoteles. Oleh itu, biasanya mereka yang rasionalis
lebih mementingkan nasib dan kedudukan dunia berbanding dengan isu-isu yang
berkaitan dengan alam akhirat. Mereka biasanya mengukur kejayaan dari segi
kedudukan dan pendidikan sekular, jawatan yang disandang dan kekayaan atau

harta benda yang dimiliki.

Dalam sejarah perkembangan pemikiran Islam di bidang teologi (iimu
kalam), antara kelompok yang amat mengutamakan penggunaan (bahkan
mengagungkan) akal fikiran atau ra’yu ini ialah kelompok Mu’tazilah. Kerana
itulah kelompok ini dinamakan pula dengan ‘Rasionalis Islam’, iaitu kelompok
pemikiran yang mempersoalkan kalam secara filosofis dan menggunakan akal,

akan tetapi masih tetap berpegang kepada hujah naql/ (al-Quran dan Hadis),



253

sehingga masih terikat kepada asas-asas Islam (Soekarno & Ahmad Supardi,
1985: 128). Para teolog Mu'tazilah sememangnya dikenali sebagai kelompok
yang berusaha mengembangkan sebuah teologi rasional dan sangat dipengaruhi
oleh pemikiran filsafat Yunani. Dalam sejarah, golongan Mu’tazilah ini merupakan
golongan paling awal yang berusaha untuk merumuskan teologi kreatif yang
sesuai dengan kondisi yang sedang berlangsung dengan memanfaatkan ilmu

pengetahuan Yunani (Asghar Ali Engineer, 1999: 189.

Mu’tazilah, kerana dengan idea rasionalnya, para cendekiawan dan
ilmuwan Islam pada hari ini ramai yang tertarik mengkaji semula pemikiran-
pemikiran tokohnya yang telah lama terpendam dalam khazanah tarikh Islam.
Penulis-penulis Barat pun dengan gigihnya memperkenalkan kajian-kajian
mereka yang berkenaan dengan Mu’tazilah. Akibat daripada itu semua, timbullah
idea-idea yang bercanggah dengan asas akidah Ahli Sunah wal Jamaah,
antaranya; idea penolakan ijmak sebagai asas tasyrik Islam, meragui manhaj
hadis mutawatir boleh menjamin kebenaran, meragui hadis ahad sebagai dasar
fikah Islam, mengingkari wujud mukjizat Nabi, meragui keadilan sahabat Nabi
dan lain-lain lagi. Gerakan Rasionalisme Islam, Jaringan Islam Liberal, Sisters in
Islam adalah contoh nyata pengaruh pemikiran ‘neo mu’tazilah’ di Alam Melayu.

(Syamsul Bahri, 2007: 114).

Berdasarkan karakteritstik di atas, secara ideologi kelompok aliran Islam
Rasional memang memiliki persamaan dan sefaham dengan aliran pemikiran
modenis dan liberal yang juga mengutamakan penggunaan akal untuk
melakukan ijthad dan memahami ulang atau dalam pentafsiran ajaran Islam.

Tambah pula, sebagaimana penegasan Khalif Muammar (2005), pemikiran Islam



254

Liberal memang memiliki banyak persamaan dengan pemikiran modenisme

Islam. Perbandingan ciri-ciri antara kedua kelompok aliran pemikiran ini dengan

gagasan pemikiran Mahathir dapat dilihat pada jadual 7.3.

Jadual 7.3

Ciri-ciri Pemikiran Islam Liberal Berbanding Modenisme Islam dan gagasan

pemikiran Mahathir

Pemikiran Islam

Karakteristik Pemikiran

Islam Liberal (antara
tokohnya: Fatima Mernissi,
Amina Wadud, Muhammad
Shahrour, Abdul Karim
Soroush, Abdullah Ahmed
Naim, Farid Esack, Asghar
Ali Engineer, Hassan Hanafi,
Nasr Hamid Abu Zayd, dan
Nurcholish Madjid)

Modenisme Islam (antara
tokohnya: Fazlur Rahman,
Abdullah Arwi, Kassim
Ahmad, Fuad Zakaria dan
Zaki Nadjib Mahmud).

Mahathir

Rasionalisme dan sekularisme; Penolakan
terhadap syariah; Pluralisme agama; Penolakan
terhadap autoriti keagamaan; Kebebasan
mentafsirkan teks-teks agama; Tiada dakwaan
kebenaran; Mempromosikan nilai-nilai Barat;
Kesetaraan dan emansipasi Wanita.

Rasionalisme; Kritik terhadap tradisi Islam;
Penafsiran semula syariah; Menerima sains
Barat sebagai sesuatu yang netral dan bebas
nilai; Mendukung demokrasi Barat;
Sebahagiaan di antaranya ada yang menerima
nilai-nilai Barat.

Umat Islam sepatutnya lebih mementingkan isi
(substance) daripada bentuk (forms);

Umat Islam mesti berijtihad menggunakan akal
seluas-luasnya;

Meluahkan dan menyokong tema-tema gagasan
Islam Liberal; penilaian semula terhadap
demokrasi, penafsiran semula al-Quran dan
Islam, gagasan tentang kemodenan dan hak-
hak tentang perempuan; penolakan terhadap
model pelaksanaan hudud.

Walau berbeza dalam memandang tipa pemikiran Islam Mahathir, tetapi

nampak apabila para sarjana dan penyelidik bersepakat dalam satu hal dan

mengakui bahawa Mahathir adalah seorang pemikir Islam. Oleh itu dengan



255

mengikut kepada Rahimin Affandi (2005) yang menganalisis pemahaman dan
pemikiran Islam yang dibawakan oleh Mahathir dan kemudiannya menghuraikan
secara panjang lebar, menyimpulkan bahawa paradigma pemikiran Islam
Mahathir terbahagi kepada beberapa bentuk. Pertama, Kkepentingan
mengamalkan pendekatan berfikir secara autokritik menggantikan kaedah berfikir
secara bentuk pembenaran. Sebagai contoh, Mahathir kerap menimbulkan isu
bahawa kelemahan umat Islam adalah disebabkan kerana mereka lebih suka
bertengkar sesama sendiri dalam pelbagai isu yang remeh temeh tanpa
memikirkan untuk menggunakan potensi sumber alam anugerah Allah yang
banyak dimiliki oleh negara umat Islam untuk tujuan perpaduan dan

pembangunan umat Islam sedunia.

Kedua, kepentingan mengamalkan pendekatan berfikir secara kritikal dan
tidak membuta tuli di dalam menghadapi sesuatu isu penting yang timbul di
dalam masyarakat. Pendekatan ini juga merujuk kepada empat bentuk pemikiran
lagi, iaitu (1) berfikir secara menyeluruh menggantikan berfikir secara
sebahagian. Konsep pemikiran secara menyeluruh ini merujuk kepada
pengetahuan terhadap sesuatu secara mendalam dengan mengetahui ciri-ciri,
perincian dan hubungannya di antara perincian tersebut; (2) bentuk berfikir
secara reformatif menggantikana berfikir secara jumud dan tradisional; (3) bentuk
berfikir secara ilmiah menggantikan berfikir secara prasangka dan mengikut
hawa nafsu; dan (4) bentuk berfikir sesuai dengan hukum alam menggantikan

berfikir secara suprarasional dan tahayul.

Ketiga, kepentingan untuk mengamalkan pendekatan berfikir secara

berperancangan rapi dan bukannya secara retorik semata-mata. Hal ini



256

antaranya boleh dilihat dari pengaruh Mahathir yang menekankan agar setiap
gerakan Islam di Malaysia menjalankan agenda gerakan mereka bukan setakat
dibuat secara retorik semata-mata bahkan perlu disertakan dengan program
berperancangan rapi yang lengkap yang dapat dijelmakan dalam bentuk plan

bertindak.

Keempat, kepentingan umat Islam berpegang teguh kepada ajaran Islam
yang suci seperti yang terkandung di dalam sumber wahyu, yang bakal
memastikan kerelevanan paradigma tauhid dipakai oleh umat Islam untuk

sepanjang zaman.

Kelima, penekanan kepada mewujudkan usaha tajdid dalam semua
aspek kehidupan umat Islam akibat daripada proses pemalsuan dan
penyelewengan terhadap ajaran al-Quran dan sunnah yang berlaku rentetan
daripada peninggalan umat Islam sendiri terhadap ajaran Islam. Hal ini
ditambahburukkan lagi dengan peristiwa penjajahan umat Islam oleh kuasa
kuffar Barat, yang secara jangka panjang panjangnya mengakibatkan suasana

kebekuan dan sikap malas ulama Islam itu sendiri.

Keenam, penekanan kepada penggunaan paradigma rasional
berasaskan semangat ijtihad kepada usaha mempercambahkan kreativiti umat

Islam.

Ketujuh, penekanan kepada proses mewujud dan menajamkan daya

intelektualisme umat Islam di dalam memahami ajaran Islam itu sendiri.



257

Kelapan, demi untuk menghadapi persaingan dengan kuasa Barat, umat
Islam tidak seharusnya menggunakan pendekatan kekerasan, sebaliknya perlu
lebih proaktif mempelajari sebab utama ketinggian tamadun Barat, iaitu
ketinggian budaya ilmu mereka, yang perlu diterapkan ke dalam masyarakat
melalui institusi pendidikan. Dalam soal ini, secara jelasnya mereka
menganjurkan bentuk perjuangan yang bersifat evolusi dan bukannya secara

revolusi.

Kesembilan, menekankan kepentingan perubahan sikap dan cara

berkerja untuk mencapai cita-cita tajdid masyarakat Melayu yang lebih baik.

Kesepuluh, kepentingan menggunakan pendekatan pertengahan di dalam
menangani isu globalisasi. Pendekatan yang dimaksudkan adalah tidak terlalu
anti dan tidak pula terlalu menyokong agenda globalisasi ini secara membuta tuli.
Sikap Mahathir ini bersesuaian dengan pandangan reformis Melayu semasa
yang menegaskan bahawa pendekatan pertengahan ini perlu diambil kerana
pada dasarnya idea asas globalisasi ini bersesuaian dengan sifat dan falsafah
ajaran Islam itu sendiri yang menganjurkan beberapa elemen global seperti (1)
Islam adalah untuk semua manusia tanpa mengira perbezaan ras; (2) Allah
adalah penguasa seluruh alam; (3) penekanan kepada konsep ummah-kesatuan
akidah seluruh umat Islam sedunia; (4) galakan Allah supaya manusia
menijelajahi dunia; (5) galakan ke arah penguasaan ilmu dan kefahaman yang
bersifat global; (6) penekanan kepada konsep hak asasi manusia yang lebih jitu
dan adil; dan (7) penekanan kepada penjagaan alam sekitar yang bersifat

mapan.



258

Kesebelas, kepentingan kepada golongan ulamak bergading bahu
dengan golongan bukan ulamak untuk membangunkan sesuatu gagasan Islam

yang lebih bersifat semasa dengan realiti zaman moden ini.

Keduabelas, kepentingan kepada umat Islam sedunia membangun dan
memperlengkapkan diri dengan pengetahuan dan teknologi (S&T) bagi kejayaan
hidup zaman moden, lebih-lebih lagi yang berkaitan dengan usaha
pembangunan (R&D) sektor teknologi ICT, agar dengan cara ini umat Islam
boleh menggunakan perisian hardware dan software ICT yang dihasilkan oleh

sainstis Islam itu sendiri.

Ketigabelas, kepentingan memperbetulkan salah faham dan sifat negatif
yang kerap dinisbahkan kepada umat Islam yang dianggap sebagai umat yang

menggalakkan keganasan dan anti kepada segala bentuk pemodenan.

Sehingga kata Rahimin Affandi (2005) tanpa diragukan lagi sesuai
dengan kriteria yang dikemukakan oleh Azyumardi Azra (1998) berkenaan
dengan ciri dari seorang pemikir atau intelektual Muslim, iaitu: (1) prihatin dengan
realiti semasa membabitkan kemunduran anggota masyarakat; (2) terlibat secara
langsung di dalam proses mencari punca kelemahan umat Islam dan memikirkan
jalan penyelesaian yang terbaik; (3) kesanggupan berkorban demi meningkatkan
kalimah Allah; (4) menjalinkan hubungan luar dengan umat Islam sedunia; (5)
usaha memperlengkapkan diri dengan segala bentuk ilmu dunia dan akhirat; (6)
terbuka dengan pendapat dan ilmu asing secara bertapis; dan (7) membabitkan
diri dengan merangka program untuk menghadapi permasalahan yang bakal

timbul di dalam masyarakat, maka Mahathir boleh dikategorikan sebagai seorang



259

pemikir atau intelektual Muslim. Selari pula dengan pengertian dan konsep
seorang pemikir atau cendekiawan Muslim yang dikemukakan oleh Pratiknya

(1986), Martin van Bruinessen (2003), dan Dawam Rahadjo (1999).

Pratiknya (1986: 3), menyatakan bahawa pemikir, intelektual, ilmuwan
atau cendekiawan adalah orang yang kerana pendidikannya, baik melalui
pendidikan di institusi pendidikan formal mahupun tidak formal mempunyai
perilaku yang cendekia, yang tergambar dari kemampuannya dalam menatap,
menafsirkan, dan merespons lingkungan sekitar dengan sifat kritikal, kreatif,
objektif, analitis, dan bertanggungjawab. Sehingga, dengan sifat-sifat tersebut
akan menjadikan seorang cendekiawan memiliki wawasan dan pandangan yang

luas, yang tidak dibatasi oleh ruang mahupun waktu.

Martin van Bruinessen (2003: 159) mendefinisikan kelompok intelektual
Muslim ini sebagai penerjemah ajaran Islam. Sebagai cendekiawan Muslim,
biasanya mereka aktif melibatkan diri dengan pelbagai realitas sosial dan politik
dari masyarakat kontemporari, serta implikasi-implikasi filosofis dan moral dari
modenitas. Selain itu, pendekatan terhadap ayat-ayat al-Quran dan metode-
metode penafsiran yang mereka gunakan lebih berwawasan aliran moden dalam
filsafat dan hermeneutik. Hal tersebut disebabkan kerana mereka pada umumnya

mendapat pendidikan di luar lembaga pendidikan keagamaan tradisional.

Adapun menurut Dawam Rahardjo (1999: 41) kelompok pemikir itu
terbahagi tiga, iaitu ‘ulama-cendekiawan’, ‘cendekiawan-ulama’ dan
‘cendekiawan’. Kelompok ulama-cendikiawan biasanya basis pendidikannya

adalah pendidikan agama yang ketat di pondok pesantren (sekolah agama);



260

kelompok cendikiawan-ulama basis pendidikannya perguruan tinggi dan
pendidikan agama; dan kelompok cendikiawan yang umumnya berbasis pada
pendidikan umum dan memiliki pengetahuan agama vyang relatif minim
dibandingkan kelompok ulama-cendekiawan dan cendekiawan-ulama. Walaupun
demikian, mereka memiliki semangat dan kemampuan untuk dapat
mengaktualisasikan diri sebagai seorang cendekiawan serta komitmen
perjuangan yang tinggi untuk mengembangkan Islam bagi diri sendiri mahupun
orang lain, baik di bidang yang berkaitan dengan perkembangan agama

mahupun perubahan sosial pada umumnya.

Berdasarkan huraian di atas, setidaknya ada tiga tema utama dan asas
dari pemikiran yang telah dilahirkan oleh Mahathir. Ketiga asas dimaksud saling
bersepadu dan melengkapi satu dengan yang lain, iaitu Keislaman, Kemelayuan,

dan Kemodenan.

Kelslaman, ini bermakna bahawa umat Islam menurut Mahathir hanya
akan berjaya apabila mereka mengamalkan Islam menurut yang ditentukan yang
telah diajarkan oleh Nabi Muhammad s.a.w. Di mana, Islam adalah agama yang
bermatlamat agar umat Islam mencapai kebahagiaan hidup di dunia dan di
akhirat, maka segala usaha yang diupayakan untuk mencapai kesejahteraan
hidup pun haruslah seimbang antara dunia dan ukhrawi tersebut. Untuk itu,
Mahathir telah memberikan pandangan dan analisisnya secara kritikal tentang
isu-isu yang dihadapi oleh umat Islam, cabarannya dan bagaimana
permasalahan umat Islam seharusnya ditangani dan diusahakan
penyelesaiannya dengan sungguh-sungguh (Ilsmail lbrahim, 2002: 1, 8).

Kemudian, sebagaimana dikatakan oleh Dusuki Ahmad (2004), Mahathir yang



261

dikenali sebagai seorang ‘fundamentalis’ memiliki keyakinan kuat bahawa umat
Islam tidak akan berpecah-belah dan terkeliru apabila berpegang kepada asas
yang terdapat dalam al-Quran dan Hadis sahih. Kerananya, beliau selalu
menggesa supaya masyarakat Islam kembali kepada fundamental ajaran Islam

yang sebenar ini.

Kemelayuan, ini bermakna bahawa pemikiran Mahathir tidak terlepas dari
pengaruh, alam fikiran dan keinginan memperkasakan kembali tamadun Melayu
yang pernah berjaya dan memberi kesan yang sangat luar biasa terhadap
perkembangan ilmu dan budaya ketika bersentuhan dengan Islam. Maka,
mestinya sekarang pun Islam dan Melayu harus bersepadu membentuk
peradaban Melayu baru yang lebih maju, agar Melayu tak hilang ditelan masa.
Kerana itu, Mahathir dikenali sebagai seorang yang sangat kuat perhatian dan
keprihatinannya jika berbincang masalah dan nasib orang Melayu. Hal ini dapat
dilihat dari sumbangan Mahathir sendiri dalam memberikan sentuhan
kemelayuan terhadap idea tajdid adalah cukup bermakna memandangkan
kebanyakan dari idea tajdid para ulama yang dalam banyak hal bergantung
kepada formula-formula tajdid yang dimunculkan oleh reformis dari Timur Tengah

(Rahimin Affandi, 2005).

Kemodenan, ini bermakna bahawa kemajuan dan kesejahteraan hidup
menurut Mahathir harus dicapai dengan kerja keras. Oleh itu, apabila kaum yang
lain boleh maju maka umat Islam pun dengan segala kesempurnaan dan
keunggulan ajarannya lebih-lebih lagi. Kerana, Islam adalah agama yang
menghendaki agar umatnya hidup dalam kemodenan dan kesederhanaan. Islam

adalah agama yang rasional, moderat, dan responsif terhadap perkembangan



262

dan kemajuan. Kerananya, Islam tidak membenarkan sikap untuk membatasi,
mengasingkan diri, atau tidak mau bergaul dengan orang lain dan berusaha
hanya untuk kepentingan diri sendiri dengaan melupakan kepentingan
masyarakat di persekitarannya. Inilah inti dari paradigm pemikiran Islam Mahathir
menurut Rahimin Affandi (2005). Di mana ianya sangat mementingkan isi dan
kerangka pemikiran khusus, yang rata-ratanya bersifat positif dan pro
pemodenan. Begitu pula kesimpulan yang dikemukakan oleh Hairudin Harun
(2001: 50) bahawa model pemikiran Mahathir pada prinsipnya bercirikan atau

mengikut acuan agresif, revisionis pragmatis dan berwawasan.

Dalam ucapan yang disampaikannya pada Perasmian Perhimpunan
Agung UMNO ke48, pada 5 September 1997 Mahathir menegaskan kenyataan di
atas, iaitu perpaduan antara kelslaman, Kemelayuan dan kemodenan. “Kita
orang Melayu beragama Islam, nasionalisme atau kebangsaan Melayu dikaitkan
secara langsung dengan agama Islam. Seseorang itu tidak Melayu melainkan ia
beragama Islam”. Tambah lagi, “Cita-cita kita sederhana sahaja. Kita ingin
menjadi sama maju dengan bangsa-bangsa lain yang sudah maju. Dengan itu
dapatlah kita menebus balik maruah bangsa kita, sedikit banyak maruah agama
kita bahkan maruah orang bumiputera di negara ini”. Kemudian pula, “Kita tidak
melaungkan bahawa kita jaguh Islam. Tetapi nasionalisme Melayu dengan Islam
tidak dapat dipisahkan. Apabila orang Melayu berjaya maka orang pun Islam

berjaya, kerana orang Melayu semuanya Islam”.

7.3 Pandangan Terhadap Islam dan Isu-isu Kenegaraan Semasa

John L. Esposito dan James P. Piscatori (dalam Abdillah, 2007: 138, 141) telah

melakukan penelitian dan menegaskan bahawa prinsip demokrasi dan proses



263

demokratisasi merupakan subjek tema perbincangan yang ramai dibicarakan di
kalangan umat Islam. Di samping itu, Esposito dan Piscatori juga mencatat
adanya beberapa pemikir politik Islam radikal yang menolak bentuk apapun dari
demokrasi parlementer dan memandangnya sebagai sebuah bentuk pembaratan
(westernisasi) serta ketimpangan yang berbanding dengan tradisi lokal. Baginya,
pemikiran dan politik Islam mesti dikembalikan kepada dasar semula, yakni
sistem Islam dan ia bersifat final. Sementara, sebahagian pemikir Islam yang lain

ada pula yang mencoba menselaraskan demokrasi dengan ajaran Islam.

Para pemikir politik Islam memang berbeza-beza dalam memandang term
dan konsep demokrasi. Hafidz Saleh misalnya melarang penggunaan term dan
konsep demokrasi, kerana konsep ini berarti kedaulatan adalah milik manusia,
bukan milik Tuhan. Lagi, term ini tidak bersumber dari term Islam dan kerana itu
harus dihindari, sebagaimana firman Allah dalam QS. Al-Bagarah 104 (Abdillah,
2007: 138-142). Bahkan, penolakan keras juga ditegaskan oleh Abdul Qadim
Zallum (2001: 202), Amir ke-2 Hizb al-Tahrir, yang menganggap bahawa
demokrasi yang dikenal sekarang sebagai pemerintahan dari rakyat, untuk
rakyat, dan oleh rakyat adalah sistem yang kufur, kerana tiga alasan. Pertama,
kerana yang merekayasa dan berdiri di belakang idea demokrasi adalah negara-
negara Barat, sehingga menjadi semacam agresi budaya Barat terhadap negeri-
negeri Islam. Kedua, demokrasi adalah pemikiran yang utopis, mustahil, dan
ilusi, kerananya tidak layak diimplementasikan, sebab manakala suatu negara
berupaya menerapkan idea demokrasi mereka seringkali harus melakukan
kebohongan, manipulasi, dan rekayasa, sehingga menyesatkan manusia. Ketiga,
demokrasi adalah sistem buatan manusia, padahal, manusia tidak bisa lepas dari

kesalahan, dan sesungguhnya yang paling mengerti tentang manusia, terbebas



264

dari segala kelemahan dan kesalahan hanyalah Allah, kerana itu sistem yang
ditetapkan oleh Allah adalah sistem yang paling tepat untuk manusia, yakni

sistem syariah.

Menurut Dhiyauddin al-Rais (2002: 185-188) dari segi politik, antara Islam
dan konsep demokrasi memiliki beberapa persamaan dan perbezaan.
Persamaan; Pertama, kalau dimaksudkan dengan demokrasi sebagai yang
dikatakan oleh Abraham Lincoln, pemerintahan rakyat dengan perantaraan
rakyat, untuk rakyat, maka konsep inipun terdapat dalam peraturan politik Islam
sesuai dengan koridor yang ditetapkan Islam. Kedua, jika dimaksudkan dengan
demokrasi adalah prinsip-prinsip politik atau kemasyarakatan; prinsip persamaan
di hadapan undang-undang, kemerdekaan berfikir, kemerdekaan beragama dan
keadilan sosial, atau harus terjamin hak-hak yang tertentu; hak hidup dan
kemerdekaan, hak bekerja, maka jelas sekali bahawa Islam telah menjamin
prinsip dan hak-hak tersebut berjalaan dengan baik. Ketiga, apabila yang
dikehendaki dengan demokrasi bahawa pemegang kuasa tertinggi dalam
pemerintahan adalah rakyat, sehingga kekuasaan legislatif (ketua negara)
sebagai kekuasaan yang paling penting dalam dunia demokrasi harus tunduk
kepada kehendak dan ketetapan rakyat yang telah disepakati (jma) dalam

mesyuarat.

Sedangkan perbezaan Islam dan demokrasi adalah; Pertama,
bahwasanya yang dikehendaki dengan rakyat oleh demokrasi moden sebagai
yang dikenal di dunia Barat, ialah bangsa, yang warga negaranya dibatasi oleh
batas-batas geografi, yang hidup dalam suatu negara, anggota-anggotanya diikat

oleh persamaan darah jenis, bahasa, dan adat-istiadat, maka tidak demikian



265

halnya dengan Islam. Bagi negara Islam, rakyat tidaklah diikat oleh kesatuan
tempat, darah dan bahasa, tetapi oleh kesatuan akidah, sehingga semua orang
yang menganut akidah Islam, dari ras manapun, apapun warna kulit, bahasa,
atau daerah asal, maka dia adalah seorang warga negara Islam. Kedua, tujuan
demokrasi Barat adalah terhad untuk tujuan keduniaan atau materi sahaja.
Demokrasi hanya bermaksud mewujudkan kebahagiaan bangsa, seperti
meningkatkan pendapatan (kekayaan) atau memperoleh kemenangan dalam
perang. Tetapi dalam Islam, selain melengkapi maksud keduniaan dengan
menjauhkan fikiran fanatik kebangsaan, meliputi pula maksud kejiwaan (akhirat).
Artinya, kemashlahatan hidup di dunia dan kemashlahatan hidup di akhirat.
Ketiga, kekuasaan rakyat dalam demokrasi Barat adalah mutlak, kerana
rakyatlah pemilik kuasa dan pembuat undang-undang. Namun dalam Islam,
kuasa rakyat tidak mutlak, tetapi terhad oleh syariat agama. Artinya, rakyat tidak
boleh bertindak di luar batas undang-undang atau menyimpang dari yang telah

ditetapkan oleh Islam berdasar pada al-Quran dan Sunnah.

Tokoh lain yang juga menolak konsep demokrasi, tetapi mengajukan
konsep syura (mesyuarat) sebagai gantinya, adalah Adnan Ali Ridha al-Nahwi.
Alasannya, kerana demokrasi bersinonim dengan perintah yang dibuat manusia
sedangkan syura adalah perintah Tuhan (Abdillah, 2007: 138-142). Tetapi
menurut Hasan al-Turabi konsep demokrasi berbeza dengan syura. Demokrasi
bermakna kedaulatan penuh manusia dan syura adalah kedaulatan penuh Tuhan
sebagaimana terdapat dalam otoritas tekstual yang diwahyukan Tuhan.
Sementara demokrasi memiliki banyak kekurangan kerana akal manusia,

sedangkan syura tidak (Abdillah, 2007: 142).



266

Secara general dapat dikatakan bahawa kelompok pemikir politik Islam
koservatif-fundamentalis menolak term dan konsep demokrasi. Mereka
mengajukan konsep demokrasi yang lain atau prinsip-prinsip yang menentang
pemerintahan yang otoriter, seperti konsep keadilan, mesyuarat yang
menguntungkan, hak asasi manusia, toleransi, dan lain-lain. Maududi misalnya
mengemukakan konsep demokrasi secara filosofis dengan menyebutnya sebagai
teo-demokrasi atau demokrasi ketuhanan. Menurut Al-Maududi dalam sistem ini
seorang Muslim diberikan kedaulatan rakyat secara terbatas di bawah
kedaulatan Tuhan dengan mengembalikan semua urusan pemerintahan kepada
hukum Tuhan atau syariah. Apabila ada hal-hal yang tidak termaktub dalam

syariah, maka harus diputuskan melalui kesepakatan umat Islam.

Sedangkan kebanyakan intelektual Muslim yang termasuk dalam
kelompok beraliran modenis dan neo-modenis menerima term demokrasi dengan
modifikasi-modifikasi tertentu yang sejalan dengan ajaran Islam, di antara
mereka adalah Fazlur Rahman, Hamid Enayat, Muhammad As’ad, dan Javid
Igbal. Berkaitan dengan nilai-nilai antitesis antara Islam dan demokrasi banyak
pemikir politik Islam dari kelompok modenis atau neo-modenis berupaya untuk
menginterpretasi  doktrin-doktrin Islam, khususnya mengenai kedudukan
perempuan dan orang bukan Islam. Penafsiran baru cenderung menghapus
diskriminasi antara mereka, meskipun kebanyakan dari mereka melanjutkan

mendukung hukum Islam mengenai poligami dan warisan.

Sementara itu, pemikir Islam yang masuk kelompok beraliran sekularis

mendukung secara penuh demokrasi berdasarkan sekularisme dengan



267

mengabaikan doktrin Islam, kerana mereka memposisikan agama dalam urusan

personal pada satu sisi dan negara pada sisi yang lain.

Berdasarkan kenyataan di atas, secara teori pemikir politik Islam pada
amnya terbahagi menjadi tiga kelompok dalam memandang dan memahami

konsep demokrasi (Sukron, 2001: 47-54).

Pertama, kelompok pemikir Islam yang menolak konsep demokrasi,
antara tokohnya adalah Syed Quthub (Mesir), Thabathabai (Iran), Muhammad
Mutawalli al-Sya’rawi (Mesir), dan Ali Benhadj (Aljazair). Bagi mereka, demokrasi
hanyalah merupakan sesuatu yang impossible dan ancaman yang harus
diwaspadai. Islam dan demokrasi tidak bisa disepadukan, kerana itu dalam Islam

tidak ada tempat yang layak bagi demokrasi.

Kedua, kelompok yang diwakili oleh Abu al-A’'la al-Maududi (Pakistan)
dengan teori Theo Demokrasi, Taufiq al-Syawi (Mesir), Imam Khomeini, Rasyid
al-Ghanoushi (Tunisia), dan lain-lain. Mereka menerima konsep demokrasi tetapi
juga mengakui adanya perbezaan dengan sistem Islam. Maududi misalnya yang
mengakui adanya prinsip-prinsip demokrasi yang selari dengan sistem Islam,
seperti prinsip keadilan (QS. asy-Syuura: 15); persamaan (QS. al-Hujuraat: 13);
akuntabiliti pemerintahan (QS. an-Nisaa’: 58); mesyuarat (QS. asy-Syura: 38),
tujuan negara; dan hak-hak oposisi (QS. al-Ahzab: 70). Perbezaannya terletak
pada kenyataan bahawa kalau dalam sistem Barat suatu negara demokratis
menikmati hak-hak kedaulatan mutlak, sedang demokrasi Islam, kekhalifahan
ditetapkan untuk dibatasi oleh batas-batas yang telah digariskan oleh hukum

Allah.



268

Taufik al-Syawi juga mengakui persamaan dan perbedaan demokrasi
dengan prinsip pengurusan Negara Islam, seperti syura yang dianggap sebagai
versi Eropa atau negara-negara Barat. Perbezaannya adalah negara yang
menganut sistem demokrasi tidak berpegang pada dasar syariah Islam
sedangkan dalam sistem Islam pengurusan negara harus berdasarkan kepada
syura dan syura pula mesti tunduk kepada syariah seperti halnya umat Islam dan

negara tunduk kepadanya.

Rasyid al-Ghanoushi yang mengkombinasikan ajaran Islam dengan
demokrasi menyatakan bahawa pemilihan umum, multi partai dan undang-
undang sebagai elemen penting dari demokrasi sebenarnya adalah bahagian
dari pemikiran baru Islam yang berakar dan legitimasinya didapatkan dari

interpretasi atau reinterpretasi yang segar daripada sumber-sumber Islam.

Ketiga, kelompok yang menerima sepenuhnya konsep demokrasi, bahkan
beranggapan bahawa ajaran Islam mengandungi nilai-nilai demokratis, kerana
demokrasi adalah sesuatu yang bersifat universal. Antara tokoh-tokoh pemikir
Islam kelompok ketiga ini adalah Fahmi Huwaidi, Muhammad Husein Haekal dan
Zakariya Abdul Mun’im (Mesir), Mahmoud Mohamed Taha dan Abdullan Ahmaed

al-Naim (Sudan), Bani Sadr dan Mehdi Bazargan (Iran).

Fahmi Huwaidi menyatakan bahawa demokrasi sangat dekat dengan jiwa
Islam dan substansinya selaras dengan Islam, kerana (1) Islam menghendaki
pemerintahan yang diterima oleh rakyatnya; (2) penolakan Islam terhadap

kediktatoran; (3) dalam Islam pilihanraya merupakan kesaksian rakyat bagi



269

kelayakan seorang calon pemimpin; (4) demokrasi merupakan sebuah upaya
mengembalikan sistem kekhalifahan khulafa al-Rasyidin yang telah diganti
kepada sistem kerajaan oleh Muawiyah bin Abu Sofyan (Pengasas Bani
Umayyah); (5) negara Islam adalah negara keadilan dan persamaan manusia di
hadapan hukum; (6) kepimpinan politik adalah kontrak sosial yang nyata, oleh itu
apabila pemimpin tidak mahu menerima kritik atas kesalahannya, maka ia boleh

diturunkan dan digantikan.

Mengikut kepada huraian di atas, maka Mahathir boleh dikategorikan
dalam kelompok yang kedua dalam memandang demokrasi, iaitu kelompok yang
menerima sekaligus pula mengakui perbezaan dan melakukan kritik terhadap
konsep demokrasi. Dalam hal ini, sebagaimana disimpulkan Esposito & Voll
(1999: 189), kritkk Mahathir terhadap imprealisme Barat tersebut bukanlah
semata-mata ungkapan mengenai hegemoni Barat terhadap tatanan dunia global
sekarang, akan tetapi juga berkaitan dengan pandangannya mengenai
demokrasi dan demokratisasi. Sebab, Barat menurut Mahathir, dengan
mengatasnamakan tatanan dunia baru dan keadilan telah berupaya untuk
memaksakan definisi-definisi mereka mengenai demokrasi dan hak asasi

manusia, terlebih-lebih kepada negara-negara Islam.

“Dengan fasih mereka membicarakan undang-undang, hak asasi
manusia, demokrasi atas suara mayoritas tanpa mempertimbangkan
adanya hukum-hukum tertentu buatan manusia yang tidak adil, hak asasi
manusia yang melampaui batas dan suara majoriti yang tidak bijaksana.
Jadi, undang-undang Barat memberi keutamaan terlampau tinggi
terhadap hak seorang individu yang memungkinkan ia melakukan apapun
yang disukainya meskipun tindakan-tindakannya itu dapat mengancam
perdamaian dan keamanan masyarakat. Sementara itu, undang-undang
internasional telah dirumuskan guna memberi hak kepada pihak yang
kuat untuk menekan yang lemah. Hal yang sama juga terjadi pada hak
asasi yang dihargai begitu tinggi sehingga kelompok, atas nama
demokrasi diberi perlindungan sekalipun aktiviti-aktiviti mereka itu
mengancam masyarakat, dan kemajuan. Kondisi ini menurut Mahathir



270

hampir sama dengan imprealisme kolonial abad ke-19, iaitu yang besar
adalah yang benar” (dalam Esposito & Voll, 1999: 189).

Mahathir mempertanyakan bahawa jika hanya demokrasi yang sah dan
dapat diterima, maka apakah hanya satu demokrasi atau hanya ada satu orang
ahli yang dapat menafsirkannya, iaitu Barat. Padahal, hegemoni oleh kekuatan
demokratis negara-negara Barat tidak kurang menindas dibanding dari negara-
negara totaliter. Atau, tidak bolehkah para pemula demokrasi ikut menafsirkan
perincian-perinciannya, jika bukan ajaran-ajaran asasnya, ucap Mahathir.
Kerana, menurut Mahathir, ada banyak bentuk demokrasi, dan sebagai ada
banyak perbezaan dalam praktik di antara mereka yang mengajarkan demokrasi

(Esposito & Voll, 1999: 189).

Demokrasi sejati menurut Mahathir harus ada di dalam negeri dan
antarnegara. Oleh itu, negara harus memiliki kemampuan menentukan suatu
bentuk demokrasi dan hak asasi yang sesuai dan selaras dengan budaya dan
nilai-nilai mereka masing-masing. Demokrasi berarti menjunjung tinggi budaya
dan nilai-nilai kebangsaan yang berkeadilan tanpa mengetepikan kaum
minoritas. Demokrasi bukanlah sesuatu yang bebas dari kritik, tidak
mengandungi kelemahan, atau pula elemen yang paling menentukan kejayaan
pengurusan negara. Demokrasi hanyalah alat untuk manusia mencapai
kesejahteraan kehidupan berbangsa dan bernegara, sehingga para ahli yang
melaksanakan pemerintahan itulah yang menentukan, baik dan berkesannya
pemerintahan dijalankan. Oleh itu, esensi dari demokrasi menurut Mahathir

adalah tercapainya kesejahteraan dan keamanan hidup masyarakat.



271

Dengan demikiran Mahathir tidak langsung menolak atau menerima,
tetapi melakukan kritik dan mengubah suai; mengambil yang baik, sesuai dan
selaras kemudian mengetepikan yang tidak sesuai, membuang yang keruh dan
menolak yang tidak baik. Mahathir berusaha untuk mempertemukan dan
mengubah suai konsep demokrasi agar lebih sesuai dengan karakteristik di rata-
rata negara di mana ianya diterapkan dan diamalkan dalam menjalankan
pemerintahan. Kerana, sebagai sebuah sistem demokrasi boleh mengandung
kelemahan. Dengan pemahaman yang luas dan mengubah suai konsep
demokrasi akan menghasilkan kesan yang lebih baik untuk pembangunan

negara.

Berdasarkan hal ini, Mahathir menolak penerimaan buta terhadap konsep
atau definisi universal mengenai demokrasi. Apatah lagi, apabila demokrasi
difahamkan sebagai suara mayoritas sebagaimana diungkapkan oleh John
Stuart Mill (1806-1873) seorang pemikir demokrasi abad ke 19. Sebab,
demokrasi mestinya adalah gerakan politik yang diarahkan untuk menentang
feodalisme atau dominasi aristokrasi. Demokrasi bukanlah pula mayoritas suara,
tetapi menjunjung tinggi prinsip mayoritas yang di dalamnya tercakup kompromi
yang adil dan tidak mengganggu kepentingan minoritas yang fundamental

(Sukron, 2002: 21).

Mahathir juga mengkritik sistem etika dan keadilan Barat, dan bahkan
sebagian besar negara lain di dunia yang mendasarkan dan bersetuju atas
prinsip: “yang besar adalah yang benar”. Sebab, prinsip ini telah menyebabkan
terjadinya penindasan ke atas negara-negara Muslim secara internasional,

sebagaimana yang nampak dari sikap negara Serbia dan Yahudi-Israel yang



272

berani menindas dan meneror negara-negara yang lain, terutama, negara-negara

Islam yang semuanya lemah (Esposito & Voll, 1999: 191).

Bagi Mahathir, kesan imprealisme Barat serta dominasi politik, ekonomi,
dan kebudayaan mereka atas dunia Muslim merupakan realitas masa lalu yang
kini muncul sebagai tantangan dan ancaman. Semua itu merupakan sejarah
eksploitasi dan ketidakadilan yang terus mempengaruhi dunia Islam. Islam
ditekan hampir disemua penjuru dunia, meskipun dunia menyatakan dukungan
atas prinsip-prinsip keadilan dan aturan hukum (Esposito & Voll, 188).
Sebagaimana kolonialisme Eropa telah membentuk dan memaksa nilai-nilainya

ke hampir seluruh bahagian dunia dan proses itupun terus berlanjut hingga kini.

Kritik Mahathir juga wujud ketika mengganti pandangan tradisional
Malaysia yang semula pro-Barat dengan kebijakannya untuk berpaling ke Timur
dengan mengadopsi sejumlah nilai-nilai kemajuan bangsa Asia, iaitu bangsa
Jepun dan Korea serta dan nilai-nilai Islam. Kerana, nilai-nilai universal moralitas
ketimuran dianggap lebih pas, sehingga dapat memperkuat komunitas Muslim
Melayu dan perkembangan Malaysia sendiri (Esposito & Voll, 1999: 191).
Tambah lagi ketika Mahathir dengan tegas menolak bantuan dari IMF
(International Monetary Found) yang dikendalikan oleh negara-negara Barat
ketika terjadi kemalangan dan kegawatan ekonomi (krisis moneter) negara-
negara Asia Tenggara (termasuk Malaysia) pada akhir tahun 1997, tetapi lebih
percaya akan kemampuan negara untuk menanggulangi sendiri kegawatan

ekonomi tersebut.



273

Mahathir juga tidak menolak atau pun menerima secara membuta tuli
faham-faham dan konsep lain yang berkembang secara luas dalam kehidupan
negara-negara moden, seumpama sekularisme, pluralisme, mahupun terorisme
menurut persepsi Barat. Tetapi melakukan kritik dengan keras dan berusaha
untuk mempertemukan dan menjelaskan bagaimana sekularisme dan pluralisme
boleh difahami dan diguna menjadi faktor pendorong mencapai kemajuan dan
kehidupan bernegara yang lebih baik. Namun, pada kenyataannya, dalam
pandangan Nik Abdul Aziz, Mahathir dianggap sebagai seorang yang sekular
cara berpikir dan sistem pemerintahan yang dijalankannya (Annual Bakri &
Kamarul Zaman, 2001: viii). Walaupun tuduhan Nik Abdul Aziz terhadap

kesekularan Mahathir kemudiannya dibantah oleh Syed Hussein Alatas.

Menurut Syed Hussein Alatas (2002: 2-3) ada terdapat tiga erti kata
sekularisme itu. Erti yang pertama boleh dilihat dalam sejarah gereja Katolik
pada abad pertengahan yang membahagikan paderi mereka kepada dua
kelompok, iaitu paderi yang sekular dan bukan sekular. Paderi sekular adalah
mereka yang terlibat dalam pemeliharaan hidup duniawi sedangkan yang bukan
sekular adalah paderi yang yang tidak terlibat dalam urusan duniawi dan
cenderung mengasingkan diri. Erti yang kedua ialah satu aliran falsafah yang
tidak percaya kepada Tuhan, aliran ‘la diniyyah atau tidak ada agama’ yang
disuarakan oleh seorang Inggeris bernama Holyoake, pada kurun ke-19. Erti
yang ketiga timbul daripada suatu proses yang disebut sekularisasi masyarakat.
Dalam erti ini, pengaruh-pengaruh agama berkurangan (terreduksi atau
terdegradasi) akibat proses pembandaran dan industrialisasi, seperti hidup
bersama lelaki perempuan tanpa kahwin, beranak di luar nikah,

membelakangkan upcara-upacara agama dan sebagainya, walaupun



274

sesetengah daripada mereka yang terlibat mengaku bahawa mereka itu

beragama.

Oleh itu, Syed Hussein Alatas tidak bersetuju dan membantah pernyataan
Nik Abdul Aziz apabila beliau menyatakan bahawa Mahathir telah
menyalahgunaan nikmat kepintarannya untuk sekular. Menurut Syed Hussein
Alatas, tiadalah pada tempatnya penentuan peribadi sebagai seorang sekular
dengan erti yang tidak baik dan tidak menggunakan kepintarannya dan
kebijaksanaannya untuk Islam, hanya kerana berbeza pandang tentang konsep
Negara Islam. Kerana, sebetulnya yang dimaksudkan oleh Nik Aziz bahawa
Mahathir itu adalah seorang sekular karena Mahathir dan UMNO tidak dapat
menerima bentuk negara yang akan ditajakan oleh PAS sebagai Negara Islam
yang menjalankan undan-undang yang dianggap undang-undang hudud oleh

PAS.

Dalam konteks negara, apabila sekularisme amnya difahami sebagai
suatu ideologi yang menyatakan dirinya bersifat universal dan menganggap
bahawa pemisahan antara agama, politik, dan negara memang dikehendaki dan
harus dijalankan. Sebab, agama pada mulanya adalah berkenaan dengan
eksistensi pribadi, dan bukannya bersifat awam. Bahkan, agama dianggap pula
sebagai punca dari pertumpahan darah, kefanatikan, dan sebagainya,
sebagaimana yang nampak dalam sejarah selama beberapa masa (Keane,

2007: 38).

Masykuri Abdillah (2007: 136) memperincikan beberapa perbezaan

antara Islam dan sekularisme. Sekularisme adalah suatu faham yang bercirikan



275

dan dipandang sebagai buatan manusia; berorientasi keduniawian; menekankan
pada akal, observasi dan eksperimen; mempercayai humanisme; memisahkan
antara urusan agama dan politik; dan memposisikan agama hanya dalam
urusan-urusan personal (pribadi). Sedangkan Islam adalah agama yang
bersumber dari Tuhan; menekankan dunia dan akhirat; menekankan wahyu,
akal, observasi dan pengalaman; mempercayai humanisme tetapi dalam
kerangka syariah, menyatuan antara urusan agama dan politik dan Islam
mengatur semua aspek kehidupan. Oleh kerana perbezaan yang tajam di antara
keduanya, maka ramai tokoh pemikir Islam konservatif itu dengan tegas menolak

apabila di antara keduanya boleh dipertemukan.

Menurut Mahathir, sekularisme walau memiliki perbezaan yang tajam
dengan Islam, tetapi bukan berarti harus ditolak hanya kerana ia berasal dari
Barat. Sehingga menganggap semua yang berfaham sekularisme sebagai
sesuatu yang harus diketepikan; ilmu dan pengetahuan sekular, tamadun
sekular, budaya sekular, dan lain-lain. Akibatnya ada sebahagian umat Islam
yang tidak mau belajar ilmu pengetahuan dan sains umum semisal matematik,
kejuruteraan, kerana menganggapnya sebagai ilmu sekular. Hal yang penting
adalah bersifat selektif, mengubah suai dan tidak menerima secara membuta tuli
konsep-konsep tersebut, mengambil yang baik dan kemudian mengetepikan

yang tidak baik dan tidak sesuai.

Sikap yang sama juga ditunjukkan Mahathr apabila menegaskan
pandangan terhadap faham dan konsep pluralisme. Bagi Mahathir, pluralisme
atau masyarakat majmuk sebagai suatu perbezaan kerana berbilang kaum yang

pastinya selalu ada dalam setiap negara. Harus difahami dan diguna untuk



276

mendorong persatuan dan kerjasama serta keamanan guna mencapai tujuan

bersama.

Masyarakat majmuk sebagaimana dicirikan oleh J.S Furnivall (Ahmad
Fauzi & Mohd Idris, 2006: 282) ialah masyarakat yang di dalamnya tidak ada
penyesuaian nilai di dalam satu kelompok dengan kelompok lain; tidak wujudnya
keseragaman dari segi kebudayaan; selalu berlaku konflik dan pertentangan di
antara kelompok yang ada; tiap-tiap kelompok itu mengekal kuasa autonomi
mengikut bahagian-bahagian sistem sosial mereka; unsur paksaan serta saling
bergantungan dalam bidang ekonomi di antara satu kelompok dengan kelompok
yang lain sebagai factor asas untuk berlakunya interaksi; dominasi dari segi
kuasa politik oleh satu kelompok terhadap kelompok yang lain; dan pemecahan
pucuk pimpinan berdasarkan kepada kepentingan kelompok-kelompok tertentu.
Tiap-tiap kelompok mempunyai fungsi serta kepentingan mereka sendiri. Namun
perbezaan di antara masing masing masyarakat yang berbilang kaum dimaksud
bukanlah untuk dibesar-besarkan bagi menghambat pembangunan Negara.
Sebaliknya, berbagai hal positif, kekuatan dan kebolehan yang ada pada masing-
masing kelompok tersebut menurut Mahathir mesti digunakan untuk menyokong

pembangunan dan pencapaian tujuan negara.

Rustam A. Sani (2006: 40) dalam bukunya bertajuk ‘Bercanda dengan
Mahathir’, menyatakan bahawa sikap bermusuhan (quarrelsome) dan kecaman
Mahathir terhadap negara-negara Barat (misalnya Britain) tersebut terkadang
tidak tepat dan sebenarnya hanyalah dilakukan oleh Mahathir kerana tidak
adanya sesuatu keperluan yang bersifat segera dan jangka pendek dengan

negara tersebut.



277

“Berlagak kasar terhadap negara-negara Barat seperti Britain memang
sesuatu yang amat digemari Mahathir. Postur yang demikian
memberikannya semacam citra macho dalam arena hubungan
antarabangsa Postur macho yang demikian itu akan diperagakannya
kepada rakyat Malaysia dan negara-negara membangun lainnya, bahawa
berbanding dengan negara-negara membangun yang lain, Malaysia
kononnya tidak takut pada kuasa besar yang ingin menjajah kembali.
Oleh sebab itulah setiap peluang yang ada untuk Mahathir menunjukkan
sikap berkelahinya dengan negara-negara Barat maka dia akan berbuat
demikian”.

Namun, apapun yang dikatakan orang, Mahathir tetapi dikenali sebagai
salah seorang tokoh yang berani membidas dan menyuarakan ketidakadilan
negara-negara Barat terhadap kepentingan negara-negara Islam dan negara

berkembang lainnya.

Mengikut kepada huraian di atas, berkenaan dengan sikap yang
ditunjukkan oleh Mahathir ketika berhadapan dengan Barat dan segala budaya
serta faham-faham yang berkembang di dalamnya, berdasarkan kepada kategori
sikap umat Islam yang dirincikan oleh Seyyed Hossein Nasr, maka Mahathir
boleh dimasukkan ke dalam kelompok yang kedua, walaupun kadang-kadang
Mahathir juga melakukan kritik yang keras terhadap Barat dan budayanya;
kelompok modenis mengikut kepada Akbar S Ahmed (Erik & Hadziq, 2003: 56);
atau sekularisme, westernisasi; dan modenisme Islam mengikut Esposito (1994:

65-67).

Menurut Hossein Nasr (Waryono, 2003: 379-340), setidaknya ada tiga
kelompok respons umat Islam terhadap budaya dan faham dari Barat. Pertama,
mereka yang mengambil model Barat sepenuhnya tanpa mempertimbangkan
ekses negatifnya. Kerangka berfikir Barat digunakan untuk memahami Islam dan

masyarakatnya. Maknanya, aspek-aspek Islam menurut mereka harus



278

disesuaikan dengan Barat. Kedua, kelompok yang mengambil aspek-aspek
tertentu sahaja dari Barat dan berusaha untuk melakukan akulturasi serta
asimilasi antara Islam dan Barat. Pada kelompok ini berlaku satu filter sehingga
tidak semua idea Barat harus ditolak atau pun diterima. Ketiga, kelompok yang
menantang world view Barat dan cenderung menjadi fundamentalis. Kelompok
ini sentiasa melakukan kritik terhadap Barat dan enggan melakukan kompromi

dengan Barat dan mereka lebih percaya kepada tradisi Islam.

Akbar S. Ahmed, pemikir Islam kelahiran Pakistan tahun 1943 (Erik &
Hadzig, 2003: 56) membagi sikap Muslim terhadap dunia Barat dalam tiga
kategori, iaitu tradisionalis, radikalis dan modenis. Tradisionalis adalah kelompok
pemikir yang lebih mementingkan pesan-pesan universal Islam daripada
perbezaan personal atau sekretarian yang sempit. Mereka ini antaranya adalah
Hossein Nasr, Ismail Raji al-Faruqi, Ali Syariati dan Ali Ashraf. Radikalis adalah
pemikiran yang berusaha mengimplementasikan ajaran dan tatanan Islam lewat
perjuangan bersenjata dan konfrontasi. Mereka yang masuk dalam kelompok ini
amnya sangat menentang Barat dan berusaha untuk membangkitkan kebencian
umat Islam terhadap Barat melalui publikasi gagasan-gagasan pemikiran yang
merefleksikan kemarahan umat Islam, ketidakadilan, diskriminasi, pelanggaran
Barat dan lain-lain. Oleh itu, kelompok ini biasanya disebut sebagai kelompok
‘fundamentalis’. Modenis adalah pemikiran yang mempunyai keyakinan bahawa
agama sebagai kekuatan. obat mujarab dan bimbingan agama harus disesuaikan
dengan perubahan masa. Mereka yang masuk kelompok ini menolak tradisi
Islam dan berusaha mengganti atau menyesuaikanya dengan idea-idea dan
tradisi di luar Islam. Antaranya kelompok ini menerima pemikiran Marxisme di

samping tamadun Barat.



279

Menurut Esposito (1994: 65-67) ada empat bentuk tanggapan kaum
Muslim terhadap Barat, iaitu kelompok yang menolak; mundur atau menarik diri;

sekularisme dan westernisasi; dan modenisme Islam.

Pertama, kelompok yang menolak Barat beranggapan bahawa orang-
orang Barat merupakan musuh utama orang Islam, walaupun mereka terkadang
dianggap sebagai ahlul kitab tetapi mereka adalah orang-orang kafir kerana
sikap dan permusuhan mereka terhadap orang Islam. Bagi kelompok ini,
pendidikan moden Barat dianggap sebagai sesuatu yang asing, berlebihan dan
mengancam keyakinan agama Islam. Sehingga kerjasama dalam bentuk apapun

dengan Barat dianggap sebagai suatu sikap yang menyerah dan pengkhianatan.

Kedua, kelompok yang mundur atau menarik diri, agar terhindar dari
segala pengaruh dan faham Barat yang menyimpang dan bertentang dengan
ajaran agama. Bagi mereka hijrah Nabi SAW dan para sahabat dari Mekkah ke
Madinah adalah contoh terbaik untuk diikuti. Dalam rangka merancang strategi

dan menyusun kekuatan kembali untuk mencapai kejayaan.

Ketiga, kelompok yang menjalani sekularisme dan westernisasi kerana
beranggapan bahawa untuk menyaingi Barat maka mereka pun harus maju dan
moden seperti halnya Barat. Anggapan ini membuat mereka termotivasi untuk
belajar, menguasai ilmu dan teknologi, bahkan cenderung untuk mengikuti gaya
hidup dan pola fikir Barat. Oleh itu, walaupun alasan-alasan Islam digunakan
untuk menijustifikasi pandangan mereka, tetapi yang nampak dalam proses

penerimanaan ini adalah ramai pemikir Islam yang kemudian terpengaruh secara



280

setahap demi setahap oleh pandangan sekular Barat yang membatasi agama

pada kehidupan pribadi sahaja.

Keempat, kelompok modenisme Islam, iaitu gerakan modenis Islam yang
berusaha untuk menjembatani jurang pemisah antara orang-orang Islam
tradisional dengan para pembaharu yang sekular. Para pembaharu seperti
Jamaluddin al-Afghani dan Muhammad Abduh (Mesir), Allal al-Fasi (Maroko),
Abdul Aziz al-Thalabi (Tunisia), Abdul Hamid ibn Badis (Aljazair), Syed Ahmad
Khan maupun Muhammad Igbal (Pakistan) berpandangan bahawa Islam sesuai
dengan ilmu pengetahuan moden dan pemikiran Barat. Oleh itu, mereka
menyatakan perlunya dan menerima sintesis Islam yang selektif dengan
pemikiran Barat moden; mengutuk pemujaan dan peniruan ke masa lalu secara
membuta tuli; menegaskan kembali terbukanya pintu ijtihad dalam konteks dunia
moden; dan berusaha memberikan alasan yang berdasarkan Islam bagi
pembaharuan pendidikan hukum dan sosial guna membangkitkan kembali umat

Islam yang mandek dan tak berdaya.

Menarik apa yang dikemukakan oleh Hasan Hanafi, filosof hukum Islam
kelahiran Mesir tahun 1935 yang terkenal dengan model pemikiran ‘Islam Kiri’ .
Hanafi tidak setuju dengan sikap sebahagian pemikir Islam yang menolak
dengan keras segala fahaman Barat atau pun yang menerima fahaman Barat
dan menganggapnya selari dengan ajaran Islam. Hanafi menyarankan kepada
umat Islam untuk menerapkan metod ‘oksidentalisme’, iaitu kajian-kajian
terhadap segala yang berhubungan dengan Barat berdasarkan pendekatan
keilmuan (ilmiah) dalam rangka memahami keunggulan dan mengambil hal-hal

yang positif dari Barat. Pendekatan oksidentalisme yang dimaksudkan oleh



281

Hasan hanafi ini merupakan kebalikan dari ‘orientalisme’ yang diciptakan Barat
sebagai suatu metod ilmiah untuk mempelajari dan memahami segala hal yang
berhubungan dengan dunia dan tamadun ketimuran (terutama dunia Islam);
maka . Sikap seperti ini dinilai oleh Hanafi lebih menguntungkan berbanding
melakukan penolakan atau penerimaan tanpa pendekatan, metod dan
pengkajian iimiah yang boleh dipertanggungjawabkan. Sudah seharusnya kata
Hassan Hanafi umat Islam pada masa sekarang membangun ilmu dengan
berlandaskan epistemologi baru lewat pendekatan oksidentalisme dimaksud

(Luthfi Asyyaukani, 2007).

7.4  Pandangan Terhadap Perhubungan Islam dan Negara

Sejak semula perkembangan negara dan politik dunia Islam adalah sesuatu yang
beriringan. Dalam bahasa Mohammed Arkoun (1997: 204) Islam adalah salah
unsur yang tidak dapat dipisahkan dari negara dan dunia. Maknanya Islam
adalah sekaligus agama (Din), negara (Daulah) dan dunia sekular (Dunya) yang
tak dapat dipisah. Inilah sebetulnya yang menjadi titik tolak pelbagai usaha
kebangkitan Islam (revivalis) yang diserukan tokoh-tokoh sehingga, tak terkecuali
di Malaysia. Di mana menurut Shamsul (2001: 289) kombinasi antara Kombinasi
antara faktor-faktor dalaman dan luaran gerakan pembaharuan dan kebangkitan
Islam dimaksud telah mempengaruhi fokus pemerintah terhadap Islam.
Sehingga, inisiatif pemerintah lebih terserlah di akhir 1970-an dan meningkat
pada peringkat yang tak terduga pada 1980-an dengan naiknya Perdana Menteri
Mahathir pada tahun 1981. Antara polisi Mahathir yang terpenting adalah
menyangkut posisi Islam di Malaysia dan posisi Malaysia sebagai bangsa di

dunia Muslim.



282

Islam menduduki posisi penting seiring dengan rancangan pembangunan
yang dilaksanakan kerajaan. Hal ini mulai nampak apabila pada tahun 1970-an,
dengan makin ramainya organisasi dakwah yang lebih politis dan condong
kepada reformasi (kelompok gerakan modenis) Malaysia, mendesak UMNO agar
lebih gigih dalam mempertahankan Islam, nasionalisme Melayu, dan hak-hak
ekonomi serta hak-hak istimewa Melayu-Muslim. Mereka menolak
ketergantungan Malaysia pada nilai-nilai Barat dan Cina, dan mengkhawatirkan
bahawa sikap ketergantungan tersebut akan menghancurkan identiti, integriti,
dan solidariti Melayu-Muslim. Mereka mendukung upaya kembali pada Islam
sebagai jalan hidup menyeluruh dengan menggabungkan ibadah dan aktiviti
sosial, dan menyerukan Islamisasi yang lebih gencar kepada masyarakat
Malaysia. Sedangkan gerakan vyang lebih keras (kelompok gerakan
fundamentalis; misalnya PAS) menuntut dibentuknya pemerintahan Islam,
diberlakukannya hukum Islam (hudud), dan pemisahan jenis jantina dalam
pendidikan, olahraga dan aktiviti kehidupan publik pada umumnya (Esposito &

Voll, 1999: 172).

Tuntutan ini membuat partai UMNO sebagai partai pemerintah yang
berkuasa dan para ahli politisinya bertambah peka terhadap Islam, walaupun
pada tahun awal-awalnya UMNO cenderung menekankan perannya sebagai
pembela nasionalisme Melayu dan sistem pluralistik. Perubahan orientasi kepada
Islam secara signifikan terjadi ketika UMNO mulai memberi tekanan yang lebih
besar pada identiti dan solidariti Melayu-Islam melalui simbol-simbol, wacana
politik, dan kebijakan-kebijakannya. Para politisi UMNO semakin banyak
memanfaatkan retorika dan slogan-slogan Islam untuk mendukung citra Islami

mereka. Bahkan, ketika Mahathir Mohamad terpilih menjadi Perdana Menteri di



283

tahun 1981, beliau menempatkan UMNO dan pemerintah di jalur yang lebih
berorientasi Islam dengan memberikan tekanan lebih besar pada Islam, baik di
dalam negeri mahupun di forum internasional. Islam pun kemudian menjadi teras
utama di bawah kepimpinan Mahathir (Pandian, 2005: 167). Hal ini menunjukkan
bahawa Mahathir telah menjadi seorang pendukung Islam yang berani dan
seorang politisi yang sangat cerdik (Hussin Mutalib, 1995: 193). Mahathir juga
mampu secara cerdik menyatukan masa lampau dan masa Kkini, menahan dan
mengkooptasi oposisi Islam, memanfaatkan Islam dalam politik domestik,

regional, dan internasional (Esposito & Voll, 1993, 183).

Islamisasi polisi pemerintahan Mahathir yang kemudian diikuti oleh
usaha-usaha bertahap untuk menciptakan sebuah masyarakat yang dipenuhi
dengan nilai-nilai Islam universal semakin nampak, ketika pada tahun 1982,
UMNO mengumumkan dan mengklaim dirinya sebagai partai Islam terbesar di
dunia dan menyerukan program Islamisasinya (Zainah Anwar, 2002: 82).
Islamisasi adalah upaya untuk menanamkan nilai-nilai Islam dalam pemerintahan
(Hussin Mutalib, 1996: 209). Langkah ini diikuti pula dengan dicetuskannya
pelaksanaan ‘Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam’ di Malaysia pada tahun 1985

oleh Mahathir.

Oleh itu, pemerintahan Mahathir terus dan secara sungguh-sungguh
memperluas Kketerlibatannya dalam urusan Islam dengan segenap cara;
memperbesar dukungan terhadap peliputan Islam di media dan kurikulum
sekolah, membina Universitas Islam Internasional Malaysia, menubuhkan
fakultas-fakultas kajian Islam di universitas-universitas yang ada, menubuhkan

bank dan asuransi Islam, memperbesar dana untuk pembangunan masijid,



284

program sosial dan dakwah Islam, menyelenggarakan konferensi-konferensi
Islam internasional mengenai pelbagai bidang, dari filsafat dan hukum Islam
sehingga ekonomi dan sains Islam (Hussin Mutalib, 1995: 194; Esposito & Voll,
1999: 184; Zainah Anwar, 2002: 85; Rahimin Affandi, 2005). Bahkan Malaysia di
bawah pentadbiran Mahathir juga semakin banyak terlibat dan berpartisipasi aktif
dalam organisasi-organisasi Islam regional dan internasional; Dewan Masjid
Asia-Pasifik, Dewan Dakwah Islam Regional Asia Tenggara dan Pasifik, Majelis

Dunia Pemuda Muslim, dan Organisasi Konferensi Islam.

Shamsul (2001: 300) juga menegaskan pendapatnya yang kurang lebih
sama, bahawa selama masa 1979-1990 dalam kerangka gerakan dakwah,
pemerintah berupaya untuk menyatukan kelompok-kelompok dakwah dengan
menerapkan program-program berorientasi Islam, mendanai organisasi-
organisasi Islam, penubuhan institusi-institusi ekonomi Islam, mengumumkan
kebijakan luar negeri yang pro Muslim, dan menjadi anggota aktif Blok Politik

Muslim.

Terkait bidang ekonomi, para politisi UMNO menyamakan nilai-nilai Islam
dengan kerja keras, disiplin, dan kemajuan, serta mengaitkan program-program
ekonomi NEP dengan Islam. UMNO telah mendesakkan perlunya
mengembangkan masyarakat Muslim yang lebih moden dan kompetitif jika Islam
ingin maju pesat di tengah dunia moden. Tambah lagi, jika Islam ingin
dipertahankan dan dikembangkan, maka umat Islam harus mampu bersaing

dengan masyarakat yang lain, ssumpama orang-orang Cina dan India.



285

Berikut adalah jadual kebijakan atau program-program kelslaman yang
dibuat oleh pemerintahan Mahathir antara tahun 1978-1988, sebagaimana

dikemukakan oleh Hussin Mutalib (1996: 194).

Jadual 7.4

Kebijakan Islamisasi Pemerintahan Mahathir, 1978-1988

No. Program Islamisasi Tahun

1. Deklarasi pemerintah merevisi sistem hukum nasional 1978
agar lebih selaras dengan hukum Islam.

2. Deklarasi pemerintah untuk mendirikan Pusat Penelitian 1979
Islam Asia Tenggara senilai RM 26 Juta.

3. Pengetahuan agama Islam ditetapkan sebagai materi 1979
ujian di tingkat Sijil Pelajaran Malaysia (SPM).

4. Penetapan secara rasmi Bulan Dakwah Nasional. 1979

5. Deklarasi politik untuk menyusun kembali model sistem 1980
ekonomi Malaysia menjadi model Islam.

6. Pembangunan untuk yang pertama kali Sekolah Guru 1980
Islam yang menghabiskan biaya RM 22 Juta.

7. Pendirian Bank Islam, Pegadaian Islam, Asuransi Islam, 1981-1982
Yayasan Ekonomi Islam dan pembentukan Kelompok
Sumber Daya Islam serta Kelompok Khusus Penegakan
Islam.

8. Kenaikan yang mencolok jumlah program-program 1981
keislaman di dalam siaran radio dan televisyen.

9. Pengadaan tempat yang permanen untuk Kamp Training 1982
Islam Internasional.

10.  Anwar Ibrahim bergabung dengan UMNO dan pemerintah 1982

11.  Kesponsoran pemerintah terhadap Rumah Sakit Pusat
Islam.

12. Penantangan terhadap ‘pelindung’ rakyat Malaysia, para 1983
sultan (kerajaan).

13.  Pendirian Universitas Islam Internasional. 1983

14. Peningkatan kinerja ‘Pusat Islam’ yang merupakan pusat 1983
saraf dari birokrasi Islam.

15.  Deklarasi resmi tentang ‘Islamisasi Tubuh Pemerintahan’ 1984

16. Deklarasi bahawa hanya Islam yang mendapat jatah
waktu siaran di radio dan televisyen Malaysia. 1984

17.  Status hakim dan pengadilan Islam disetarakan dengan 1988
rekannya di pengadilan sipil.

18. Permulaan pelaksanaan program untuk membangun 1988
desa-desa Islam di kota-kota sepanjang Malaysia.




286

Berbagai kebijakan dan program kelslaman yang dilaksanakan oleh
pemerintahan di bawah pimpinan Mahathir boleh dipahami menjadi penanda dan

wujud terjadinya kebangkitan Islam di Malaysia (Amin Fadlillah, 2008).

Menurut Shamsul (2001: 282), gerakan revivalis atau kebangkitan Islam
di Malaysia didorong paling tidak oleh enam tujuan utama, iaitu: (1) untuk
menyudahi tekanan atau mengkonstruk ulang modenisasi; (2) untuk
mengekspresikan sentimen-sentimen anti imprealis atau anti hegemoni; (3) untuk
memajukan kebangkitan spiritual dari dalam agama yang ada, semisal
menggerakan reislamisasi pengetahuan; (4) untuk menolak pengaruh-pengaruh
dari rasionalisasi-kemasyarakatan; (5) untuk menyelesaikan bagaimana hidup
dalam sebuah dunia keraguan radikal melalui reformulasi tradisi atas simbol-
simbol dan sistem-sistem makna tradisional; dan (6) untuk menemukan kembali
dan membangun tradisi, jadi melakukan redefenisi atau penegasan ulang akan

identitas-identitas etnoreligius dalam sebuah masyarakat yang majmuk.

Dalam pandangan Esposito & Voll (1999: 169), berkebalikan dengan
kebanyakan negeri Muslim yang lain, kebangkitan kembali Islam di Malaysia
merupakan kebangkitan religio-etnik, di mana faktor-faktor (dalam negeri) seperti
Kebijakan Ekonomi Nasional-NEP, aktiviti para alumni universiti luar negera
seperti Mesir mahupun faktor-faktor (luar negera-internasional), tulisan-tulisan
para pemikir Islam yang agak radikal, perang Arab-Israel, Palestin, Islamisasi di
Pakistan, Revolusi Islam Iran, telah mendorong timbulnya kebangkitan kembali
Islam-Melayu, yang agama, ekonomi, bahasa, dan tamadunnya saling berkaitan.

Kerana itu, menurut Esposito & Voll (1999: 186), gerakan kebangkitan Islam di



287

Malaysia pada prinsipnya merupakan bahagian integral dari kebangkitan
intelektual Muslim di seluruh dunia dan telah memiliki kaedah-kaedah dan

pendekatan untuk merumuskan tafsir mereka sendiri atas Islam kepada umatnya.

Berikutnya, merujuk kepada Shamsul (2001: 282) vyang telah
mengidentifikasi empat tahap revivalisme Islam di Malaysia; masa kebangkitan
kembali (1969-1974), masa gerakan lanjutan (1975-1979), masa konservatif

(1980-1990), dan masa dakwah dan industrialisasi Malaysia (1991-sekarang).

Pada masa kebangkitan kembali, gerakan dakwah bergerak dari
perhatian yang terbatas akan munculnya kesedaran Muslim kepada perhatian
yang kebih luas dengan mengontrol perpolitikan nasional melalui aktiviti
mahasiswa. Tradisi ini hanya berlangsung selama lima tahun dari politik personal
kepada politik nasional yang memang merupakan prestasi besar bagi gerakan
dakwah. Hal tersebut telah menjadikan Malaysia lebih meningkat sifat
keislamannya dan memungkinkan gerakan menyuarakan isu-isu Islam secara

lebih positif (Shamsul, 2001: 286).

Masa gerakan lanjutan ditandai dengan pluralisasi dan radikalisasi
gerakan dakwah Malaysia. Sebagai akibatnya, dominasi ABIM (Angkatan Belia
Islam Malaysia) telah menurun secara drastis. Di kampus-kampus terdapat,
terdapat pemisahan yang jelas antara pendukung ABIM dan IRC (/slamic
Representative Council), yang meremehkan satu sama lain dengan sikap yang
menyalahkan daripada sikap berterimakasih. Ketika itu juga, pemerintah telah
memikirkan respons terhadap tantangan Islam. Tawaran pemerintah banyakan

tidak menggoyahkan gerakan dakwah, tetapi untuk memilih atau



288

mengarahkannya sehingga ia dapat berfungsi sebagai penyalur kepentingan-

kepentingan kerajaan.

Masa konservatif ditandai dengan berkembangnya gerakan dakwah
domestik. Gerakan ini tidak saja mendapatkan posisi yang luar biasa dalam
wilayah politik, tetapi juga telah mentransformasikan pemikiran dan kultur
Melayu. Partai Islam pun mulai meninggalkan koalisi kekuasaan dan memulai
perannya sebagai oposisi Muslim, sehingga meningkatkan tantangan terhadap
pemerintah. Untuk mengimbangi gerakan dakwah yang berbasis mahasiswa dan
Partai Islam, pemerintah kemudian mengadopsi pendekatan mainstreaming.
Dengan pendekatan inilah setiap persoalan Islam diselesaikan secara positif,
baik secara politk mahupun ekonomi. Berbagai upaya terus dilakukan
pemerintah untuk menyatukan kelompok-kelompok dakwah dengan menerapkan
program-program berorientasi Islam, mendanai organisasi-organisasi Islam lokal
dan asing, pendirian institusi-institusi ekonomi Islam, mengumumkan kebijakan
luar negeri yang pro Muslim, dan menjadi anggota aktif Blok Politik Muslim,
sehingga menarik kelompok-kelompok dakwah yang berbasis mahasiswa,
seperti  ABIM untuk bergabung dengan pemerintah serta memberikan
sekumpulan ide dan projek-projek praktis untuk program-program dakwah
pemerintah. Kemudian secara domestik, pemerintah telah menawarkan versi
dakwah yang lebih moderat, toleran, dan cocok untuk masyarakat Melayu,
dengan kemajemukan kelompok-kelompok etnisnya serta jumlah penduduk

Muslim dan non Muslimnya yang hampir sama (Shamsul, 2001: 290).

Pada masa industrialisasi Malaysia ditandai dengan semangat dan

pernyataan bahawa agama adalah sebagai pembimbing utama kebangkitan dan



289

pembangunan bangsa sebagaimana yang ditegaskan oleh Mahathir pada awal
1991. Mahathir menyatakan bahawa Malaysia tidak akan mengikuti jalan sama
yang ditempuh Barat dalam perjalanannya menuju industrialisasi dan
modenisasi, tetapi negara Malaysia yang maju, moden, dan industralis menuju
wawasan 2020 akan dibimbing dan tetap berpijak pada nilai-nilai spiritual,

agama, dan moral yang tinggi sebagai pembimbing utama (Shamsul, 2001: 296).

Menanggapi galakkan pembangunan infrastruktur dan berbagai
kemudahan Islam yang dijana Mahathir, Ismail lbrahim (2002: viii) menyatakan
bahawa tidak ramai pemimpin Negara Islam yang komited untuk memajukan
agama dan umatnya berdasarkan world view atau tasawwur Islam yang
sebenarnya, seterusnya menjadikannya agenda negara dalam memajukan umat
dan agama Islam itu sendiri. Menurut Rahimin Affandi (2005) proses
pembangunan fizikal dan spiritual memang berlaku di Malaysia, dilihat dari sudut
pembangunan infrastruktur seperti pemikiran dan institusi Islam yang tertentu,
merangkumi aspek perundangan, ekonomi, pendidikan, pentadbiran awam,

hubungan luar dan sebagainya (Rahimin Affandi, 2005).

Tetapi, berbagai program dan kebijakan Islamisasi yang telah dijalankan
oleh pemerintahan Mahathir di atas tetap sahaja dianggap oleh PAS sebagai
‘Islamisasi Kosmetik’ sahaja, iaitu suatu usaha serampangan untuk membangun
Islam dari kepingan-kepingan dan potongan-potongan. lanya dilakukan bukan
untuk menciptakan sebuah negara Islam (sebagaimana yang diinginkan PAS),
melainkan untuk meredam dan memperlambat gerakan menuju sebuah
masyarakat yang lebih Islami (dalam Zainah Anwar, 2002: 83). Dengan kata lain,

usaha penerapan nilai-nilai Islam yang dibuat oleh UMNO tersebut menurut PAS



290

hanyalah sebagai program tempelan semata-mata. PAS beranggapan, apabila
kerajaan sanggup menubuhkan UIA tetapi tidak bersedia menglslamkan
universiti lain yang sedia ada dan begitu jugalah keadaannya dengan Bank Islam
dan sebagainya. Bagi PAS penerapan nilai-nilai Islam adalah sebagai satu modal
politik di dalam kerajaan sekular. Oleh itu, rancangan-rancangan dan usaha
Islamisasi kerajaan yang dijana Mahathir, menurut PAS adalah pragmatik dan
liberal (Norhayati, 1996: 138). Tambah lagi, mengikut kepada Esposito & Voll
(1999: 183), program Islamisasi pemerintah yang dipimpin UMNO berkisar
daripada menggunakan simbol-simbol dan retorika Islam hingga mendirikan

lembaga-lembaga kelslaman.

Namun, inilah jawaban konkrit Mahathir selaku pimpinan UMNO dan
dalam menjalankan pemerintahan terhadap keinginan sesetengah pihak
menjadikan Malaysia sebagai Negara Islam. Selari dengan Zainah Anwar (2002:
83) yang menyatakan bahawa bagi pimpinan UMNO yang umumnya berfikiran
moderat, untuk menjadi Islami dan menjadi negara Islam, tidak perlu dengan
menciptakan Negara Islam bagi pemerintah dan rakyat. Cukuplah dengan
penanaman nilai-nilai dan prinsip-prinsip Islam universal yang dapat diterima oleh
semua pihak dalam pentadbiran dan polisi-polisi pembangunan pemerintah.
Hidup dalam kedamaian dan bekerjasama dengan ras yang lain, memberantas
kemiskinan, mengembangkan dan memodenkan negera, meningkatkan status
sosial-ekonomi rakyat, membangun sekolah-sekolah, jalan-jalan raya, semuanya
merupakan aktiviti Islami, sehingga membolehkan negara disebut sebagai
negara Islam, tanpa harus memberi label Islam pada aktiviti-aktiviti tersebut.
Amin Fadlillah (2008) menegaskan pula bahawa Dasar penerapan Nilai-nilai

Islam yang dilancarkan Mahathir pada tahun 1982 dalam pentadbiran negara



291

telah menandai satu era permulaan yang menjadikan Malaysia dikenali dunia

sebagai negara yang lebih Islamik tanpa menjadikannya sebagai negara Islam.

Dalam pandangan Mohamad Kamil & Rahimin Affandi (2008), Islam telah
menjadi kekuatan utama yang membawa perubahan kepada masyarakat Melayu.
Merujuk kepada politik hukum dan pengubalan dasar awam di Malaysia, fungsi
Islam tidak terhad kepada pengamalan ritual semata-mata tetapi turut menjadi
inspirasi dan mekanisme utama yang diterapkan ke dalam sesuatu dasar awam.
Hal ini antara lainnya boleh dikesan dari pengenalan Dasar Penerapan Nilai-nilai
Islam di dalam pentadbiran negara yang kemudiannya diikuti dengan pelbagai
program Islamisasi, yang membuahkan hasil yang cukup memberangsangkan di
dalam pelbagai dimensi, seperti penerapan nilai-nilai Islam dalam jentera
pentadbiran kerajaan; pembaikan terhadap sistem perundangan negara yang
lebih bersesuaian dengan prinsip-prinsip Islam; penambahbaikan pelbagai
agensi yang berkaitan dengan Islam; pengubalan dasar pendidikan negara yang
lebih bersesuaian dengan semangat Islam; penerapan nilai-nilai Islam di dalam
organisasi politik masyarakat Melayu; pengenalan dasar domestik dan luar
negara yang lebih bersimpati dengan masyarakat Islam; penubuhan pelbagai
institusi keislaman bentuk baru, seperti Bank Islam, UIAM, Takaful, LUTH, dan

banyak lagi.

Rahimin Affandi (2005) menambahkan bahawa dilihat dari sudut peranan
Mahathir sebagai peneliti, perancang dan pelaksana sesuatu dasar negara yang
berkesesuaian dengan nilai-nilai Islam. Apa yang paling menguntungkan adalah

Mahathir sendiri dalam kapasitinya sebagai perdana menteri dilihat telah mampu



292

melaksanakan segala gagasan kelslaman yang difikirkan, yang kemudiannya

telah mempengaruhi masyarakat awam yang lain.

Jelas bahawa pada peringkat awal pentadbiran, Mahathir menumpukkan
perhatian untuk mengembangkan Islam di bawah payung kesederhanaan
(moderat) baik secara domestik mahupun di peringkat antarbangsa. Tindakan
Mahathir lebih berbentuk menekankan nilai-nilai harmoni Islam bersesuaian
dengan program modenisasi ekonomi negara. Di bawah pentadbiran Mahathir,
Islam dilihat membentuk identiti pascakolonial, baik secara domestik mahupun di
rantau antarbangsa yang memberi kekuatan kepada mempromosikan proses
modenisasi yang bersesuaian dengan sekularisme (Pandian, 2005: 172).
Kekuatan kepimpinan Mahathir telah membuat Islam menjadi kekuatan yang
lebih disegani di dalam politik Malaysia, sekaligus pula menjadikan krisis identitas
Melayu-Islam menjadi lebih terfokus (Hussin Mutalib, 1995: 185). Kebanyakan
kritik Mahathir sebenarnya membawa perubahan dalam menentukan hala tuju
pentadbiran Islam di bawah kepimpinan beliau. Antaranya beliau tidak
menganggap cara hidup Islam hanya dengan memenuhi amalan-amalan wajib

dan berpengetahuan tentang agama Islam semata-mata (Pandian, 2005: 173).

Menurut Ahmad Atory (1998: 169, 173) kepimpinan Mahathir merupakan
salah satu agen pembaharuan pentadbiran yang terpenting. Pentadbiran
Mahathir telah dapat membentuk satu gabungan di kalangan elit-elit yang
berpartisipasi sebagai birokrat, golongan tentera, ahli-ahli politik dan ahli-ahli
perniagaan untuk berkongsi dan bukan memonopoli kuasa untuk proses
pembangunan. Sememangnya dalam mentadbir dan memimpin negara, Mahathir

dikenali sebagai seorang pemimpin yang menerapkan pendekatan keras dan



293

disiplin tinggi untuk mempercepat proses pembangunan bangsa dan
industrialisasi. Gaya kepimpinannya sangat agresif dan bernas, termasuk
mengambil kontrol atas UMNO, sehingga beliau dapat memimpin koalisi yang
berkuasa, Barisan Nasional, dan mengukuhkan kedaulatan pusat perdana
menteri atas pemerintahan dan lembaga-lembaga politik di Malaysia. Meskipun
pada 1987 menghadapi tantangan yang nyaris mengalahkannya dari beberapa
pemimpin UMNO lain yang memisahkan diri dari partai dan memimpin
pembentukan suatu partai oposisi. Semangat Mahathir menunjukkan kecekapan
politiknya yang luar biasa, hingga awal 1990-an Mahathir akhirnya berhasil
memegang kontrol kuat atas pemerintahan dan partai yang berkuasa (Esposito &

Voll, 1999: 187).

Terhadap isu dan keinginan PAS untuk menerapkan syariat dan terutama
hudud, Mahathir menyatakan bahawa undang-undang Malaysia sudah sesuai
dengan Islam, dan dia menegaskan kembali nilai-nilai pluralisme dan toleransi
serta memberikan peringatan terhadap ekstremisme agama. Bagi Mahathir,
pelaksanaan syariah bukan bererti semata-mata menjalankan hudud, tetapi yang
pentingnya ialah menjawab segala cabaran Allah yang menghendaki supaya
menghapuskan kejahilan dan melenyapkan kemiskinan dan tidak membiarkan
generasi muda hidup tersisih dan terpencil daripada arus perdana. Sehingga,
apabila perkara-perkara ini tidak diperangi dan tidak dicabut dari akar umbinya,
maka pemerintah boleh dianggap sebagai pendusta agama (Dusuki Ahmad,

2004).

Pada saat yang sama, pemerintahan Mahathir juga terus mendukung

pemahaman yang positif dan reformis terhadap Islam dan nilai-nilai Islam,



294

menggambarkan Islam sebagai sebuah agama yang dinamik dan memiliki etika
kerja yang kuat, untuk mendukung pendekatan Malaysia yang agresif dalam
bisnis dan industrialisasi, sebagaimana tertuang dalam Wawasan 2020 (Esposito

& Voll, 1999: 187).

Sedangkan, menanggapi tuntutan berdirinya Negara Islam secara formal,
Mahathir menjawab bahawa bagi kaum Muslim Melayu, dengan tetap
mempertahankan sistem pluralitasnya, Malaysia dalam kenyataannya telah
menjadi sebuah negara dan masyarakat Islam (Esposito & Voll, 1999: 185). Di
sini tampak pandangan Mahathir yang menganggap bahawa formalitas Negara
Islam tidak diperlukan, sebab dengan menyatakan bahawa Islam sebagai resmi
negara, pelaksanaan program-program kelslaman, dan penerapan prinsip-prinsip
keislaman yang universal dalam kehidupan berbangsa dan bernegara sudah
membolehkan malaysia disebut sebagai Negara Islam. Sebagaimana hal
pertama yang dilakukan oleh Mahathir manakala membersihkan dan
meninggikan taraf perkhidmatan kerajaan dengan melancarkan kempen ‘Bersih,
Cekap, Amanah’ dan 'Kepimpinan melalui teladan' ke arah menerapkan nilai
kebertanggungjawaban dan etika murni di kalangan kakitangan awam khususnya

dan masyarakat amnya.

Oleh itu, Mahathir menolak gagasan yang ingin menerapkan undang-
undang atau syariah Islam dalam kehidupan bernegara sebagai wujud dari
formalisasi negara Islam. Hukum Islam menurut Mahathir diperuntukkan hanya
bagi warga Muslim dan berlaku sebagai hukum peribadi mereka. Sedangkan
hukum untuk negara meskipun tidak didasarkan kepada hukum Islam, sejauh

tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam tetap boleh digunakan. Hukum



295

Islam hanya bisa diterapkan jika seluruh rakyat menyetujuinya. Oleh itu, tidak
sesiapun yang boleh memaksakan penerapan hukum Islam kerana di dalam
Islam memang tidak dikenal pemaksaan (Hussin Mutalib, 1996: 209). Kalaupun
sekiranya hukum Islam mahu juga diterapkan, maka ianya mestilah dibuat secara
beransur-ansur dan memerlukan masa yang yang panjang (Kamaruddin, 2006:

85).

Bagi Mahathir gagasan penerapan hukum Islam dengan tujuan untuk
menjadikan masyarakat lebih beriman dan meningkat keislamannya tidak akan
efektif dan berhasil dilakukan dengan cara yang demikian, sebab masyarakat
akan terjebak pada ritual simbolik dan cara tersebut hanya menghasilkan orang-
orang Islam cuma pada zahirnya sahaja. Kepatuhan kepada undang-undang
semestinya bukanlah sesuatu yang dipaksakan tetapi berangkat pada suatu
pemahaman yang sebenar bahawa hal yang demikian sememang harus
dilakukan oleh orang Islam sebagai wujud kesedaran dan kepatuhannya kepada
agama. Jadi, orang Islam akan berasa committed kepada agama Islam jika
sekiranya mereka diberi penjelasan tentang kehendak agama lIslam yang

sebenar.

Mahathir menganggap Malaysia, dengan warisan Islam dan kemakmuran
ekonominya, memiliki kesempatan untuk menawarkan suatu model
pembangunan terpadu yang khas Muslim. Di tengah kemakmuran ekonomi
Malaysia, dengan modenisasi dan dislokasi sosial yang berlangsung cepat,
Mahathir telah menetapkan untuk memilih modenisasi, tetapi bukan modenisasi
model sekular Barat. Pemerintahan Mahathir telah menekankan perlunya

kembali pada kebenaran-kebenaran dan nilai-nilai keagamaan yang kekal di



296

tengah perubahan dan sebagai kekuatan pengimbang atas sekularisasi
masyarakat dan materialisme Barat serta masyarakat konsumen. Penolakan
Mahathir atas pandangan sekular Barat yang membatasi agama hanya untuk
kehidupan peribadi dan tafsirnya yang lebih komprehensif atas Islam telah

melegakan sebahagian kaum Muslimin (Esposito & Voll, 1999: 192).

Mahathir menyatakan bahawa Islam bukan semata-mata kesalehan
peribadi dan ritual semata, tetapi juga memiliki jangkauan dan kesan dalam
bidang sosial dan peradaban. Mahathir mendefinisikan Islam sebagai peradaban
progresif yang menekankan keberhasilan materi dalam kehidupan di dunia dan
nilai-nilai spiritual dan kebahagiaan di akhirat nanti. Islam digambarkan sebagai
sebuah keyakinan dan cara hidup yang dapat menunjang modenisasi dan
pembangunan; sebuah sistem nilai yang mendorong dan mendukung
perkembangan akal, sains, dan teknologi; dan sebagai sebuah etika kerja yang
kuat serta sebuah toleransi dan keselarasan ras mahupun agama (Esposito &

Voll, 1999: 193).

Oleh itu, Mahathir berkeyakinan bahawa pembangunan bangsa Malaysia
menghadapi cabaran yang semakin berkembang akan boleh dicapai, terlebih
manakala dan untuk meraih matlamat dari Wawasan 2020 apabila pemahaman
yang sebenar terhadap ajaran Islam boleh dilakukan. Ini pulalah yang menjadi
inti dari pemikiran Mahathir ke atas hubungan antara Islam dan negara, apabila
beliau menyatakan bahawa pembangunan dan kemajuan yang hendak diraih
oleh Malaysia bukanlah pembangunan dan kemajuan sebagaimana dilakukan
oleh negara-negara Barat yang hanya mengejar kemajuan materi sahaja. Dan

bukan pula pembangunan sebagaimana yang dicapai oleh Rusia, sehingga



297

meniadakan wujud Tuhan. Akan tetapi, pembangunan dan kemajuan Negara
Malaysia harus sentiasa dilakukan sebagai proses untuk memupuk masyarakat
manusia yang berperadaban tinggi dengan nilai-nilai kemanusiaan yang mulia
untuk kebahagiaan umat manusia, pembangunan yang seimbang daripada segi
material dan spiritual. Kerana, Islam menurut Mahathir adalah agama yang
mengajarkan keseimbangan kehidupan umat manusia; antara kehidupan rohani
dan fizikal, antara kehidupan individual dan sosial, dan antara kehidupan dunia

dan ukhrawi (akhirat).

Berdasarkan huraian di atas, nampak apabila Mahathir memandang
hubungan antara Islam dan negara sebagai sesuatu hal yang amat penting.
Kerana, Islam sebagai dasar bagi kehidupan orang Melayu menurut Mahathir
sememangnya adalah sumber revitalitas dan pendorong kepada keseimbangan
dan kemajuan, bukan kemunduran. Apatah lagi dalam kehidupan berbangsa dan
bernegara. Bagi Mahathir Islam tidak sekadar mengandungi prinsip-prinsip yang
selaras dalam pengurusan negara. Tetapi lebih dari itu, Islam mesti difahami
sebagai sebuah sistem atau cara hidup yang mengandung prinsip dan nilai-nilai
universal seperti bersih, cekap, amanah, bertanggungjawab, yang harus
diterapkan dan mewarnai jalannya pemerintahan atau pengurusan negara. Oleh
itu, Mahathir menolak faham sekular yang memisahkan antara agama dan
negara sebagaimana yang dilakukan oleh Turki mahupun yang umum dianut di

negara-negara Barat.

Nampak bahawa gagasan Mahathir berkait hubungan antara Islam dan
negara selaras dengan pemikiran dan faham yang dikembangkan oleh pemikir

seperti Muhammad Abduh (Mesir), Muhammad Igbal (Pakistan), Muhammad



298

Hussein Haekal (Mesir) atau pun Fazlur Rahman (Pakistan) dan tokoh-tokoh
pemikir politik Islam semasa lainnya. Kerana itu, berdasarkan tipologi paradigma
hubungan Islam dan negara yang dirincikan oleh para penulis seperti Munawir
Sjadzali, Din Syamsuddin, Syarif & Zada mahupun Masykuri Abdillah, maka
Mahathir masuk dalam kelompok yang ketiga, iaitu kelompok pemikir politik Islam
‘moderat’ atau ‘interseksion’ (Syarif & Zada, 2008); ‘modenis’ atau ‘neo-modenis’
(Sjadzali, 1993; Abdillah, 2007); ‘substansialis’ (Din Syamsuddin, 1999; Bahtiar

Effendi, 2007).

Berkenaan dengan hubungan Islam dan negara, kelompok pemikir
moderat ini amnya berpendapat bahawa dalam Islam tidak terdapat sistem
ketatanegaraan, yang ada hanyalah seperangkat tata nilai etika bagi kehidupan
bernegara. Kerana itu, maka tidak menjadi masalah sistem dan bentuk
pemerintahan apapun yang dipakai oleh umat Islam, apakah kerajaan, republik,
parlementer, dan lain-lain. Hal yang utama menurut kelompok ini adalah,
bagaimana tata nilai etika yang telah digariskan oleh Islam dalam rangka
kehidupan berbangsa dan bernegara tersebut dalam wujud secara nyata dalam
praktik dan jalannya pemerintahan. Dalam ertikata lain, kelompok moderat ini
berpendapat bahawa agama dengan negara atau politik sebenarnya telah
melakukan simbiosis atau hubungan timbal balik yang saling bergantung
(symbiotic paradigm). Sehingga, agama membutuhkan negara untuk dapat
berkembang dan menegakkan aturan-aturan syariat, sementara negara
membutuhkan agama untuk mendapatkan legimitasi, bimbingan moral, dan etika.
Karenanya, baik agama maupun negara sebenarnya sama-sama memiliki posisi

yang penting.



299

Namun, pada sisi yang lain, Mahathir juga bersetuju dengan pendapat
kelompok konservatif-tradisionalis yang melihat hubungan antara Islam dan
negara sebagai sesuatu yang integralistik, ssumpama Muhammad Rasyid Ridha
(Mesir), Abu al-A’la al-Maududi (Pakistan), Hasan al-Banna dan Syed Quthub
(Mesir). Mereka amnya berpendapat bahawa Islam adalah suatu agama yang
serba lengkap mengatur kehidupan termasuk di bidang kenegaraan; politik atau
kenegaraan merupakan bahagian dari Islam; dan Islam bersatu dengan negara.
Pendapat yang tidak dipersetujui oleh Mahathir dari kelompok konservatif-
tradisionalis ini adalah bahawa mendirikan negara Islam berdasarkan syariat
Islam merupakan satu kewajipan; penerapan hukum Islam (misalnya hudud)
yang dianggap bukan cara efektif diterapkan untuk melahirkan insan yang
beriman dan bertakwa, kalaupun ingin diterapkan secara institusi dan formalistik
ianya harus melalui proses dan tahapan-tahapan tertentu yang sifatnya beransur-
ansur; dan keharusan untuk mendirikan negara agama dengan mengikuti sistem
pemerintahan Nabi SAW dan Khulafa al-Rasyidin. ltulah sebabnya, Mahathir
tidak bersetuju dengan gagasan pendirian negara Islam dengan penerapan

hukum Islam (syariat Islam) secara formalistik di dalamnya.

Bagi Mahathir, cukuplah dengan menerima Islam sebagai agama rasmi
negara dan menerapkan nilai-nilai universal Islam dalam kehidupan berbangsa
dan bernegara, di mana kerajaan secara berterusan dan sistematik berusaha
mempromosikan nilai-nilai Islam dalam urusan kerajaan, pentadbiran dan
masyarakat membolehkan Malaysia untuk disebut sebagai ‘Negara Islam’. Selari
dengan takrif negara Islam yang diutarakan oleh Muhammad Said Ramadhan al-
Buti, ialah negara atau bumi yang berada di bawah kekuasaan umat Islam dan

mempunyai kedaulatan, dengannya umat Islam dapat mengamal Islam dengan



300

terbuka dan mampu mempertahankan diri daripada serangan musuh
(Shamsuddin Moner, 2008). Atau pula takrif negara Islam dari Muhammad Abu
Zuhrah, negara Islam ialah negara yang berada di bawah kuasa pemerintahan
orang Islam. Kekuatan dan pertahanannya dikuasai oleh orang Islam. Sehingga
negara sedemikian wajib dipertahankan oleh setiap individu Muslim. Menurut
Muhammad bin Hasan al-Syaibani, negara Islam ialah kawasan atau wilayah
yang dikuasai dan diperintah oleh orang-orang Islam dan mereka menikmati

keamanan dan keselesaan di dalamnya (Kamaruddin, 2006: 86).

Boleh disimpulkan bahawa ketidaksetujuan Mahathir terhadap negara
Islam nampaknya bukanlah dari proses atau konsep negara Islam itu sendiri,
tetapi lebih kepada penerapan syariah Islam atau sistem Islam secara
konstitusional dan formalistik dalam negara sehingga membentuk ‘negara
agama’ sebagaimana yang dikehendaki oleh para pemikir kelompok konservatif-
tradisionalis. Kenyataan ini boleh dilihat dari penegasan Mahathir bahawa:
“UMNO tidak tolak negara Islam kerana cuma anggap negara kita ini juga adalah
ditafsirkan sebagai negara Islam kerana negara Islam boleh ada kaum-kaum lain
yang menganuti agama-agama lain dan agama Islam menyuruh kita melayani
kaum-kaum lain secara adil” (Kamaruddin, 2006: 91). Oleh itu, apabila
sebelumnya sikap Mahathir berhati-hati dan tidak secara tegas menyerukan
dukungannya terhadap pendirian atau konsep negara Islam dan hanya
menyatakan bahawa negara benar-benar bekerja kaedah dan nilai-nilai Islam
(Hussin Mutalib, 1995: 210), maka sempena Majlis Perasmian Perwakilan ke-30
Parti Gerakan Rakyat Malaysia, 29 September 2001, Mahathir akhirnya
mengisytiharkan Malaysia sebagai negara Islam. “UMNO ingin menyatakan

secara terang-terang bahawa Malaysia adalah negara Islam”. Hal yang sama



301

kemudian diulangi kembali oleh Mahathir ketika berucap dalam Perhimpunan
Agung UMNO pada 20 Jun 2002. “Malaysia adalah negara Islam, sebabnya
amat jelas. Di antaranya, orang Islam di Malaysia menikmati bebas hidup secara
orang Islam; tidak dihalang untuk berbuat ibadat; dan mereka menikmati keadilan

seperti yang dituntut oleh agama Islam”.

Pernyataan Mahathir bahawa Malaysia adalah negara Islam mendapat
tanggapan dan kritik, ada yang bersetuju dan ada pula yang tidak bersetuju.
Menurut Shamsuddin Moner (2008) ada dua perkara penting yang tersirat di
sebalik pengisytiharan tersebut. Pertama, Mahathir ingin ketika itu menzahirkan
dan memperlihatkan kepada dunia bahawa Malaysia adalah sebuah negara
Islam yang progresif dan mengamalkan prinsip toleransi antara kaum serta
agama dan tidak pernah menyokong sebarang tindakan keganasan atau
ekstremis agama. Kedua, pendekatan Islam yang dibawa dan diamalkan di
Malaysia adalah pendekatan yang sederhana dan tidak melampau. Semua kaum
dan penganut dari berbagai-bagai agama di negara ini tidak pernah menyatakan
kebimbangannya kepada apa sahaja dasar-dasar Islam ataupun sebarang
program yang bermatlamatkan untuk memperkasakan pembangunan Islam

secara terancang dan terbuka.

Status Malaysia sebagai sebuah negara Islam sebenar turut diperakui
oleh sebahagian pakar perundangan moden. Hashim Yeop A. Sani dalam
kajiannya mengenai Perlembagaan Malaysia menyatakan bahawa Malaysia
secara sah boleh mengisytiharkan negara ini sebagai sebuah negara Islam
walaupun pada hakikatnya ia adalah sebuah negara sekular dan tidak semua

undang-undangnya diasaskan kepada hukum-hukum Islam (Shamsuddin Moner,



302

2008). Menurut Sheikh Al-Azhar, Mohamed Sayed Tantawi, Malaysia merupakan
contoh bagi negara Islam lain, kerana Malaysia mengamalkan ajaran sebenar
Islam. Sudah tentu Malaysia merupakan negara Islam contoh. Realiti ini nampak
dari pembangunannya yang amat pesat dan rakyatnya juga berpegang kepada
ajaran sebenar Islam dengan aman dan damai tanpa rusuhan dan huru hara. Ini
adalah ciri-ciri negara Islam kerana Islam adalah agama yang memajukan, bukan

memundurkan umatnya (Shamsuddin Moner, 2008).

Abdul Samat Musa (1999: 12) menyimpulkan bahawa memang tidak
semua undang-undang Malaysia berasaskan ajaran Islam, namun Malaysia
boleh disifatkan sebagai negara Islam. Kesimpulan ini disokong pula oleh
Shamsuddin Moner (2008), Malaysia adalah sebuah negara Islam tanpa

sebarang keraguan dan tanpa perlu dipertikaikan lagi.

Ada pula yang berpendapat bahawa Malaysia bukanlah negara Islam dan
bukan pula negara sekular, tetapi lebih tepat disebut sebagai negara yang
berfaham ‘Nasionalis Islam’, ‘Nasionalis Agamis’ atau ‘Islamis Sekularis’, iaitu
negara yang memadukan nilai-nilai Islam dengan sistem kenegaraan yang lain,
misalnya sistem Barat yang bersifat sekular. Inilah yang dinyatakan oleh Ahmad
F. Yousif bahawa: “Malaysia is a not an Islamic State (in the sense that Islamic
law is the constitutional basis of the state and its legislation)... it os also not a
secular state (in the sense that state and religious interest are completely
separated” (Abdul Samat Musa, 1999: 13). Atau pendapat Shad Saleem Faruqi
dari UITM, Malaysia bukan negara sekular, tetapi di dalam masa yang sama

ianya bukan pula negara Islam. Menurutnya: ‘The Constitution is the supreme



303

law of the nation. So it does not permit a conclusion that we are a full-fledged

Islamic state” (Shafie Abu Bakar, 2007).

Persoalan yang sama juga diakui oleh beberapa orang penganalisis dan
pakar undang-undang perlembagaan apabila mereka menyatakan bahawa
mereka tidak melihat Malaysia sebagai negara sekular dan tidak pula sebagai
negara Islam, kerana tidak secara mutlak menerapkan syariah Islam dalam
kehidupan berbangsa dan bernegara. Namun, mereka mengakui bahawa
sungguh pun Malaysia bukan negara Islam, tetapi di dalamnya terdapat
beberapa ciri Islam. Umpamanya ini diakui oleh Wu Min Aun, apabila ia
menyatakan: “Malaysia is not an Islamic State but a secular state with Islamic

characteristics and bias” (Abdul Samat Musa, 1999: 12).

Mengikut kepada huraian John L. Esposito (1994: 90-91), ada tiga arah
atau model dalam hubungan antara agama dengan negara, iaitu negara Islam,
negara sekular dan negara Muslim. Pertama, Saudi Arabia adalah salah satu
contoh negara yang secara konstitusional menyatakan diri sebagai negara Islam;
mendasarkan legitimasinya kepada Islam; dan menyatakan diri diatur dan
memerintah dengan al-Quran dan hukum Islam. Keduanya, negara sekular
contohnya ialah Turki. Di bawah kepimpinan Kemal Attaturk (berkuasa dari tahun
1923-1938) Turki telah memilih sebagai negara sekular dan membatasi agama
hanya untuk kehidupan peribadi; melakukan proses penturkian (Turkisasi),
pembaratan (westernisasi) dan pemisahan agama dan negara (sekularisasi)
dengan mengubah bahasa dan sejarah serta agama dan politik. Ketiganya,
negara Muslim, iaitu negara yang mayoritas penduduk dan peninggalannya

adalah Muslim, namun mereka mengikuti jalan pembangunan sekular. Sistem



304

pemerintahan konstitusional, hukum dan pendidikan moden dipakai; kepala
negara atau kepala pemerintahan ditetapkan orang yang beragama Islam; dan

hukum Islam harus diakui sebagai salah satu sumber hukum negara.

Berdasarkan kategorisasi dari Esposito di atas, maka negara-negara
seperti Malaysia, Indonesia, Mesir, Libya, Syiria dan beberapa negara lainnya
yang serupa masuk dalam kelompok atau disebut sebagai ‘Negara Muslim’.
ltulah sebabnya, model negara seperti ini dan hubungan antara Islam dan negara
yang dikembangkan di dalamnya tidak dapat disebut negara Islam dan tidak pula

negara sekular.

Di sebalik kenyataan di atas, bagi Judit Nagata, memang terdapat
keunikan kes Malaysia, walau tidak mengiktiraf Malaysia sebagai Negara Islam
tetapi beliau memakai istilah kebolehan Malaysia menjadi Islamik tanpa menjadi
negara Islam dan telah menjadikannya contoh sebuah negara Muslim yang
berjaya memahami secukupnya Islam dan kemodenan dan mengambil pelbagai

inisiatif hasil pemahaman tersebut (Kamaruddin, 2006: 91).

Apabila memang faham kenegaraan Mahathir boleh dikatakan sebagai
‘Nasionalis Islam’, ‘Nasionalis Agamis’ atau ‘Islamis Sekularis’ maka satu hal
yang patut dicatat bahawa Nasionalis Islam yang digagas oleh Mahathir sendiri
bermakna bahawa dalam pengurusan masalah-masalah kenegaraan, elemen
yang diutamakan adalah Islam. Maknanya, Islam menduduki posisi yang
dominan dan sangat penting dalam negara, bukan unsur yang lain. Jadi bukan
bererti atau menganggap bahawa Islam hanyalah salah satu elemen dalam

pengurusan masalah-masalah kenegaraan di samping elemen-elemen yang lain



305

dan posisinya pun tidaklah dominan. Itulah sebabnya, walaupun tidak
menerapkan formalisasi hukum Islam dalam negara, tetapi Malaysia menurut
Mahathir boleh disebut sebagai negara Islam, karena ianya telah memenuhi
unsur-unsur sebagai negara Islam. Atau paling tidak dengan mengikut kepada

Esposito, Malaysia boleh disebut sebagai Negara Muslim.

Sebab, setelah pengisytiharan tersebut, Mahathir sendiri tidak
menghuraikan konsep dan pemikirannya tentang negara Islam secara rinci dan
panjang lebar, kecuali keyakinannya bahawa Malaysia telah memiliki ciri-ciri
sebagai negara Islam. Huraian tentang persoalan ini kemudiannya dijelaskan
oleh beberapa ulama kerajaan atau pemimpin UMNO (Kamaruddin, 2006: 85;
Shukri Mohamad, 2002). Di antara mereka ialah Dato’ Wan Zahidi Wan Teh
(Mufti Wwilayah Persekutuan), Dato’ Nakhaie Ahmad (Ketua Pengarah YADIM),
Dato’ Dr. Faisal Othman, Tan Sri Dr. Abdul Hamid Othman, Dato’ Dr. Ismail

Ibrahim, Dr. Uthman el-Muhammady, dan Dato’ Mohd Shahir Abdullah.

Shukri Mohamad (2002) dalam tulisannya bertajuk “Malaysia Negara
Islam: Satu Huraian Illmiah”, mengutarakan bahawa antara kaedah yang
digunakan oleh ulama UMNO untuk menijustifikasikan kebenaran dan ketepatan
memihak kepada Malaysia sebagai negara Islam ialah: (1) membentukkan asas
teori negara Islam, berdasarkan pandangan para fugaha dan tafsiran-tafsiran
mereka; (2) menggunakan metod qgias; (3) menggunakan metod pengukuhan dan
pengesahan secara penyifatan ciri-ciri; (4) menggunakan metod perlembagaan
negara; (5) menggunakan metod akal dan logik; dan (6) menggunakan metod
munaqgasah dan menolak hujah pihak lawan. Persoalan yang sama juga telah

diperbincangkan oleh Kamaruddin (2006) melalui tulisannya “Politik Melayu:



306

Konsep ‘Negara Islam’ UMNO dan PAS” dalam Jurnal Islamiyyat. PAS Menolak
status Malaysia sebagai negara Islam, berdasarkan teori dan konsep negara
Islam yang mereka faham dan pegang dalam kerangka pemikiran pemimpin dan
ahli parti mereka. Bagi PAS, terdapat beberapa kriteria dan ciri dalam penentuan
negara Islam; antaranya adalah berdasarkan kaedah atau teori perlembagaan,
teori kedaulatan Islam, teori kerajaan Islam pada zaman Nabi dan Khalifah
Rasyidin, teori agama dan politikk, teori kepimpinan ulama dan teori
tanggungjawab kerajaan Islam, komitmen pemerintah terhadap Islam, perjalanan
amar makruf nahi mungkar dan pemerkasaan syariah yang menyentuh realiti di

Malaysia.

Secara khusus gagasan Mahathir berkenaan dengan kenegaraan, cita-
cita, arah dan model pembangunan negara Malaysia maju yang dikehendaki
telah dirangkum dalam ‘Wawasan 2020, yang disampaikan dalam forum
pelancaran mesyuarat penubuhan Malaysian Business Council bertajuk
‘Malaysia: The Way Forward’, pada 28 Februari 1991. Di mana dalam Wawasan
2020 ini secara jelas Mahathir menyatakan bahawa menjelang tahun 2020,
Malaysia sebagai sebuah negara merdeka akan menjadi negara yang benar-
benar maju, bersatu, mampu berdikari, progresif dan makmur. Rakyat akan
menikmati kehidupan yang sempurna dalam satu masyarakat yang demokratik,
bertoleransi, bermoral, adil, mampu bersaing, dinamik dan mempunyai daya
ketahanan yang tinggi. Ini bermakna Wawasan 2020 bertujuan mewujudkan
Malaysia menjadi negara maju dengan caranya tersendiri tanpa terikut kepada
cara dan corak negara maju yang ada sekarang. Kemajuan yang dicita-citakan
ialah kemajuan yang sempurna yang tidak semata-mata diukur dari segi

pencapaian lahiriah atau fizikal semata-mata malah ia akan meliputi pewujudan



307

satu masyarakat yang sempurna dengan nilai moral dan etika yang tinggi dan
boleh dicontohi oleh negara-negara lain. Dalam ertikata yang lain, kemajuan
yang dimaksudkan bukan terhad kepada bidang ekonomi sahaja malah ia akan
merangkumi segala aspek kehidupan: ekonomi, politik, sosial, kerohanian,

kejiwaan dan kebudayaan.

Menurut Mohamed Jauhar (1991: 33), pembentukan sebuah negara
Malaysia yang benar-benar maju menjelang tahun 2020 ditakrifkan sebagai
kemajuan dalam segala bidang; bidang ekonomi, politik, sosial, kerohanian,
psikologi dan kebudayaan. Dalam ertikata yang lain, objektif Wawasan 2020
ialah menjadikan Malaysia sebuah negara maju menjelang tahun 2020 menurut
acuan sendiri tanpa harus terikat dengan cara dan corak negara maju yang lain.
Kemajuan yang dicita-citakan ialah kemajuan yang sempurna yang tidak diukur
dari segi pencapaian lahiriah atau fizikal semata-mata, malah meliputi ke arah
mewujudkan masyarakat yang sempurna dengan nilai moral dan etika yang
tinggi dan boleh dicontohi oleh negara-negara lain (Rohani & Mohd Idris, 2004:

200).

Syed Omar (1995: 44) menyimpulkan dua perkara penting yang
terkandung dalam Wawasan 2020 dimaksud. Pertama, wawasan ini
menggariskan unsur-unsur yang penting yang dirasakan dapat menjamin
kekuatan bangsa atau negara yang dan memastikan peningkatan kebajikan
rakyat dalam dimensi yang menyeluruh, yang tidak hanya bergantung kepada
kekuatan ekonomi dan peningkatan material semata-mata tetapi juga faktor-
faktor lain termasuklah faktor moral, kerohanian atau kejiwaan. Kedua, wawasan

ini juga telah mengutarakan satu pendekatan pembangunan dan konsep negara



308

maju yang unik kalau dibandingkan dengan pendekatan pembangunan dan
konsep negara maju yang difahami dan dihayati oleh pemikiran semasa. Sebab,
negara maju yang dijelaskan dalam wawasan ini bukanlah negara maju yang
dilahirkan oleh Jepun, Amerika Syarikat, Britain, Kanada atau Sweden, tetapi
negara maju berdasarkan takrif Malaysia sendiri. Dalam erti kata lain, Wawasan
2020 merupakan strategik jangka panjang yang dijadikan sebagai panduan arah
dasar yang luas berkaitan dengan pembangunan negara yang dapat diterima
umum bagi memastikan masyarakat bergerak ke hadapan dengan tumpuan yang
lebih jelas, yakin dan serentak. Wawasan ini juga merupakan garis panduan
utama bagi menetapkan arah tujuan, matlamat, strategi jangka masa dan

menetapkan pencapaian (Rashidah Mamat, 2008: 200).

Apapun makna dan model negara yang hendak diwujudkan atau ada
dalam gagasan Mahathir dan terlepas dari kepentingan politik atau tidak, yang
jelas pengisytiharan Malaysia sebagai negara Islam telah membuktikan
keinginan Mahathir yang makin terserlah dalam menerapkan Islam dalam
kehidupan berbangsa dan bernegara. Dan bagaimana pun, penerapan nilai-nilai
Islam dalam pentadbiran negara boleh dikata sebagai suatu prestasi yang sangat
luar biasa. Sehingga, kegemilangan Mahathir menurut Pandian (2005: 174)
tergambar dengan bentuk ‘Wawasan 2020’ sebagai matlamat untuk mencapai
status negara maju sebuah negara Islam. “Kita ingin menjadi negara Islam yang
berkemampuan untuk mempertahankan umat Islam dan negara Islam”, ucap
Mahathir dalam Perasmian Kursus Pendakwah Negara di Institut Tadbiran Awam
Negara (INTAN), pada 10 Disember 1992. Tambah lagi, “Cita-cita kita sederhana
sahaja, dengan berpegang kepada agama Islam, kita ingin sama berjaya dan

maju dengan bangsa-bangsa lain yang sudah maju untuk menebus maruah



309

bangsa dan agama kita”, ucap Mahathir dalam Perasmian Perhimpunan Agung

UMNO ke 48, pada 5 September 1997.

7.5 Rumusan

Lahirnya berbagai gagasan dan pemikiran Islam Mahathir yang konstruktif tidak
terlepas dari masa dan persekitaran yang ada. Maknanya, gagasan tersebut
tidak hanya lahir kerana pembacaan dan pengamatan Mahathir terhadap kondisi
yang terjadi dan keprihatinannya terhadap nasib umat Islam Melayu, tetapi juga
sebagai komitmen dan resistansi terhadap pelbagai kritk dan pandangan-
pandangan yang membidasnya. Sebab, gagasan kelslaman Mahathir terkadang
mengundang reaksi balas dan kritikan dari sebahagian ulama (Zamri, 2005: 361).
Namun, reaksi balas inilah yang menyebabkan pemikiran Islam bergerak

dinamis, terlepas dari tipa pemikiran yang dibawakannya.

Islam dalam pandangan Mahathir mesti difahami dengan berteraskan
kepada reason, logik dan argumen serta mengembalikannya kepada dasar
semula, iaitu al-Quran dan Sunnah. Dengan pemahaman seperti ini Islam pada
prinsipnya menurut Mahathir sangat menghendaki agar umatnya berjaya, tidak
hanya di dunia akan tetapi di akhirat pula. ltulah sebabnya, umat Islam selalu
didorong untuk meraih karunia Tuhan dengan bekerja keras, tekun dan disiplin.
Ertinya, tanpa pemahaman yang sebenar terhadap ajaran Islam, mustahil umat

Islam boleh mencapai kemajuan sebagaimana yang dicapai oleh kaum yang lain.

Mahathir melihat bahawa dalam realitasnya Islam telah banyak
disalahertikan oleh umat Islam sendiri, sehingga ajaran Islam tampak seperti

tradisional dan anti akan kemajuan. Umat Islam pun akhirnya lebih



310

mementingkan urusan-urusan yang berhubungan dengan akhirat saja dan tidak
memiliki semangat yang keras untuk mencapai kehidupan dunia yang lebih baik.
Mereka terkadang bersifat pasrah dengan nasib dan merasa cukup dengan apa
yang terjadi (fatalistik). Padahal, Islam menghendaki agar umatnya berjaya, tidak
hanya di dunia akan tetapi di akhirat pula. ltulah sebabnya, umat Islam selalu

didorong untuk meraih karunia Tuhan dengan bekerja keras, tekun dan disiplin.

Oleh itu, kerana Islam adalah agama yang mendorong kepada kemajuan
maka Mahathir telah memperkenalkan pola yang lebih kritis untuk memahami
Islam, iaitu ‘pola Mahathirsme’, iaitu suatu pola disandarkan kepada sifat-sifat
universal, kedinamisan, kerasionalan dan kemodenitasan Islam, sehingga
dengan pola tersebut Islam boleh difahami dan tidak ditafsirkan secara sempit.
Modal dasar dari pola pemikiran ini antaranya adalah (1) membudayakan minat
membaca dan mengembangkan ilmu pengetahuan, baik ilmu agama mahupun
ilmu sains; (2) mengembangkan sikap kritis, iaitu sikap untuk selalu meneliti dan
tidak menerima begitu sahaja sebuah pemahaman atau pemikiran baru sebelum
mempelajari; (3) mengembangkan sikap keterbukaan, iaitu keterbukaan terhadap
segala gagasan kemajuan dengan tetap menapisnya dengan mengambil kira
mana yang baik, sesuai dengan Islam dan budaya Melayu dan meninggalkan

yang tidak baik.

Untuk kebangkitan Islam dan menghadapi berbagai cabaran masa
hadapan tiada cara yang boleh dilakukan oleh umat Islam selain melakukan
reformasi terhadap nilai hidup yang mereka pegang dengan dan reformasi
pemikiran di kalangan mereka yang terkongkong dengan ajaran yang tidak

berasaskan Islam dan mengelirukan umat Islam (Mahathir, 2003: 70-71).



311

Sememangnya Mahathir tidaklah sebaik yang dipuji oleh peminat,
mahupun seburuk yang dicela oleh para pengkritik, nhamun ketokohan dan
kepimpinannya diakui (Abdullah Ahmad, 2009: 27). Oleh itu, benar apa yang
dikatakan oleh Harun Derauh & Shafie Nor (1982), rangkuman dan ketajaman
pemikiran Mahathir patut diberikan faham dan penghargaan yang sewajarnya
oleh masyarakat. Hal demikian dilakukan untuk memastikan agar gagasan
pemikiran Mahathir tidak hilang begitu sahaja ditelan zaman, ianya perlu terus
dikaji dan dijadikan sebagai inspirasi utama untuk mengangkat martabat ummah

Islam kepada status yang lebih baik lagi (Rahimin Affandi, 2003).

Hal yang tak boleh dilupakan, sebagaimana ditegaskan Mohd. Yusof
Hasan (2008), pemikiran Mahathir adalah kesinambungan dari gelombang
keintelektualisme Melayu global yang telah dirintis oleh tokoh-tokoh melayu
sebelumnya, iaitu Munshi Abdullah dan Za'ba, iaitu usaha-usaha ke arah

membina tamadun Melayu-Islam.

Berkenaan dengan isu-isu kenegaraan semasa yang ramai
diperbincangan oleh para sarjana dalam pandangan Mahathir harus diposisikan
secara proporsional. Mana-mana dari konsep tersebut yang sesuai untuk diserap
dan mana-mana yang tidak sesuai sehingga harus dtinggalkan. Atau pula mana
dari konsep tersebut yang boleh diubahsuai sehingga ia berkesan apabila
diterapkan. Maknanya, dalam pandangan Mahathir, apapun konsep yang datang
dari Barat harus ditapis, sehingga tidak mesti ditolak atau pula diterima secara

membuta tuli.



312

Demokrasi misalnya, ia harus diubah suai agar sesuai dengan
karakteristik di rata-rata negara di mana ianya diterapkan dan diamalkan dalam
menjalankan pemerintahan, agar menghasilkan kesan yang lebih baik untuk
pembangunan negara. Begitu pun dengan faham dan isu seumpama
sekularisme, pluralisme, mahupun terorisme menurut persepsi Barat. Apa-apa
yang dating dari Barat harus ditapis, dikritik dan diperjelas, agar boleh difahami
dan diguna untuk menjadi faktor pendorong mencapai kemajuan dan kehidupan

bernegara yang lebih baik.

Woujud dari dari sikap kritik Mahathir terhadap isu-isu kenegaraan tersebut
nampak apabila beliau mengganti pandangan tradisional Malaysia yang semula
pro-Barat dengan kebijakannya, untuk berpaling ke Timur dengan mengadopsi
sejumlah nilai-nilai kemajuan bangsa Asia, iaitu bangsa Jepun dan Korea serta
dan nilai-nilai Islam. Kerana, nilai-nilai universal moralitas ketimuran dianggap
lebih pas, sehingga dapat memperkuat komunitas Muslim Melayu dan
perkembangan Malaysia sendiri (Esposito & Voll, 1999: 191). Sedangkan kesan
imprealisme Barat serta dominasi politik, ekonomi, dan kebudayaan mereka atas
dunia Muslim serta kolonialisme Eropa yang telah membentuk dan memaksakan
nilai-nilainya ke hampir seluruh bahagian dunia sehingga kini dipandang Mahathr

sebagai suatu ancaman dan cabaran (Esposito & Voll, 188).

Tambah lagi ketika Mahathir dengan tegas menolak bantuan dari IMF
(International Monetary Found) yang dikendalikan oleh negara-negara Barat
ketika terjadi kemalangan dan kegawatan ekonomi (krisis moneter) negara-

negara Asia Tenggara (termasuk Malaysia) pada akhir tahun 1997, tetapi lebih



313

percaya akan kemampuan negara untuk menanggulangi sendiri kegawatan

ekonomi tersebut.

Bahagi Mahathir, sememangnyalah orang Islam belajar dan menguasai
ilmu pengetahuan serta teknologi dengan baik untuk mengungguli kemajuan
yang dicapai oleh negara-negara Barat, tetapi tidak mesti harus menjadi dan

meniru perilaku orang-orang Barat.

Sebab, sebagai cara hidup yang lengkap dan menyeluruh, Islam
sememangnya tidak hanya mengatur kehidupan rohani sahaja, akan tetapi juga
segala hal yang menyangkut kehidupan di dunia, termasuk cara dalam mencapai

kesejahteraan dan kehidupan bernegara.

Dalam konsep yang dipanggil sebagai ‘Wawasan 2020° Mahathir
menggariskan kebijakan dasar dan matlamat dari pembangunan negara
Malaysia, iaitu mewujudkan Malaysia menjadi negara maju dengan caranya
tersendiri tanpa terikut kepada cara dan corak negara maju yang ada sekarang.
Kemajuan yang dicita-citakan ialah kemajuan yang sempurna yang tidak semata-
mata diukur dari segi pencapaian lahiriah atau fizikal semata-mata malah ia akan
meliputi pewujudan satu masyarakat yang sempurna dengan nilai moral dan
etika yang tinggi dan boleh dicontohi oleh negara-negara lain. Maknanya, dengan
Wawasan 2020, negara mampu memelihara, memajukan dan mempertahankan
agama dan umat Islam (Mahathir, Ucapan di Majlis Pelancaran Mesyuarat
Penubuhan ‘Malaysian Business Council’, pada 28 Februari 1991; Ucapan di
Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-42, pada 8 November 1991; Ucapan

di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-43, pada 6 November 1992).



314

Adapun hakikat dari pembangunan negara menurut Mahathir adalah
proses untuk memupuk masyarakat manusia yang berperadaban tinggi dengan
nilai-nilai kemanusiaan yang mulia untuk kebahagiaan umat manusia,
mempunyai ciri-ciri perseimbangan daripada segi material dan spiritual (Mahathir,
Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-34, pada 19 Ogos 1983).
Kerana, Islam menurut Mahathir adalah agama yang mengajarkan
keseimbangan kehidupan umat manusia, kehidupan rohani dan fizikal, kehidupan
individual dan sosial, kehidupan duniawi dan ukhrawi (Mahathir, Ucapan di

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-41, pada 30 November 1990).

Berkenaan dengan hubungan Islam dan negara, Mahathir memandang
Islam sebagai suatu faktor yang memainkan peranan sangat penting dalam
kehidupan berbangsa dan bernegara. Oleh itu, Islam tidak boleh dianggap
hanya sebagai upacara agama semata-mata yang hanya bersangkutan dengan
seseorang pada tahap individu. Ini bermakna bahawa Islam menurut Mahathir
boleh menjadi dasar dalam pentadbiran negara, kerana Islam berisikan nilai-nilai
moral yang tinggi yang berguna untuk mengatur kehidupan masyarakat
(Mahathir, Ucapan di Majlis Perasmian Pusat Islam Malaysia, pada 16
September 1985). Di sini, nampak apabila Mahathir memposisikan Islam dan
negara seperti yang digambarkan oleh Mohammed Arkoun (1997: 204), iaitu

sebagai sesuatu yang beriringan dan tidak dapat dipisahkan.

Dalam konteks inilah kemudian Mahathir melakukan berbagai strategi
penting untuk menguatkan negara dengan prinsip Islam dan mengembangkan
Islam dalam kehidupan bernegara. Sehingga inisiatif pemerintah terhadap

pelbagai program Islamisasi lebih terserlah di masa kepimpinan Mahathir



315

(Shamsul, 2001: 289). Untuk itu, Mahathir berhasil menempatkan
pemerintahannya di jalur yang lebih berorientasi Islam dengan memberikan
tekanan lebih besar pada Islam, baik di dalam negeri mahupun di forum
internasional. Islam pun kemudian menjadi teras utama di bawah kepimpinan
Mahathir (Pandian, 2005: 167). Hal ini menunjukkan bahawa Mahathir telah
menjadi seorang pendukung Islam yang berani dan seorang politisi yang sangat
cerdik (Hussin Mutalib, 1995: 193). Mahathir juga mampu secara cerdik
menyatukan masa lampau dan masa kini, menahan dan mengkooptasi oposisi
Islam, memanfaatkan Islam dalam politik domestik, regional, dan internasional

(Esposito & Voll, 1993, 183).

Walau mengakui Islam merupakan dasar penting dalam kehidupan dan
pentadbiran negara, tetapi bagi Mahathir bukan bererti bahawa Islam mesti
dinyatakan dan diterapkan secara formal (formalisasi) sebagai hukum negara.
Kerana, sesungguhnya Islam ialah agama kesederhanaan dan bebas daripada
sebarang paksaan (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO

ke-34, pada 19 Ogos 1983).

Nampak apabila dalam memandang perhubungan antara Islam dan
Negara, pemikiran Mahathir selari dengan apa yang dijelaskan oleh Nurcholis
Madjid (1998). Nurcholish Madjid (1998) menyatakan bahawa persoalan penting
antara bidang agama dan bidang politik atau kenegaraan ialah bahwa dari segi
moral, khasnya segi tujuan tidak dibenarkan lepas dari pertimbangan nilai-nilai
keagamaan. Atas dasar adanya pertimbangan nilai-nilai keagamaan itu
diharapkan tumbuh kegiatan dan aktiviti politik yang bermoral tinggi atau

berakhlak mulia. Inilah makna bahwa politik tidak dapat dipisahkan dari agama.



316

Tetapi dalam hal susunan formal atau strukturnya, segi-segi praktik dan
tekniknya, politik adalah wewenang manusia melalui pemikiran rasionalnya
(iftihad). ltulah sebabnya, sepanjang sejarahnya, dunia Islam mengenal berbagai
variasi pemerintahan, tanpa satu pun dari variasi itu dipandang secara doktrinal

paling absah.

Bagi Mahathir, cukup dengan mengamalkan ajaran Islam, menerima dan
mengakui Islam sebagai agama rasmi negara, dan menggalakkan pembangunan
institusi-institusi Islam, serta perhatian dan usaha-usaha yang memadai untuk
mengembangkan dan menjaga Islam dengan berbagai kemudahannya, Malaysia
sudah layak disebut sebagai ‘Negara Islam’, tanpa harus menerapkan syariah

atau undang-undang Islam sebagaimana yang dituntut oleh sesetengah pihak.



BAB 8

KESIMPULAN

Berdasarkan dapatan kajian dan perbincangan pada bahagian sebelumnya
dapatlah dikemukakan beberapa kesimpulan dari pemikiran Mahathir berkenaan

dengan Islam dan Kenegaraan.

Dalam kerangka mencapai kemajuan dan menjaga eksistensi Islam, tiada
jalan lain yang mesti dilakukan oleh umat, selain daripada melakukan
reinterpretasi terhadap pemahaman ajaran Islam. Kerana, pemahaman yang
sempit atau perbezaan dalam mentafsirkan ajaran agama menjadi salah satu
kendala kritis dalam pembangunan negara. Islam sebagai agama yang
sempurna; agama yang bersifat rasional; agama keamanan dan fleksibel; agama
yang seimbang, sederhana, bertolerasi; bersifat dinamik dan sangat menyuruh
umat Islam untuk mencapai kemajuan dan kejayaan hidup di dunia dan di akhirat
menurut Mahathir mestinya difahami dengan berasaskan kepada sikap kiritikal,
rasional, moderat dan tidak secara sempit serta mengembalikannya kepada

dasar semula, iaitu al-Quran dan Sunnah. Sebab, tanpa pemahaman yang



318

sebenar terhadap ajaran Islam, mustahil umat Islam boleh mencapai kemajuan

sebagaimana yang dicapai oleh kaum yang lain.

Pola pemahaman yang demikian kemudiannya digesa dan diserukan
Mahathir kepada orang ramai dan dikenali sebagai ‘Islam Mahathir atau
‘Mahathirisme’. laitu suatu faham yang berisikan gagasan pemikiran tentang
pembangunan sosial, nasib orang Melayu, martabat agama dan strategi masa
depan orang Melayu. Fahaman ini diasaskan oleh Mahathir dalam rangka
merubah acuan pemikiran orang Melayu daripada sifat kemelayuan lama kepada
kemelayuan baru yang bersifat agresif, revisionis dan berwawasan; dari pola
pemikiran yang tradisionalis dan cenderung kepada pemikiran magis,
simbolisme, dan metafizis kepada pola pemikiran rasionalis yang dicirikan oleh

objektiviti, sekularisme, empirisme dan materialisme.

Mengapa fahaman seperti itu mesti dimunculkan? Sebab, dalam
pandangan Mahathir sikap pola pikir yang bersifat tradisionalis tersebut menjadi
salah satu sebab dan penghalang bagi orang Melayu untuk mencapai kemajuan
dan setanding dengan kelompok masyarakat yang lain. Mahathir menyatakan
bahawa untuk masyarakat Melayu maju, Islam harus dihalusi ketika wujudnya
fatalisme Melayu, kerana ketidaksungguhan menghadapi persaingan akan
mengakibatkan orang menjadi pasrah dan pada akhirnya lebih mengutamakan
aktiviti spirituil daripada mencari kebendaan, yang dianggap corak keislaman

yang diamalkan oleh orang Melayu.

Mahathir mahu melihat masyarakat Melayu yang dinamik, progress,

memiliki pola pikir kritis dan mampu menerapkan nilai-nilai Islam dalam bekerja



319

dan beraktiviti sehari-hari serta memandang hidup sebagai proses untuk meraih
kebahagiaan hidup di dunia dan di akhirat. Pola pikir kritis yang bercirikan pada
pemikiran rasional, kritis dan dinamik hanya akan terbentuk apabila mereka
memiliki kesedaran dan keyakinan bahawa mereka pun boleh melakukan
sesuatu sebagaimana yang dilakukan oleh orang lain, asalkan mereka memang
menghendakinya dan mau berusaha serta berjuang dengan sungguh-sungguh
untuk mencapainya. Kerana, Islam adalah agama yang membebaskan dari
kemiskinan, kemunduran, kelemahan dan ketidakberdayaan. Islam menyerukan

kejayaan di dunia dan di akhirat.

Tidak perlu kuatir, kepercayaan dan pegangan kepada Islam menurut
Mahathr tidak akan musnah hanya dikeranakan oleh kemajuan bidang sains dan
teknologi. Islam tidak mengekang kemajuan dan Islam tidak bertentangan
dengan sains dan teknologi, bahkan Islam mendorong agar pengkajian terhadap
sains dan teknologi terus digalakkan guna mencapai kehidupan yang lebih baik.
Dengan demikian, nilai dan pemikiran yang berlandaskan kepada interpretasi
Islam yang luas dan tersirat sebenarnya kata Mahathir membolehkan membantu
masyarakat Islam untuk berkembang, maju dan bersaing dengan masyarakat lain
dan melindungi kedudukan orang Islam Sehingga, dalam konteks ini, tidak ada
pilihan yang terbaik bagi umat Islam. selain daripada mengejar kemajuan. Sebab,
jika umat Islam mundur, lemah, tidak berdaya dan tidak memiliki kekuatan, maka
mereka akan dihina, ditindas dan mungkin dikuasai dan dijajah kembali oleh
negara-negara asing yang bukan Islam yang maju. Bahkan yang lebih
mengkhuatirkan lagi adalah mereka dipisahkan daripada agama Islam. Oleh itu,

Islam mesti menjadi benteng dalam mengejar kemajuan.



320

Mengikut kepada gagasan Mahathir terhadap Islam sebagai agama yang
moderat dan rasional, telah pula dikembangkan dan menjadi gagasan utama
beberapa pembaharu Islam terkemuka di kepulauan Melayu, seperti al-Hadi,
Tahir Jalaluddin, dan Abas Taha. Karenanya boleh dikata bahawa pemikiran
Mahathir adalah kesinambungan dari gelombang keintelektualisme Melayu global
yang telah dirintis oleh tokoh-tokoh melayu sebelumnya, seperti Munshi Abdullah

dan Za'ba, iaitu usaha-usaha ke arah membina tamadun Melayu-Islam.

Berkenaan dengan isu-isu kenegaraan semasa yang ramai
diperbincangan oleh para sarjana dalam pandangan Mahathir harus diposisikan
secara proporsional. Mana-mana dari konsep tersebut yang sesuai untuk diserap
dan mana-mana yang tidak sesuai sehingga harus dtinggalkan. Atau pula mana
dari konsep tersebut yang boleh diubahsuai sehingga ia berkesan apabila
diterapkan. Maknanya, dalam pandangan Mahathir, apapun konsep yang datang
dari Barat harus ditapis, sehingga tidak mesti ditolak atau pula diterima secara

membuta tuli.

Mahathir juga tidak menolak atau pun menerima secara membuta tuli
faham-faham lain yang berkembang secara luas dalam kehidupan negara-
negara moden, seumpama sekularisme mahupun pluralisme. Tetapi melakukan
kritik dengan keras dan berusaha untuk mempertemukan dan menjelaskan
bagaimana sekularisme dan pluralisme boleh difahami dan diguna menjadi faktor

pendorong mencapai kemajuan dan kehidupan bernegara yang lebih baik.

Menurut Mahathir, sekularisme walau memiliki perbezaan yang tajam

dengan Islam, tetapi bukan berarti harus ditolak hanya kerana ia berasal dari



321

Barat. Sehingga menganggap semua yang berfaham sekularisme sebagai
sesuatu yang harus diketepikan, termasuk sains dan pengetahuan sekular.
Akibatnya ada sebahagian umat Islam yang tidak mau belajar ilmu pengetahuan
dan sains umum semisal matematik, kejuruteraan, kerana menganggapnya
sebagai ilmu sekular. Hal yang penting adalah bersifat selektif dan tidak
menerima secara membuta tuli konsep-konsep tersebut, mengambil yang baik
dan kemudian mengetepikan yang tidak baik dan tidak sesuai. Begitu pula
dengan pluralisme atau masyarakat majmuk sebagai suatu perbezaan kerana
berbilang kaum. Semuanya harus difahami dan diguna untuk mendorong

persatuan dan kerjasama serta keamanan guna mencapai tujuan bersama.

Adapun berkenaan dengan pandangan dan pemikiran Mahathir tentang
Islam dan pembangunan negara tersimpul daripada konsep yang dipanggil
sebagai ‘Wawasan 2020’. Dalam konsep ini, Mahathir menggariskan kebijakan
dasar, matlamat dari pembangunan negara Malaysia, dan cabaran-cabaran yang

dihadapinya.

Bagi Mahathir negara maju mesti meliputi seluruh bidang kehidupan;
bidang ekonomi, politik, sosial, kerohanian, kejiwaan, dan kebudayaan; Negara
maju mesti dicapai dengan caranya tersendiri tanpa terikut kepada cara dan
corak negara maju yang lain; pencapaian kemajuan mesti diukur dari segi
pencapaian lahiriah dan fizikal; kemajuan tersebut membolehkan wujudnya satu
masyarakat yang sempurna dengan nilai moral dan etika yang tinggi; negara
maju bukan semata-mata negara industri yang diukur berdasarkan pendapatan
per kapitanya, tetapi negara maju ialah negara yang berupaya membangunkan

diri sendiri melalui penguasaan ilmu, kecekapan dan moral yang tinggi yang



322

memboleh bersaing dengan negara maju yang lain dalam semua bidang dengan

tetap mengimbangkan dunia dengan akhirat.

Sebab, hakikat dari pembangunan negara menurut Mahathir adalah
proses untuk memupuk masyarakat manusia yang berperadaban tinggi dengan
nilai-nilai kemanusiaan yang mulia untuk kebahagiaan umat manusia,
mempunyai ciri-ciri perseimbangan daripada segi material dan spiritual. Kerana,
Islam menurut Mahathir adalah agama yang mengajarkan keseimbangan
kehidupan umat manusia, kehidupan rohani dan fizikal, kehidupan individual dan

sosial, kehidupan duniawi dan ukhrawi.

Tentang perhubungan antara Islam dan negara, Mahathir memandang
Islam sebagai suatu faktor yang memainkan peranan sangat penting dalam
kehidupan berbangsa dan bernegara. Kerana tujuan pembangunan pun
sebagaimana dinyatakan dalam Wawasan 2020 adalah untuk memelihara dan
memajukan agama Islam. (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung

UMNO ke-43, pada 6 November 1992).

Oleh itu, Islam tidak boleh dianggap hanya sebagai upacara agama
semata-mata yang hanya bersangkutan dengan seseorang pada tahap individu.
Islam menurut Mahathir boleh menjadi dasar dalam pentadbiran negara, kerana
Islam berisikan nilai-nilai moral yang tinggi yang berguna untuk mengatur
kehidupan masyarakat serta menentukan kejayaan (Mahathir, Ucapan di Majlis
Perasmian Pusat Islam Malaysia, pada 16 September 1985 dan Ucapan
Perutusan Hari Raya Aidil Fitri 1406 Hijrah, pada 2 Juni 1986).). Menurut

Mahathir, sesebuah negara tidak mungkin mencapai dan menjamin kebahagiaan



323

kecuali dengan nilai-nilai Islam yang tinggi dan baik yang diterima oleh alam
sejagat (Mahathir, Ucapan Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-34, pada

19 Ogos 1983 dan Ucapan Perutusan Hari Raya Aidil Fitri, pada 2 Juni 1986).

Mahathir yakin bahawa dengan penerapan nilai-nilai Islam dalam
pentadbiran, semua pegawai negara dalam menjalankan tugas dan memberikan
perkhidmatan, akan menjadikan pentadbiran negara menjadi satu pentadbiran
yang berkesan dan adil, pentadbiran yang jujur dan berkemas; kerajaan yang
bersih, cekap, beramanabh, tertib, rajin, sopan, berdisiplin, bertanggungjawab dan
menjunjung tinggi nilai-nilai yang mulia bagi setiap umat bertakwa dapat berjaya,
sehingga syiar Islam pun akan semakin berkembang bagi memudahkan umat
Islam memperolehi kebahagiaan di dunia dan di akhirat (Mahathir, Ucapan di
Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-35, pada 25 Mei 1984 dan ke-36,
pada 27 September 1985). Sebaliknya, apabila wujud kegiatan menyalah
tafsirkan niat kerajaan untuk menerapkan nilai-nilai Islam ke dalam pentadbiran,
maka matmalat mengadakan pentadbiran yang jujur dan kemas tidak tercapai
seperti yang dijangkakan (Mahathir, Ucapan Perasmian Perhimpunan Agung

UMNO ke-35, 25 Mei 1984).

Walau mengakui Islam merupakan dasar penting dalam kehidupan dan
pentadbiran negara, tetapi bagi Mahathir bukan bererti bahawa Islam mesti
dinyatakan dan diterapkan secara formal (formalisasi) sebagai hukum negara,
iaitu hukum Islam. Esensi (substansi) yang terpenting menurut Mahathir adalah
bagaimana ajaran Islam difahami dan dilaksanakan kerana kesedaran dan

pemahaman mereka sendiri, bukan sesuatu yang dipaksakan dan bermakna



324

simbolik (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-34,

pada 19 Ogos 1983).

Bagi Mahathir, cukup dengan mengamalkan ajaran Islam, menerima dan
mengakui Islam sebagai agama rasmi negara, dan menggalakkan pembangunan
institusi-institusi Islam, serta perhatian dan usaha-usaha yang memadai untuk
mengembangkan dan menjaga Islam dengan berbagai kemudahannya, Malaysia
sudah layak disebut sebagai ‘Negara Islam’, tanpa harus menerapkan syariah
Islam. “Kita ingin menjadi negara Islam vyang berkemampuan untuk
mempertahankan umat Islam dan negara Islam” (Mahathir, Ucapan dalam
Perasmian Kursus Pendakwah Negara di Institut Tadbiran Awam Negara
(INTAN), pada 10 Disember 1992); “Cita-cita kita sederhana sahaja, dengan
berpegang kepada agama Islam, kita ingin sama berjaya dan maju dengan
bangsa-bangsa lain yang sudah maju untuk menebus maruah bangsa dan
agama kita” (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke 48,

pada 5 September 1997).

Mengikut kepada dapatan kajian, boleh difahami bahawa intipati daripada
pemikiran Mahathir berkenaan dengan Islam dan Kenegaraan adalah bahawa
Mahathir telah menawarkan suatu cara pandang (paradigma) untuk memahami
dan mewujudkan Islam, iaitu paradigma yang diasaskan kepada rasional
(tergambar pada pandangan dan pemikirannya terhadap Islam); selektif
(tergambar dari pandangannya terhadap Islam dan isu-isu kenegaraan semasa);
dan moderate (tergambar dari pandangannya terhadap hubungan antara Islam

dengan negara).



BIBLIOGRAFI

Abdul Aziz Dahlan. (1996). Ensiklopedi Hukum Islam. Jakarta: Ichtiar Baru van
Hoeve.

Abdul Mua’ti Zamri. (2007). Pemikiran Tun Dr. Mahathir bin Mohamad. Kuala
Lumpur: Penerbit Universiti Malaya.

Abdul Rahman Abdullah. (1997). Pemikiran Islam di Malaysia: Sejarah dan
Aliran. Jakarta: Gema Insani Press.

Abdul Samat Musa. (1999). Prinsip-Prinsip Islam dalam Perlembagaan Malaysia.
Kertas yang dibentangkan dalam Seminar Kebangsaan Kriteria Negara
Berteraskan Prinsip Islam, pada 2-3 Disember 1999, anjuran Institut
Kefahaman Islam Malaysia (IKIM).

Ahmad Amin. (1987). Islam dari Masa ke Masa. Bandung: Rosda.

Ahmad Atory Hussain. (1998). Reformasi Pentadbiran di Malaysia. Kuala
Lumpur: Utusan Publications & Distributors.

Ahmad Fawzi Mohd Basri & Mohd Idris Salleh. (2006). Menelusuri Pembangunan
(1982-1990). Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Amien Rais, M. (1987). Cakrawala Islam Antara Cita dan Fakta. Bandung: Mizan.

--------- . (1998). Tauhid Sosial Formula Menggempur Kesenjangan. Bandung:
Mizan.

Amin Fadlillah. (2008). Perbandingan Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam dan
Pendekatan Islam Hadhari. http://www.islamhadhari.net/. Dilayari pada 25
Jun 2009.

Amin Haidar, M. (1994), Nahdlatul Ulama dan Islam di Indonesia: Pendekatan
Figih dalam Politik. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Amin, T. (2007). Islam dan Barat: Konflik atau Akomodasi, dalam Mansoor al-
Jamri (ed.). Islamisme, Pluralisme dan Civil Society, Yogyakarta: Tiara
Wacana.

Aminullah Elhady. (2003). Naquib al-Attas: Islamisasi llmu, dalam A. Khoduri
Soleh (ed.), Pemikiran Islam Kontemporer, (ms. 330-351). Yogyakarta:
Jendela.

Anshari Thayib. (1983), Sistem Politik dan Pemerintahan dalam Islam. Surabaya:
Bina limu.

Annual Bakri & Kamarul Zaman. (2001). Mendekati Pemikiran Islam Dr. Mahathir.
Kelantan: Pustaka Qamar.

Arief Furchan & A. Maimun. (2005). Studi Tokoh: Metode Penelitian Mengenai
Tokoh. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.



326

Astora  Jabat. (2004). Usaha UMNO Jayakan Islam  Hadhari.
http://www.mykmu.net/. Dilayari pada 14 Jun 2009.

--------- . (2005). “Penulis Arab Sanjung Dr. M”. http:/www.mykmu.net/ Dilayari
pada 23 September 2007.

Aziz Deraman. (1991). Wawasan Kebudayaan 2020 Membina Masyarakat
Unggul dan Berbudaya Tinggi. Kertas yang dibentangkan dalam Seminar
Kebangsaan Wawasan 2002, pada 21-22 September 1991, anjuran
bersama Kerajaan Negeri Perak, Persatuan Penulis Nasional (Pena) dan
Institut Kajian Dasar (IKD).

Azyumardi Azra. (1996). Pergolakan Politik Islam: dari Fundamentalis,
Modernisme hingga Post Modernisme. Jakarta: Paramadina.

Baharudin Ali Masrom. (1989). Politik Melayu Abad 21. Kuala Lumpur: ‘D’
Enterprise.

Bahtiar Effendy. (2008). Islam dan Konsep Negara-Bangsa, dalam Kamdani,
Islam dan Humanisme: Aktualisasi Humanisme Islam di Tengah Krisis
Humanisme Universal, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

--------- . (2008). Islam dan Negara: Transformasi Pemikiran dan Praktik Politik
Islam di Indonesia. http:/www.simulacra76.blogspot.com/. Dilayari pada 3
Disember 2008.

--------- . (2001). Teologi Baru Politik Islam. Yogyakarta: Galang Press.

Bell, Philip. (2001). Content Analysis of Visual Images, in Jewit, Carey & Van
Leewen. Handbook of Visual Analysis. London: Sage Publications.

Bogdan, R. C. & Biklen, S. K. (1982). Qualitative Research for Education: An
Introduction to Theory and Methods. Boston: Allyn and Bacon.

Bruinessen, Marten van. (2003). Kata Pengantar untuk Farish A. Noor: Suara
Baru Tentang Islam, dalam Dick van Der Meij (ed.). Dinamika
Kontemporer dalam Masyarakat Islam, Jakarta: INIS.

Buku Majlis Konvokesyen Khas Sempena Penganugerahan ljazah Kehormat
Doktor Falsafah (Pengurusan Pembangunan) Kepada Y.A.Bhg. Tun Dr.
Mahathir bin Mohamad dan ljazah Kehormat Doktor Falsafah
(Pengurusan Kerja Sosial) kepada Y.A.Bhg. Tun Dr. Siti Hasmah binti
Mohd Ali.

Burhan Bungin. (2003). Metode Penelitian Kualitatif. Jakarta: PT. RajaGrafindo
Persada.

Che Det, Zaman Persekolahan dan Rumah Kelahiran Mahathir. (1992). Muzium
Rumah Kelahiran Mahathir Mohamad, Arkib Negara Malaysia, Alor Star,
Kedah.

Dawam Rahardjo, M. (1999). Intelektual Intelegensia dan Perilaku Politik Bangsa.
Bandung: Mizan.



327

Dedi Supriyadi. (2007). Perbandingan Figh Siyasah: Konsep. Aliran, dan Tokoh-
tokoh Politik Islam. Bandung: Pustaka Setia.

Dinsman. (1999). Mahathir (Ekonomi) Perang ‘Aqgidah. Kuala Lumpur: Penerbitan
Pemuda.

Din Syamsuddin, M. (2000), Etika Agama dalam Membangun Masyarakat
Madani. Jakarta: Logos Wacana limu.

--------- . (1993). Usaha pencarian konsep negara dalam sejarah pemikiran politik
Islam, Jurnal Ulumul Quran, Volume 1V, No. 2, 1993, ms. 1-22

Ellyawan  Arbintarso.  (2007). Metodologi  Penelitian ~ Kepustakaan.
http://202.91.15.14/upload/Metodologi.ppt. Dilayari pada 21 Jun 2008.

Esposito, John L. (1984). Islam and Politics. Syracuse: Syracuse University
Press.

--------- . (1986). Identitas Islam Pada Perubahan Sosial-Politik. Jakarta: Bulan
Bintang.

--------- . (1987). Dinamika Kebangkitan Islam: Watak, Proses, dan Tantangan.
Jakarta: Rajawali Press.

--------- . (1994). Ancaman Islam: Mitos atau Realitas. Bandung: Mizan.

Esposito, John L. & Voll, John O. (1999). Demokrasi di Negara-negara Muslim.
Bandung: Mizan.

Fazlur Rahman. (2008). Kebangkitan Semula dan Pembaharuan dalam Islam:
Satu Kajian Tentang Fundamentaslime Islam. Kuala Lumpur: Institut
Terjemahan Negara Malaysia Berhad (ITNMB).

Fuad Amsyari. (1995). Islam Kaafah: Tantangan Sosial dan Aplikasinya di
Indonesia. Jakarta: Gema Insani Press.

Gharisah, A. (1991). Metode Pemikiran Islam. Jakarta: Gema Insani Press.

Ghanoushi, R. (2007). Pluralisme dan Monoteisme dalam Islam, dalam Mansoor
al-dJamri (ed.), Islamisme, Pluralisme dan Civil Society. Yogyakarta: Tiara
Wacana.

Hairudin Harun. (2001). Kosmologi Melayu dalam Era Teknologi Maklumat. Kuala
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Harun Derauh & Shafie Nor. (1982). Mahathir: Cita-cita dan Pencapaian. Kuala
Lumpur: Berita Publishing.

Harun Nasution. (1986). Akal dan Wahyu dalam Islam. Jakarta: Ul Press.

--------- . (1990). Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan.
Jakarta: Bulan Bintang.



328

Haron Din. (2001). Mahathir Tidak Relevan, dalam Annual Bakri & Kamarul
Zaman. Mendekati Pemikiran Islam Dr. Mahathir. Kelantan: Pustaka
Qamar.

Hassan Bilgrami. (1979). Igbal: Sekilas Tentang Hidup dan Pikiran-pikirannya.
Jakarta: Bulan Bintang.

Hasjmy, A. (1982). Di Mana Letaknya Negara Islam. Surabaya: Bina limu.

Khallaf, Abdul Wahab. (2003). Siasah Syariyyah dalam Pemerintahan Islam.
Kuala Lumpur: Al-Hidayah.

Hussin Abdullah. (2002). Studi Dasar-dasar Pemikiran Islam. Bogor: Pustaka
Thariqul 1zzah.

Hussin Mutalib. (1996). Islam dan Etnisitas Perspektif Politik Melayu. Jakarta:
LP3ES.

lbnu Syarif & Khamami Zada. (2008). Figh Siyasah: Doktrin dan Pemikiran Politik
Islam. Jakarta: Erlangga.

Idris Aman. (2004). Bahasa dan kepimpinan: pengkhalayakan wacana Perdana
Menteri Dato’ Seri Dr. Mahathir Mohamad, Jurnal Akademika, No. 65,
Julai 2004, ms. 3-25.

--------- . (2006). Bahasa dan Kepimpinan: Analisis Wacana Mahathir Mohamad.
Selangor: Penerbit UKM.

Idris Zakaria. (2000). Perspektif Mahathir Mohamad Punca Kelemahan Umat
Islam.http://www.scribd.com/doc/7687763/Punca-Kelemahan-Umat-Islam-
Perspektif-Mahathir-Mohamad. Dilayari pada 7 Mei 2010.

Ismail Ibrahim. (2002). Pemikiran Dr. Mahathir Tentang Islam. Kuala Lumpur:
Utusan Publications & Distributors.

Jamaluddin Kafie. (1983). Islam Agama dan Negara. Surabaya: Bina limu.

Jameelah, Maryam. (1982). Islam & Modernisme: Kritik Terhadap Berbagai
Usaha Sekularisasi Dunia Islam. Surabaya: Usaha Nasional.

Jazilus Sakhok. (2007). Islam di Indonesia dan Malaysia: Ke Arah
Mempromosikan Islam yang Moderat. http://www.ccm.um.edu.my/umweb
Dilayari pada 27 Ogos 2009.

Kamarudin. (2006). Politik Melayu: konsep ‘negara Islam’ UMNO dan PAS,
Jurnal Islamiyyat, Vol. 28, ms. 79—-107.

Kamaruzzaman. (2001). Relasi Islam dan Negara Perspektif Modernis &
Fundamentalis. Magelang: Indonesia Tera.

Kamila Ghazali. (2004). The Rhetoric of Dr. Mahathir Mohamad : A Ceritical
Discourse Perspective. Kuala Lumpur: University of Malaya Press.



329

Keane, J. (2007). Sekularisme, dalam Mansoor al-Jamri (ed.) Islamisme,
Pluralisme dan Civil Society, Yogyakarta: Tiara Wacana.

Kepemimpin Tun Dr. Mahathir Mohamad. http:/www.lib.uum.edu.my/. Dilayari
pada 23 September 2007.

Khairul Nizam. (2008). Kesan Faham Jabariyah: Halangan Kepada cara Berfikir
Masyarakat Melayu. http://www.mindamadani.my/ Dilayari pada 4
September 2009.

Khalif Muammar. (2005). Akar Pemikiran dan Gerakan Islam Liberal.
http://www.khairaummah.com/ Dilayari pada 4 September 2009.

Khoo Boo Teik. (1995). Paradoxes of Mahathirisme: An intellectual Biography of
Mahathir Mohamad. Kuala Lumpur: Oxford University Press.

Khoduri Soleh (ed.). (2003). Pemikiran Islam Kontemporer. Yogyakarta: Jendela.

Koleksi Ucapan Tun Dr. Mahathir Mohamad. http://www.pmo.gov.my/. Dilayari
pada 8 Ogos 2009.

Komaruddin Hidajat dan Ahmad Gaus (ed.). (2005). /slam, Negara dan Civil
Society: Gerakan dan Pemikiran Islam Kontemporer. Jakarta:
Paramadina.

Krippendorff, Klaus. (1993). Analisis Isi: Pengantar Teori dan Metodologi.
Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada.

Kurzman, Charles. (2001). Wacana Islam Liberal: Pemikiran Islam Kontemporer
tentang Isu-isu Global. Jakarta: Paramadina.

Kusmana. (2004). Konsep Negara Islam Menurut Munawir Sjadzali, dalam
Nanang Tahqiq (ed.), Politik Islam. Jakarta: Prenada Media.

Laily Mansur. 1994). Pemikiran Kalam dalam Islam. Jakarta: Pustaka Firdaus.
Luthfi Assyaukanie. (2007). Pemikiran Islam Modern: Dari Taksonomi (Model)

Lama ke Islam Liberal. http://www.islamlib.com/. Dilayari pada 28 Ogos
2008.

--------- . (1998). Tipologi dan wacana pemikiran Arab kontemporer, Jurnal
Pemikiran Islam Paramadina, Vol. I. No. 1. Juli-Desember 1998, ms. 58—
95.

Mahathir Mohamad. (1982). Cabaran. Kuala Lumpur: Penerbit Pustaka Antara.

--------- . (1986). Islam Berkembang: Siri Ucapan Penting, Kuala Lumpur: Jabatan
Penerangan Malaysia, Kementerian Penerangan.

--------- . (1995). The Eraly Years 1947-1972. Kuala Lumpur: Berita Publishing.

--------- . (1997). Malaysia: The Way Forward. http://www.pmo.gov.my/. Dilayari
pada 26 Julai 2009.



330

--------- . (1999). Kebangkitan Semula Asia. Selangor: Pelanduk Publications.

--------- . (2000). Democracy, Human Rights, EAEC and Asian Values. Kuala
Lumpur: Pelanduk Publications.

--------- . (2001). Melayu Mudah Lupa. Kuala Lumpur: Pelanduk Publications.

--------- . (2003). Islam dan Umat Islam: Ucapan Pilihan Dr. Mahathir Mohamad.
Selangor: Pelanduk Publications.

--------- . (2005), Bahasa Sastera dan Tamaddun Melayu: Ucapan Dr. Mahathir
Mohamad 1982-2002. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

--------- . (2008a). Dilema Melayu. Selangor Darul Ehsan: Marshall Cavendish
Editions.

--------- . (2008b). Dr. Mahathir Mohamad: Warkah Terpilih Kepada Pemimpin
Dunia, Pendahuluan dan Komentari Terpilih oleh Abdullah Ahmad.
Selangor: Marshall Cavendish.

--------- . (2008c), Chedet.com: Blog Merentas Halangan. Kuala Lumpur: Berita
Publishing.

Martinez, Patriacia. (2003). Mahathir, Islam, dan Dilema Melayu Baru, dalam Ho
Khai Leong & James Chin (ed.), Pentadbiran Mahathir: Prestasi dan Krisis
dalam Pemerintahan, (ms. 235-274). Singapore: Times Books
International.

Masnun Tahir. (2009). Munawir Sjadzali dan Pemikiran Politik Islam di Indonesia.
http://www.akhmadsatori.blogspot.com/. Dilayari pada 31 Julai 2009.

Masykuri Abdillah. (2007). Islam dan Konsep Negara-Bangsa, dalam Kamdani,
Islam dan Humanisme: Aktualisasi Humanisme Islam di Tengah Krisis
Humanisme Universal, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Mehden, F. R. von der. (1986), Kebangkitan Islam di Malaysia, dalam John L.
Esposito (ed.), Islam and Development: Religion and Sociopolitical
Change, Jakarta: Bulan Bintang.

Miles, M. B. & Huberman A. M. (1986). Qualitative Data Analysis: A Source Book
of New Methods. Beverly Hills: Sage Publication.

Misrah. (2008). Pemikiran Nahdlatul Ulama (NU) Tentang Ketatanegaraan
Indonesia: Studi Terhadap ljthad Polittk Pada Era Reformasi.
http://www.wacanaislam.blogspot.com/. Dilayari pada 31 Julai 2009.

Mohmad Kamal Hasan. (2000). Intellectual Discourse at The End of The Second
Millennium: Concerns of A Muslim-Malay CEQ. Kuala Lumpur: Universiti
Islam Antarabangsa Malaysia.

Mohamad Kamil & Rahimin Affandi. (2008). Perubahan sosial dan impaknya
terhadap pembentukan modal insan menurut Ibn Khaldun, Jurnal Hadhari,
Bilangan 1, ms. 1— 38.



331

Mohamad Kamil & Rahimin Affandi. (2008). Pembangunan Modal Insan di
Malaysia: Analisis Terhadap Gagasan Islam Hadhari.
http://www.islamhadhari.net/. Dilayari pada 2 Julai 2009.

Mohamed Arkoun. (1997). Berbagai Pembacaan Quran. Jakarta: Indonesia-
Netherlands Cooperation in Islamic Studies (INIS).

Mohamed Jawhar. (1991). Wawasan Malaysia 2020 sebagai Sintesis Holistik
Masa Depan Negara dan Masyarakat yang Maju dan Makmur. Kertas
yang dibentangkan dalam Seminar Kebangsaan Wawasan 2002, pada
21-22 September 1991, anjuran bersama Kerajaan Negeri Perak,
Persatuan Penulis Nasional (Pena) dan Institut Kajian Dasar (IKD).

Mohd. Jamil Mukmin. (2009). Gerakan Islam di Malaysia: Kesinambungan
Respons dan Perubahan 1957-2000. Selangor: Pusat Penerbitan
Universiti (UPENA) UiTM.

Mohd. Rumaizuddin Ghazali. (2003). Panduan Berdakwah Kontemporari.
Pahang: PTS Publications & Distributors.

————————— . (2005). Aliran-aliran dalam Pemikiran Islam di Malaysia.
http://www.mindamadani.my/. Dilayari pada 28 Julai 2009.

--------- . (2007). Beberapa Aspek Pemikiran Mahathir Mengenai Pembangunan
Islam di Malaysia: Analisis dari Sudut Pemikiran Islam.
http://www.mindamadani.my/. Dilayari pada 28 Julai 2009.

--------- . (2008). Dinamika Siyasah Shariyyah dan Kefahamannya di Kalangan
Umat Islam di Malaysia. http:/www.mindamadani.my/. Dilayari pada 28
Julai 2009.

--------- . (2009). 10 Tokoh Sarjana Islam Paling Berpengaruh: Menyingkap
Sejarah Perjuangan dan Kegemilangan Tokoh Abad ke-20 & 21.
Selangor: PTS Islamika.

Mohamed Yosri. (2002). Tun Dr. Mahathir bin Mohammad Perdana Menteri
Malaysia Keempat (1981-2003): Pencetus Malaysia Negara Maju.
http://www.geocities.com/. Dilayari pada 29 Ogos 2007.

Mohd. Yusof Hasan. (2008). Pemikiran Mahathir Mohamad Kesinambungan
Gelombang Keintelektualisme Melayu Global dari Munshi Abdullah dan
Za'’ba. Selangor: Pusat Penerbitan Universiti (UPENA) UiTM.

Mohd. Toriquddin. (2009). Relasi Agama dan Negara dalam Pandangan
Intelektual Muslim Kontemporer. Malang: UIN Malang Press.

Muchtar Lintang. (1986). Kata Pengantar dalam Buku Cabaran. Kuala Lumpur:
Penerbit Pustaka Antara.

Muhammad Abd. Rauf. (1991). Ummah The Muslim Nation. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka.



332

--------- . (1991). The Muslim Mind: Foundation and Early Manifestation. Kuala
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Muhammad Azhar. (2006). Tipologi Pemikiran Islam Modern dan Posmodern.
Yogyakarta: Universitas Muhammadiyah Yogyakarta.

Muhammad Igbal. (2001). Figh Siyasah Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam.
Jakarta: Gaya Media Pratama.

Mulyanto. (1991). Islamisasi iimu pengetahuan, Jurnal Ulumul Quran, 9 (ll), ms.
158-172.

Munawir Sjadzali. (1993). Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah dan
Pemikiran. Jakarta: Universitas Indonesia Press.

Musa. (1991). Politik dan Negara dalam Islam. Yogyakarta: Pustaka LSI.

Musafir Kelana, Mohd Izani Mohd Zain, Ummu Atiyah Ahmad Zakuan. (20086).
Pembangunan Islam di Malaysia: satu pendekatan Islam substantif.
Jurnal Khazanah IAN Antasari Banjarmasin, Vol. V, No. 06, Nopember-
Desember 2006, ms. 603—617.

Musthafa Umar. (2003). Ziauddin Sardar: Islamisasi Peradaban, dalam Khoduri
Soleh (ed.), Pemikiran Islam Kontemporer, (ms. 406—439). Yogyakarta:
Jendela.

Nanang Tahqiq. (2004). Politik Islam. Jakarta: Prenada Media.

Norhayati. (1996). Islamisasi di Malaysia, di antara Peranan dan Konflik UMNO-
PAS, dalam Yusof Ismail & Khayati Ibrahim, Politik Melayu dan
Demokrasi, (ms. 128—-141). Kuala Lumpur: A. S. Noordeen.

Nurcholish Madjid. (1998). Islam dan politik suatu tinjauan atas prinsip-prinsip
hukum dan keadilan, Jurnal Pemikiran Islam Paramadina, Vol. I. No. 1.
Juli — Desember 1998, ms. 1—-7.

Pandian, Sivamurugan. (2005). Legasi Mahathir. Kuala Lumpur: Utusan
Publication & Distributors.

--------- . (2005). A new deal for Asia — Apakah ‘deal’ itu? Jurnal Akademika, No.
68, Januari 2005, ms. 29— 41.

Pencapaian Tun Dr. Mahathir dalam Arena Politk dan Kerajaan,
http://www.ipdm.uum.edu.my/. Dilayari pada 21 Jun 2009.

Piscatori, James P. (1983). Islam in the Political Process. Cambridge: Cambridge
University Press.

Pratiknya, A. W. (2003), Anatomi Cendikiawan Muslim: Potret Indonesia, dalam
M. Amin Rais (ed.), Islam di Indonesia, Jakarta: Rajawali Press.

Purwono, Studi Kepustakaan. http://www.docstoc.com/docs/Download/. Dilayari
pada 21 Jun 2008.




333

Quthub, Syed. (1984), Keadilan Sosial dalam Islam. Bandung: Pustaka Salman
ITB.

--------- . (1980). Ma‘alim fit Thariq. Beirut: The Holy Koran Publishing House.

--------- . (1990). Karakteristik Konsepsi Islam. Bandung: Penerbit Pustaka.

Rahimin Affandi. (2005). Konsep Tajdid dan Pemikiran Islam Dr. Mahathir: Satu
Analisis. Kertas yang dibentangkan dalam Seminar Dr. Mahathir Pemikir
Islam Abad ke 21, anjuran Jabatan Hal Ehwal Khas, Kementerian
Penerangan Malaysia, Kuala Lumpur.

--------- . (2009). Kenapa Kita Wajib Mendukung Konsep Islam Hadhari Tajaan
Kerajaan. http://www.islamhadhari.net/. Dilayari pada 25 Jun 2009.

Rais, M. Dhiyauddin. (1985), Islam dan Khilafah: Kritik Terhadap Buku Khilafah
dan Pemerintahan dalam Islam Syekh Ali Abdul Raziq. Bandung: Pustaka
Salman.

--------- . (2002), Islam & Politik Bernegara. Semarang: PT. Pustaka Rizki Utama.

Rajanthiran, Sivaperegasam. (2010). Perisytiharan Malaysia Sebagai Negara
Islam oleh Tun Dr. Mahathir Mohamad pada 29 September 2001:
Bantahan DAP dan PAS. Selangor: Pusat Penerbitan Universiti (UPENA)
UiTM.

Ramlah Adam. (2004). Kolokium Pemikiran Tun Dr. Mahathir Mohamad. Melaka:
Institut Kajian Sejarah dan Patriotisme Malaysia (IKSEP).

Rashidah Mamat. (2008). Dasar-dasar Kerajaan, dalam Rohani & Mohamad Idris
Saleh. Pembinaan Negara Bangsa. Sintok: Penerbit UUM.

Raziq, Ali Abd. (1985). Khilafah dan Pemerintahan dalam Islam. Bandung:
Pustaka.

Rezabek, R.J. (2000). Online focus groups: electronic discussions for research,
Forum Qualitative Social Research, Volume 1, No. 1, Art. 18, January
2000.

Riduan Mohd. Nor. (2009). Sejarah dan Perkembangan Gerakan Islam Abad
Moden. Kuala Lumpur: Jundi Resources.

Rohani & Mohamad Idris Saleh. Pembinaan Negara Bangsa. Sintok: Penerbit
UUM.

Rusdi Omar & Sivamurugan Pandian (2005). Falsafah pemikiran politik Dr.
Mahathir Mohamad, Jurnal Kemanusiaan, Bilangan 08, Disember 2005,
ms. 78-91.

Rustam A. Sani (2006). Bercanda dengan Mahathir. Kuala Lumpur: R Publishing
Services.



334

--------- . (2008). Prakata, dalam Zainuddin Maidin, Surat daripada Dr. Mahathir,
(ms. xiii—xx). Kuala Lumpur: Utusan Publications & Distributors.

Setiawan. (2007). Konstelasi Pemikiran Dalam Islam: Kajian Pemurnian Akidah,
Pembaharuan, dan Gerakan Pemikiran. http://www.siaksoft.net/. Dilayari
pada 29 Ogos 2007.

Shafei Abu Bakar. (2007). Wajarkah Hishammuddin  Melenting?.
http://www.harakahdaily.net/. Dilayari pada 4 Julai 2009.

Shamsuddin Moner. (2008). Islam Hadhari: Suatu Pendekatan Siasah Syar’iyyah
dalam Pengurusan Negara Malaysia. http://www.islamhadhari.net/.
Dilayari pada 6 Julai 2009.

Shamsul AB. (2001). Pembentukan Identitas Bangsa dan Dakwah Islam di
Malaysia, dalam R. W. Hefner & P. Horvatich (eds.). Islam di Era Negara-
Bangsa, (ms. 275-303). Yogyakarta: Tiara Wacana.

Shukri Mohamad. (2001). Negara Islam Malaysia: Satu Huraian IlImiah.
http://www.zaharuddin.net/. Dilayari pada 13 Jun 2009.

Siddiq Fadzil. (1997). Pentadbiran Mahathir Paling Positif, dalam Abdul Rahman
Abdullah.  Pemikiran Islam di Malaysia: Sejarah dan Aliran. Jakarta:
Gema Insani Press.

Sirajuddin. (2007). Politik Ketatanegaraan Islam: Studi Pemikiran A Hasjmy.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Soekarno & Ahmad Supardi. (1985). Sejarah dan Filsafat Pendidikan Islam.
Bandung: Angkasa.

Stewart, lan. (2003). The Mahathir Legacy: A Nation Divided A Region at Risk.
Australia: Allen & Unwin.

Syahrin Harahap. (2006). Metodologi Studi Tokoh Pemikiran Islam. Jakarta:
Istigamah Mulya Press.

Syed Hashim Ahmad. (2003). Mahathir Pencetus Tamadun Insaniah. Kuala
Lumpur: Juz ‘Art.

Syed Muhammad Naquib al-Attas. (1981). Islam dan Sekularisme. Bandung:
Pustaka.

Syed Omar. (1995). Wawasan Pembangunan Negara Tahun 2020:
Pengindustrian, Moral dan Keilmuan. Kuala Lumpur: Institut
Perkembangan Minda.

Syifa Amin. (2006). Fazlurrahman: Rekonstruksi Pemikiran Islam dan Neo-
Modernisme. http://www.icas-indonesia.org/. Dilayari pada 29 Ogos 2007.

Ulil Abshar Abdalla. (ed.). (2002), Islam & Barat: Demokrasi dalam Masyarakat
Islam. Jakarta: Paramadina.



335

Wan Mohd. Nor Wan Daud. (1995). Penjelasan Budaya llmu. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka.

Waryono Abdul Ghafur. (2003). Seyyed Hossein Nasr: Neosufisme sebagai
Alternatif Modernisme, dalam A. Khoduri Soleh (ed.), Pemikiran Islam
Kontemporer, (ms. 379-405). Yogyakarta: Jendela.

Zainah Anwar. (2002). Berebut Paling Saleh: Islam dan Politik di Malaysia, dalam
Ulil Abshar Abdalla (ed.). Islam & Barat: Demokrasi dalam Masyarakat
Islam, (ms. 79 — 103). Jakarta: Paramadina.

Zainuddin Maidin. (2008). Surat daripada Dr. Mahathir: Edisi Tambahan Mahathir
di Sebalik Tabir. Utusan Kuala Lumpur: Publications & Distributors.

Zakry Abadi. (1991). Kualiti Kepimpinan Selepas Dr. Mahathir dan Ghafar Baba:
Suatu Perspektif Ketokohan. Kuala Lumpur: Sarjana Enterprise: 1991.

Zallum, Abdul Qadir. (2001). Konspirasi Barat Meruntuhkan Khilafah Islamiyah:
Telaah Politik Menjelang Runtuhnya Negara Islam. Bangil-Surabaya: Al-
Izzah.

--------- . (2001). Pemikiran Politik Islam. Bangil-Surabaya: Al-1zzah.



Lampiran 1

WAWASAN 2020

Latarbelakang

Semasa pelancaran Majlis Perdagangan Malaysia pada 28 Februari 1991, Y.A.B.
Perdana Menteri telah membentangkan satu kertas kerja bertajuk "Malaysia-
Melangkah ke Hadapan" yang mengandungi satu pemikiran dan rangka kerja
mengenai matlamat Malaysia menjadi sebuah negara maju pada tahun 2020.
lanya dikenali sebagai "Wawasan 2020".

Wawasan 2020 bukanlah merupakan satu dasar khas tetapi merupakan tindak
balas kepada perkembangan ekonomi, sosial dan politik yang berlaku di
peringkat nasional dan antarabangsa yang telah memberi cabaran hebat kepada
negara. Wawasan ini telah diketengahkan sebagai satu garis panduan dan
rangka kerja mengenai pendekatan yang harus diambil dalam memulakan
langkah bagi perjalanan jauh yang akan ditempuh oleh negara.

Matlamat terakhir yang dicita-citakan ialah pembentukan sebuah negara
Malaysia yang benar-benar maju menjelang tahun 2020. Kemajuan yang
dimaksudkan bukan terhad kepada bidang ekonomi sahaja malah ia akan
merangkumi segala aspek kehidupan: ekonomi, politik, sosial, kerohanian,
kejiwaan dan kebudayaan.

Menjelang tahun 2020, Malaysia sebagai sebuah negara merdeka akan menjadi
negara yang benar-benar maju, bersatu, mampu berdikari, progresif dan
makmur. Rakyat akan menikmati kehidupan yang sempurna dalam satu
masyarakat yang demokratik, bertoleransi, bermoral, adil, mampu bersaing,
dinamik dan mempunyai daya ketahanan yang tinggi.

Ini bermakna Wawasan 2020 bertujuan mewujudkan negara bermatlamat iaitu
Malaysia akan menjadi negara maju dengan caranya tersendiri tanpa terikut
kepada cara dan corak negara maju yang ada sekarang. Kemajuan yang dicita-
citakan ialah kemajuan yang sempurna yang tidak semata-mata diukur dari segi
pencapaian lahiriah atau fizikal semata-mata malah ia akan meliputi pewujudan
satu masyarakat yang sempurna dengan nilai moral dan etika yang tinggi dan
boleh dicontohi oleh negara-negara lain.

Objektif

Objektif di atas hanya boleh dicapai jika rakyat Malaysia dapat menghadapi dan
mengatasi pelbagai halangan/rintangan yang dianggap sebagai cabaran. Di
bawabh ini diperturunkan sembilan cabaran yang telah dikenal pasti iaitu:

1. Mewujudkan negara Malaysia bersatu yang mempunyai matlamat
yang serupa dan dikongsi bersama. la mesti menjadi negara yang aman,
berintegrasi di peringkat wilayah dan kaum, hidup dalam harmoni,
berkerjasama sepenuhnya, secara adil dan didokong oleh satu bangsa
Malaysia yang mempunyai kesetiaan politik dan dedikasi kepada negara;



337

2. Mewujudkan masyarakat yang berjiwa bebas, tenteram dan maju dengan
keyakinan terhadap diri sendiri, bangga dengan apa yang dicapai serta gagah
menghadapi pelbagai masalah. Masyarakat Malaysia ini mesti dapat dikenali
melalui usaha mencapai kecemerlangan, sedar semua kemampuannya, tidak
mengalah kepada sesiapa, dan dihormati oleh rakyat negara lain;

3. Mewujud dan membangunkan masyarakat demokratik yang
matang, mengamalkan satu bentuk persefahaman yang matang, demokrasi
Malaysia berasaskan masyarakat yang boleh menjadi contoh kepada banyak
negara membangun;

4. Mewujudkan masyarakat yang sepenuhnya bermoral dan beretika, yang mana
warganegaranya kukuh dalam nilai agama, dan kejiwaan dan didorong oleh
tahap etika paling tinggi;

5. Mewujudkan masyarakat liberal dan bertolak ansur, rakyat pelbagai kaum
bebas mengamalkan adat, kebudayaan dan kepercayaan agama masing-
masing dan pada masa yang sama, meletakkan kesetiaan mereka kepada
satu negara;

6. Mewujudkan masyarakat saintifik dan progresif, mempunyai daya perubahan
tinggi dan memandang ke depan, yang bukan sahaja menjadi pengguna
teknologi tetapi juga menyumbang kepada tamadun saintifik dan teknologi
masa depan;

7. Mewujudkan masyarakat penyayang dan budaya menyayangi, iaitu sistem
sosial yang mana kepentingan masyarakat lebih utama daripada diri sendiri
dan kebajikan insan tidak berkisar kepada negara atau individu tetapi di
sekeliling sistem kekeluargaan yang kukuh;

8. Memastikan masyarakat yang adil dalam bidang ekonomi. laitu masyarakat
yang melaksanakan pengagihan kekayaan negara secara adil dan saksama di
mana wujud perkongsian sepenuhnya bagi setiap rakyat dalam
perkembangan ekonomi. Masyarakat sedemikian tidak akan wujud jika masih
ada pengenalan kaum berdasarkan fungsi ekonomi, dan kesemua
kemunduran ekonomi berdasarkan kaum; dan

9. Mewujudkan masyarakat makmur yang mempunyai ekonomi bersaing,
dinamik, giat dan kental.

Perspektif

Cabaran-cabaran di atas sebenarnya telah membangkitkan beberapa isu utama
yang harus dihadapi bagi membolehkan Malaysia mencapai taraf negara maju.
Isu-isu ini ialah:-

1. Pembentukan Satu Negara Bangsa Malaysia

Konsep satu negara bangsa mempunyai makna yang dalam Kkerana ia
bermaksud sebuah negara berdaulat yang rakyatnya tidak dapat diidentifikasikan
melalui kaum, keturunan atau warna kulit. Pembentukan satu negara bangsa
adalah menjadi pra-syarat kepada kemajuan kerana tanpa rakyatnya mempunyai



338

satu pemikiran terhadap satu negara dan bangsa, sebarang bentuk kerjasama
untuk maju tidak akan terjalin. Bagi mengisi konsep ini istilah seperti perpaduan
negara, kesetiaan kepada negara, keharmonian dan toleransi perlulah difahami
dan diamalkan.

2. Negara Perindustrian

Negara yang telah berjaya mengubah corak ekonomi dan kehidupannya
daripada pertanian kepada perindustrian adalah mempunyai status negara maju.
Wawasan 2020 berkehendakkan rakyat Malaysia meneruskan proses
transformasi ini yang telah dimulakan sejak merdeka lagi kerana pencapaian
sekarang masih lagi di pertengahan jalan. Ini adalah kerana proses ini bukan
sahaja melibatkan transformasi daripada kehidupan bertani kepada perindustrian
malah ia juga melibatkan perubahan teknologi, ekonomi, sosial dan
kebudayaan.

Masyarakat negara maju adalah masyarakat yang didokong oleh kemahiran dan
kepakaran sains dan teknologi yang tinggi yang bukan setakat boleh mencedok
atau mengubahsuai sahaja tetapi ia mestilah boleh mencipta, menambah dan
memperbaharui. Bagi mencapai taraf negara perindustrian pertumbuhan
ekonomi yang amat pesat amatlah penting. la sudah tentunya berkait dengan
sumbangan sektor perdagangan dan komersial yang secara langsung melibatkan
soal modal, pelaburan, daya saing, kualiti tenaga kerja, berdikari dan kekentalan
menghadapi cabaran-cabaran. Di peringkat ini peranan sektor swasta amatlah
besar kerana ia akan menjadi jentera Pertumbuhan.

3. Keadilan Ekonomi dan Sosial

Penwujudan satu masyarakat yang adil dalam bidang ekonomi dan sosial
memang tidak dapat disangkal sebagai satu cabaran besar yang perlu dihadapi
bagi penwujudan satu negara maju dan bersatu. Ini ialah kerana dalam sebuah
negara maju tidak patut wujud keadaan di mana satu golongan rakyat
mempunyai segala-galanya sedangkan satu golongan lagi tercicir.

Pernyataan Wawasan ini adalah mempakan penegasan semula keatas isu yang
sentiasa diberi dan meminta perhatian utama iaitu pembasmian kemiskinan,
keseimbangan sosioekonomi di antara kaum, di antara wilayah, di antara negeri
dan diantara bandar dan luar bandar. Dalam konteks ini Wawasan 2020
sebenarnya telah meminta semua rakyat Malaysia tidak salah tafsir terhadap
bantuan yang diberikan kepada sesuatu kaum golongan sebagai tidak adil,
sebaliknya hendaklah menganggapnya sebagai satu usaha bagi memperbaiki
ketidak-adilan. Kesungguhan bagi mencapai tahap keseimbangan ini seterusnya
telah diterjemahkan ke dalam objektif Dasar Pembangunan Nasional dan
dilaksanakan melalui program dan projek Rancangan Malaysia Keenam.

4. Moral dan Etika
Berlainan dengan konsep negara maju yang ada sekarang yang lebih bercirikan

kebendaan, negara maju ala-Malaysia yang dicita-citakan seharusnyalah
berpegang kepada falsafah moral dan etika yang tinggi berasaskan kepercayaan



339

agama. Penganutan falsafah ini adalah penting kerana kemajuan kebendaan
tanpa nilai-nilai moral dan etika tidak akan mewujudkan kesejahteraan dan
keharmonian yang berkekalan sebaliknya banyak membawa keburukan.
Pengamalan nilai-nilai murni (seperti di dalam Dasar Penerapan Nilai-Nilai Islam)
akan menjadi faktor penghalang dalaman untuk tidak menyalahgunakan
kemahiran atau kekayaan yang dimiliki.

5. Pembangunan Masyarakat Berdasarkan Sistem Kekeluargaan

Wawasan ini telah mengetengahkan perkara pokok sistem sosial iaitu
pembangunan keluarga berdasarkan hakikat bahawa keluarga menjadi asas
pembentukan masyarakat dan masyarakat pula menjadi asas pembinaan
negara. Ini membawa maksud bahawa kekuatan dan kemajuan sesebuah negara
itu bermula dan terletak pada keluarga dan masyarakat. Penegasan ini amatlah
benar kerana keluarga (rumah tangga) dan masyarakatlah yang mencorakkan
kualiti individu yang menjadi rakyat dan pemimpin sesebuah negara. Budaya
bangsa yang merangkumi sistem nilai dan cara hidup (termasuk masyarakat
penyayang dan budaya menyayangi) sebagaimana yang dicita-citakan dalam
Wawasan ini hendaklah digerakkan dari awal lagi dan ini memerlukan rakyat
menyedari kepentingan institusi keluarga dalam memajukan negara dan
mengambil langkah-langkah perlu bagi mewujudkan keluarga dan masyarakat
yang sempurna.

Penutup

Sekali imbas Wawasan 2020 seolah-olah merupakan wawasan ekonomi semata-
mata kerana ia mementingkan persoalan pembangunan ekonomi untuk Malaysia
menjadi negara perindustrian, tetapi jika dihalusi ia sebenarnya lebih daripada itu
oleh kerana ia juga menyentuh perkara-perkara berkaitan dengan aspek sosial
dan cara hidup seperti pembentukan dan keperibadian bangsa, moral dan etika,
kebudayaan kebangsaan, pembangunan sumber manusia dan lain-lain.

Wawasan 2020 bukanlah slogan untuk dilaung-laungkan, tetapi ia lebih
merupakan rangka kerja tindakan framework of action bagi setiap rakyat untuk
mengambil langkah-langkah tertentu bagi memastikan Malaysia menjadi negara
yang benar-benar maju dan makmur. Dalam konteks ini Wawasan tersebut
memerlukan beberapa perisian penting, di antaranya ialah kualiti tenaga kerja
yang dihasilkan oleh sistem pendidikan, perubahan sikap dan nilai, penekanan
keada sains dan teknologi, perancangan, dan peranan sektor swasta yang lebih
dinamik.

((Rujukan: http://pmr.penerangan.gov.my/)



Lampiran 2

BERSIH, CEKAP DAN AMANAH
Latarbelakang

Pada pertengahan April 1982, Y.A.B. Dato' Sri Dr. Mahathir Mohamad telah
melancarkan kempen Bersih, Cekap dan Amanah sebagai satu dasar yang
menjadi amalan kepada semua di negara ini. Konsep ini adalah selaras dan
sebagai asas kepada Kempen Kepimpinan Melalui Teladan pada 19hb.
Mac,1983.

Rasional

Pembangunan dan kejayaan sesebuah negara adalah bergantung besar kepada
sikap yang positif serta bermoral tinggi pengurusan-pengurusan pekerjaan,
pentadbiran dan rakyat secara keseluruhannya. Di atas hakikat ini kesedaran
haruslah ditanamkan di jiwa pegawai-pegawai awam, pegawai-pegawai swasta,
pekerja-pekerja dan rakyat supaya mereka memahami tugas dan tanggungjawab
masing-masing dan melaksanakannya dengan cekap dan berkesan, di samping
mempunyai sikap bersih dan beramanah.

Perasaan dan tanggapan bahawa mereka bekerja semata-mata bagi memenuhi
keperluan diri sendiri iaitu untuk mendapat upah atau ganjaran hendaklah dikikis
tetapi sebaliknya semangat bekerja bagi faedah negara dan rakyat
keseluruhannya hendaklah ditanamkan di jiwa semua.

Bersih, Cekap dan Amanah adalah satu framework yang diharapkan dapat
mencapai tujuan tersebut.

Objektif

Objektif utama dasar ini adalah sebagaimana berikut:

1. Bagi mengujudkan satu etika kerja dan sikap berkhidmat yang baru bagi
rakyat Malaysia dengan memberi keutamaan kepada peningkat hasil
(productivity) dan mutu kerja.

2. Untuk meningkatkan semangat atau motivasi pekerja seiring dengan
Penerapan Nilai-Nilai Islam dan Kepimpinan Melalui Teladan.

Secara khususnya sifat-sifat yang ingin diterapkan ke jiwa setiap golongan
pekerja dan rakyat adalah seperti berikut:

1. Bersih iaitu:

a. Mempunyai moral yang tinggi, bertatatertib dan berdisiplin, tidak
menyeleweng dan tidak rasuah.

b. Berkecuali iaitu tidak memihak ke mana-mana atau berat sebelah.
c. Tidak mementingkan diri sendiri.
d. Tidak khianat, hasad dan dengki.
2. Cekap iaitu:
a. Berani dan cepat membuat keputusan.



341

Menghadapi krisis dengan tenang

Bersikap tegas kepada prinsip.

Mempunyai produktiviti yang tinggi dan kualiti dalam kerja.
Mempunyai keyakinan diri.

~ 0o oo T

Berpandangan jauh - proaktif dan bukan reaktif.
g. Berpengetahuan, berpengalaman dan mahir dalam bidang-bidang tertentu.
3. Amanah iaitu:

a. Rela dan cuba menjalankan tugas dan tanggungjawab yang diamanahkan
dalam batas kuasa yang ditentukan dengan penuh gigih dan ikhlas bagi
mencapai objektif yang ditetapkan.

b. Mempunyai sifat luhur dan murni, jujur kepada diri sendiri, rakan dan
organisasi

Strategi Pelaksanaan Dalam

Strategi dalam melaksanakan konsep ini Kerajaan telah mempraktikkannya
sendiri terlebih dahulu dengan mengambil daya utama bagi membaiki
perkhidmatan-perkhidmatan yang diberikan oleh pentadbiran awamnya melalui
langkah-langkah tertentu, di antaranya ialah:

1. Mengadakan Manual Prosedur Kerja (MPK) & Fail Meja (FM)

Kerajaan telah menyedari bahawa terdapat kelemahan dalam pentadbiran
awamnya berpunca dari ketidakpastian pegawai dan kakitangan Kerajaan
mengenai tugas dan kuasa untuk bertindak dan ujudnya pertindihan tugas
dan tanggungjawab. Kerana ketidakpastian ini pegawai-pegawai tidak yakin
untuk membuat keputusan, tetapi sebaliknya terpaksa merujukkan kepada
pihak atasan atau kepada agensi lain. MPK dan FM akan menentukan
sejelas-jelasnya cara sesuatu kerja harus dijalankan, siapa yang
bertanggungjawab, siapa yang mempunyai kuasa, pihak yang harus
dihubungi, apa peraturan dan undang-undang yang disemak dan langkah-
langkah yang harus diambil.

Kesemua Jabatan Kerajaan telah diminta menyediakan MPK dan FM ini, dan
diharapkan ini dapat melicinkan pentadbiran dan mempercepatkan tindakan.

2. Membaiki aspek pengurusan melalui teknik-teknik baru seperti
mesyuarat dan kumpulan meningkat Mutu Kerja (QCC).

Dalam teknik ini pegawai-pegawai dan kakitangan awam di semua lapisan
boleh memberi sumbangan fikiran dan tidak pasif iaitu menunggu arahan
semata-mata. Di dalam mesyuarat-mesyuarat dan KMK ini idea-idea baru
dan pandangan praktikal boleh disuarakan untuk membaiki kerja. Secara
khususnya teknik baru ini memerlukan setiap penjawat awam mempunyai
sikap 'innovative dan creative'.

3. Pengluasan khidmat pusat-pusat pembayaran bil setempat

Ini adalah bertujuan untuk memberi kemudahan kepada orang ramai
menyelesaikan urusan mereka dengan cepat dan menjimatkan masa tanpa
mereka terpaksa pergi ke beberapa jabatan yang berasingan.

4. Pejabat Pelan Terbuka



342

Bagi mempastikan ruang pejabat digunakan secara optima, dan
membolehkan pengawasan dijalankan dengan lebih sempurna.

5. Kad perakam waktu

Ini bukan sahaja bagi menentukan semua pegawai mengikut waktu sebagai
satu formaliti tetapi yang penting ialah mereka mengambil berat tentang
waktu dan bertindak mengikut jadual.

6. Pengisytiharan harta oleh para anggota kabinet dan pegawai serta
kakitangan Kerajaan.

7. Pemakaian 'name tag' oleh kakitangan Kerajaan.

8. Menegaskan dan mengukuhkan peranan Badan Pencegah Rasuah
khasnya bagi menyiasat tuduhan-tuduhan rasuah.

9. Perkhidmatan Cemerlang bagi menghargai pegawai-pegawai yang
didikasi dan telah memberikan sumbangan yang istimewa. Di dalamnya
terkandung tujuh Teras Perkhidmatan yang menjadi asas bagi prestasi
kelakuan dan kerja-kerja seharian kakitangan awam.

10. Penghantaran pegawai-pegawai melanjutkan pelajaran bagi meluaskan
pengetahuan dan pengalaman mereka agar dapat memberi sumbangan
yang lebih bermakna dan produktif apabila balik nanti.

Penutup

Bersih, Cekap dan Amanah adalah satu konsep yang murni. Sifat-sifat ini adalah
asas yang penting di dalam mengujudkan satu masyarakat Malaysia yang benar-
benar bertamaddun dan bermoral bersesuaian dengan Islam sebagai ugama
rasmi.

Dengan itu konsep ini tidak boleh dipisahkan dan hendaklah berjalan seiring
dengan Dasar Penerapan Nilai-Nilai dan Konsep Kepimpinan Melalui Teladan
serta Rukun Negara.

Jika dikaji keseluruhannya slogan BCA ini akan memberi kesan dalam
pencapaian satu pentadbiran yang benar-benar berhasrat mencapai daya
pengeluaran yang tinggi melalui etika dan nilai bekerja yang progresif selaras
dengan kehendak-kehendak moral yang murni dan terpuiji.

(Rujukan: http://pmr.penerangan.gov.myy/)



Penyampai : DATO' SERI DR. MAHATHIR BIN MOHAMAD

Tajuk : DI MAJLIS PELANCARAN KEMPEN "KEPIMPINAN
MELALUI TAULADAN"

Lokasi : STADIUM TUN RAZAK, KUALA LUMPUR

Tarikh : 19-03-1983

Assalamu “alaikum warahmatullahi wabarakatuh dan selamat pagi saudara dan
saudari sekelian.

Saya bersyukur ke hadrat Allah subhanahu wataala, kerana dengan izinNya,
kita dapat bersama-sama berkumpul pada pagi ini, baik di Stadium mahupun di
mana-mana sahaja saudara-saudari berada, untuk membulat dan membaharui
azam kita bagi meningkatkan taraf pencapaian, serta mutu dan hasil kerja
masing-masing, selaras dengan cita-cita ke arah mencapai kesejahteraan,
keteguhan dan kedaulatan negara.

Negara kita Malaysia adalah sebuah negara berbilang kaum yang sedang
membangun. Sementara kita telah mencapai satu tahap kemajuan yang boleh
dibanggakan sejak merdeka hampir 26 tahun dahulu, tetapi kita masih jauh
ketinggalan jika dibandingkan dengan negara-negara yang sudah maju. Kita
bukan berhajat semata-mata kepada kehidupan yang mewah, tetapi kita sedar
bahawa tidak ada penghormatan kepada negara dan bangsa yang daif dan
mundur. Untuk memelihara maruah dan kehormatan kita, maka kita haruslah
menguasai segala bidang yang kini dimiliki oleh bangsa-bangsa yang maju.
Hanya apabila kita setanding dengan mereka baharulah kita tidak akan
dipermain dan diperbudak-budakkan. Cuma mereka yang tidak bermaruah
sahaja yang sanggup bangsa dan negaranya dihinakan. Hajat dan matlamat kita
yang utama ialah memelihara kedaulatan negara dan maruah bangsa kita
Malaysia.

Memandang kepada hakikat ini, maka Kerajaan telah berjanji akan mendirikan
sebuah pemerintahan yang bersih, cekap dan amanah. Janji ini dibuat kerana
pemerintahan yang bersih, cekap dan amanah bukan sahaja akan
membolehkan kita mencapai kemajuan yang pesat, tetapi rakyat
keseluruhannya akan hidup lebih bahagia hasil dari amalan nilai-nilai yang mulia
ini. Kita tidak syak bahawa pemerintahan yang bersih, cekap dan amanah akan
melicinkan pentadbiran dan urusan Kerajaan, mempertingkatkan lagi daya
pengeluaran dan menjadikan negara ini stabil, kukuh dan kuat.

Tetapi janji asal dibuat semata-mata oleh pemimpin politik Kerajaan sahaja.
Tidak ada janji yang sama yang dibuat oleh pegawai dan kakitangan Kerajaan
yang mana tugas merekalah yang akan membawa hasil yang diidamkan. Oleh
kerana pentadbiran yang bersih, cekap dan amanah cuma memberi makna jika
pemimpin serta pegawai dan kakitangan memiliki sifat-sifat yang dijanjikan,
maka pemimpin Kerajaan yang terdiri dari ahli politik dan perkhidmatan awam
terpaksalah membuat ikrar untuk berusaha menanam dan menentukan nilai-nilai
tersebut diamalkan. Tidak ada usaha vyang lebih penting daripada
memanjangkan janji-janji tadi kepada pegawai dan kakitangan Kerajaan. Inilah
sebabnya yang hari ini kita semua berhimpun untuk berikrar.



344

Ikrar pula tidak bermakna melainkan ia diamalkan. Untuk menentukan janji yang
dibuat ditunaikan maka yang utama yang perlu mengamalkan janji ialah
pemimpin sendiri. Tidak ada gunanya pemimpin menyeru kepada kebaikan jika
ianya sendiri tidak mengamal apa yang diseru olehnya. Memang benar
pemimpin, sebagai manusia biasa, tidak sunyi dari kesilapan. Tetapi pengikut
akan memaafkan perbuatan yang tidak disengaja, asalkan usaha dibuat untuk
mengamal yang baik dan kesalahan dibetulkan. Kesilapan yang dimaksudkan di
sini bukanlah berasas kepada fitnah yang sering dilempar tetapi adalah
kesilapan yang nyata. Perbuatan memfitnah adalah satu perbuatan keji yang
tidak harus dibuat oleh sesiapa.

Kepimpinan melalui tauladan yang baik adalah cara yang berkesan sekali bagi
menentukan kebaikan diamal oleh semua. Tidak ada kebaikan dari tabiat
bercakap lain dan membuat lain. Sebab itulah thema kempen yang bermula
pada hari ini ialah "Kepimpinan Melalui Tauladan". Tauladan memang
merupakan beban yang berat. Namun demikian, bagi mereka yang ikhlas, yang
ingin melihat negara ini aman dan maju-jaya, dihormati dan dibanggakan, beban
yang berat ini tentulah akan dipikul dengan hati yang tabah.

Saudara-saudari sekelian.

Kita semua yang berkumpul pada hari ini adalah pemimpin di samping menjadi
pengikut atau anak-buah. Mereka yang tidak hadir juga demikian. Setiap orang
dari kita mempunyai ketuanya dan mempunyai orang di bawah jagaannya. Jika
tidak pada hari ini, pada satu hari nanti kita tetap akan jadi pemimpin. Oleh itu,
setiap orang dari kita perlulah awal-awal lagi menunjuk tauladan yang baik yang
boleh meyakinkan semua pihak dan menentukan pentadbiran negara ini
berjalan dengan cukup berkesan.

Tauladan yang pertama yang perlu kita tunjukkan ialah kebersihan dalam
semua aspek, kebersihan moral dan kebersihan fisikal. Kebersihan moral
bermakna sentiasa berfikiran bersih dan menjalankan tugas kita seperti yang
telah kita janjikan, tanpa muslihat atau niat yang tidak baik. Kita tidak harus
melewat-lewatkan kerja kerana ingin mendapat sogokan. Kita tidak harus
mengambil apa yang bukan hak kepada kita. Kita tidak sepatutnya terlibat
dengan sebarang jenayah dan rasuah. Kita tidak harus menyalahgunakan
kuasa dan kita tidak harus sombong dan angkuh.

Kita harus tertib dari segi pakaian dan kelakuan serta menentukan keadaan di
sekeliling kita, sama ada di tempat kerja atau di rumah, juga bersih dan teratur.
Kita harus mengelak dari mencemar alam sekeliling. Pendek kata, semua yang
dianggap bersih, kita amalkan, dan semua yang dipandang jijik dan hina kita
jauhkan diri.

Berkenaan dengan kecekapan pula kita tentu maklum akan pentingnya. Tidak
ada kerja yang boleh dibuat dengan sempurna tanpa kecekapan. Sementara
pelajaran di sekolah membekal kita dengan asas-asas pengetahuan, kecekapan
cuma boleh diperolehi melalui latihan tertentu dan pengalaman. Oleh itu
berlatihlah sepanjang masa, tuntutlah segala ilmu yang berkaitan, dan



345

amalkanlah tiap sesuatu kerja berkali-kali sehingga kecekapan diperolehi.
Setiap orang dari kita mempunyai kebolehan yang istimewa, dan kebolehan ini
boleh dicanai melalui amalan yang berturut-turut. Oleh itu berusahalah.

Kita tidak harus puas hati kerana kita boleh buat sesuatu. Kita perlu
meningkatkan lagi kebolehan kita sepanjang masa melalui penyelidikan,
pelajaran dan amalan. Insya-Allah, jika kita tekun dan tabah hati, akhirnya
kecekapan kita akan meningkat. Kualiti mestilah dijadikan matlamat kita, kerana
kualiti membawa manfaat kepada kita dan kepada masyarakat. Negara yang
ditadbir oleh orang yang cekap akan menjadi lebih maju dan kukuh. Sudah tentu
maruah negara akan lebih terpelihara.

Janji yang ketiga yang perlu kita amalkan ialah amanah. Sebenarnyalah
amanah amat penting bagi manusia yang bermasyarakat. Tanpa amanah,
kucar-kacir tetap akan berlaku. Jika kita tidak boleh harap atau
pertanggungjawabkan apa-apa sesuatu kepada sesiapa, adalah mustahil kita
dapat menguruskan kerja atau kewangan, serta harta Kerajaan dan harta
rakyat. Kerja dan urusan Kerajaan tidak boleh diserah kepada seorang sahaja.
Ramai yang akan terlibat dengan pengurusan pentadbiran. Jika anggota
Kerajaan tidak boleh dipercayai, maka akan hancurlah Kerajaan, dan akan
wujudlah anarki yang akan mengancam diri kita sendiri.

Setiap pegawai Kerajaan, sama ada berpangkat rendah atau tinggi, diberi
kuasa. Kuasa ini diberi, kerana tanpa kuasa, urusan kawalan yang menjadi
tanggungjawab Kerajaan tidak dapat dijalankan. Malangnya, kuasa mudah
disalahgunakan. Apabila disalahgunakan, kuasa tidak lagi menjadi alat
pengawal tetapi akan menghalang, serta merosakkan segala kegiatan
masyarakat. Sama ada kuasa yang dimaksudkan ialah kuasa mengeluar lesen
penjaja, atau kuasa melulus projek ratusan juta, penyalahgunaannya tetap
membawa akibat yang buruk kepada masyarakat. Akhirnya, semua rakyat akan
rugi akibat tidak adanya amanabh ini.

Demikian juga dengan urusan biasa Kerajaan. Jika surat dari rakyat dihilangkan,
atau pembayaran tidak dibuat mengikut jadual, atau arahan dicuaikan, maka
pentadbiran akan menjadi lemah dan tidak berkesan. Dan pentadbiran yang
lemah dan tidak berkesan akan mengekalkan negara ini sebagai negara
membangun, dan penduduknya daif dalam segala bidang. Kita akan dikeji dan
dihinakan sepanjang masa.

Tentulah jelas bahawa tanpa pentadbiran yang bersih, cekap dan amanah di
semua peringkat, dari pemimpin politik dan pegawai pentadbiran awam yang
tertinggi hingga ke budak pejabat, negara ini dan bangsa Malaysia tidak akan
maju-jaya dan tidak akan dihormati oleh sesiapa. Akan sia-sia sahajalah
kemerdekaan yang kita capai kerana maruah kita akan terus berada di tahap
yang lama, tahap orang yang dijajah, tahap hamba yang hina. Tidak ada
sesiapa pun yang boleh kita salahkan oleh kerana nasib kita telah berada di
dalam tangan kita sejak 26 tahun yang lalu.

Inilah sebabnya yang kita mahu pemerintahan yang bersih, cekap dan
beramanah. Tetapi kita akui bersih, cekap dan beramanah sahaja tidak
mencukupi. Kita perlu sifat-sifat yang lain bersama. Kita perlu kepada disiplin,
kepada ketertiban dan kesopanan, kepada keberanian, kepada budi-bahasa



346

yang baik, kepada kerajinan, dan lain-lain lagi nilai yang mulia, yang boleh
menjadikan kita lebih bahagia. Semua nilai-nilai ini dituntut oleh semua agama.
Semua nilai ini mencerminkan tanggungjawab dan timbang rasa yang
diperlukan dari manusia yang hidup dalam masyarakat. Semua nilai ini
membuktikan kesayangan manusia kepada masyarakat, bangsa dan kepada
negaranya. "Habul watan minal iman".

Dengan melafazkan ikrar pada hari ini kita membuat pengakuan bahawa kita
akan menunjuk tauladan yang baik sebagai pemimpin. Amalan yang baik akan
membawa kebaikan bukan sahaja kepada perkhidmatan awam, tetapi kepada
seluruh masyarakat, termasuklah diri sendiri. Tidak ada kerugian dari khidmat
yang baik kerana kebaikan yang akan didapati dalam masyarakat akan dirasai
juga oleh kita sendiri.

Memandang kepada hakikat ini, tentulah kita tidak boleh menganggap bahawa
khidmat yang kita beri adalah barang jualan untuk sekian banyak upahan
sahaja. Apakah berkhidmat kepada diri sendiri memerlukan bayaran oleh orang
lain? Bagi yang insaf pula, apakah khidmat kepada orang lain tidak merupakan
satu tanda peradaban yang baik? Tidakkah khidmat untuk masyarakat
merupakan satu ibadat? Jika kita menjawab ‘ya' kepada soalan-soalan ini,
maka khidmat yang kita beri mestilah lebih daripada semata-mata untuk
mencari nafkah. Dan tentulah kita akan sanggup memberi khidmat yang lebih
baik kerana matlamat yang mulia ini.

Sebab itu, saya ingin tekankan, iaitu semua kita harus bekerja bukan setakat
upahan yang kita terima, tetapi lebih dari itu, iaitu kerana bangsa, negara dan
kerana Tuhan yang memberi begitu banyak nikmat kepada kita. Janganlah kita
terlalu berkira akan titik-peluh kita yang bernilai sekian banyak, tetapi hendaklah
kita jalankan tugas kita kerana ini adalah sumbangan kita kepada masyarakat
dan negara kita sendiri. Nikmat yang kita dapati dari sebuah negara yang stabil,
dan yang aman damai, tidak boleh kita lupakan, bahkan patut kita sedar, dan
insaf, dan kita bersyukur kerananya. Dan kita akan dapati lebih banyak nikmat
kerana kesyukuran kita.

Saudara-saudari sekelian,

Negara kita adalah negara berbilang kaum. Sungguhpun perasaan perkauman
terpaksa diakui, tetapi umumnya, kita hidup aman damai, dan kita mempunyai
perhubungan yang baik antara satu kaum dengan kaum yang lain. Berbanding
dengan lain-lain negara berbilang kaum atau berbilang agama, di mana begitu
kerap rusuhan antara kaum berlaku dengan pembunuhan yang ramai,
kefahaman dan harmoni antara kaum di Malaysia boleh kita banggakan.

Tetapi, kerjasama dan kefahaman ini masih boleh diperbaiki. Dalam negara kita,
tidak dapat tidak anggota-anggota dari kaum-kaum yang berlainan terpaksa
bekerja bersama-sama di mana-mana tempat. Akan terjadi pula keadaan di
mana ketua dan pekerja terdiri daripada kaum-kaum yang berlainan. Biasanya,
dalam keadaan ini, perasaan tidak puas hati akan timbul, dan tuduhan
penindasan, sabotage dan sebagainya akan disuarakan.

Mungkin sungutan dan tuduhan ini berasas, tidak kira yang mana satu kaum
yang membuat dakwaan. Tetapi, elemen syak wasangka kerana berlainan kaum



347

biasanya membesarkan peristiwa-peristiwa yang kecil. Jika terdapat pula orang
yang berkepentingan, maka syak wasangka ini ditokok tambah, sehingga
ketegangan berlaku, dan kerja tidak dapat dijalankan dengan baik. Peristiwa-
peristiwa seperti ini berlaku dalam jabatan-jabatan Kerajaan, dan juga dalam
firma-firma swasta. Tentulah nyata, bahawa keadaan seperti ini tidak sihat, dan
tidak menolong membangunkan negara. yang berbilang kaum ini, kita tidak
dapat elak dari bercampur-gaul di antara kaum di waktu bekerja. Adalah lebih
baik bagi semua pihak jika kita semua cuba mengurangkan perbuatan
diskriminasi, dan jika berlaku sedikit-sebanyak perbuatan yang boleh
menimbulkan keraguan tentang sikap, kita ketepikan sahaja, dan kita tumpukan
kepada kerja yang perlu dibuat dengan sempurna. Mereka yang sempurna
kerjanya, lambat laun akan dihormati dan disegani dan akan diberi layanan yang
saksama. Dengan perkataan lain, terimalah hakikat hidup, dan bekerja dalam
masyarakat majmuk, dan sesuaikanlah diri dengan hakikat ini. Kurangkanlah
tuduh-menuduh, tetapi sebaliknya, eratkan perhubungan antara kaum, baik di
waktu bekerja atau selepasnya.

Saudara-saudari sekelian,

Dalam usaha kita mempertingkatkan taraf hidup kita, serta kebahagiaan
masyarakat dan negara, kita mempunyai dua pilihan -- satu pilihan jangka
pendek, dan satu lagi ialah pilihan jangka panjang. Mereka yang membenarkan
nafsu menguasai diri akan memilih keuntungan jangka pendek. Walaupun
‘nikmatnya’ akan dirasai lebih awal, tetapi akhirnya kesan buruk akan melanda
dirinya. Orang yang selalu mengutamakan faedah jangka pendeklah yang kerap
terlibat dengan rasuah, kecurangan dan berbagai lagi amalan yang tidak baik.

Bagi yang mengutamakan faedah jangka panjang, korban perlu dibuat dahulu
sebelum nikmat yang lebih berkekalan dapat dirasai. Kata pepatah, "Sesal
dahulu pendapatan, sesal kemudian apa gunanya". Sebab itu kita disuruh
berkorban kerana korban boleh membawa nikmat akhirnya, nikmat yang lebih
berkekalan. Oleh itu kita semua patutlah utamakan kebaikan jangka panjang.
Adalah lebih baik kita tekun bekerja sekarang, kerana bukan sahaja kita akan
mendapat faedah yang lebih baik kemudian, tetapi dengan negara ini menjadi
lebih bersih dan maju- jaya, zuriat-zuriat kita pun akan turut mengecapi nikmat.
Mereka akan hidup bermaruah tinggi, dihormati oleh semua orang, dan mereka
akan lebih berupaya menentukan zuriat mereka pula berada dalam keadaan
yang lebih mulia. Oleh itu, berkorbanlah untuk agama dan tanahair kerana
korban membawa nikmat yang lebih kekal kepada pengamalnya.

Saudara-saudari sekelian,

Hari ini kita akan lafazkan ikrar -- ikrar untuk menunjuk tauladan yang baik, ikrar
untuk mengamalkan segala nilai yang mulia, ikrar untuk menjadikan negara kita
lebih kukuh dan maju-jaya, dan ikrar untuk menjadikan masyarakat berbilang
kaum kita ini, masyarakat yang lebih bahagia, bersatupadu dan berjaya. Dengan
nada yang serius kita ikrar untuk membina negara kita supaya tidak siapa boleh
memandang rendah atau menghina kita. Insya-Allah, jika kita pegang kepada
ikrar ini, kita akan capai matlamat kita.

Sebagai petanda bahawa ikrar kita adalah ikrar yang datang dari hati yang suci,



348

dibuat dengan ikhlas, kita perlu membuktikan pegangan kita kepada ikrar ini.
Kita perlu membuat satu pengorbanan sebagai bukti dan tanda keikhlasan ikrar
ini. Saya ingin menganjurkan supaya, sebagai satu simbol yang nyata dan
berkesan, kita semua mengorbankan 15 minit dari masa kita khas untuk
masyarakat dan negara. Kita semua harus datang ke pejabat pada masa yang
ditetapkan, tetapi kita tinggalkan pejabat 15 minit lebih lewat dari masa yang
ditetapkan. Ini adalah sebagai khidmat rela kita kepada masyarakat dan negara.
Insya-Allah kita semua akan mendapat nikmat daripadanya.

Syor saya ini ialah syor sahaja. Tidak ada paksaan dalam perkara ini. Tetapi,
oleh kerana amalan ini adalah amalan yang baik, dan kita berikrar akan
"Memimpin Melalui Tauladan", saya yakin negara dan masyarakat tidak akan
dihampakan. Walau bagaimanapun, kita perlu ingat bahawa ikrar kita belum
dapat dipenuhi jika kita beri khidmat percuma ini sahaja. Banyak lagi yang perlu
diamalkan oleh kita supaya ikrar yang dibuat mempunyai makna.

Acara pada hari ini melibatkan pegawai dan kakitangan Kerajaan sahaja. Tetapi,
tauladan yang kita tunjuk pada hari ini tentulah akan dicontohi oleh pihak swasta
jua. Malaysia memerlukan rakyat yang bersih, cekap dan beramanah, yang rajin
dan berdisiplin untuk menjadikan negara kita selamat dan maju jaya. Kerajaan
sahaja tidak mungkin berkesan jika pihak swasta dan orang awam
keseluruhannya tidak memberi kerjasama dan tidak mengamalkan amalan yang
baik yang kita utarakan.

Insya-Allah keinsafan dan kesyukuran akan membawa balasan yang baik
kemudiannya. Bersama-samalah kita berdoa semoga kita diberi taufik dan
hidayah serta kekuatan untuk melaksanakan azam kita ini dengan jayanya.

Dengan harapan ini, saya dengan nama Allah Yang Maha Pemurah Lagi Maha
Penyayang, melancarkan kempen "Kepimpinan Melalui Tauladan".

Wassalamu “alaikum warahmatullahi wabarakatuh dan terima kasih.

Kami menerima 348138 kunjungan sejak 17 Disember 2008
Paparan terbaik pada skrin 1024 x 768 dengan Internet Explorer 7+ dan Mozilla
Firefox 3+ ©2009 Hakcipta Terpelihara SMPKE, Pejabat Perdana Menteri
(http://pmr.penerangan.gov.my/)




Lampiran 4

DASAR PENERAPAN NILAI-NILAI ISLAM DALAM PENTADBIRAN

Latarbelakang

Di dalam Perlembagaan Malaysia, Islam ialah agama rasmi Negara dan hak
mengendalikan hal ehwal Islam diberikan kepada Raja-raja dan Kerajaan-
kerajaan Negeri. Sungguhpun demikian, penganut-penganut agama lain adalah
bebas mengamalkan agama masing-masing.

Penglibatan Raja-raja, Kerajaan-kerajaan Negeri dan Persekutuan dalam bidang
ini bermula sebelum merdeka lagi. Antara aktiviti dan program penting yang
dikelolakan oleh mereka termasuklah sistem sekolah agama, sistem undang-
undang mahkamah syariah, pembinaan surau dan masjid, pungutan dan
pengurusan zakat fitrah dan Baitulmal. Dalam tahun-tahun awal selepas
kemerdekaan, aktiviti dan program ini telah dipergiat dan ditambah pula dengan
perkara-perkara baru, antaranya termasuklah tilawah Al-Quran yang telah
mengharumkan nama negara di kalangan negara-negara Islam.

Sementara langkah-langkah ini sedang dikelolakan, dunia Islam sejagat telah
bangun semula, didorong oleh satu kesedaran baru tentang kemurnian Islam dan
peranan yang boleh dan patut dimainkannya dalam hal ehwal negara dan
peribadi. Kesedaran baru ini, yang menjadi ketara dalam dekad tujuh puluhan,
juga dirasai di Malaysia. Dalam keadaan ini, Kerajaan Persekutuan sendiri telah
terdorong untuk meluas dan mengukuhkan programnya mengenai hal ehwal
Islam. Sehubungan dengan ini, usaha-usaha baru telah diambil, antaranya
termasuklah penubuhan sekolah-sekolah menengah agama berasrama penuh,
Universiti Islam Antarabangsa, Bank Islam, Syarikat Insurans Islam dan
pengukuhan Bahagian Hal-Ehwal Islam, Jabatan Perdana Menteri. Selaras
dengan usaha-usaha ini, satu lagi usaha yang dipanggil 'Dasar Penerapan Nilai-
nilai Islam dalam Pentadbiran' telah diperkenalkan pada tahun 1985.

Rasional

Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam dalam Pentadbiran adalah sebahagian
daripada pelbagai usaha Kerajaan Malaysia untuk memasukkan unsur-unsur
Islam dalam pentadbiran dan kehidupan rakyat Malaysia. Rasional Kerajaan
memberi perhatian kepada nilai-nilai khususnya nilai-nilai Islam ialah:

"Dalam usaha untuk memelihara maruah Warganegara Malaysia, maka perlulah
ia mempunyai satu identiti yang kukuh. Dalam konteks ini, unsur yang terpenting
sekali dalam pembentukan identiti Warganegara Malaysia ialah nilai. la
merupakan satu faktor utama yang boleh memastikan kelahiran sesebuah
masyarakat yang disegani. Sesuatu bangsa yang tidak mempunyai nilai
kehidupan yang tertentu akan mudah menjadi mangsa kepada bangsa lain yang
sentiasa berusaha mengembangkan nilai-nilainya dan dengan perkembangan ini
akan dapat menguasai bangsa yang tidak mempunyai nilai-nilai yang kukuh."



350

Bagi masyarakat Malaysia yang terdiri daripada berbagai kaum dan agama dan
menjalani cara hidup yang berbeza-beza, pengamalan nilai-nilai yang dapat
diterima oleh semua rakyat adalah menjadi asas penting dalam usaha ke arah
membentuk identiti dan perpaduan. Tanpa nilai yang universal ini rakyat akan
terdorong untuk menerima dan menyanjung nilai-nilai lain yang sangat asing bagi
masyarakat Malaysia. Ini akan menyebabkan kesetiaan rakyat Malaysia serta
identitinya sebagai satu warganegara akan menjadi kabur dan maruah bangsa
tidak dijunjung tinggi dan mungkin mereka akan memperkecil-kecilkan negara
dan bangsa sendiri. Dengan itu rakyat Malaysia haruslah mempunyai identitinya
sendiri dengan setiap individu, organisasi dan semua sektor yang melaksanakan
pelbagai aktiviti menjalankan kerja yang boleh memberikan sumbangan kepada
kesejahteraan negara. Urusan-urusan yang dijalankan dengan penuh rapi, teliti,
amanah dan rasa bertanggungjawab boleh membawa kepada pembentukan
identiti yang diperlukan oleh sesebuah negara seperti Malaysia ini. Tanpa
penerimaan nilai-nilai  hidup yang mulia tidak mungkin identiti yang
membanggakan dapat dicapai.

Sebagaimana yang sedia dimaklumi 'identiti' tidak boleh pisahkan daripada nilai.
Persoalannya ialah; "Apakah nilai yang boleh digunakan bagi mengukuhkan
sesuatu identiti?" Ramai yang berpendapat masalah nilai lebih sesuai diserahkan
kepada individu-individu dan komuniti-komuniti yang berkenaan untuk
menentukannya. Tetapi ini tidak akan menyelesaikan masalah, malah ia akan
berakhir dengan kekeliruan yang berterusan di dalam masyarakat. Oleh itu
adalah sangat wajar sekiranya dijelaskan secara langsung nilai yang perlu
diterima dan diterapkan dalam masyarakat. Bagi masyarakat Malaysia adalah
tepat sekiranya nilai itu diasaskan kepada kehendak dan pengajaran Islam bagi
membentuk sebuah negara yang produktif dan bermoral tinggi. Mungkin pada
awalnya ia akan dipersoalkan menerusi kacamata agama atau budaya lain
kerana memilih nilai yang diasaskan kepada satu agama sahaja. Tetapi dengan
merenung kembali dan memahami negara Malaysia itu sendiri, setiap rakyat
akan mendapati dan menyedari bahawa langkah untuk memilih nilai Islam itu
adalah langkah yang wajar. Sebaliknya pula mereka yang tidak memahami
tentang kedudukan Negara Malaysia dari segi geografi, sejarah, kebudayaan,
perlembagaan dan lain-lainnya akan terus mempertikaikan perkara ini.
Walaubagaimanapun, setelah melihat secara objektif, maka tidak akan ada satu
sebab pun untuk menolak bahawa nilai yang berasaskan kepada agama Islam itu
ialah yang paling sesuai untuk membangunkan masyarakat Malaysia umumnya.
Nilai-nilai Islam itu boleh menjadi penggerak ke arah membanteras unsur-unsur
keburukan yang menjadi musuh utama negara ini seperti fahaman komunis,
kemiskinan, rasuah, kecuaian, kejahilan, penyelewengan dan sebagainya yang
sentiasa mengancam usaha-usaha perpaduan rakyat dan pembangunan
negara.

Al-Quran juga telah menamakan agama Islam sebagai agama yang bernilai.
Penamaan ini memberikan keyakinan kepada semua orang bahawa kandungan
yang terdapat di dalam kitab suci Al-Quran itu adalah merupakan nilai-nilai yang
mulia kerana ia merupakan bimbingan-bimbingan (hidayah) yang datang
daripada Allah s.w.t. dan ditujukan kepada semua manusia, bukan sahaja
kepada yang beragama Islam. Di antara bimbingan-bimbingan yang terpenting
ialah perkara-perkara yang berkaitan dengan moral (akhlak). Ini bererti bahawa
apa yang dimaksudkan dengan Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam dalam
Pentadbiran ialah bimbingan pembentukan akhlak yang berfaedah dan berfungsi



351

dalam kehidupan setiap rakyat menuju ke arah ketinggian maruah di samping
menanam nilai-nilai yang murni dan membina ke dalam sistem pentadbiran
negara.

Pemilihan pentadbiran negara sebagai komponen yang pertama dalam
penerapan nilai-nilai Islam adalah antara lain berasaskan tanggungjawab
Kerajaan memastikan kelicinan jentera pentadbiran Kerajaan yang merupakan
saluran terpenting dalam pelaksanaan sesuatu dasar. Kejayaan rancangan-
rancangan yang diatur oleh Kerajaan sebahagian besarnya bergantung kepada
penjawat-penjawat dalam perkhidmatan awam. Penghayatan nilai-nilai Islam oleh
mereka akan menjamin kelancaran dan kecekapan jentera Kerajaan yang besar
dan menghindarkan perbuatan rasuah, penyelewengan dan sebagainya.

Bagi menjayakan pentadbiran Kerajaan, nilai-nilai Islam yang diutamakan boleh
diamalkan oleh semua rakyat Malaysia, sama ada mereka Islam atau bukan
Islam. Menurut YAB. Perdana Menteri, nilai-nilai yang diutamakan untuk
pentadbiran yang boleh diterima oleh orang Islam dan bukan Islam ialah amanah
kejujuran, tanggungjawab, rajin, ikhlas, tertib, disiplin, mengutamakan
masyarakat lebih daripada diri sendiri, sanggup berkorban, tidak tamak,
berpandangan jauh, bermoral dan berkelakuan baik dan lain-lain.

Obijektif
Objektif dasar ini adalah seperti berikut:

1. Membentuk sebuah masyarakat Malaysia yang bermaruah, beridentiti kukuh
dan disegani oleh masyarakat lain;

2. Menubuhkan sebuah 'negara bahagia’;

3. Menghapuskan sikap yang negatif dalam menjalankan tugas yang
dipertanggungjawabkan; dan

4. Menghasilkan perkhidmatan yang bermutu.

Berdasarkan kepada objektif-objektif ini adalah jelas bahawa dasar ini bukannya
bertujuan mengislamisasikan rakyat Malaysia yang bukan beragama Islam, tetapi
sebenarnya memupuk amalan nilai-nilai murni yang boleh diterima oleh semua
pihak dan golongan kerana agama-agama lain juga menitikberatkan amalan nilai-
nilai seperti ini.

Nilai-nilai Islam

Hanya sebelas daripada nilai-nilai Islam yang banyak telah dipilih untuk dijadikan
asas dasar ini. Nilai-nilai tersebut ialah: Amanah; Tanggungjawab; lkhlas;
Dedikasi; Sederhana; Tekun; Bersih; Berdisiplin; Bekerjasama; Berbudi Mulia;
dan Bersyukur.

Sebelas nilai ini dipilih kerana ia merupakan unsur-unsur yang boleh diterima
sebagai kunci kepada kejayaan dalam menjalankan urusan-urusan kehidupan
terutamanya dalam pentadbiran sesebuah negara.



352

Bagaimanakah nilai-nilai Islam ini boleh dihayati? Berikut ialah takrif/pandangan
mengenai sikap dan budaya kerja berdasarkan nilai-nilai Islam yang ingin
diterapkan ke dalam pentadbiran awam.

Amanah

1.

Menyedari hakikat bahawa tugas adalah amanah yang perlu dilaksanakan
dengan sebaik-baiknya;

2. Mempunyai pengetahuan dan kemahiran yang diperlukan bagi menjalankan
tugas yang dipertanggungjawabkan;

3. Menghindarkan dengan rela hati kepentingan diri dari mengatasi kepentingan
tugas;

4. Menentukan tiada penyelewengan dalam tugas sama ada dari segi masa,
kuasa, sumber wang dan peralatan serta tenaga kerja; dan

5. Mengutamakan kepentingan awam sebagai teras perkhidmatan.

Tanggungjawab

1. Menerima hakikat akauntabiliti akhir adalah terhadap Tuhan, di samping
pekerjaan dan majikan;

2. Melakukan tugas dengan kesedaran terhadap implikasi baik dan buruknya

iaitu sentiasa waspada dan jujur;

3. Bersedia berkhidmat dan menghulurkan bantuan bila-bila sahaja diperlukan;

4. Bercita-cita untuk tidak mengkhianati kepentingan organisasi/instutusi/awam

dalam menjalankan tugas; dan

5. Bersedia menjaga maruah agama, bangsa dan negara.

Ikhlas

1. Berhati mulia dalam melaksanakan tugas tanpa mengharapkan balasan dari
manusia;

2. Mempunyai niat bertugas kerana Tuhan, kerana mencari rezeki yang halal
serta mencari keredhaannya; dan

3. Mengikis sebarang unsur "kepentingan diri" dalam melaksanakan tugas
sebagai asas pengisian amanah.

Dedikasi

1. Kesetiaan yang tinggi kepada tujuan organisasi di bawah peraturan-peraturan
yang ada;

2. Komited kepada sebarang perubahan yang positif dan kepada kebaikan;

3. Sedia mengubah sikap demi kebaikan bersama dan tugas;

4. Sedia memulakan pembaikan; dan

5. Berinisiatif dan proaktif dalam melaksanakan tugas harian.



353

Sederhana

1. Menjamin perseimbangan equilibrium dalam diri dan tugas;

. Keseimbangan dalam membuat keputusan dengan mengambil kira fakta fakta

yang terdapat dalam alam sekitar;

. Rajin mempelajari pengetahuan dan kemahiran yang berkaitan untuk

membaiki cara bekerja;

. Berusaha gigih untuk menghasilkan kerja yang memuaskan pihak-pihak yang

berharap kepadanya; dan

. Berusaha gigih bagi memperbaiki hasil kerja sehingga mencapai tahap

cemerlang.

Tekun

1.

Berusaha bersungguh-sungguh untuk mencapai kesempurnaan dalam tugas
dan kehidupan;

2. Berusaha meninggikan imej perkhidmatan dan organisasi;

3. Rajin mempelajari pengetahuan dan kemahiran yang berkaitan untuk

membaiki cara bekerja;

4. Berusaha gigih untuk menghasilkan kerja yang memuaskan pihak-pihak yang
berharap kepadanya; dan

5. Berusaha gigih bagi memperbaiki hasil kerja sehingga mencapaitahap
cemerlang.

Bersih

1. Mengamalkan kebersihan hati dalam menjalankan tugas seharian;

2. Mengamalkan kebersihan pakaian, bangunan dan alam sekitar sebagai satu
cara hidup;

3. Bersih dalam pemilikan harta dan perjalanan tugas;

4. Membuat pertimbangan yang teliti dan adil dalam membuat keputusan;

5. Berkhidmat demi kebajikan semata-mata; dan

6. Menjauhi hawa nafsu dan emosi dari mempengaruhi pekerjaan dan pemikiran
dalam membuat keputusan.

Berdisiplin

1. Mengetahui priority dan mengutamakan yang lebih utama;

2. Menilai tinggi masa dan janji;

3. Mengamalkan cara bekerja yang kemas dan terancang; dan

4. Mempunyai etika kerja dan profesionalisme yang tinggi.



354

Bekerjasama

1. Mengamalkan sikap tolong-menolong dalam melaksanakan kerja;

. Sentiasa secara sukarela menyertai aktiviti-aktiviti organisasi sebagai

sebahagian daripada usaha mempertingkatkan semangat kerjasama;

. Mengutamakan kepentingan organisasi dan pasukan di tempat kerja daripada

kepentingan peribadi;

. Mengamalkan permuafakatan dalam semua perkara kepentingan bersama;

dan
Mengelakkan konflik kepentingan berdasarkan peribadi:

. Mengorbankan kepentingan diri yang bercanggah dengan kepentingan

organisasi, agama, bangsa dan negara.

Berbudi Mulia

LD~

Bermanis muka sepanjang masa;
Bertimbang rasa dan bertolak-ansur;
Menghormati rakan sejawat dan pelanggan/pelawat; dan

Sentiasa memulakan 'pertanyaan’ dengan tujuan untuk menolong pelanggan/
pelawat.

Bersyukur

1.

S

Bersyukur kerana dapat melakukan tugas untuk menjamin kesejahteraan
hidup sebagai seorang anggota masyarakat;

. Berkecenderungan melihat keadaan dengan lebih positif sehingga

menggerakkan untuk lebih berusaha gigih;

Menghayati budaya kerja yang bersopan dan tidak bertentangan dengan
kehendak agama (nilai-nilai agama dan kerohanian);

Tidak berbangga dengan kedudukan dan pangkat;
Tidak membazirkan perbelanjaan untuk perkara yang sia-sia;
Berkhidmat sebagai ibadah; dan

Bercita-cita menjadi manusia yang mempunyai sumbangan yang banyak
kepada masyarakat, negara dan agama.

Penghayatan terhadap nilai-nilai akhlak yang murni dan membina itu akan
memudahkan usaha-usaha untuk memajukan berbagai-bagai bidang yang
diperlukan oleh sesebuah negara seperti kesihatan, pendidikan, ekonomi,
pembangunan, undang-undang, dan lain-lain.

(Rujukan: http://pmr.penerangan.gov.myy/)



