
ANALISIS PEMIKIRAN MAHATHIR MOHAMAD  
MENGENAI ISLAM DAN PELAKSANAAN DASARNYA  

DALAM NEGARA MALAYSIA    

 
ZULFA JAMALIE 

DOKTOR FALSAFAH  
UNIVERSITI UTARA MALAYSIA  

MEI 2011 



ii 
 

ANALISIS PEMIKIRAN MAHATHIR MOHAMAD  
MENGENAI ISLAM DAN PELAKSANAAN DASARNYA  

DALAM NEGARA MALAYSIA    

ZULFA JAMALIE 

TESIS YANG DIKEMUKAKAN KEPADA KOLEJ UNDANG-UNDANG, KERAJAAN 
DAN PENGAJIAN ANTARABANGSA, UNIVERSITI UTARA MALAYSIA SEBAGAI 

SEBAHAGIAN DARIPADA KEPERLUAN UNTUK 
IJAZAH DOKTOR FALSAFAH  

UNIVERSITI UTARA MALAYSIA  
2011 



iii 
 

 

Saya akui karya ini adalah hasil kerja saya sendiri kecuali nukilan dan ringkasan 
yang tiap-tiap satunya telah saya jelaskan sumbernya. 

Tarikh: 5 Mei 2011    Tandatangan: 
 
 
 
      Nama:   Zulfa Jamalie 
      No. Matrik:  90837/A061 

 
 



iv 
 

KEBENARAN MENGGUNA 

Penyerahan tesis ini bagi memenuhi syarat sepenuhnya untuk ijazah Doktor 

Falsafah Universiti Utara Malaysia, saya bersetuju bahawa Perpustakaan Universiti 

boleh secara bebas membenarkan sesiapa saja untuk memeriksa. Saya juga 

bersetuju bahawa penyelia saya atau jika ketiadaannya, Dekan Pascasiswajah dan 

Penyelidikan Kolej Undang-Undang, Kerajaan dan Pengajian Antarabangsa diberi 

kebenaran untuk membuat salinan tesis ini dalam sebarang bentuk, sama ada 

keseluruhannya atau sebahagiannya, bagi tujuan kesarjanaan. Adalah tidak 

dibenarkan sebarang penyalinan atau penerbitan atau kegunaan tesis ini sama ada 

sepenuhnya atau sebahagian daripadanya bagi tujuan keuntungan kewangan/ 

komersial, kecuali setelah mendapat kebenaran bertulis. Juga dimaklumkan bahawa 

pengiktirafan harus diberi kepada saya dan Universiti Utara Malaysia dalam 

sebarang kegunaan kesarjanaan terhadap sebarang petikan daripada tesis saya. 

Sebarang permohonan untuk menyalin atau mengguna mana-mana bahan dalam 

tesis ini, sama ada sepenuhnya atau sebahagiannya hendaklah dialamatkan 

kepada: 

Dekan Penyelidikan dan Pascasiswajah 
Kolej Undang-Undang, Kerajaan dan Pengajian Antarabangsa 

Universiti Utara Malaysia 06010 UUM Sintok 
Kedah Darul Aman 



v 
 

PENGHARGAAN 

Keberkatan dimulai dengan Bismillah dan nikmat bertambah dengan Alhamdulillah. 

Oleh itu, bermula dengan Bismillah, tiada apa yang boleh diharap selain daripada 

kasih dan sayang Allah SWT, satu-satunya zat yang wajib disembah yang paling 

kasih dan paling penyayang kepada semua makhluk-Nya. Alhamdulillah, puji dan 

syukur saya panjatkan atas segala rahmat dan karunia Allah yang tak pernah putus 

memberi nikmat dan mencurahkan rahmat-Nya. Kerana, tesis yang bertajuk ‘Analisis 

Pemikiran Mahathir Mohamad Mengenai Islam dan Pelaksanaan Dasarnya dalam 

Negara Malaysia’ yang dikemukakan kepada Kolej Undang-Undang, Kerajaan dan 

Pengajian Antarabangsa UUM, sebagai bahagian daripada keperluan untuk ijazah 

Doktor Falsafah ini dapat diselesaikan dengan segala dinamika yang mengitarinya.  

Apabila tesis ini telah berjaya diselesaikan, saya pun boleh merasakan 

bagaimana selesanya fikiran dan jiwa. Namun, tentu sahaja seiring dengan 

perasaan gembira tersebut, saya tak lupa bahawa kejayaan ini bukanlah kejayaan 

saya sendiri sahaja, tetapi kejayaan semua orang yang telah membantu dan 

memberi sokongan kepada saya. Rasanya, andil dan bantuan mereka terhadap 

kejayaan yang diraih ini lebih besar daripada kerja yang telah saya lakukan. 

Karenanya, melalui ruang yang terbatas ini saya ingin merakamkan penghargaan 

dan ucapan terima kasih yang tulus kepada mereka semua yang telah menyokong 

saya; Prof. Dr. Abdul Rahman Abdul Aziz (penyelia, pengarah IPDM dan Profesor 

Sosiologi Pembangunan di Colgis), Geran Penyelidikan IPDM Kelab Warisan 

Malaysia (KERIS) yang telah memberikan bantuan bernilai RM 7,500.00, Gabenor 



vi 
 

Kalimantan Selatan yang menyokong pengajian doktor dengan program ‘Bantuan 

Gabenor’, Pimpinan IAIN Antasari Banjarmasin, dan rakan-rakan Mahasiswa 

Indonesia di UUM, utamanya JDalle, Ph.D., yang telah banyak sangat membantu, 

sehingga saya boleh berjaya. 

Saya merasa amat bertuah, kerana di kampus UUM inilah saya 

berkesempatan untuk bertemu dan mengenal banyak kawan yang berasal dari 

pelbagai macam suku bangsa (etnik) dan budayanya. Tidak hanya kawan-kawan 

yang berasal dari Indonesia; Jawa, Aceh, Padang, Palembang, Gorontalo, dan 

Makasar, tetapi saya boleh pula mengamati kawan-kawan yang berasal dari negara 

Yaman, Palestin, Jordan, Moroko dan Libya. Atau pula mereka yang berasal dari 

Algeria, Nigeria, China, Kazakastan, Pakistan, Bangladesh, India, Thailand, 

Vietnam, dan lain-lain. Kenyataan ini semakin menambah wawasan dan 

pemahaman saya terhadap kebenaran ayat al-Quran yang bermakna: “Wahai umat 

manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang 

perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya 

kamu saling kenal mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia di antara 

kamu di sisi Allah ialah orang yang paling bertakwa di antara kamu. Sesungguhnya 

Allah Maha Mengetahui, lagi Maha Mengenal” (QS. al-Hujuraat: 13).  

Akhirnya, dengan mengharap ridha Allah, sekali lagi saya berharap dan 

berdoa agar tesis ini boleh memberi faedah kepada sesiapa sahaja yang 

membacanya dan menghargai sebuah karya tulis bagaimanapun sederhananya, 

khasnya untuk diri saya sendiri dalam mewujudkan Ilmu Budi Bakti.  



vii 
 

ABSTRAK 

Kajian ini bertujuan untuk mengenalpasti dan meneroka gagasan Mahathir 
Mohamad mengenai Islam dan Kenegaraan; pandangan Mahathir terhadap Islam 
dan isu-isu kenegaraan moden; dan pandangan Mahathir terhadap hubungan antara 
Islam dan kenegaraan. 

Kaedah kajian yang digunakan dalam penyelidikan ini adalah pendekatan 
deskriptif analitis dalam bentuk kajian tokoh, iaitu pengkajian secara sistematis 
terhadap pemikiran atau gagasan seorang pemikir sama ada keseluruhan atau 
sebahagian. Fokus kajian adalah pemikiran Mahathir tentang Islam dan 
Kenegaraan. Sumber data utama adalah semua karya tulis Mahathir yang relevan 
dengan persoalan kajian, ucapan-ucapan yang disampaikannya dalam pelbagai 
forum, dan disokong oleh tulisan-tulisan yang dihasilkan oleh para sarjana. Prosedur 
pengumpulan data dalam kajian ini dilakukan melalui tiga tahap, iaitu tahap 
pengenalan, tahap eksplorasi, dan tahap kajian terfokus. Analisis yang digunakan 
adalah analisis kandungan, iaitu pembahasan mendalam terhadap kandungan suatu 
maklumat bertulis atau bercetak; komparatif ialah analisis yang dikonsentrasikan 
pada deskripsi rinci tentang karakteristik data yang dikumpulkan; pensejarahan ialah 
usaha memetik dan mengkritik sebarang pendapat dan nilai yang terhasil daripada 
peristiwa sejarah yang dipilih; dan fenomenologi ialah analisis dengan cara merujuk 
langsung kepada bahan bacaan yang dihasilkan oleh tokoh terselidik. Implementasi 
dari analisis dimulai dengan melakukan telaah dan pencatatan berbagai hal penting 
yang dilakukan oleh Mahathir, kemudian dibuatkan catatan tentang kehidupan 
Mahathir. Selanjutnya, dilakukan identifikasi konsep-konsep dengan membuat 
soalan-soalan tentang berbagai sisi kehidupan Mahathir. Bermula dari sini kemudian 
diformulasikan pemikiran atau pandangan Mahathir terhadap Islam dan kenegaraan 
sehingga dapat ditemukan model dan karakteristik pemikiran Mahathir berkenaan 
dengan Islam dan kenegaraan. 

Dapatan kajian, pertama Islam dalam pandangan Mahathir adalah agama 
yang sempurna yang bersifat dinamik dan menghendaki kemajuan; agama yang 
rasional; agama keamanan dan fleksibel; agama yang, sederhana dan bertolerasi. 
Oleh itu, Islam mesti difahami secara rasional, kritikal dan ditafsirkan semula 
berpandukan kepada al-Quran dan hadis dengan berteraskan kepada reason, 
argument dan logic yang dipanggil sebagai ‘Islam Mahathir’.  

Kedua, dalam pandangan Mahathir, pelbagai fahaman dan konsep berkait 
dengan masalah kenegaraan yang datang dari Barat, antaranya demokrasi, 
sekularisme, masyarakat majmuk ataupun terorisme tidak mesti diterima mahupun 
ditolak secara membuta tuli. Perkara yang mesti dilakukan adalah menelaah dan 
menyaring kembali fahaman-fahaman tersebut, perkara yang tidak baik dan tidak 
sesuai mesti diketepikan dan perkara yang baik dan selaras boleh diikuti.  

Ketiga, Islam dan negara adalah satu perkara yang berkait erat dan tidak 
boleh dipisahkan. Kerana, agamalah yang yang membawa manusia ke arah 
kehidupan yang lebih seimbang. Agama jugalah yang memberikan petunjuk sebenar 
dan dorongan paling kuat ke arah mencapai kehidupan yang lebih baik dan 
bermakna. Oleh itu, Islam yang berisikan nilai-nilai moral yang tinggi untuk mengatur 
kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan bernegara boleh diserap dan menjadi 
dasar dalam pentadbiran negara. 



viii 
 

ABSTRACT 

This study aims to determine and explore the ideas on the Islamic Mahathir; 
Mahathir's views on Islam and issues of modern statehood; and Mahathir's views on 
the relationship between Islam and nationalism. 

The methodology used in this research is descriptive analytical approaches in 
the form of character study, a systematic study of the thought or idea of a thinker 
either wholly or in part. The study focused on Mahathir's mind about Islam and 
statehood. The main data sources are all relevant papers Mahathir with research 
questions, delivered speeches in various forums, and supported by the writings 
produced by the scholars. The procedures for data collection in this study was done 
in three stages, namely the identification, exploration, and the study focused. The 
analysis used content analysis, comparative, historiography and phenomenology. 
Content analysis is discussed in depth the content of a written or printed information 
in books, newspaper, journals or manuscripts; the comparative analysis of the 
analysis is concentrated on a detailed description of the characteristics of data 
collected before trying to answer the question theoretic more common; analytical 
historiography is that of picking and criticizing any opinions and values resulting from 
the selected historical events; and the phenomenological analysis Is the analysis by 
means of a direct references to the literature produced by the figures being 
investigated. Implementation of the analysis begins by analyzing and recording the 
important things done by Mahathir, and then made notes about the life of Mahathir. 
Furthermore, the concepts identified by a variety of questions about the life of 
Mahathir. From here then formulated thought or opinion Mahathir against Islam and 
nationalism in order to find the model and the characteristics of Mahathir's thinking 
with respect to Islam and nationalism. 

Findings of this study, the first Muslim in the eyes of Mahathir is the perfect 
religion that is dynamic and requires improvement, a rational religion, the religion of 
peace and flexible religion, simple and tolerance. Therefore, Islam must be 
understood in a rational, critical and re-interpreted according to the Quran and 
Hadith with, based upon reason, argument and logic is called an 'Islam Mahathir’. 

Second, in view of Mahathir, a variety of beliefs and concepts related to the 
problems of governance that came from the West, including democracy, secularism, 
pluralistic society, or of terrorism are not to be accepted or rejected blindly. Things 
must be done is to assess and filter back faiths, the case is not good and is not 
suitable to be set aside and the good and the line can be followed. 

Third, Islam and the State is a matter closely related and inseparable. 
Because, religion the leading man towards a more balanced life. Religion was also a 
real guides and most powerful impetus to achieving a better life and meaning. Thus, 
Islam is filled with moral values to set high society, nation and state can be absorbed 
and become the basis of the national administration. 



ix 
 

KANDUNGAN 

Halaman 

PERAKUAN ……………………………………………………………................... iii 

KEBENARAN PENGGUNA ……………………………………………………….. iv 

PENGHARGAAN …………………………………………………………………… v 

ABSTRAK ……………………………………………………………………………. vii 

ABSTRACT …………………………………………………………………............. viii 

KANDUNGAN ……………………………………………………………………….. ix 

SENARAI JADUAL …………………………………………………………………. xiii 

SENARAI LAMPIRAN ……………………………………………………………… xiv 

 
BAB 1 PENGENALAN   

1.1 Latar Belakang Kajian ……………………………………………. 1 

1.2 Permasalahan Kajian …………………………………………….. 11 

1.3 Objektif Kajian …………………………………………………….. 18 

1.4 Soalan Kajian ……………………………………………………… 19 

1.5 Kepentingan Kajian ………………………………………………. 22 

1.6 Penyusunan Bab Kajian …………………………………………. 23 

1.7 Penutup ……………………………………………………………. 24 

 
BAB 2 ULASAN KARYA   

2.1 Pengenalan ………………………………………………………………. 27 

2.2 Penjelasan Konsep ……….…………………………………………….. 28 



x 
 

2.3 Gerakan Pemikiran Islam ..…………………………………………….. 35 

2.4 Tipologi Gerakan Pemikiran Islam …..………………………………… 38 

2.4.1 Revivalisme Pra-Modenis .……………………………………. 39 

2.4.2 Modenisme Klasik ……..………………………………………. 40 

2.4.3 Neo Revivalisme .………………………………………………. 41 

2.4.4 Neo Modenisme ………………………………………………… 41 

2.5 Pemikiran Tentang Islam dan Kenegaraan ………………………….. 46 

2.5.1 Perhubungan Islam dan Negara …..…………………………. 46 

2.5.1.1 Paradigma Integral ………..…………………………. 48 

2.5.1.2 Paradigma Sekularistik ……………………………… 55 

2.5.1.3 Paradigma Simbiotik ………………………………… 60 

2.6 Rumusan ……………………………………..………………………….. 76 

 

BAB 3 METOD KAJIAN   

3.1 Pengenalan ………………………………………………………………. 78 

3.2 Jenis Kajian ……….……….…………………………………………….. 79 

3.3 Metode Kajian ……………..…………………………………………….. 82 

3.4 Pengumpulan dan Sumber Data ..…..………………………………… 83 

3.5 Prosedur Kajian ……..…….…………………………………………….. 88 

3.6 Analisis Data ……………....…………………………………………….. 89 

3.7 Rumusan ……………………………….………………………………… 93 

 



xi 
 

BAB 4 GAGASAN PEMIKIRAN KEISLAMAN   

4.1 Pengenalan ………………………………………………………………. 95 

4.2 Gagasan dan Pemikiran Mengenai Islam…………………………….. 95 

4.2.1 Islam Cara Hidup yang Sempurna ……………………………. 96 

4.2.2 Pembaharuan Pemikiran Islam .………………………………. 116 

4.2.3 Hukum Islam (Syariah) ………..………………………………. 132 

4.2.4 Seruan Kepada Islam (Dakwah) ……....……………………… 138 

4.3 Rumusan ………………………………………..……………………….. 142 

 

BAB 5 ISLAM DAN ISU-ISU KENEGARAAN SEMASA   

5.1 Pengenalan ………………………………………………………………. 145 

5.2 Islam dan Demokrasi ….….…………………………………………….. 146 

5.3 Islam dan Sekularisme .…..…………………………………………….. 151 

5.4 Islam dan Masyarakat Majmuk ….…..………………………………… 155 

5.5 Islam dan Pengganas …….…………………………………………….. 161 

5.6 Rumusan ……..…………....…………………………………………….. 166 

 

BAB 6 PERHUBUNGAN ISLAM DAN NEGARA   

6.1 Pengenalan ………………………………………………………………. 168 

6.2 Islam dan Pembangunan Negara .…………………………………….. 168 

6.3 Perhubungan Islam dan Negara ..…………………………………….. 179 

6.4 Rumusan …………………………..…..………………………………… 192 

 



xii 
 

BAB 7 ANALISIS DAN PERBINCANGAN   

7.1 Pengenalan ………………………………………………………………. 196 

7.2 Gagasan Pemikiran KeIslaman..……………………………………….. 200 

7.3 Pandangan Terhadap Islam dan Isu-isu Kenegaraan …..………….. 262 

7.4 Pandangan Terhadap Perhubungan Islam dan Negara ….………… 281 

7.5 Rumusan ………..…..…….…………………………………………….. 309 

 

BAB 8 KESIMPULAN ..................................................................................  317 

 

BIBLIOGRAFI ...................................................................................................  325 

 

LAMPIRAN.........................................................................................................  336 

 

 



xiii 
 

SENARAI JADUAL 

 

Jadual 

2.1 

2.2 

2.3 

2.4 

7.1 

 

7.2 

 

7.3 

 

7.4 

Tajuk 

Tipologi Gerakan Kebangkitan Islam Berbasis Ideologi 

Konsep Abu al-A’la al-Maududi tentang Pemerintahan 

Konsep Ali Abd al-Raziq tentang Pemerintahan 

Hubungan Islam dan Negara 

Perbandingan Pemikiran Mahathir Mengenai Kebangkitan 

Islam 

Perbandingan Pemikiran Mahathir Mengenai Gagasan 

Pembaharuan Islam 

Ciri-ciri Pemikiran Islam Liberal Berbanding Modenisme 

Islam dan Gagasan Pemikiran Mahathir 

Kebijakan Islamisasi Pemerintahan Mahathir, 1978-1988 
 
 

Halaman 

40 

47 

52 

69 

230 

 

235 

 

254 

 

285 

 



xiv 
 

SENARAI LAMPIRAN 

 

No. 

1 

2 

3 

4 

5 

Tajuk 

Wawasan 2020 

Kempen Bersih, Cekap dan amanah 

Kempen Kepimpinan Melalui Tauladan 

Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam dalam Pentadbiran 

Surat Kebenaran Merujuk Maklumat Penyelidikan 

Halaman 

336 

340 

343 

349 

355 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



BAB 1 

PENGENALAN 

1.1 Latar Belakang Kajian  

Islam dan Melayu bagi rakyat Malaysia adalah dua perkara penting yang harus 

dijaga oleh siapa sahaja, termasuk mereka yang menjadi pemimpin negeri ini. 

Tanpa perhatian yang besar terhadap Islam, mustahil mereka akan berjaya dan 

mendapat sokongan yang luas dari rakyat Malaysia. Oleh kerana, Islam dan 

identiti kebangsaan serta politik Melayu telah lama saling berintegrasi, seperti 

terdeskripsi dalam keyakinan umum bahawa orang Melayu mestilah beragama 

Islam (Esposito & Voll, 1999: 165; Shamsul, 2001: 278). Konsep hubungan yang 

integral Melayu dan Islam ini nampak pada Perkara 160 Perlembagaan Malaysia. 

“Melayu ertinya seseorang yang menganut agama Islam, lazimnya bercakap 

bahasa Melayu dan menurut adat-istiadat Melayu”. Maknanya, orang Melayu 

harus memiliki ketiga unsur tersebut, iaitu mengakui Islam sebagai agamanya, 

terbiasa berbicara dengan bahasa Melayu dan menyesuaikan diri dengan adat-

istiadat Melayu (Esposito & Voll, 1999: 167). Apabila ketiga unsur tersebut tidak 

terpenuhi, maka dia belum lagi disebut sebagai orang Melayu. 



 

2 

 
 

Dalam masyarakat Melayu sendiri memang terdapat suatu persepsi yang 

terintegrasi mengenai agama, nilai-nilai tradisional, serta kehidupan desa dan 

keluarga. Sukar bagi orang Melayu untuk memisahkan Islam dari semuanya ini 

(Mehden, 1986). Islam menjadi unsur identiti dan kebudayaan Melayu, 

memberikan kesedaran tentang agama, nilai-nilai tradisional, kehidupan 

perdesaan dan kehidupan keluarga secara bersepadu (Esposito & Voll, 1999: 

166). Kerana, Islam merupakan teras utama pandangan alam dan kosmologi 

Melayu (Hairuddin Harun, 2001: 47).  

Mengikut Shamsul (2001: 279), Islam menjadi tiang utama identiti Melayu 

semakin kuat muncul sebagai konsekuensi dari berkembangnya pelbagai 

gerakan dakwah atau gerakan ‘revivalis Islam’ di Malaysia pada 1970-an. Melalui 

elit penguasa dan parti politik (UMNO), kerajaan kemudian menguatkan respons 

kepada gerakan dakwah tersebut yang berterusan dengan semakin 

meningkatnya perhatian dan penerimaan negara terhadap Islam dan strategi 

pengIslamannya.  Respons dan pembaharuan yang wujud dalam tahun 1970-an, 

1980-an dan 1990-an hinggalah tahun 2000 dalam sistem pentadbiran dan 

perundangan, pendidikan, ekonomi dan budaya ke arah Islam sebagai al-Din di 

Malaysia adalah implikasi daripada kebangkitan Islam yang berlaku dalam 

tempoh tersebut (Mohd. Jamil Mukmin, 2009). 

Salah seorang ikon Malaysia yang mampu menjadikan Islam sebagai 

dasar legasi kepimpinan dan teras utama dalam pentadbirannya (Pandian, 2005: 

167; Khoo, 1995: 7) dan berjaya mengalirkan negara Malaysia ke arah 

perubahan yang mendasar dan berkesan, kehidupan masyarakat dalam 

kemodenan, kemajuan, dan kesejahteraan adalah Tun Dr. Mahathir Mohamad, 



 

3 

 
 

Perdana Menteri Malaysia keempat (1981-2003). Bahkan, ketekalan kepimpinan 

Mahathir telah membuat Islam menjadi kekuatan yang lebih disegani di dalam 

politik Malaysia (Hussin Mutalib, 1995: 185).  

Di bawah kepimpinannya, Malaysia telah naik peringkat menjadi negara 

maju dan di bawah pentadbirannya negara telah melalui suatu proses 

transformasi yang tidak pernah digambarkan sebelumnya. Justru, wajar apabila 

Mahathir disanjung sebagai seorang pemimpin yang besar, pemikir dan 

revolusioner (Mohd. Yosri, 2002).  

Pandangan lain menyatakan bahawa Mahathir adalah seorang 

negarawan, tokoh politik, dan pemimpin antarabangsa yang sangat terkenal 

dengan idea-ideanya yang bernas, kontroversi dan tegas dalam pemikiran. 

Keberaniannya membidas kuasa-kuasa besar dan membela nasib dunia ketiga 

serta menjalin hubungan politik dan ekonomi dengan negara-negara luar tanpa 

mengira ideologi dan dasar politik menjadi satu daripada ciri kepimpinannya di 

peringkat antarabangsa (Ramlah Adam, 2004: 1); Mahathir adalah seorang 

pemikir yang pemikirannya telah dihalusi untuk dijadikan sebagai agenda 

pembangunan Islam Malaysia (Ismail Ibrahim, 2002); Mahathir adalah salah 

seorang dari tiga tokoh intelektual, pemikir dan pengarang yang mempunyai 

falsafah, pemikiran dan keintelektualisme yang tinggi dan menghasilkan 

pemikiran yang bernas dan tuntas dalam sejarah kehidupan orang-orang Melayu, 

selain dari Munshi Abdullah (1796-1854) dan Zainal Abidin Ahmad atau Za’ba 

(1895-1973) (Mohd. Yusof Hasan, 2008: 33). 



 

4 

 
 

Mengikut Abdul Mua’ti Zamri (2007: 361), dalam kajiannya bertajuk 

Pemikiran Tun Dr. Mahathir bin Mohamad, menyimpulkan bahawa Mahathir 

adalah seorang yang mempunyai pemikiran yang jelas, tersusun dan terfokus 

berdasarkan ketekalan dan cara isu-isu yang dirangka dan dibentangkannya 

dalam ucapan saban tahun di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO. Dalam 

bidang agama, Mahathir dipandang sebagai seorang pemikir yang tegas dan 

berani mengulas persoalan-persoalan keIslaman dengan menggunakan logik 

akal, sehingga terkadang mengundang reaksi balas dan kritikan dari sebahagian 

ulama. Umpamanya,  Mahathir sering mendakwa bahawa kemunduran umat 

Islam sedunia termasuk orang Melayu Islam di Malaysia adalah kerana salah 

tafsir akan ajaran Islam, sehingga menjadi penghalang kepada kemodenan.  

Menurut Zainah Anwar (2002: 96), Mahathir adalah seorang yang selalu 

bersikap kritis terhadap kelompok Islam tradisionalis dan memaparkan dirinya 

sebagai pemimpin moden yang mempunyai komitmen terhadap pengembangan 

Islam progresif yang mampu menghadapi cabaran dunia yang makin kompetitif, 

terindustrialisasi dan mengalami globalisasi. Siddiq Fadzil secara peribadi 

mengakui bahawa Mahathir jauh lebih mempunyai komitmen kepada Islam 

berbanding pendahulunya (dalam Hussin Mutalib, 1995: 121; Abdul Rahman, 

1997: 281). 

Mahathir adalah seorang pemikir-intelektual dan ini boleh dilihat daripada 

penulisan beliau sehingga kini; Mahathir adalah satu-satunya pemikir dan 

pemimpin yang muncul dengan idea beliau untuk membangunkan bangsa 



 

5 

 
 

Melayu dalam bentuk penulisan1 yang komprehensif (Pandian, 2005: 33). Sedikit 

dijumpai seorang tokoh pemikir Islam sekaligus menjadi pemimpin pemerintahan 

atau negarawan, dan Mahathir adalah salah seorang di antaranya (Rahimin 

Affandi, 2003). 

Walaupun Mahathir tidak mendapatkan pendidikan asas dalam 

pengkhususan agama di Timur Tengah sepertimana tokoh ulama biasa, tetapi 

banyak dari idea-idea tajdid yang dibawakannya adalah setanding dengan 

lulusan Timur Tengah sendiri (Rahimin Affandi, 2005); Mahathir telah berjaya 

atau sekurang-kurangnya hampir berjaya merubah dan membentuk semula 

pandangan alam Islam sebahagian besar orang Melayu (Hairudin Harun, 2001: 

50); kepimpinan Mahathir berjaya memanfaatkan kekuasaan negara untuk 

melaksanakan ketentuan-ketentuan al-Quran dan Hadis dalam kehidupan kaum 

Muslim (Esposito & Voll (1996: 165); Proses Islamisasi Mahathir (‘Islam 

Mahathir’) telah memainkan peranan dalam merangka dan melaksanakan 

sesuatu dasar dan seterusnya menjadi tonggak legitimasi politik yang sedia ada 

(Pandian, 2005: 167); Pemikiran keIslaman Mahathir terkadang mengundang 

reaksi balas dan kritikan dari sebahagian ulama (Zamri, 2005: 361).  

Di sebalik pujian dan pengakuan atas gagasan-gagasan keIslaman 

Mahathir dalam hal penerapan nilai-nilai Islam dalam kehidupan bernegara, 

banyak pula yang mengkritik dan membidasnya. Antaranya PAS yang 

                                                 
1
Sedikit sekali ditemui seorang pemimpin, negawaran sekaligus seorang pemikir, 

terlebih aktivitinya yang produktif dalam menghasilkan karya-karya tulis, dan Mahathir 
adalah salah seorang di antara yang sedikit itu. Antaranya karya tulis Mahathir dalam 
bentuk buku yang popular ialah The Malay Dilemma (Dilema Melayu), diterbitkan tahun 
1970 dan The Challenge (Cabaran), diterbitkan tahun 1976. Mengikut Abdullah Ahmad 
(2009: 22), semua karya tulis Mahathir merupakan wujud dari kemahiran dan 
kemampuannya dalam menulis.   



 

6 

 
 

beranggapan bahawa pelbagai dasar dan program Islamisasi yang telah 

dijalankan oleh pemerintahan Mahathir sebagai ‘Islamisasi Kosmetik’ sahaja, 

iaitu suatu usaha serampangan untuk membina Islam dari kepingan-kepingan 

dan potongan-potongan dan dilakukan untuk membendung dan melambatkan 

pergerakan ke arah sebuah masyarakat yang lebih Islami (dalam Zainah Anwar, 

2002: 83). Dalam ertikata lain, usaha penerapan nilai-nilai Islam yang dibuat 

tersebut hanyalah sebagai program tempelan semata-mata, pragmatik dan liberal 

(Norhayati, 1996: 138). Mengikut Dinsman (1999), Mahathir adalah seorang yang 

tidak konsisten dengan kata-kata yang diucapkannya; dia yang bercakap agama 

jangan dicampurkan dengan politik, tetapi dia pula yang bercakap pasal agama 

padahal dia orang politik dan mencampur-adukkan politik dengan agama.  

Dalam pandangan Nik Abdul Aziz (Mursyidul Am PAS), Mahathir tetaplah 

seorang pemikir yang sekular dan lebih mementingkan sistem serta pelaksanaan 

praktik-praktik pemerintahan sekular dalam pentadbirannya (dalam Annual Bakri 

& Kamarul Zaman, 2001). Mahathir adalah seorang yang terlalu mengutamakan 

ekonomi atau material (Dinsman, 1999: 42). Dalam pandangan Haron Din 

(2001), Mahathir adalah seorang yang mengutamakan akal dan lebih banyak 

berpegang kepada pemikiran seperti halnya golongan Muktazilah. Pada 

pemikirannya, kononnya ia rasional, jika ia tidak sesuai dengan agama, maka ia 

kena buang, jadi akal tertegak.  

Mengikut Abdul Rahman (1997: 184), Mahathir adalah seorang pemikir 

dan penganut fahaman sekularisme, kapitalisme, relativisme, liberalisme dan 

menolak konsep pentarafan ilmu. Selari dengan Rumaizuddin Ghazali (2005, 

2007) yang mengelompokkan Mahathir sebagai seorang pemikir liberal, kerana 



 

7 

 
 

Mahathir sering meluahkan tema-tema yang menjadi ciri dan bentuk Islam liberal, 

antaranya tema tentang penilaian semula terhadap demokrasi, penafsiran 

semula al-Quran dan Islam, gagasan-gagasan tentang kemodenan menurut 

Islam dan hak-hak tentang wanita. 

Ada pula yang meragukan komitmen Mahathir terhadap Islam dan balik 

mempersoalkan; Benarkah Mahathir sebagai pembela dan memiliki komitmen 

terhadap Islam? Benarkah Mahathir hendak mewujudkan Islam dalam 

kenegaraan? Islam yang bagaimana yang hendak diwujudkan oleh Mahathir 

(Annual Bakri & Kamarul Zaman, 2001). Kelompok yang lebih keras malah 

mendakwa Mahathir sebagai seorang yang ‘jahil agama’ dan sebagai seorang 

‘pemimpin yang tiran’. 

Mengikut pandangan Mahathir, Islam bukan hanya ibadah an sich sahaja, 

atau diertikan dengan mampu menjelaskan Hadis, mampu memberikan petunjuk 

ibadah praktis atau mengulang-ulang membaca ayat-ayat al-Quran. Islam bererti 

juga adalah kemampuan untuk menjelaskan ajaran dan mengamalkannya, 

meletakkan dalam konsep-konsep yang jernih dan dinamik di dalam masyarakat 

kontemporari yang sedang dan terus berkembang. Islam juga telah memberikan 

nilai dan dasar-dasar penting bagi setiap orang pemimpin untuk menjalankan 

roda pemerintahan dalam mewujudkan sistem yang baik (good governance) 

untuk terbangunnya negara yang adil dan makmur. Orang-orang Islam harus 

mengembangkan sebuah masyarakat yang maju dan dinamis, apabila ingin 

survive (Mahathir, 2003).  



 

8 

 
 

Tambah lagi, Islam tidak hanya sebagai sebuah sistem yang 

mengandungi nilai-nilai luhur untuk dilaksanakan dalam kehidupan 

bermasyarakat dan menjadi sesuatu yang tak terpisahkan dalam kehidupan 

orang Melayu. Tetapi, Islam juga mengandungi nilai-nilai universal yang 

berkaitan dengan kehidupan bernegara. Kenyataan ini membolehkan Mahathir 

untuk menjadikan Islam sebagai perkara utama di dalam menerajui, mentadbir, 

dan membangun negara. Dalam konteks ini Mahathir kemudian melahirkan 

konsep ‘Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam’, ‘Pegawai yang Cekap’, ‘Amanah dan 

Tanggungjawab’, ‘Kepimpinan Melalui Teladan’ dan ‘Wawasan 2020’.  Mahathir 

menyedari bahawa Islam adalah salah satu unsur kuasa yang yang bertapak 

kuat pada orang Melayu (2008a: 125). Oleh itu, sesuatu perubahan, rancangan 

atau ideologi yang bertentang dengan Islam tidak akan berjaya. 

Penerapan nilai-nilai Islam dalam pentadbiran negara juga menimbulkan 

satu pemahaman bahawa Mahathir memiliki pandangan yang khas terhadap 

hubungan antara Islam dan negara dan telah memposisikan Islam sebagai 

bagian yang penting dalam pengurusan negara. Padahal, secara teori  

perbezaan sudut pandang terhadap hubungan antara Islam dengan negara, 

seringkali memunculkan konflik dan pertentangan dalam memberi tafsiran 

terhadap wacana kedudukan Islam dalam negara. Sebab, berkembangnya 

pemikiran baru Islam didorong oleh komuniti politik. Paradigma ini dibentuk dan 

dipengaruhi oleh situasi politik yang tidak menguntungkan Islam yang antaranya 

berpunca pada hubungan yang kurang harmoni dan integral antara Islam dan 

negara (Bahtiar Effendy, 2008).  



 

9 

 
 

Kemudian, sebagaimana dikutip oleh Shamsul (2001: 275), dalam 

pengamatan Keyes, Hardacre dan Kendall (1994), proses penciptaan negara-

bangsa moden memerlukan dua pendirian yang saling bertentangan terhadap 

agama. Bila pendirian modenisasi cenderung menurunkan praktik-praktik ritual, 

maka pembangunan bangsa cenderung memajukan praktik-praktik tertentu, 

bahkan memasukkan ritual-ritual baru. Apabila modenisasi menekankan tindakan 

rasional sedangkan pembangunan bangsa menegaskan komitmen kepada 

keimanan. Berkaitan dengan hal ini, Mahathir termasuk pemimpin yang berjaya 

mengkolaborasi antara modenisasi, program Islamisasi dan pembangunan 

bangsa menuju kepada pencitraan Malaysia sebagai negara Islam sekaligus 

mengukuhkan Islam sebagai identiti utama orang Melayu (Hussin Mutalib, 1995: 

121). Di mana, pelbagai polisi dan program keIslaman yang dilaksanakan oleh 

kerajaan di bawah pimpinan Mahathir menjadi penanda semakin terserlahnya 

usaha kebangkitan Islam di Malaysia .  

Hussin Mutalib (1995: 193-194) menegaskan bahawa di bawah Mahathir, 

sokongan pemerintah terhadap Islam di Malaysia berlangsung lebih dari sekadar 

sokongan simbolik; pembangunan masjid-masjid, Pusat Islam, Bank Islam, 

Universiti Islam, Pegadaian Islam, Insurans Islam, penyelenggaraan peraduan 

baca dan hafal al-Quran, perayaan upacara-upacara keIslaman dan berbagai 

peristiwa penting lainnya, akan tetapi usaha-usaha yang dilakukan oleh 

pemerintahan Mahathir dalam memajukan Islam di Malaysia, menunjukkan 

bahawa Mahathir adalah seorang penyokong Islam yang berani dan juga 

seorang ahli politik yang sangat cerdik.  



 

10 

 
 

Kecekapan dan kepimpinan Mahathir telah berjaya mengadakan 

pembaharuan dan menaikan kedudukan Malaysia sebagai salah satu negara 

maju di Asia Tenggara. Ini memang suatu bukti nyata kebesaran dan kejayaan 

dari kepimpinannya atas Malaysia selama lebih kurang 22 tahun. 

Oleh itu, sebagai salah seorang ahli politik, pemimpin yang besar, 

seorang negarawan dan pemikir Islam yang dipersetujui ramai tokoh (Ismail 

Ibrahim, 2002; Rustam, 2008; Mohd. Yusof Hasan, 2008), mendapat 

pengiktirafan rasmi daripada kalangan sarjana Islam moden (Hussin Mutalib, 

1995; Siddiq Fadzil, 1997; Khoo, 1995; Rahimin Affandi, 2005), dan secara 

akademik telah dianugerahkan Ijazah Kehormat Doktor oleh Universiti Malaya 

dalam bidang Pemikiran Islam (Doctor of Islamic Thought) pada 30 Januari 2004, 

Mahathir memang berjasa besar terhadap pembangunan dan kemajuan negara. 

Namun, walaupun ketokohan dan kepimpinannya diakui, ada pula yang bersifat 

kritikal dan tidak bersetuju terhadap gagasan-gagasan KeIslaman Mahathir, 

kerana didakwa bertentangan dengan arus perdana pemikiran umat Islam.  

Dalam konteks di atas, maka pemikiran Mahathir sangat penting untuk 

dikaji dan diletakkan dalam sebuah objek kajian ilmiah (Martinez, 2003; Rahimin 

Affandi, 2005). Bagaimana sebenarnya gagasan pemikiran Islam dan 

Kenegaraan Mahathir, bagaimana Islam menurut pandangan Mahathir, 

bagaimana seharusnya Islam difahami, kenapa Islam sering disalahtafsirkan, dan 

bagaimana kritik Mahathir terhadap pemahaman Islam umat Islam; Islam dan 

isu-isu kenegaraan semasa; dan perhubungan Islam dan Negara. Tujuannya 

adalah untuk meneroka gagasan pemikiran Mahathir berkenaan dengan Islam 

dan Kenegaraan.  



 

11 

 
 

1.2 Permasalahan Kajian 

Isu Islam dan kenegaraan telah ramai dibincangkan oleh pemikir Islam sejak 

tempoh dulu sehingga sekarang. Terlebih pada masa pergerakan pembaharuan 

dan kebangkitan Islam dan berakhirnya masa penjajahan (kolonialisme) dengan 

diraihnya kemerdekaan oleh negari-negeri Islam yang berada di Timur Tengah, 

Afrika, mahupun Asia Tenggara.  

Perbincangan isu Islam dan kenegaraan oleh pemikir, intelektual, ahli 

politik atau negarawan Islam sebagai bahagian penting dari pemikiran Islam 

merupakan refleksi atas usaha pencarian asas intelektual bagi fungsi dan peran 

negara atau pemerintahan sebagai faktor instrumental untuk merealisasikan 

ajaran Islam. Oleh itu, pemikiran kenegaraan Islam, dalam hal ini, merupakan 

ijtihad politik dalam rangka mencari nilai-nilai Islam dalam konteks sistem dan 

proses politik yang sedang berlangsung (Din Syamsuddin, 1993). Ia merupakan 

usaha yang diilakukan untuk mencari model yang tepat atau sintesis yang 

membolehkan (viable) berlakunya hubungan yang harmonis dan bersepadu 

antara Islam dan negara (Bahtiar Effendy, 2008).   

Dalam perjalanan yang panjang, perbincangan Islam dan kenegaraan 

mendorong munculnya wacana-wacana baru dan polarisasi terhadap pelbagai 

tafsiran konsep pemikiran dan sistem politik Islam yang berbeza. Polarisasi 

pemikiran politik Islam tersebut tampaknya lebih disebabkan oleh perbedaan 

dalam menafsirkan teks-teks normatif agama, di samping perbezaan-perbezaan 

asas sosial budaya yang melingkupinya. Sememangnya, al-Quran dan Sunnah 

tidak memberikan ketentuan yang jelas tentang mekanisme suksesi, bentuk 

pemerintahan dan institusi politik lainnya. Kerana, al-Quran bukanlah sebuah 



 

12 

 
 

kitab politik dan sudah merupakan kenyataan sejarah bahwa institusi-institusi 

sosial-politik dan organisasi yang dibentuk manusia akan selalu mengalami 

perubahan (Misrah, 2008). 

Dalam konteks di atas, Mahathir ialah salah seorang negarawan Islam 

seorang ahli fikir dan seorang intelek yang rangkuman dan ketajaman 

pemikirannya patut diberikan faham dan penghargaan yang sewajarnya oleh 

masyarakat (Harun Derauh & Shafie Nor, 1982). Demi untuk memastikan agar 

gagasan pemikiran Mahathir tidak hilang begitu sahaja ditelan zaman, ianya 

perlu terus dikaji dan dijadikan sebagai inspirasi utama untuk mengangkat 

martabat ummah Islam kepada status yang lebih baik lagi (Rahimin Affandi, 

2003). Dusuki Ahmad menggesa dan menyarankan pentingnya dilakukan kajian-

kajian berkenaan dengan pemikiran Mahathir. Kerana, Mahathir ialah orang yang 

telah memberi sumbangan yang banyak kepada negara dan Islam (dalam 

Martinez, 2003: 236). Tambah lagi dengan telah ditubuhkannya Institut Pemikiran 

Tun Dr. Mahathir (IPDM) di Universiti Utara Malaysia (UUM) Kedah, pada 19 

Ogos 2003.  

Penyelidikan-penyelidikan berkenaan dengan Mahathir dan pemikirannya 

dari pelbagai sudut pandang telah banyak dihasilkan dan ramai dilakukan oleh 

para sarjana tempatan mahupun luar (Rahimin Affandi, 2003). Dari pelbagai 

kajian yang ada, nampak bahawa para penyelidik sepakat menyatakan Mahathir 

sebagai seorang tokoh penting yang memang tepat untuk dijadikan objek kajian. 

Mereka memandang Mahathir sebagai seorang pemikir, tokoh politik, pemimpin 

ataupun negarawan yang memiliki komitmen, perhatian, dan kepedulian yang 

tinggi terhadap Islam dan kemajuan umat Islam, umpamanya Khoo Boo Teik 



 

13 

 
 

(1995), Hussin Mutalib (1996), Siddiq Fadzil (1997), Abdul Rahman (1997), 

Hairudin Harun (2001), Shamsul (2001), Ismail Ibrahim (2002), Mohamed Yosri 

(2002), Zainah Anwar (2002), Kamila Ghazali (2004), Rahimin Affandi (2005), 

Sivamurugan Pandian (2005), dan Sivaperegasam Rajanthiran (2009). 

Pengiktirafan terhadap ketokohan dan keluasan pemikiran Mahathir 

membolehkan dan mendorong ramai penyelidik mengkaji pemikiran beliau. 

Tetapi setakat ini penyelidikan pandangan atau pemikiran Mahathir tentang Islam 

dan kenegaraan, utamanya berkait dengan gagasan keIslaman dan hubungan  

antara Islam dan negara nampaknya belum lagi banyak dilakukan. Kajian yang 

pernah dibuat berkenaan dengan persoalan ini antaranya dilakukan oleh 

Sivamurugan Pandian, Legasi Mahathir (2005); Mohd. Rumaizuddin Ghazali, 

Beberapa Aspek Pemikiran Mahathir Mengenai Pembangunan Islam di Malaysia: 

Analisis dari Sudut Pemikiran Islam (2007); dan Sivaperegasam P. Ranjanthiran, 

Perisytiharan Malaysia Sebagai Negara Islam oleh Tun Dr. Mahathir Mohamad 

pada 29 September 2001: Bantahan DAP dan PAS (2009). Sementara, ramai 

orang yang mengakui bahawa Mahathir adalah seorang pemikir, pemimpin dan 

sekaligus negarawan yang semasa memimpin Malaysia sangat lantang 

menyuarakan kepentingan umat Islam dan negara-negara sedang berkembang. 

Padahal, gagasan baru dan pelbagai pandangan tentang Islam; Islam dan 

kenegaraan, yang selalunya memunculkan perdebatan di kalangan pemikir dan 

sarjana Muslim (Kamaruzzaman, 2001) akan semakin memperkaya wawasan 

dan wacana yang berkembang. Sekaligus untuk menjawab persoalan dan kritik 

yang menyatakan bahawa Islam tidak sesuai dengan sistem politik moden dan 

bahkan Islam politik dianggap sebagai pesaing kekuasaan yang dapat mengusik 

dasar-dasar nasionalisme (Piscatori, 1983; Esposito, 1984).    



 

14 

 
 

Kedekatan Mahathir kepada Islam, membolehkan beliau memiliki 

pelbagai pandangan dan pemikiran terhadap Islam. Antaranya, Islam menurut 

Mahathir adalah yang sempurna dan mesti dipahami berasaskan kepada reason, 

logic dan argument, iaitu dengan kembali dan merujuk kepada al-Quran dan 

Sunnah sebagai dasar utama ajaran Islam (Ucapan dalam The Official Opening 

of the International Institute Islamic Thought and Civilization-ISTAC, 5 Mac 1986; 

di Universiti Al-Azhar di Kaherah-Mesir, pada 10 Mei 1998; dalam The Emirates 

International Forum-Dubai, on 26 April 2001; dan di Pembukaan Pameran 

Tamadun Islam Sedunia 1994, pada 17 Jun 1004).  

Dalam pelbagai ucapan yang disampaikan, antaranya dalam Majlis 

Perasmian Pusat Islam Malaysia, pada 16 September 1985; Ucapan pada 

Perutusan Hari Raya Aidil Fitri 1406 Hijrah/1986 Masihi; Ucapan di Majlis 

Pelancaran Institut Kefahaman Islam Malaysia (IKIM) Sempena Perasmian 

Kongres Menjelang Abad 21: Islam dan Wawasan 2020, pada 3 Mac 1992; dan 

Ucapan Mahathir di Konferensi Internasional Para Ulama Islam, pada Julai 2003, 

Mahathir mempelawa umat Islam untuk memperkuat pegangan mereka terhadap 

Islam, kerana nilai-nilai murni yang diajar oleh Islam mestilah disuburkan di 

dalam jiwa setiap individu..    

Berikutnya, Mahathir menyatakan pula bahwa kejatuhan dan kemunduran 

umat Islam sebahagiannya disebabkan oleh tafsiran sempit tentang agama 

selepas perkembangan awal tamadun mereka. Ekoran mengetepikan apa yang 

dikatakan pengetahuan duniawi, dan bertelagah tentang apa yang merupakan 

ajaran sebenar Islam. Mereka mengabaikan beberapa perintah Islam yang 

penting. Malah mereka mengabaikan perintah supaya bersedia untuk 



 

15 

 
 

mempertahankan diri mereka dengan menterjemahkan ayat al-Quran satu 

persatu (Mahathir, 2003: 12). Umat Islam dan Negara Islam ketinggalan di 

belakang dalam bidang ilmu moden, kemahiran teknologi, dalam banyak hal dan 

pemerintahan yang tidak berkesan. Negara dilanda keadaan yang hampir kucar-

kacir, kemiskinan, kejahilan dan ketidakstabilan. Semua disebabkan oleh 

pertelingkahan sesama umat Islam, tafsiran mereka yang mengelirukan dan 

bercanggah tentang Islam, kegagalan mereka untuk mematuhi perintah agama 

(Mahathir, 2003: 77).   

Dalam pandangan Mahathir punca kemunduran umat Islam adalah 

percanggahan dan tafsiran yang sempit terhadap al-Quran. Oleh itu, Mahathir 

kemudian mencetuskan idea yang dianggap kontroversial, iaitu supaya al-Quran 

dikaji atau ditafsir semula (Idris Zakaria, 2005). Pada Majlis Pelancaran al-Quran 

Mushaf Malaysia, 18 April 2003, Mahathir menyatakan:  

Sesungguhnya al-Quran adalah panduan yang terpenting untuk umat 
Islam, jika hari ini umat Islam berpecah dan bermusuh sesama sendiri, 
sebabnya bukanlah Islam dan al-Quran tetapi tafsiran yang berbeza-beza 
yang dibuat oleh ulama di zaman dahulu dan sekarang. Sebagai manusia 
biasa mereka tidak mungkin bebas daripada kecacatan dan kesilapan. 
Apabila kesilapan mereka jelas dan terang tentu akan membawa kepada 
perpecahan dan kelemahan kepada umat Islam. Jadi tafsiran mereka 
berkenaan surah dan ayat al-Quran perlu dikaji dan dipinda supaya umat 
Islam dapat kembali kepada al-Quran dan Islam yang sebenar.  

Berkenaan berkenaan dengan syariah (pelaksanaan hukum Islam, 

misalnya hudud), Mahathir menyatakan bahawa undang-undang Islam bersifat 

dinamik dan fleksibel, kerana itu penerapannya pun harus mengikuti kaedah 

gradasi, yakni secara beransur-ansur (berproses) dengan memperhatikan situasi 

semasa.  Islam hendaknya diamalkan menurut kondisi zaman yang mengitarinya. 



 

16 

 
 

Mahathir juga menyatakan bahawa hal terpenting dari penerapan sistem Islam 

adalah nilai keadilan, iaitu suatu kesalahan dalam pandangan Islam harus 

dihukum dengan hukuman yang berdasarkan keadilan. Sistem perundangan dan 

common law di Malaysia sudah melaksanakan konsep keadilan menurut Islam, 

kerana para pelaku kejahatan dihukum dengan undang-undang Islam, dan 

mereka juga dihukum dengan sistem lain (Abdul Rahman, 1997: 175). Mahathir 

juga menyatakan bahawa nilai-nilai Islam merupakan nilai-nilai yang bersifat 

sejagat, yang sama atau diterima oleh bangsa dan agama lain, iaitu sifat-sifat 

bersih, jujur, adil, disiplin, amanah, cekap, dan sebagainya (Abdul Rahman, 

1997: 175). 

Dalam konteks kenegaraan, misalnya berhubung dengan demokrasi 

Mahathir menyatakan bahawa sistem demokrasi bukannya undang-undang 

Tuhan. Ia direka oleh manusia yang tidak terlepas daripada membuat kesilapan 

(2003: 74). Apabila Malaysia memilih demokrasi sebagai sistem terbaik dalam 

penyelenggaraan negara, maka tujuannya tidak lain adalah bagaimana dengan 

demokrasi itu kesejahteraan, keamanan dan kemajuan hidup masyarakat boleh 

dicapai melalui usaha pembangunan negara. Namun masalahnya, demokrasi 

sehingga kini menurut Mahathir masih mengandungi makna yang rancu, kerana 

konsep demokrasi sering digunakan oleh negara-negara Barat untuk 

kepentingan mereka, sehingga arti semula demokrasi pun sering berubah-ubah. 

Sehingga, manakala sebuah negara berusaha kuat untuk menjayakan 

demokrasi, tetapi sebaik sahaja negara tersebut  berjaya, matlamatnya diubah 

atau ditukar dan demokrasi ditafsir semula. Pada masa inilah dunia Islam tidak 

dapat menerima tafsiran yang lebih terbuka tentang demokrasi (Mahathir, 2003: 

24). Bahkan, Barat menyarankan bahawa yang penting bukan pemerintahan 



 

17 

 
 

yang membawa kebahagiaan kepada rakyat, yang penting ialah rakyat mesti 

sanggup mendukung demokrasi, walaupun ia menyebabkan rakyat menderita 

(Mahathir, 2003: 42). Hal ini tentu sahaja tidak sejalan dengan konsep sebenar 

yang dikehendaki oleh demokrasi. Padahal, manakala demokrasi dicipta sebagai 

satu sistem pemerintahan oleh rakyat untuk menggantikan sistem feudal, 

tujuannya adalah supaya pemerintahan yang baik, adil, dan berkesan untuk 

semua rakyat dapat diwujudkan.  

Percanggahan terhadap pemikiran Islam dan kenegaraan Mahathir 

tampaknya berpunca pada kontroversial pandangan para pakar dalam menilai  

gagasan Mahathir tersebut. Di mana sebahagian kalangan ada yang 

beranggapan bahawa idea Islam dan kenegaraan Mahathir telah berhasil 

melakukan pembaharuan (tajdid) pola hidup dan pola pikir serta menghantarkan 

masyarkat Melayu Islam kepada kehidupan yang lebih baik dan lebih maju dalam 

konteks kehidupan berbangsa dan bernegara. Sedangkan sebahagian yang lain 

memandang bahawa Mahathir adalah seorang pemikir yang sekuler dan bahkan 

liberal. Oleh itu, Mahathir tidak bersetuju untuk menerapkan sistem dan hukum 

Islam seumpama hudud dalam konteks kenegaraan untuk menjadikan Malaysia 

sebagai negara Islam. Menurut mereka, dalam mentadbir negara, Mahathir tidak 

sepenuhnya berasaskan kepada sumber-sumber Islam, tetapi lebih mengikut 

kepada sistem negara sekuler yang berasaskan kepada fahaman demokrasi. 

Walaupun Mahathir sendiri telah mengisytiharkan Malaysia sebagai Negara 

Islam pada 29 September 2001. Pengisytiharan ini mengundang perdebatan 

hebat di kalangan pelbagai lapisan warga, organisasi dan parti-parti politik 

Malaysia, khususnya PAS dan DAP. PAS menganggap bahawa Malaysia 

hanyalah sebagai sebuah negara umat Islam, kerana belum lagi melaksanakan 



 

18 

 
 

sistem Islam yang sebenar; sedangkan DAP mendakwa bahawa tindakan 

Mahathir tersebut adalah suatu tindakan yang tidak berperlembagaan, tidak 

demokratik dan arbitrari. Namun, sebagaimana dikatakan Sivaperegasam 

Rajanthiran (2009: 176), rasional-rasional yang disandarkan oleh Mahathir ke 

arah mengisytiharkan Malaysia sebagai negara Islam sememangnya bernas, jitu 

dan tepat   

Oleh itu, berkenaan dengan isu-isu keIslaman, program pengIslaman, 

modenisasi, pembangunan bangsa dan negara di bawah kepimpinan Mahathir 

penting untuk dikaji. Bagaimana sebenarnya pemikiran atau pandangan Mahathir 

tentang Islam dan kenegaraan; pandangan Mahathir terhadap Islam, pandangan 

Mahathir terhadap Islam dan wacana kenegaraan semasa, iaitu tentang 

demokrasi, fahaman pemisahan agama (sekularisme), masyarakat majmuk 

(pluralisme) dan keganasan (terorisme); serta pandangan Mahathir terhadap 

hubungan antara Islam dan negara. Adakah dalam pandangan Mahathir Islam 

dan negara merupakan suatu yang bersepadu (integrated), sehingga menjadi 

suatu keharusan bagi umat Islam untuk menumbuhkan negara Islam. Ataukah 

Islam sebenarnya tidak memiliki hubungan dengan negara dan keduanya saling 

berasingan (secular), kerana Islam dan negara mengurusi dua hal yang berbeza. 

Ataukah pula, Islam telah memberikan prinsip dan nilai-nilai dasar sebagai 

panduan bagi kehidupan berbangsa dan bernegara (symbiotic).  

1.3 Objektif Kajian 

Tujuan utama yang hendak dicapai melalui kajian ini adalah untuk 

mengeksplorasi dan mengenalpasti asas-asas pemikiran Mahathir tentang Islam 

sebagai satu cara hidup yang syumul dan bagaimana cara hidup tersebut 



 

19 

 
 

dilaksanakan; apakah pendirian dan sikap Mahathir terhadap Islam; dan 

bagaimana isu-isu moden dalam politik sesebuah negara seperti sekualrisme, 

pluralism, dan terorisme yang mungkin bertentangan dengan Islam. 

Khasnya, kajian ini mempunyai tiga tujuan, iaitu: 

1.3.1 Meneroka idea-idea atau gagasan pemikiran Mahathir mengenai Islam. 

1.3.2 Meneroka asas-asas pandangan Mahathir terhadap Islam dan isu-isu 

kenegaraan semasa, iaitu demokrasi, fahaman pemisahan agama 

(sekularisme), masyarakat majmuk (pluralisme) dan keganasan 

(terorisme). 

1.3.3 Meneroka pandangan Mahathir terhadap hubungan antara Islam dan 

negara.  

1.4 Soalan Kajian 

Islam dan kenegaraan adalah salah satu tema aktual yang dibincangkan. 

Sebagaimana yang dikatakan oleh Sirajuddin (2007: 21), bahawa persoalan 

antara Islam dan negara merupakan salah satu subjek perbahasan yang penting 

pada masa moden ini dalam politik Islam. Menurut Kusmana (2004: 50), Syarif & 

Zada, (2008: 76) di antara tema hangat yang diperbincangkan berkenaan dengan 

Islam dan kenegaraan dalam percaturan politik sekarang ini adalah hubungan 

antara Islam dan negara.  

Perbincangan tentang hubungan agama dan politik dalam Islam tersebut 

menurut Nurcholish Madjid (1998) diibaratkan seperti menimba air zamzam di 

Tanah Suci, kerana pembicaraan tentang masalah ini tidak akan ada habis-

habisnya. Pertama, disebabkan kekayaan sumber bahasan, sebagai buah 



 

20 

 
 

daripada lima belas abad sejarah akumulasi pengalaman dunia Islam dalam 

membangun kebudayaan dan tamadunnya. Kedua, kompleksitas permasalahan, 

sehingga setiap pembahasan dengan sendirinya digiring untuk memasuki satu 

atau beberapa pintu pendekatan yang terbatas. Pembahasan yang menyeluruh 

akan menuntut tidak sahaja kemampuan yang juga menyeluruh, tapi juga 

kesedaran untuk tidak membiarkan diri tergelincir ke dalam reduksionisme dan 

kecenderungan penyederhanaan persoalan. Ketiga, pembahasan tentang agama 

dan politik dalam Islam ini agaknya akan terus berkepanjangan, mengingat 

sifatnya yang mesti melibatkan pandangan ideologi pelbagai kelompok 

masyarakat, khususnya kalangan kaum Muslim sendiri. 

Bahtiar Effendy (2008) juga menegaskan hal yang sama, bahawa 

persoalan hubungan antara Islam dan negara menjadi sesuatu yang sangat 

penting untuk dikaji. Kerana, sejak pudarnya kolonialisme Barat pada 

pertengahan abad keduapuluh, dunia Islam seperti Turki, Mesir, Sudan, 

Maghribi, Pakistan, Indonesia, Malaysia, Algeria, dan lain-lain mengalami 

kesulitan dalam upaya menciptakan sintesis yang membolehkan (viable) 

harmoninya antara Islam dan negara. Di wilayah-wilayah itu, hubungan antara 

Islam dan negara ditandai oleh adanya ketegangan politik dan permusuhan. 

Padahal, menyedari kedudukan Islam sebagai agama majoriti di negara-negara 

tersebut, kenyataan demikian merupakan fenomena yang menghairankan. 

Kerananya, banyak pemerhati politik Islam yang kemudian mempersoalkan 

apakah Islam itu sesuai dengan sistem politik moden atau tidak, dan bagaimana 

hubungan sebenar antara Islam dan negara.  



 

21 

 
 

Begitu pula hubungan Islam dan isu-isu semasa, contohnya hubungan 

Islam dan demokrasi. Larry Diamond, Juan Linz, dan Seymour Martin Lipset 

mendakwa bahawa demokrasi tidak dikenal dalam Islam, kerana itu negara-

negara Islam tidak layak dimasukkan ke dalam kajian tentang demokrasi. 

Sedangkan Ernest Gellner berpendapat sebaliknya dan menyatakan bahawa 

nilai-nilai Islam mempunyai persamaan unsur-unsur dasar (family resemblences) 

dengan demokrasi Barat. Bahkan, dalam konteks hubungan Islam dan 

kenegaraan, Robert N. Bellah menyatakan penyelenggaraan pemerintahan yang 

dibangunkan Nabi Muhammad Saw di Madinah bersifat egalitarian dan 

partisipatif, kerana doktrin dan politik Islam tentang keadilan (al-adl), 

egalitarianisme (al-mushawah), mesyuarat (syura) terwujudkan dalam praktik 

kenegaraan awal Islam, hingga dikatakan sangat moden berbanding zamannya  

(dalam Bahtiar Effendy, 2001: 127).   

Oleh itu, soalan utama yang hendak dikaji dalam penyelidikan ini adalah 

bagaimana pemikiran Mahathir tentang Islam dan kenegaraan, yang menyangkut 

tiga perkara utama, iaitu:    

1.4.1 Bagaimana gagasan pemikiran atau pandangan Dr. Mahathir mengenai 

Islam?   

1.4.2 Bagaimana pandangan Dr. Mahathir terhadap Islam dan isu-isu 

kenegaraan semasa, seperti demokrasi, sekularisme (fahaman 

pemisahan agama), pluralisme (masyarakat majmuk) dan terorisme 

(keganasan)?   

1.4.3 Bagaimana pandangan Dr. Mahathir terhadap hubungan antara Islam 

dengan negara?   



 

22 

 
 

1.5 Kepentingan Kajian 

Kajian ini boleh jadi penyumbang keilmuan terhadap deskripsi perkembangan   

tema Islam dan Kenegaraan atau teori-teori Islam dan politik (Siyasah 

Syar’iyyah) yang ramai dibincangkan oleh para sarjana dan intelektual Muslim di 

masa kepimpinan Mahathir. Kerana, di masa kepimpinan Mahathir inilah tema-

tema aktual dan gagasan-gagasan penting seputar Islam dan Kenegaraan 

berkembang secara dinamik dan melibatkan ramai pemikir. Mulai dari gagasan 

Islam sebagai agama rasional, keadilan hukum Islam, Islam dan konsep 

demokrasi, terorisme atau pengganas, masyarakat berbilang kaum, hingga 

perhubungan antara Islam dan negara.   

Perbicangan itu pula bermula dari kritikan, kenyataan, atau gagasan  

Mahathir berkenaan dengan Islam dan kenegaraan yang terkadang berlawanan 

dengan arus perdana pemikiran umat Islam. Pemikiran dan gagasan dipilih 

kemudiannya direspons oleh masyarakat akademik dan para intelektual. Mereka 

yang bersetuju terhadap gagasan Mahathir mengembangkan argumentasi yang 

boleh menjadi dasar pemahaman mereka, sedangkan mereka yang tidak 

bersetuju cenderung mengembangkan kajian-kajian yang menentang dan 

menolak pandangan Mahathir. Kajian dan teori-teori yang dikemukakan oleh 

keduabelah pihak terkait isu Islam dan kenegaraan dimaksud telah melahirkan 

gagasan-gagasan baru di masa itu dan boleh memperkaya wawasan 

pemahaman masyarakat terhadap konsep serta teori-teori Islam dan politik. 

Dapatan kajian ini diharapkan pula menjadi bahan komparatif dan 

sumbangan dalam mengkaji pemikiran Mahathir, khasnya berkenaan dengan 

gagasan pemikiran keIslaman Mahathir; dasar-dasar pandangan Mahathir 



 

23 

 
 

tentang Islam; Islam dan isu-isu kenegaraan semasa; dan pemikiran Mahathir 

tentang hubungan antara Islam dan negara, kemudian mengkritisi dan 

memperkaya perspektif kajian berkenaan dengan diskursus pemikiran Islam di 

bidang kenegaraan atau  politik Islam (Siyasah Syar’iyyah) mahupun konsep-

konsep serta teori Islam dan kenegaraan yang berkembang di masa selepas 

kepimpinan Mahathir.  

Adapun secara praktikal, hasil dari kajian ini boleh dijadikan sebagai 

sumber penting dalam kerangka mendorong perkembangan pemikiran Islam dan 

politik umat Islam serta mendorong dimensi kehidupan berbangsa dan bernegara 

yang lebih baik, terutama di kawasan negara serumpun. 

1.6 Penyusunan Bab Kajian 

Rangkuman bahagian-bahagian kajian ini diberikan sebagai berikut: 

• Bab 1: Pengenalan Kajian. Bahagian ini mengandungi pendahuluan, latar 

belakang kajian, pernyataan masalah, soalan kajian, objektif kajian, 

kepentingan kajian, kerangka teori, penyusunan bab kajian dan penutup.  

• Bab 2: Ulasan Karya. Bahagian ini membincangkan isu-isu yang menjadi 

fokus dan permasalahan dalam kajian serta teori-teori yang dirujuk 

berkenaan dengan pemikiran Islam dan kenegaraan. Antaranya berisikan 

pembahasan tentang penjelasan konsep pemikiran dan pemikir Islam, 

gerakan pemikiran Islam, tipologi gerakan pemikiran Islam, dan pemikiran 

tentang Islam dan negara yang mencakupi hubungan Islam dan negara dan 

tokoh-tokoh pemikir Islam.   



 

24 

 
 

• Bab 3: Metod Kajian. Bahagian ini membincangkan hal-hal terkait dengan 

pelaksanaan penyelidikan. Di antaranya ialah berkaitan dengan jenis kajian, 

metod kajian, kaedah pengumpulan dan sumber data, prosedur kajian dan 

analisis data.   

• Bab 4: Bahagian ini membincangkan dapatan kajian yang pertama, iaitu 

tentang beberapa hal berkait dengan gagasan pemikiran Mahathir tentang 

Islam, meliputi; Islam cara hidup yang sempurna, pembaharuan terhadap 

pola pemikiran Islam, hukum Islam, dan seruan kepada Islam.   

• Bab 5: Bahagian ini membincangkan dapatan kajian yang kedua, iaitu 

tentang Islam dan isu-isu kenegaraan, meliputi; Islam dan demokrasi, Islam 

dan sekularisme, Islam dan masyarakat majmuk dan Islam dan pengganas.  

• Bab 6: Perhubungan Islam dan Kenegaraan. Bahagian ini membincangkan 

dapatan kajian yang ketiga, iaitu pandangan Mahathir tentang Islam dan 

pembangunan negara, negara maju yang dicita-citakan serta perhubungan 

antara Islam dan negara.  

• Bab 7: Berisikan perbincangan dan analisis terhadap pelbagai dapatan kajian 

berkenaan dengan pemikiran Islam dan Kenegaraan Mahathir.   

• Bab 8: Kesimpulan. Bahagian ini berisikan kesimpulan berkenaan dengan 

dapatan kajian, iaitu gagasan pemikiran keIslaman Mahathir; pandangan 

Mahathir terhadap Islam dan isu-isu kenegaraan; dan pandangan Mahathir 

terhadap perhubungan antara Islam dan kenegaraan.  

1.7 Penutup   

Kajian ini bertitik tolak daripada gagasan dan pemikiran Dr. Mahathir berkenaan 

dengan Islam dan Kenegaraan yang menjadi isu aktual perbincangan semasa. 



 

25 

 
 

Kerana, Islam sebagai suatu entiti dalam kehidupan masyarakat Melayu menjadi 

asas penting yang tak boleh dilupakan oleh siapa sahaja (Baharuddin, 1989; 

Esposito & Voll, 1999; Shamsul, 2001; Harun, 2001), apatah lagi oleh para 

pemimpin negara apabila mereka ingin berjaya. Kerana, Dalam masyarakat 

Melayu terdapat suatu persepsi yang terintegrasi mengenai agama, nilai-nilai 

tradisional, serta kehidupan desa dan keluarga (Mehden, 1986); Islam 

merupakan teras utama pandangan dunia dan kosmologi Melayu (Harun, 2001: 

47). Ertinya, Islam sebagai elan vital orang Melayu merupakan suatu hakikat 

yang jelas dan inilah faktor atau cara yang paling mudah untuk menguasai dan 

merubah orang Melayu, iaitu dengan merubah persepsi dan bentuk Islam yang 

mereka hayati (Harun, 2001: 48). Bangsa Portugis, Belanda, Inggeris dan Jepun 

hanya berjaya menjajah negeri Melayu secara fizikal dan ekonomi sahaja, 

sedangkan akidah dan juga syariat Islam berjaya dipertahankan oleh umat Islam, 

sehingga negeri-negeri Tanah Melayu tidak pernah menukar identitinya sebagai 

sebuah negeri yang menganut dan mengamalkan Islam (Shamsuddin Moner, 

2008). 

Pentingnya penumpuan kajian terhadap gagasan dan pemikiran Mahathir 

tidak hanya sekadar mengikut saranan Harun Derauh & Shafie Nor (1982); 

Dusuki Ahmad (Martinez, 2003); Rahimin Affandi (2003); atau pula objektif 

ditubuhkannya IPDM. Tetapi secara keilmuan kajian terhadap gagasan dan 

pemikiran Mahathir boleh menggambarkan perkembangan dinamisasi pemikiran 

dan pemahaman semasa terhadap isu-isu Islam dan kenegaraan, perdebatan, 

serta dinamika yang terjadi di dalamnya. Isu Islam dan kenegaraan pula 

merupakan suatu tema aktual yang ramai diperbincangkan (Sirajuddin, 2007), 



 

26 

 
 

dan salah satu subjek pembahasan penting pada masa moden ini dalam politik 

Islam (Kusmana, 2004; Syarif & Zada, 2008).  

Di samping itu, keberhasilan kepimpinan Mahathir semasa menerajui 

Negara (Khoo, 1995; Yosri, 2002; Ibrahim Ismail, 2002; Ramlah Adam, 2004; 

Pandian, 2005; Idris Aman, 2006), karya-karya yang dihasilkan beliau (Khoo, 

1995; Pandian, 2005; Abdullah Ahmad, 2009), ketokohan dan pengaruh 

pemikirannya yang luas terhadap masyarakat (Siddiq Fadzil, 1995, 1997; Ramlah 

Adam, 2004), membolehkan beliau dijadikan sebagai tumpuan kajian (Furchan & 

Maimun, 2005: 12).  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

27 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

28 

 
 

 

Berkenaan dengan Islam dan isu-isu kenegaraan semasa, misalnya 

demokrasi, mempunyai perdebatan di antara para ilmuwan Barat. Larry 

Diamond, Juan Linz, dan Seymour Martin Lipset mengatakan bahwa kebanyakan 

negara-negara Islam tidak layak dimasukkan ke dalam studi tentang demokrasi. 

Hal ini dikarenakan tidak adanya praktik demokrasi di negara-negara Islam. 

Sedangkan di sisi lain ilmuwan seperti Ernest Gellner menemukan bahwa dalam 

Islam mempunyai kesamaan unsur-unsur dasar (family resemblences) dengan 

demokrasi. Robert N. Bellah menyatakan bahwa penyelenggaraan pemerintahan 

yang dikembangkan Nabi Muhammad Saw di Madinah bersifat egaliter dan 

partisipatif, hingga dikatakan sangat modern dibandingkan zamannya  (dalam 

Bahtiar Effendy, 2001: 127-129).  Gellner dan Robert N. Bellah membuat sebuah 

kesimpulan bahwa doktrin dan politik Islam tentang keadilan (al-adl), 

egaliterianisme (al-mushawah), musyawarah (syura) terwujudkan dalam praktik 

kenegaraan awal Islam. Berdasarkan pendapat di atas, dapat dikatakan bahwa 

dalam memahami hubungan Islam dan demokrasi haruslah komprehensif. Kajian 

hubungan antara Islam dan demokrasi tidak dapat dilihat secara monolitis, yakni 

melihat dari radikalisme di Timur Tengah serta penafsiran yang salah tentang 

Islam.  

Perdebatan siyasah syar’iyyah (Politik Islam) sehingga sekarang terus 

berkembang bahkan meliputi permasalahan juga hubungan Islam dengan 

negara. Ada kelompok yang berpandangan bahawa agama (Islam) dan negara 

atau politik adalah menyatu, tak terpisahkan (integralisme); ada kelompok yang 

berpandangan bahawa Islam dan Negara melakukan simbiosis atau hubungan 



 

29 

 
 

timbal balik yang saling menguntungkan (simbiosis); dan ada pula kelompok 

yang berpandangan bahawa Islam harus dipisahkan dari negara, kerana Nabi 

Muhammad Saw tidak pernah memerintahkan umat Islam untuk mendirikan 

negara apalagi mewariskan satu sistem pemerintahan yang baku (sekularisme). 

 

1.2 Permasalahan Kajian 

Mahathir adalah seorang ahli fikir dan seorang intelek yang rangkuman dan 

ketajaman pemikirannya patut diberikan faham dan penghargaan yang 

sewajarnya oleh masyarakat (Harun Derauh & Shafie Nor, 1982). Demi untuk 

memastikan agar gagasan pemikiran Mahathir tidak hilang begitu sahaja ditelan 

zaman, ianya perlu terus dikaji dan dijadikan sebagai inspirasi utama untuk 

mengangkat martabat ummah Islam kepada status yang lebih baik lagi (Rahimin 

Affandi, 2003). Oleh itu, mantan setia usaha Mahathir, Dusuki Ahmad pada bulan 

Mac 2001 menggesa dan menyarankan pentingnya dilakukan kajian-kajian 

berkenaan dengan pemikiran Mahathir, sehingga perlu bagi institusi pengajian 

tinggi untuk menawarkan pengajian tentang pemikiran Mahathir tersebut. Dusuki 

Ahmad menyatakan: “Telah tiba bagi institusi-institusi untuk menawarkan bidang 

pengajian mengenai pemikiran Dr. Mahathir, orang yang telah memberi 

sumbangan yang banyak kepada negara dan Islam“ (dalam Martinez, 2003: 

236). Tambah lagi dengan telah ditubuhkannya Institut Pemikiran Tun Dr. 

Mahathir (IPDM) di Universiti Utara Malaysia (UUM) Kedah, pada 19 Ogos 2003.  

Sekarang ini tulisan-tulisan dan penyelidikan-penyelidikan berkenaan 

dengan Mahathir dan pemikirannya dari berbagai sudut pandang telah banyak 



 

30 

 
 

dihasilkan dan ramai dilakukan oleh para sarjana tempatan mahupun luar yang 

menumpukan kajian ilmiah terhadap pandangan dan pemikiran Mahathir 

(Rahimin Affandi, 2003). Khoo Boo Teik (1995) misalnya telah mengkaji 

pemikiran Mahathir dan menulis buku bertajuk Paradoxes of Mahathirism: An 

Intellectual Biography of Mahathir Mohamad.    

Ramlah Adam (2004) menyunting hasil kolokium beberapa penyelidikan 

tentang pemikiran Mahathir, antara lain penyelidikan yang bertajuk Dilema 

Melayu: Satu Kupasan Pemikiran Tun Dr. Mahathir Tentang Permasalahan 

Melayu, menyimpulkan bahawa Mahathir adalah salah seorang pemimpin Asia 

yang benar-benar berjaya memikat hati dunia dengan kejayaannya 

membangunkan Malaysia mengikut acuan sendiri, mentakrifkan semula peranan 

Barat dan Timur, dan menjelaskan tentang kekeliruaan dunia (Timur dan Barat) 

mengenai Islam, sehingga  Mahathir berjaya memperkasakan Melayu-Islam dan 

Malaysia.  

Kamila Ghazali (2004) dalam, The Rhetoric of Dr. Mahathir Mohamad : A 

Critical Discourse Perspective, telah melakukan kajian dengan menganalisis 15 

siri ucapan Mahathir yang disampaikan dalam perhimpunan agung UMNO 

tempoh 1982-1996 serta mengkhususkan kepada tema atau isu-isu berkenaan 

dengan keIslaman, ekonomi dan UMNO, menyatakan bahawa Mahathir adalah 

seorang pemimpin yang berjaya. Dengan konsep nilai moral dan kepimpinan 

yang bersifat sejagat dan berkesesuaian dengan nilai Islam yang diwacanakan  

dalam tulisan atau ucapannya, seperti bersih, cekap, beramanah, tertib rajin, 

jujur, sopan, berdisiplin, bertanggungjawab, ikhlas, dan setia. Kemudian nilai  

kepimpinan yang bersifat sederhana, tidak keterlaluan, adil, toleran dan 



 

31 

 
 

mengambil kira keadaan semasa, Mahathir berjaya meyakinkan dan membuat 

simpatik pelbagai  kalangan.   

Idris Aman (2006) yang memfokuskan kajiannya pada analisis wacana 

bahasa dan kepimpinan Mahathir, menegaskan bahawa Islam merupakan satu 

tema penting dari pernyataan idealisme Mahathir yang sering diwacanakan dan 

menjadi penunjang kepimpinannya selain daripada produktiviti, perswastaan, 

perpaduan, negara maju, neokolonialisme, Barat, kemerdekaan, perindustrian 

dan sebagainya, sehingga dengan penghasilan wacana tersebut, kepimpinannya 

dapat dibentuk, dikukuhkan dan diteruskan.   

Abdul Mua’ti Zamri (2007) dalam kajiannya terhadap struktur retorik 

ucapan Mahathir dalam Perasmian Perhimpunan Agung UMNO menyimpulkan 

bahawa Mahathir adalah seorang yang mempunyai pemikiran yang jelas, 

tersusun, dan terfokus berdasarkan ketekalan dan cara isu-isu yang dirangka 

dan dibentangkan dalam ucapan tahunannya. Dalam bidang agama, Mahathir 

dipandang sebagai seorang pemikir yang tegas dan berani mengulas persoalan-

persoalan keislaman dengan menggunakan logik akal, sehingga terkadang 

mengundang reaksi balas dan kritikan dari sebahagian ulama. Umpamanya,  

Mahathir  sering mendakwa bahawa kemunduran umat Islam sedunia termasuk 

orang Melayu Islam di Malaysia adalah kerana salah tafsir akan ajaran Islam, 

sehingga ianya kemudian menjadi penghalang kepada kemodenan. 

Dari berbagai kajian di atas, nampak bahawa para penyelidik sepakat 

menyatakan Mahathir sebagai seorang tokoh penting yang memang tepat untuk 

dijadikan objek kajian, selari dengan kebanyakan pandangan berbagai ahli dan 



 

32 

 
 

sarjana tentang ketokohan dan sosok Mahathir. Mereka memandang Mahathir 

sebagai seorang pemikir, tokoh politik, pemimpin ataupun negarawan yang 

memiliki komitmen, perhatian, dan kepedulian yang tinggi terhadap Islam dan 

kemajuan umat Islam, umpamanya Khoo Boo Teik (1995), Hussin Mutalib 

(1996), Siddiq Fadzil (1997), Abdul Rahman (1997), Hairudin Harun (2001), 

Shamsul (2001), Ismail Ibrahim (2002), Mohamed Yosri (2002), Zainah Anwar 

(2002), Kamila Ghazali (2004), Rahimin Affandi (2005), Sivamurugan Pandian 

(2005), dan Sivaperegasam Rajanthiran (2009). 

Pengiktirafan terhadap ketokohan dan keluasan pemikiran Mahathir 

membolehkan dan mendorong ramai penyelidik mengkaji pemikiran beliau. 

Tetapi setakat ini penyelidikan pandangan atau pemikiran Mahathir tentang Islam 

dan kenegaraan, utamanya berkait dengan gagasan keIslaman dan hubungan  

antara Islam dan negara nampaknya belum lagi ramai dilakukan. Padahal, 

banyak orang yang mengakui bahawa Mahathir adalah seorang pemikir, 

pemimpin dan sekaligus negarawan yang semasa memimpin Malaysia sangat 

lantang menyuarakan kepentingan umat Islam dan negara-negara sedang 

berkembang. Di samping itu, gagasan baru dan pelbagai pandangan tentang 

Islam; Islam dan kenegaraan atau Siyasah Syar’iyyah (Politik Islam) selalunya 

memunculkan perdebatan di kalangan pemikir dan sarjana Muslim 

(Kamaruzzaman, 2001). Misalnya hubungan Islam dan demokrasi; Larry 

Diamond, Juan Linz, dan Seymour Martin Lipset mendakwa bahawa demokrasi 

tidak dikenal dalam Islam, kerana itu negara-negara Islam tidak layak 

dimasukkan ke dalam studi tentang demokrasi. Hal ini dikarenakan tidak adanya 

praktik demokrasi di negara-negara Islam. Sedangkan Ernest Gellner 

menemukan bahawa nilai-nilai Islam mempunyai kesamaan unsur-unsur dasar 



 

33 

 
 

(family resemblences) dengan demokrasi  (dalam Bahtiar Effendy, 2001: 127-

128).    

Oleh itu, berkenaan dengan isu-isu keIslaman, program pengIslaman, 

modenisasi, pembangunan bangsa dan negara di bawah kepimpinan Mahathir 

penting untuk dikaji. Bagaimana sebenarnya pemikiran atau pandangan Mahathir 

tentang Islam dan kenegaraan; pandangan Mahathir terhadap Islam, pandangan 

Mahathir terhadap Islam dan wacana kenegaraan semasa, iaitu tentang 

demokrasi, fahaman pemisahan agama (sekularisme), masyarakat majmuk 

(pluralisme) dan keganasan (terorisme); serta pandangan Mahathir terhadap 

hubungan antara Islam dan negara. Adakah dalam pandangan Mahathir Islam 

dan negara merupakan suatu yang bersepadu (integrated), sehingga menjadi 

suatu keharusan bagi umat Islam untuk menumbuhkan negara Islam. Ataukah 

Islam sebenarnya tidak memiliki hubungan dengan negara dan keduanya saling 

berasingan (secular), kerana Islam dan negara mengurusi dua hal yang berbeza. 

Ataukah pula, Islam telah memberikan prinsip dan nilai-nilai dasar sebagai 

panduan bagi kehidupan berbangsa dan bernegara (symbiotic).  

Tujuan pengkajian terhadap permasalahan ini adalah untuk 

mengenalpasti dan meneroka pandangan dan pemikiran Mahathir tentang Islam 

dan kenegaraan, utamanya gagasan pemikiran keIslaman  Mahathir, pandangan 

terhadap isu kenegaraan semasa dan pandangannya terhadap  hubungan Islam 

dan negara.  

 



 

34 

 
 

Mengikut kepada huraian di atas nampak apabila percanggahan tersebut 
berpunca kepada gagasan dan pemikiran Islam dan kenegaraan Mahathir. Di 
mana sebahagian kalangan ada yang beranggapan bahawa idea Islam dan 
kenegaraan Mahathir telah berhasil melakukan pembaharuan (tajdid) pola hidup 
dan pola pikir serta menghantarkan masyarkat Melayu Islam kepada kehidupan 
yang lebih baik dan lebih maju dalam konteks kehidupan berbangsa dan 
bernegara. Sedangkan sebahagian yang lain memandang bahawa Mahathir 
adalah seorang pemikir yang sekuler dan bahkan liberal. Oleh itu, Mahathir tidak 
bersetuju untuk menerapkan sistem dan hukum Islam seumpama hudud dalam 
konteks kenegaraan untuk menjadikan Malaysia sebagai negara Islam. Menurut 
mereka, dalam mentadbir negara, Mahathir tidak sepenuhnya berasaskan 
kepada sumber-sumber Islam, tetapi lebih mengikut kepada sistem negara 
sekuler yang berasaskan kepada fahaman demokrasi.    

 



BAB 2 

ULASAN KARYA 

2.1  Pengenalan  

Islam adalah suatu agama dunia yang membentang luas dari Timur Tengah, 

Afrika Utara sampai ke Asia Tenggara. Bilangan umat Islam yang besar, di 

samping tersebar dengan jumlah majoriti di kira-kira empat puluh tiga negara, 

umat Islam dengan kedudukan minoriti penting juga terdapat di dua puluh negara 

lainnya. Sehingga dengan jumlah keseluruhan mencapai perlima daripada 

penduduk dunia, keluasan geografi dunia Islam dan kemunculannya sebagai 

suatu kekuatan ekonomi dunia dengan kestabilan politik yang kian penting bagi 

dunia Barat, membuat dunia Islam dan setiap penafsiran terhadap peristiwa 

penting yang berlaku di dalamnya sebagai sesuatu yang sangat diperlukan. 

Antaranya adalah gagasan perkembangan pemikiran Islam dan wacana terhadap 

hubungan agama dengan negara.  

Seperti yang dapat dijangka, baik dalam keyakinan mahupun dalam 

sejarah, Islam telah menduduki tempat penting dalam ideologi negara dan dalam 

tingkah laku politik umat Islam sejak kemunculannya di abad ke-7 dan terus 



 

28 

 
 

 

 

berkembang di masa-masa berikutnya sehingga abad ke-21 sekarang ini. Islam 

telah menjadi sumber dan inspirasi utama pemikiran dan kebangkitan yang selalu 

digaungkan oleh ramai pemikir Islam dalam membina kehidupan umat yang lebih 

baik. Dengan demikian kebangkitan semula Islam dalam pelbagai bidang 

termasuk di bidang politik atau kenegaraan bukanlah sesuatu yang sama sekali 

tidak terduga. Kerana, Islam dipandang sebagai agama yang lengkap dan 

menyeluruh, termasuk dalam urusan kehidupan berbangsa dan bernegara. Oleh 

itu, dalam bahagian ini akan dibincangkan persoalan-persoalan berkenaan 

dengan pemikiran Islam, gerakan pemikiran Islam, tipologi gerakan pemikiran 

Islam, pemikir Muslim dan pemikiran kenegaraannya serta paradigma hubungan 

Islam dengan negara.  

2.2  Penjelasan Konsep  

Mohamad Kamil (2007) menyatakan bahawa pemikiran Islam adalah bidang ilmu 

yang amat penting pada masa kini di mana sahaja, sama ada kepada umat Islam 

sendiri mahu pun kepada non-muslim, disebabkan oleh beberapa faktor. 

Pertama, antara masalah utama umat Islam pada masa kini di seluruh dunia 

adalah masalah kelemahan dalam bidang ilmu dan pemikiran, mengatasi 

kelemahan dalam persoalan kuasa atau kekayaan atau lain-lain. Kedua, masalah 

antara umat Islam dengan dunia Barat antara lain disebabkan salah faham yang 

mengakar dalam tradisi pemikiran masing-masing, sama ada salah faham 

pemikiran Barat terhadap Islam akibat tradisi orientalisme klasik yang ingin 

menjajah, atau salah faham umat Islam terhadap tradisi pemikiran dan 

kebudayaan Barat moden yang dianggap amat neutral dan universal kepada 

seluruh manusia.  



 

29 

 
 

 

 

Merujuk kepada Husain Abdullah (2002: 9), pemikiran Islam adalah upaya 

menilai suatu fakta dari sudut pendang Islam. Di mana, dalam pelbagai  

konteksnya pemikiran Islam telah melahirkan sejumlah gagasan dari intelektual 

Muslim. Mereka hadir membawa gagasan dan pemikiran-pemikiran penting yang 

menjadi tafsir atas ajaran Islam. Gagasan-gagasan pemikiran mereka itu terasa 

lebih penting lagi manakala umat Islam menghadapi pelbagai cabaran dalam 

kehidupan mereka dan berada pada masa kemunduran.  

Muhammad al-Bahi (1981: 6) mendefinisikan pemikiran Islam sebagai 

usaha akliah oleh para ulama Muslim untuk menghuraikan Islam berdasarkan 

sumbernya yang sebenar, iaitu al-Quran dan Hadis. Muhsin ‘Abd al-Hamid (1987: 

7) pula mendefinisikannya sebagai setiap apa yang dilahirkan oleh pemikiran 

kaum Muslim sejak perutusan Nabi Muhammad saw sehingga kini berkenaan 

dengan pandangan hidup umum (world view) yang berhubungan dengan Allah 

swt, alam mahupun dan manusia. Dengan itu, dapat dirumuskan bahawa konsep 

pemikiran Islam meliputi beberapa aspek, antaranya; pemikiran adalah usaha 

akal fikiran yang dihasilkan oleh para ulama Islam, dan tentu sahaja ia berbeza 

dari nas wahyu itu sendiri; pemikiran Islam tersebut mesti bersumberkan kepada 

nas wahyu iaitu al-Quran dan hadis; dan pemikiran Islam tersebut merupakan 

ilmu tentang pandangan hidup Islam terhadap Tuhan, manusia dan alam.  

Menurut Mohd. Kamal Hasan (2000) yang dimaksudkan dengan 

pemikiran Islam ialah gagasan-gagasan, idea-idea dan fikiran dari perspektif 

Islam sebagai tindakbalas yang bersifat intelektual kepada persoalan-persoalan 

manusia dan masyarakat semasa, baik yang disebabkan oleh pertembungan 

masyarakat Islam dengan kebudayaan dan tamadun Barat; untuk menegakkan 

yang hak dan melenyapkan yang batil; mahupun lahirnya rasa rindu umat Islam 



 

30 

 
 

 

 

sendiri untuk menghayati cara hidup Islam seperti zaman Rasullah dan para 

sahabat. 

Pemikiran Islam dalam pelbagai konteksnya telah melahirkan sejumlah 

gagasan dari intelektual Muslim, tidak hanya melahirkan sejumlah kajian penting 

berkenaan dengan perkembangan ilmu-ilmu keIslaman, akan tetapi juga pelbagai 

pandangan kritis terhadap ajaran Islam, aplikasi, dan tawaran solusi Islam 

terhadap problem kekinian yang dialami oleh umat. Mereka hadir membawa 

gagasan dan pemikiran-pemikiran penting yang menjadi tafsir atas ajaran Islam. 

Gagasan-gagasan pemikiran mereka itu terasa lebih penting lagi manakala umat 

Islam menghadapi pelbagai cabaran dalam kehidupan mereka dan berada pada 

masa kemunduran. Fakta dan cabaran kehidupan yang makin luas telah 

membawa umat Islam kepada suatu pemahaman bahawa mereka harus tetap 

survive dengan ajaran Islam. 

Sedangkan pemikiran tentang kenegaraan dan politik Islam atau Siyasah 

Syar’iyyah melahirkan pelbagai idea, gagasan, dan konsep tentang kenegaraan 

seiring dengan cabaran dan isu-isu semasa kehidupan berbangsa dan bernegara 

yang dibicarakan oleh ramai pemikir Islam; konsep tentang demokrasi, 

sekularisasi, masyarakat majmuk, keganasan, hingga prinsip-prinsip dalam 

pentadbiran negara dan wacana negara maju. 

Berkenaan dengan siyasah syar’iyyah atau politik Islam, sebagaimana 

diujelaskan oleh Mohd. Rumaizuddin (2008) ialah istilah yang digunakan untuk 

menunjukkan tentang pentadbiran dan urusan kenegaraan. Di samping itu 

terdapat istilah lain yang digunakan oleh pemikir politik Islam bagi menunjukkan 



 

31 

 
 

 

 

tentang urusan politik dan kenegaraan seperti istilah Nizam al-Hukm, Nizam al-

Siyasi dan Fiqh al-Daulah. Walaupun mereka telah membincangkan teori 

kenegaraan dan politik dengan menggunakan istilah yang berbeza, tetapi ia 

membawa maksud yang sama iaitu membincangkan tentang pemikiran, 

pengurusan, struktur politik dan pentadbiran negara Islam.  

Al-Bahr al-Ra’iq (dalam Mohd. Rumaizuddin, 2008) menyebutkan bahawa 

siyasah syar’iyyah itu ialah sebarang langkah yang dilakukan oleh pemerintah 

untuk kepentingan rakyat yang dirasakannya baik walaupun tidak berdasarkan 

kepada sesuatu nas secara tertentu. Abdul Wahab Khallaf (2003: 10) 

mengemukakan definisi siyasah syar’iyyah sebagai mengatur pentadbiran awam 

dalam pemerintahan bagi memenuhi kemaslahatan (kebaikan) dan menolak 

kemudaratan selagi mana tidak melampaui batasan syariat dan prinsip umum. 

Walaupun tidak selaras dengan pandangan para imam mujtahidin. Berikutnya, 

Khallaf menjelaskan bahawa yang dimaksud dengan pentadbiran awam ialah 

segala hal ehwal atau selok-belok negara yang memerlukan pengaturan dalam 

kehidupan mereka, misalnya di bidang perundang-undangan, kehakiman, 

kekuasaan, kewangan dan moneter, pelaksanaan dan hubungan antabangsa, 

persoalan dalam negera dan luar negara dan lain-lain (2003: 10).  

Menurut Abdul Aziz Dahlan (1996: 1267), kajian yang berkenaan dengan 

persoalan siyasah shar’iyyah pada prinsipnya meliputi tiga aspek utama, iaitu 

tentang dusturiyah, kharijiyyah dan maaliyah.  

Aspek dusturiyyah adalah aspek-aspek yang berhubungan dengan 

persoalan ketatanegaraan yang meliputi aturan pemerintahan, prinsip dasar yang 



 

32 

 
 

 

 

berkaitan dengan pendirian suatu pemerintahan, serta aturan-aturan yang berkait 

dengan hak-hak pribadi, masyarakat dan negara. Aspek kharijiyyah adalah 

aspek-aspek yang berhubungan dengan kebijakan luar negeri, seperti hubungan 

antar negara, iaitu antara negara yang satu dengan negara yang lain, kaidah-

kaidah yang melandasi hubungan tersebut dan tata aturan tentang keadaan 

perang dan damai. Sedangkan aspek maaliyah adalah aspek-aspek yang 

berhubungan dengan harta kekayaan negara, iaitu sumber-sumber kewangan 

dan belanja negara. 

Dengan demikian, penyelidikan atas persoalan hubungan antara Islam 

dan negara dimaksud dalam kajian ini merupakan bagian dari pemikiran politik 

Islam atau siyasah syar’iyyah dan masuk dalam bidang dusturiyah, iaitu berkait 

dengan masalah-masalah ketatanegaraan (Kamaruzzaman, 2001: 8). 

Selanjutnya, dinamika pemikiran politik Islam yang terus mengalami 

perkembangan tidak hanya didominasi oleh para pemikir yang disebut sebagai 

intelektual, ilmuwan atau cendekiawan Muslim sahaja, akan tetapi juga oleh para 

negarawan. Kerana, secara praktik, para negarawan yang berkecimpung dalam 

urusan kenegaraan tentu lebih akrab dengan aktiviti politik kenegaraan.   

Menurut Pratiknya (1986: 3), pemikir, intelektual, ilmuwan atau 

cendekiawan adalah orang yang kerana pendidikannya, baik melalui pendidikan 

di institusi pendidikan mahupun tidak formal mempunyai perilaku yang cendekia, 

yang tergambar dari kemampuannya dalam menatap, menafsirkan, dan 

merespons lingkungan sekitar dengan sifat kritis, kreatif, objektif, analitis, dan 

bertanggungjawab. Sehingga, dengan sifat-sifat tersebut akan menjadikan 



 

33 

 
 

 

 

seorang cendekiawan memiliki wawasan dan pandangan yang luas, yang tidak 

dibatasi oleh ruang mahupun waktu. 

Martin van Bruinessen (2003: 159) mendefinisikan kelompok  intelektual 

Muslim ini, dengan cara memperbandingkannya terhadap kelompok ulama di 

satu pihak dan kaum intelektual sekular di pihak lain. Menurut Bruinessen 

berbeza dengan kaum intelektual sekular, cendekiawan Muslim memiliki 

perhatian dan komitmen yang kuat terhadap Islam dan umat Islam. Namun 

sebagaimana kaum intelektual sekuler, kaum intelektual Muslim menaruh 

perhatian pada persoalan-persoalan penting bagi masyarakatnya dan 

menyokong pembentukan opini publik dengan turut serta dalam perdebatan-

perdebatan di bidang awam. Hal ini membezakannya dengan para ulama, yang 

umumnya cenderung hanya memperhatikan persoalan-persoalan yang langsung 

berkaitan dengan permasalahan keagamaan. Kerana, sebagai penterjemah 

ajaran Islam, cendekiawan Muslim melibatkan diri dengan realiti sosial dan politik 

dari masyarakat kontemporari, serta implikasi-implikasi falsafah dan moral dari 

modenitas. Selain itu, pendekatan terhadap ayat-ayat al-Quran dan kaedah-

kaedah penafsiran yang digunakan kaum intelektual Muslim lebih berwawasan 

aliran moden dalam falsafah dan hermeneutik. Hal tersebut disebabkan kerana 

mereka pada umumnya mendapat pendidikan di luar institusi pendidikan 

keagamaan tradisional, walaupun banyak pula yang cukup menguasai kajian 

Islam klasik. 

Dawam Rahardjo (1999: 41) membahagikan pemikir atau cendekiawan 

Muslim ke dalam tiga karakteristik, iaitu: Pertama, ulama-cendekiawan, ialah  

cendekiawan yang berasas pada pendidikan agama, dan pengetahuan umum 



 

34 

 
 

 

 

mereka perolehi melalui proses outodidak (belajar secara persendirian) atau 

memang menjalani pendidikan umum lanjutan. Kedua, cendekiawan-ulama, ialah 

kaum cendekiawan yang berasas pada pendidikan umum dan pengetahuan 

agama yang biasanya mereka dapatkan dalam pendidikan keluarga, pendidikan 

agama tingkat menengah atau outodidak. Ketiga, tipa cendekiawan yang 

berbasis pada pendidikan umum dan pengetahuan agama mereka relatif minim 

dibandingkan kedua-dua tipa cendekiawan di atas. Walaupun dasar 

pengetahuan agama mereka minim, tetapi mereka memiliki kemampuan untuk 

dapat mengaktualisasikan diri sebagai seorang cendekiawan dan komitmen 

perjuangan yang tinggi untuk membangunkan Islam bagi diri sendiri mahupun 

orang lain, baik di bidang yang berkaitan dengan perkembangan agama 

mahupun perubahan sosial pada umumnya.  

Azyumardi Azra (1998) merincikan beberapa ciri dari seorang pemikir 

atau intelektual Muslim, iaitu: (1) prihatin dengan realiti semasa membabitkan 

kemunduran anggota masyarakat; (2) terlibat secara langsung di dalam proses 

mencari punca kelemahan umat Islam dan memikirkan jalan penyelesaian yang 

terbaik; (3) kesanggupan berkorban demi meningkatkan kalimah Allah; (4) 

menjalinkan hubungan luar dengan umat Islam sedunia; (5) usaha 

memperlengkapkan diri dengan segala bentuk ilmu dunia dan akhirat; (6) terbuka 

dengan pendapat dan ilmu asing secara bertapis; dan (7) membabitkan diri 

dengan merangka program untuk menghadapi permasalahan yang bakal timbul 

di dalam masyarakat.  



 

35 

 
 

 

 

2.3  Gerakan Pemikiran Islam 

Pelbagai permasalahan penting menyangkut kehidupan umat Islam, seperti 

kemunduran dalam kehidupan politik, ekonomi, sosial, pendidikan dan budaya, 

keterbelakangan, kelemahan dalam berpikir dan pengembangan ilmu 

pengetahuan, rusaknya tamadun, penjajahan (imprealisme atau kolonialisme), 

terjadinya stagnasi dalam pemikiran dan sebagainya telah mendorong para 

pemikir Islam untuk menganalisis sebab-sebab terjadinya kemunduran tersebut 

terhadap dunia Islam dan menyerukan perlunya usaha-usaha serius untuk 

kebangkitan Islam (Riduan Mohd. Nor, 2009). Dari sinilah kemudian muncul 

pelbagai gerakan dengan karakteristiknya masing-masing; pengembangan, 

pemikiran Islam, kemajuan, pembaharuan, atau pun pemurnian ajaran Islam 

yang bisa dilihat dari tiga dimensi; pemurnian akidah, kebangkitan pemikir Islam, 

dan gerakan keIslaman. 

Perkembangan pemikiran di dunia Muslim itu sendiri pada dasarnya 

adalah suatu kesatuan untuk membangkitkan kembali kejayaan Islam yang 

pernah hilang. Peristiwa-peristiwa yang berlaku menunjukkan bahawa fenomena 

kebangkitan atau kebangunan Islam, paling tidak secara lahiriah adalah suatu 

gejala yang sesungguhnya kait berkait. Kerananya pelbagai gerakan dan seruan 

kebangkitan dibeberapa negeri Islam; Arab Saudi, Mesir, Turki, India dan Asia 

Tenggara dianggap sebagai manifestasi pemunculan kembali nilai-nilai Islam 

secara signifikan (Setiawan, 2007). Gerakan yang tersebar di seluruh dunia Islam 

ini menjadi begitu penting berikutan kejayaan revolusi Islam di Iran yang akhirnya 

menjadikan Iran sebagai sebuah kerajaan Islam pada tahun 1979 (Muhammad 

Abd. Rauf, 1991: 1).  



 

36 

 
 

 

 

Gerakan kebangkitan dan pembaharuan Islam ini semula dipelopori oleh 

Jamaluddin al-Afghani (1838-1897), seorang pembaharu Muslim akhir abad ke-

19 dan pantas disebut sebagai ‘Bapak Nasionalisme Muslim Moden’. Sambil 

melakukan perjalanan dari India ke Mesir, Jamaluddin al-Afghani giat 

menyerukan pelbagai gagasannya untuk kebangkitan Islam.  

Menurut Jamaluddin al-Afghani antara sebab kemunduran yang dialami 

oleh umat Islam di merata negara bukanlah kerana agama Islam tidak sesuai 

dengan perubahan dan kondisi zaman. Tetapi, kemunduran umat Islam 

dikeranakan oleh umat Islam itu sendiri yang telah meninggalkan ajaran Islam 

yang sebenar dan mengikuti ajaran-ajaran yang datang dari luar lagi asing bagi 

Islam. Tambah lagi dengan penjajahan, perpecahan di kalangan umat Islam, 

lemahnya persatuan dan rasa persaudaraan, pemerintahan yang absolut, para 

pemimpin yang khianat, para pentadbir negara yang tidak pakar, dan 

mengabaikan masalah pertahanan militer. Cara untuk memperbaiki kemunduran 

dan keterbelakangan umat Islam tersebut menurut Al-Afghani adalah dengan 

melenyapkan kesalahfahaman terhadap Islam dan kembali kepada ajaran Islam 

yang sebenar, corak pemerintahan yang harus demokrasi dan menjamin 

kebebasan berpendapat, kepala negara harus tunduk kepada hukum dan 

mengadakan mesyuarat (syura) dengan pemimpin-pemimpin masyarakat yang 

memiliki banyak pengalaman.  

Di samping itu, perkara utama yang harus dilakukan adalah meningkatan 

dan mewujudkan rasa persaudaraan serta persatuan umat (Pan Islami). Kerana, 

dengan bersatu dan mengadakan kerjasama yang harmonis, umat Islam akan 

dapat kembali memperoleh kejayaan dan kemajuan (Harun Nasution, 1990: 56). 



 

37 

 
 

 

 

Al-Afghani juga menyerukan agar kaum Muslimin menentang imprealisme, 

meraih kemerdekaan politik dan mengupayakan kembali kebangunan intelektual 

umat yang berakar pada ajaran Islam sebenar (Harun Nasution, 1990: 55). 

Al-Afghani berkeyakinan bahawa kebangunan dan kejayaan kembali 

Islam hanya mungkin wujud apabila umat Islam kembali kepada ajaran Islam 

yang murni; perlawanan terhadap kolonialisme dan dominasi Barat; stabilitas 

politik, kemapanan ekonomi maupun kebudayaan; serta keunggulan yang 

setanding dengan Barat dalam bidang ilmu pengetahuan dan teknologi. Oleh itu, 

boleh sahaja bagi umat Islam untuk mengadopsi dan menggali ilmu dan teknologi 

Barat untuk kejayaan kembali dunia Islam, namun harus tetap tapis dan kritis 

(Munawir Sjadzali, 1993: 124). 

Gagasan dan gerakan pembaharuan Al-Afghani seterusnya diteruskan 

kembali murid-muridnya. Di mana tesis bahawa kemerdekaan dan pembaharuan 

Islam merupakan syarat untuk memulihkan kekuatan dan kejayaan Islam yang 

telah hilang menjadi paradigma utama perjuangan mereka. Murid-murid Al-

Afghani kemudian, seperti Syekh Muhammad Abduh (1849-1905) dan Syekh 

Muhammad Rasyid Ridha (1865-1935) dari Mesir dengan majalah 

pembaharunya, Al-Manar, serta gerakan-gerakan Salafiyah yang mencuba untuk 

meneruskan doktrin-doktrin klasik Islam sebagai dasar pembaharuan politik, 

hukum, dan intelektual Islam. Pengaruhnya sangat terasa di seluruh dunia 

Muslim ketika itu dengan diberitakannya gerakan-gerakan kemerdekaan dan 

nasionalisme Muslim, dari negara-negara yang berada di Afrika Utara hingga 

negara-negara di rantau Asia Tenggara. 



 

38 

 
 

 

 

Bermula dari sinilah kemudian berkembang pelbagai gerakan pemikiran 

Islam diberbagai negara Islam yang menawarkan perubahan dan pembaruan 

dalam seluruh aspek kehidupan masyarakat Islam.  

2.4 Tipologi Gerakan Pemikiran Islam 

Menurut Munawir Sjadzali (1993: 115), ada tiga hal yang melatarbelakangi 

berkembangnya pemikiran Islam pada tempoh moden yang bermula sejak abad 

ke-19 sehingga sekarang. Pertama, kemunduran dan kerapuhan dunia Islam 

yang disebabkan oleh faktor-faktor dalaman yang mengakibatkan munculnya 

gerakan-gerakan pembaharuan dan pemurnian. Kedua, rongrongan negara-

negara Barat terhadap keutuhan kuasa politik dan wilayah dunia Islam yang 

berakhir dengan dominasi dan penjajahan oleh negara-negara Barat atas 

sebahagian besar wilayah dunia Islam serta berkembangnya semangat 

permusuhan dan sikap anti Barat di kalangan umat Islam. Ketiga, keunggulan 

negara-negara Barat dalam bidang ilmu, teknologi, dan organisasi. Oleh itu, 

perdebatan panjang telah mewarnai sejumlah aktiviti intelektual di kalangan umat 

Islam sebagai respons atas ideologi moden. Gerakan pembaharuan (modenisasi) 

Islam yang bermatlamat kepada kebangkitan Islam dan dilandasi oleh reformasi 

keagamaan telah menjelma dalam pelbagai bentuk gerakan dan gagasan 

pemikiran.  

Gerakan dan gagasan tersebut menurut Musthafa Umar (2003: 406) 

terbahagi kepada empat kelompok. Kelompok pertama diwakili oleh kalangan 

ulama konservatif yang cenderung menolak apa pun yang datang dari Barat. 

Kelompok ini berupaya untuk mengembalikan Islam kepada kejayaan semula. 

Kelompok kedua adalah dari kalangan modenis yang amnya bersetuju dan 



 

39 

 
 

 

 

terpesona oleh kemajuan yang diraih oleh Barat dan menganggap Barat sebagai 

kaedah tunggal untuk mengejar ketertinggalan umat Islam. Kelompok ketiga 

adalah kelompok yang berusaha untuk mengubahsuai dan mengkombinasikan 

antara sistem Barat dengan sistem Islam. Kelompok keempat adalah kelompok 

fundamentalis yang eksklusif dan reaktif. Kelompok ini meyakini bahawa 

kebangkitan Islam harus dilakukan dengan kekuatan, bahkan mengarah kepada 

gerakan revolusioner. Kerana, mereka percaya bahawa hanya Islam sebagai 

satu-satunya alternatif bagi kehidupan berbangsa dan bernegara.  

Menurut Fazlur Rahman (Azhar, 2006; Syifa Amin, 2006; dan Setiawan, 

2007), pelbagai gerakan pemikiran Islam yang telah berkembang dan 

menawarkan perubahan dan pembaharuan (tajdid) dimaksud terbahagi ke dalam 

empat tipologi atau kategori, iaitu revivalisme pra-modenis, modenisme klasik, 

neo-revivalisme, dan neo-modenisme. 

2.4.1 Revivalisme Pra-Modenis  

Gerakan pemikiran Islam revivalisme pra-modenis ini  muncul pada abad ke-18 

dan 19 di Arabia, India, dan Afrika, yang dipelopori oleh gerakan seperti 

Wahabiyah di Saudi Arabia, Sanusiyah di Afrika Utara, dan Fulaniyah di Afrika 

Barat.  

 Gerakan pemikiran yang digaungkan oleh pemikir Islam tersebut 

memperlihatkan sejumlah karakteristik umum seiring dengan kondisi kehidupan 

umat Islam yang mengitarinya, seperti keprihatinan yang mendalam terhadap 

degradasi sosial-moral umat Islam dan usaha untuk mengubahnya; himbauan 

untuk kembali kepada Islam murni dan menghilangkan mitos atau tahayul yang 



 

40 

 
 

 

 

bertentangan dengan ajaran Islam, meninggalkan gagasan tentang kemapanan 

dan tamat mazhab-mazhab hukum serta berusaha untuk melaksanakan ijtihad; 

himbauan untuk mengembangkan pola berfikir sebab akibat berdasarkan 

pendekatan ilmu; dan himbauan untuk melaksanakan pembaharuan ini lewat 

kekuatan militer atau bersenjata  (jihad) apabila diperlukan.  

2.4.2 Modenisme Klasik  

Gerakan pemikiran Islam modenisme klasik merupakan lanjutan dari revivalisme 

pra-modenis. Gerakan ini muncul pada pertengahan abad ke-19 dan awal ke-20 

di bawah pengaruh idea-idea Barat, dipelopori oleh Jamaluddin al-Afghani di 

seluruh Timur Tengah, Syed Ahmad Khan di India, dan Muhammad Abduh di 

Mesir.  

Dalam gerakan pemikiran Islam modenisme klasik muncul pemikiran 

perluasan terhadap materi-materi ijtihad1 yang sebelumnya dianggap masih 

terlalu sempit dan hanya berkisar pada persoalan hukum fiqah. Menurut gerakan 

ini, materi ijtihad mestinya juga berkiatan dengan persoalan-persoalan lain yang 

dihadapi oleh umat Islam dalam kehidupan mereka, seperti hubungan antara 

akal dan wahyu, pembaharuan sosial, khususnya dalam bidang pendidikan dan 

status wanita serta pembaharuan politik dan bentuk-bentuk pemerintahan yang 

representatif serta konstitusional, lantaran kontaknya dengan pemikiran dan 

masyarakat Eropah-Barat.  

                                                 
1
Menurut peristilahan fiqah, ijtihad bermakna pencurahan fikiran sedalam-

dalamnya oleh seorang ahli hukum Islam (ahli fiqah atau faqih) untuk memperoleh suatu 
perkiraan atau menetapkan hukum suatu perkara berdasarkan kepada al-Quran, Hadis, 
ijma’ (kesepakatan), dan qiyas atau perbandingan (Ahmad Amin, 1987: 249).   

  



 

41 

 
 

 

 

Menurut Fazlur Rahman usaha modenisme klasik dalam melahirkan 

hubungan yang baik antara pranata-pranata Barat dengan tradisi Islam melalui 

sumber al-Quran dan Nabi, merupakan suatu prestasi besar yang tidak bersifat 

arifisial atau terpaksa. Tetapi, hakikat penafsiran Islam gerakan ini mereka 

sandarkan daripada al-Quran dan ‘Sunnah Historis’ (yakni biografi Nabi).  

2.4.3 Neo-Revivalisme 

Gerakan pemikiran Islam neo-revivalisme atau revivalisme pasca-modenis yang 

mendapat pengaruh kuat dari modenisme klasik, seperti dalam mendukung 

gagasan demokrasi dan mempraktikkan bentuk pendidikan Islam yang relatif 

telah dimodenkan dan asas pemikiran bahawa Islam itu merangkumi segala 

aspek kehidupan manusia, baik individual maupun kolektif. Namun kerana 

usahanya untuk membezakan identiti diri dari Barat, maka neo-revivalisme 

merupakan reaksi terhadap modenisme klasik. Mereka tidak menerima kaedah 

atau semangat modenisme klasik; dan tidak mampu mengembangkan 

metodologi apapun untuk mengesahkan kedudukannya, selain berusaha 

membezakan Islam dari Barat. Abu al-A`la al-Maududi (1903-1979)  dengan 

Jemaat Islami-nya menjadi model bagi gerakan ini.  

2.4.4 Neo-Modenisme 

Gerakan pemikiran Islam yang keempat adalah neo-modenisme, yang dipelopori 

oleh Fazlur Rahman (1919-1998). Oleh itu, kebangkitan semula dan 

pembaharuan adalah tema asas dalam pemikiran Fazlur Rahman. Kategori tajdid 

dan ijtihad menjadi elemen utama dalam tajuk pemikiran semula Islam beliau 

(Fazlur Rahman, 2000: 7) 



 

42 

 
 

 

 

Gerakan pemikiran ini muncul tidak hanya di bawah pengaruh neo-

revivalisme, tetapi juga merupakan cabaran terhadapnya. Dengan tegas Fazlur 

Rahman (Azhar, 2006: 1) mengatakan dua agenda utama gerakan ini. Pertama, 

neo-modenisme Islam berusaha mengembangkan sikap kritis terhadap Barat 

mahupun warisan-warisan kesejarahannya sendiri. Kaum Muslimin harus 

mengkaji dunia Barat dan gagasan mahupun ajaran-ajaran dalam sejarah 

keagamannya sendiri. Bila hal ini tidak dikaji secara objektif, maka kejayaannya 

dalam menghadapi dunia moden merupakan suatu hal yang mustahil, bahkan 

kelangsungan hidupnya sebagai Muslim akan sangat meragukan. Kedua, 

merombak kembali asal-usul dan pembangunan keseluruhan tradisi Islam, 

dengan cara al-Quran dan Sunnah Rasul didekati, ditangani dan ditafsirkan. 

Ertinya, umat Islam harus dapat membezakan secara jeli antara Islam normatif 

dan Islam historis, dan dalam memahami al-Quran perlu dibezakan aspek ideal 

moral (sebagai tujuan) dengan syarat-syarat legal-spesifik, di mana aspek ideal 

moral yang lebih pantas diterapkan.  

Neo-modenisme Islam ini, sebagaimana dinyatakan Fazlur Rahman 

sendiri, ingin merajut kembali kekayaan tradisi Muslim lalu dikemas secara 

metodologi untuk disesuaikan dengan perkembangan zaman. Dalam kaitan ini 

Fazlur Rahman (dalam Azhar, 2006) menyatakan:  

Sekarang kaum Muslimin di seluruh dunia sedang mengalihkan perhatian 
mereka kepada penafsiran semula Islam sesuai dengan konteks zaman 
moden. Maka satu-satunya jalan, yang dapat mereka tempuh adalah 
merumuskan kembali garis-garis kebijaksanaan yang positif, sesuai 
dengan keperluan-keperluan kontemporari dan berdasarkan petunjuk-
petunjuk sosial dan moral yang diberikan oleh Islam. Kerana kita 
menyedari bahawa dalam beberapa abad ini ilmu pengetahuan Islam 
dapat dikatakan lebih bersifat mekanikal dan semantik daripada tafsiran 
saintifik, maka betapapun kecil dan bersahajanya perjuangan kita adalah 



 

43 

 
 

 

 

untuk mencairkan kebekuan di dalam dunia pemikiran Islam baik di dalam 
agama mahupun moral.  

Ciri lain dari neo-modernisme Islam ini adalah metodologi penafsiran al-

Quran harus dilakukan dengan gerakan ganda (double movement) dari situasi 

sekarang ke masa al-Quran diturunkan dan kembali ke masa kini.  

Fazlur Rahman (dalam Setiawan, 2006) mengkritik dua kelemahan yang 

menjadi pangkal kesesakan pemikiran dari kaum modenis. Pertama, kaum 

modenis dalam pendekatan mereka terhadap al-Quran bersifat pilih-pilih. Mereka 

tidak dengan jelas mengusahakan adanya kaedah untuk tafsiran yang sistematik 

dan komprehensif terhadap al-Quran dan Sunnah guna melandasi konsep Islam 

tentang moral dan undang-undang, dan untuk mengoreksi pelbagai kekurangan 

dari sistem klasik Islam. Kedua, banyak kaum modenis yang menunjukkan 

kecenderungan membahayakan kerana sikap apologetik mereka berkenaan 

dengan beberapa hal tertentu yang penting, terutamanya bila memberi tafsiran 

pada sejarah Islam.  

Adapun wacana pemikiran Islam kontemporari berikutnya dipelopori oleh 

ramai tokoh intelektual Islam, misalnya Mohammed Arkoun (Aljazair);  

Muhammad Naquib al-Attas (Malaysia) dan Ismail Raji al-Faruqi (Palestin-

Amerika Syarikat) yang keduanya dikenal sebagai pelopor Islamization of 

Knowledge; Seyyed Hossein Nasr (Iran) dengan paradigma spiritualitas dan 

tradisionalitas Islam; Hassan Hanafi (Mesir) dengan Islamic Left (Islam kiri); 

Asghar Ali Engineer (India) dengan konsep teologi pembebasan; Mahmoud 

Thaha, Abdullah Ahmed an-Na’im dengan Dekonstruksi Syariah; Nashr Hamid 

Abu Zayd (Mesir) dengan hermeneutik (kritik teks) pemahaman keagamaan, iaitu 



 

44 

 
 

 

 

al-Quran; Mohamed Abed Al-Jabiri (Maroko) dengan teori Bayani, Burhani dan 

‘Irfani; Muhammad Syahrur (Suriah) yang dikenal dengan teori Nazhariyyat al-

Hudud; Abdul Karim Soroush (Iran) dengan teori ‘penyusutan dan 

pengembangan Islam’; dan Nurcholish Madjid (Indonesia) dengan ‘sekularisasi 

Islam’-nya, dan lain-lain (Azhar, 2006). 

R. Hrair Dekmejian (dalam Supriyadi, 2007: 83) membagi gerakan 

pembaharuan Islam kepada empat tipa, iaitu Gradualis-Adaptasionis, Syi’ah 

Revolusioner, Sunni Revolusioner dan Mesianis-Primitif.  

Gradualis-Adaptasionis adalah tipa gerakan yang memiliki ciri bertahap 

dalam menjalan gerakannya dengan mengikuti kebijakan negara, fleksibiliti dan 

adaptif terhadap ideologi-ideologi dan program dengan kondisi moden.  

Tipa Syi’ah Revolusioner sebagai varian dari Republik Islam Iran 

merupakan aliran yang keras dan bersumber kepada ideologi Syi’ah, Ayatollah  

Khomeini (Pemimpin Revolusi Islam Iran, 1979) yang terdiri dari Hizb al-Dakwah, 

Jihad al-Islam, dan Amal Islam.  

Tipa Sunni Revolusioner, secara geneologis berakar dari pemikiran-

pemikiran Ibnu Hanbal, Ibnu Hazm, Ibnu Taimiyah, Ibnu Qayyim, Ibnu Katsir, dan 

Ibnu Abd al-Wahhab. Ciri-ciri dari tipa gerakan ini adalah militansi dan semangat 

jihad dalam mempertahankan Islam, perpaduan antara ideologi pembaharu dan 

aktiviti sosial dan politik, menerima adanya kuasa keagamaan dan siap 

menderita demi mempertahankan keyakinan keagamaan, seperti yang nampak 

pada organisasi Ikhwan al-Muslimin.  



 

45 

 
 

 

 

Tipa Mesianis Primitif adalah suatu tipa gerakan yang sangat puritan dan 

menokohkan seorang figur sebagai ‘juru selamat’. Gerakan ini berusaha untuk 

mencontohi kehidupan Nabi saw, bahkan menentang inovasi modenitas. 

Supriyadi (2007: 84), dengan memodifikasi tipologi gerakan pembaharuan 

dan kebangkitan Islam di atas menghuraikannya ke dalam jadual 2.1 berikut: 

Jadual 2.1 
Tipologi Gerakan Kebangkitan Islam Berbasis Ideologi 

Tipologi Gerakan Kelompok Islam 

Gradualis-Adaptasionis Ikhwan al-Muslimin (Mesir, Irak, negara-
negara teluk, Sudan, Yordania, Afrika Utara) 

Syi’ah Revolusioner Partai Republik Islam (Iran) 
Hizb al-Dakwah 
Hizbullah 
Jihad al-Islami (Lebanon) 
Al-Jihad (Mesir) 
Organisasi Pembebasan Islam (Mesir) 

Syi’ah Sunni Ikhwan al-Muslimin (Suriah) 
Jama’ah Abu Dzarr (Suriah) 
Hizb al-Tahrir (Yordania, Suriah) 
Jama’at Islam (Pakistan) 

Mesianis-Primitif Al-Ikhwan (Saudi Arabia) 
Tafkir wal Hijrah (Mesir) 
Mahdiyah (Sudan) 
Jama’at al-Muslimin li Tafkir (Mesir) 

Pemikiran pembaharuan Islam yang muncul sebagai respons terhadap 

dunia moden sejak Jamaluddin al-Afghani, Muhammad Abduh, Rasyid Ridha, 

Rifa’ah al-Tahtawi, Ali Abd al-Raziq, Hasan al-Banna, Syed Quthub, sampai 

Thaha Husein dan pemikir-pemikir semasa seterusnya, sebagaimana 

disimpulkan Azyumardi Azra (1996: 3-5) memang cukup beragam, sehingga sulit 

dikategorikan secara sederhana. Tetapi suatu hal yang jelas, bahawa telah 

berlaku evolusi pemikiran pembaharuan sejak salafisme (fundamentalisme atau 



 

46 

 
 

 

 

neo-salafisme), modenism, westernisme, dan akhirnya sekularisme. Kemudian, 

menyangkut konsep politik, terjadi pula evolusi pemikiran pembaharuan sejak 

dari Pan Islamisme, Pan Arabisme sampai kepada nasionalisme tempatan.   

2.5 Pemikiran tentang Islam dan Negara 

Antara isu aktual yang ramai dibicarakan oleh para sarjana berkenaan dengan 

Islam dan negara adalah berkait hubungan antara keduanya. Hubungan antara 

agama dan negara dalam Islam telah sejak lama dibicarakan oleh sejumlah 

tokoh ilmuwan dan pemikir politik Islam, mulai dari zaman klasik hingga pada 

masa sekarang ini. Berikut dihuraikan pelbagai idea dan gagasan pemikiran 

politik Islam, utamanya para pemikir politik Islam semasa.   

2.5.1 Perhubungan Islam dan Negara 

Menurut Bahtiar Effendy (2008) berkembangnya pemikiran baru Islam sejak dua 

dekad ini didorong oleh krisis yang dihadapi oleh komuniti politik Islam. 

Kerananya, perkembangan luar biasa dari gerakan pemikiran Islam yang terjadi 

tidak hanya menyangkut atau berkaitan dengan pemahaman akan ajaran Islam 

dalam konteks peribadatan, kedudukan wahyu dan akal, hukum dan syariat 

Islam, akan tetapi juga menyangkut dan berkaitan dengan pemikiran Islam dalam 

konteks kenegaraan, yakni politik Islam. Bahkan, perbincangan tentang Islam 

dan politik atau Islam dan negara ini telah melahirkan ramai tokoh-tokoh Islam 

yang telah menyumbangkan teori dan pemikiran mereka, bermula dari tempoh 

klasik, pertengahan, hingga moden (kontemporari).  



 

47 

 
 

 

 

Tempoh klasik yang berlangsung sejak abad ke-7 hingga abad ke-1 M 

dikatakan sebagai masa pengembangan, integrasi dan keemasan Islam ditandai 

dengan munculnya pelbagai tokoh dan pemikir politik Islam, seperti Ibnu Abi Rabi 

(833-842 M) yang menulis Suluk al-Malik fi Tadbir al-Mamalik, Al-Farabi (870-950 

M) yang menulis Ara Ahl al-Madinah Fadhilah dan Al-Siyasah al-Madaniyah, Al-

Mawardi (975-1059 M) yang menulis Al-Ahkam al-Sulthaniyah fi al-Wilayah al-

Diniyah, Al-Ghazali (1058-1111 M) yang menulis Ihya Ulum al-Din, dan lain-lain 

(Syarif & Zada, 2008: 30). 

Menurut Ibnu Syarif & Khamami Zada (2008: 30), sekurang-kurangnya 

ada dua ciri yang menonjol dari pemikiran politik Islam di zaman klasik ini. 

Pertama, adanya pengaruh alam fikiran Yunani, terutama pandangan Plato 

tentang asal-usul negara, meskipun kadar pengaruhnya tidak sama. Kerana, 

para pemikir politik Islam tidak mengambil begitu saja atau secara sekular 

(profan) teori yang ada, tetapi mendapat dasar justifikasi atau mengelaborasinya 

sesuai dengan konsep Islam. Sebagaimana yang dilakukan oleh Al-Farabi dan 

Al-Mawardi. Al-Farabi menegaskan bahawa tujuan bernegara tidaklah semata-

mata keperluan lahiriah, tetapi juga keperluan rohaniah dan akhirat. Sedangkan 

Al-Mawardi menjelaskan bahawa negara dibentuk untuk meneruskan misi 

kenabian guna melindungi agama dan mengatur dunia. Kedua, pemikiran politik 

yang berkembang lebih banyak berpijak pada atau respon terhadap kondisi 

sosial-politik yang terjadi.  

Tempoh pertengahan yang berlangsung sejak abad ke-14 hingga abad 

ke-19 M ditandai dengan hancurnya Dinasti Abbasiyah kerana serangan tentara 

Mongol pada tahun 1258 M, yang mengakibatkan tidak hanya hancurnya kota 



 

48 

 
 

 

 

Baghdad sebagai pusat tamadun Islam, akan tetapi juga mengakibatkan pada 

kemunduran kekuatan dan perubahan orientasi pemikiran politik Islam serta 

terpuruknya dunia Islam. Kemunduran diberbagai bidang kehidupan, terjadinya 

perpecahan, dan keadaan sosial-politik yang carut-marut mendorong lahirnya 

pemikir politik Islam yang cenderung untuk membangkitkan kekuatan Islam 

dengan mengkaji sebab-musabab dan mencari solusinya. Para pemikir Islam 

dimaksud di antaranya adalah Ibnu Taimiyah (1263-1328 M) menulis Al-Siyasah 

al-Syar’iyah fi Ishlah al-Ra’i wa al-Ra’iyah, Ibnu Khaldun (1332-1406 M) menulis 

Al-Muqaddimah, dan Syah Waliyullah al-Dahlawi (1702-1762 M) (Syarif & Zada, 

2008: 35).  

Tempoh moden yang berlangsung sejak abad ke-19 M ditandai dengan 

imprealisme dan kolonialisme (penjajahan) yang melanda negeri-negeri Muslim. 

Hampir seluruh dunia Islam berada di bawah penguasaan dan penjajahan 

negara-negara Barat. Sehingga seruan dan usaha untuk kebangkitan kembali 

Islam pun diseru oleh ramai pemikir Muslim.   

Dari pelbagai pemikiran yang telah dihasilkan oleh para  pemikir politik 

Islam semasa tersebut setidaknya ada tiga paradigma yang berbeza dalam 

melihat hubungan antara Islam dan negara (Sjadzali, 1993: 1, 205, 235; Din 

Syamsuddin, 1999; Abdillah, Kamaruddin, 2006; 2007: 134; Syarif & Zada, 2008: 

39). 

2.5.1.1 Paradigma Integral 

Berkenaan dengan hubungan antara Islam dan negara, kelompok pertama ini 

menyatakan bahawa Islam bukanlah semata-mata agama, sebagaimana yang 



 

49 

 
 

 

 

umumnya difahami oleh Barat, yakni hanya menyangkut hubungan antara 

manusia dengan Tuhan. Namun, Islam adalah satu agama yang sempurna dan 

lengkap dengan segala peraturannya yang merangkumi  seluruh aspek 

kehidupan manusia, termasuk aspek kehidupan berbangsa dan bernegara.  

Dengan kata lain, aliran pertama ini pada prinsipnya menyatakan 

bahawa: Pertama, Islam adalah suatu agama yang serba lengkap, di dalamnya 

meliputi pula peraturan atau sistem tentang ketatanegaraan atau politik. Oleh 

kerananya dalam kehidupan bernegara, umat Islam hendaknya mengambil dan 

kembali kepada sistem ketatanegaraan Islam, dan tidak perlu untuk meniru, 

apalagi memakai sistem kenegaraan Barat. Kedua, sistem ketatanegaraan atau 

politik Islam yang harus diteladani adalah sistem yang telah dilaksanakan atau 

dipraktikkan oleh Nabi Muhammad saw dan oleh al-Khulafa al-Rasyidin (khalifah 

yang empat; Abu Bakar, Umar bin Khattab, Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi 

Thalib) semasa di Madinah, bukan sistem yang lain. 

Islam dalam konteks ini menurut mereka bukan hanya sistem teologi, 

tetapi juga sebuah jalan hidup yang mengandungi standard etika dan moral, dan 

juga undang-undang yang diterima pakai dalam kehidupan bermasyarakat dan 

bernegara. Itulah sebabnya, mereka mendakwa bahawa Nabi Muhammad tidak 

hanya seorang utusan (Rasul), tetapi juga seorang ketua negara, seorang hakim, 

bahkan panglima perang. Prinsip-prinsip umum seperti kepercayaan (amanah), 

keadilan (‘adalah), ketaatan pada undang-undang, mesyuarat (syura), 

persamaan (musawah), persaudaraan (ukhuwah), keamanan (silm), pluralisme 

(ta’addudiyah), dan kontrak sosial (amar maaruf nahi mungkar), terlihat dengan 

jelas dalam praktik kepimpinannya.  



 

50 

 
 

 

 

Dengan demikian, kelompok pertama ini menegaskan bahawa, agama 

dan politik adalah satu kesatuan yang tak terpisahkan (integrated paradigma). 

Kerananya, dalam pandangan kelompok ini negara tidak bisa dipisahkan dari 

agama. Sebab tugas negara adalah menegakkan agama, sehingga negara Islam 

atau Khilafah Islamiah menjadi cita-cita bersama dan syariat Islam harus menjadi 

undang-undang negara yang dipraktikkan untuk seluruh umat Islam (Syarif & 

Zada, 2008: 39). Tegaknya negara adalah satu-satunya cara yang disyariatkan 

untuk melaksanakan undang-undang Islam dalam kehidupan manusia dan Islam 

tidak dapat terwujud dalam kehidupan, kecuali ia mempunyai institusi negara 

yang menerapkan hukum-hukumnya di segala aspek (Syarif & Zada, 2008: 82).     

Inti pandangan mereka terhadap Islam dan negara tersimpul dalam 

slogan din wa daulah, yang bermakna bahawa: (1) sistem pemerintahan dalam 

negara-negara Islam merupakan inti dari ajaran Islam, (2) politik merupakan 

bahagian dari Islam, kerananya praktik berpolitik bererti praktik beragama. 

Dengan kata lain tidak ada perbezaan antara agama dan politik, (3) kewajipan 

mendirikan negara Islam berdasarkan, baik perundang-undangan mahupun 

pelaksanaan syariat Islam, (4) dasar dari negara Islam adalah manhaj Islami dan 

sistem moral Islam (Syarif & Zada, 2008: 81).   

Adapun tokoh-tokoh pemikir Muslim yang bersetuju dan masuk dalam 

kelompok aliran pertama ini, antaranya ialah Abu al-A’la al-Maududi (1903-1979; 

pengasas Jama’at Islami di Pakistan), Hasan al-Banna (pengasas Ikhwanul 

Muslimin di Mesir), Syed Quthb (1906-1966; ideologi gerakan Ikhwanul Muslimin 



 

51 

 
 

 

 

dan penulis Tafsir Fii Zhilal al-Qur’an)2, Muhammad Rasyid Ridha (penulis Tafsir 

Al-Manar), dan Ayatollah Khomeini (Pemimpin Revolusi Islam Iran, 1979). 

Mereka dinamakan sebagai kelompok pemikir konservatif-tradisionalis atau 

kelompok integralisme (Syarif & Zada, 2008: 39). 

Menurut Maududi ada tiga perkara dasar yang melandasi pemikiran Islam 

dan kenegaraan. Pertama, Islam adalah suatu agama yang paripurna, lengkap 

dengan petunjuk untuk mengatur semua segi kehidupan manusia, termasuk 

kehidupan politik. Oleh kerananya dalam kehidupan bernegara, umat Islam tidak 

perlu atau bahkan dilarang untuk meniru sistem yang lain (sistem Barat 

misalnya). Cukuplah sistem Islam dengan menunjuk kepada politik semasa Nabi 

saw dan al-Khulafa al-Rasyidin di Madinah sebagai model atau contoh sistem 

kenegaraan yang patut diterapkan umat Islam. Kedua, kuasa tertinggi, yang 

dalam istilah politik disebut kedaulatan adalah milik dan pada Allah, manusia  

sebagai khalifah Allah di muka bumi hanyalah pelaksana dari kedaulatan 

tersebut dan harus tunduk  kepada ketentuan atau hukum yang telah diberikan 

oleh Allah sebagai pemilik kedaulatan mutlak. Kerana itu, gagasan kedaulatan 

rakyat tidak dibenarkan dan bertentangan dengan konsep ini. Kuasa rakyat 

terhad dan tidak mutlak dan harus tunduk pada supremasi syariah.  Ketiga, 

sistem politik Islam adalah suatu sistem yang bersifat universal dan tidak 

mengenal batas-batas atau ikatan-ikatan geografi, bahasa, dan kebangsaan 

                                                 
2
Sedikit tokoh pemikir dan intelektual Islam yang tetap berkarya, apalagi 

menghasilkan karya tulis dalam bentuk tafsir al-Quran, ketika mendekam dalam penjara. 
Tafsir al-Quran Fii Zhilal al-Qur’an karya tulis Sayyid Quthub ini adalah satu di antaranya. 
Selain Quthub, tokoh ilmuwan lainnya seperti Ibnu Taimiyah, Abu al-A’la al-Maududi, dan 
Prof Dr. Haji Abdul Malik Karim Amrullah (Buya Hamka)  juga menyelesaikan tafsir 
mereka ketika mendekam dalam penjara.      



 

52 

 
 

 

 

(nasionalisme), ianya hanya diikat oleh persamaan akan akidah (Sjadzali, 1993: 

66).  

Dalam bukunya yang berjudul Khilafah wa al-Mulk misalnya, Maududi 

menyatakan dengan tegas bahawa sebuah negara Islam yang dibangun 

haruslah didasarkan pada syariat.  

Untuk lebih memahami pemikiran Maududi berkenaan dengan Islam dan 

Kenegaraan, sebagaimana ilustrasi Supriyadi (2007: 97) dapat dilihat dari jadual 

2.2 berikut:  

Jadual 2.2 
Konsep Abu al-A’la al-Maududi tentang Pemerintahan 

 

No. Konsep Pemikiran 

1. Kepemimpinan Wakil atau delegasi Allah semata, 
khalifah (Kepala Negara) adalah 
manusia-manusia Muslim yang bersifat 
kekhalifahan umum. 

2. Kedaulatan Kedaulatan mutlak adalah milik Allah, 
kedaulatan rakyat terbatas. 

3. Bentuk Negara Kingdom of God atau Teokrasi (tetapi 
bukan seperti teokrasi yang ada di 
negara-negara Eropah) atau pula teo-
demokrasi. 

4. Proses Konstitusi Dengan ahlu al-halli wa al-aqdi, majelis 
syura sejalan dengan pendapat rakyat. 

5. Asas Negara Berlandasan kepada ideologi (agama), 
oleh itu tidak didasarkan pada ras, suku, 
bahasa, atau batas geografi. 

6. Proses Penyelenggaraan 
Negara 

Dengan badan eksekutif, legislatif, dan 
judikatif. 

7. Prinsip Bernegara Syura (mesyuarat), keadilan, ketaatan 
kepada ulil amri, persamaan kebebasan 
beragama, dan kemaslahatan. 

Untuk mewujudkan gagasannya tentang Islam dan kenegaraan, Maududi  

telah menubuhkan Jamaat-i Islami pada tahun 1941. Jamaat-i Islami  dalam 



 

53 

 
 

 

 

gerak perjuangannya sangat menekankan aplikasi ajaran Islam secara 

keseluruhan (kaffah), dalam seluruh lapangan kehidupan, termasuk dalam hal 

berbangsa dan bernegara. Dalam pandangan Esposito (1987: 119) mahupun 

Sjadzali (1991: 163) jelas apabila tujuan ditubuhkannya Jamaat-i Islami adalah 

untuk memberi realisasi yang konkrit terhadap konsep ‘kesalehan jamaah’, yang 

oleh Maududi dianggap sebagai jawapan atas dilema politik Muslim India masa 

itu. 

Tak jauh berbeza dengan pandangan Maududi, menurut Syed Quthub 

Islam adalah akidah yang fitrah, tempat bersumbernya tingkahlaku dalam 

masyarakat dan menjadi sistem kehidupan manusia yang praktikal dan 

sempurna. Merangkumi segala aspek dan kegiatan manusia dalam 

kehidupannya, baik kehidupan keluarga, kemasyarakatan mahupun bernegara. 

Ia menentukan undang-undang dan peraturan-peraturan yang berkaitan dengan 

bidang kehidupan tersebut.  

Di dalam bukunya Al-Adalah al-Ijtimaiyyah fi al-Islam (Keadilan Sosial 

dalam Islam) Quthub mengemukakan tiga perkara pokok berkenaan dengan 

Islam dan negara, iaitu: 

Pertama, semua segi agama Islam merupakan satu kesatuan; ibadat dan 

muamalat, politik pemerintahan dan politik pemilikan, dan unsur-unsur yang 

lainnya, semuanya merupakan bahagian-bahagian yang sejajar, saling lengkap-

melengkapi, menjadi satu, dan tak terpisah (Quthub, 1984: 121). Politik Islam 

adalah politik yang bersifat universal tanpa di batasi oleh fanatisme ras dan 

kedaerahan (nasionalisme), bahkan fanatisme keagamaan. Setiap wilayah Islam 



 

54 

 
 

 

 

merupakan bahagian dari keseluruhan dunia Islam dan semua warganya 

memiliki hak-hak yang sama (1984: 124).   

Kedua, sistem politik dibangun di atas dua konsepsi dasar, yakni jaminan 

persamaan dan tujuan untuk merealisasikan kesatuan manusia dalam bidang 

ibadat dan sistem kemasyarakatan (Quthub, 1984: 129). Negara Islam menjamin 

hak-hak semua warganya, sekalipun mereka bukan orang Islam.  

Ketiga, menurut Quthub (1984: 129) politik pemerintahan dalam Islam 

dibangun atas tiga prinsip dasar yang berfungsi sebagai garis-garis besar 

pentadbiran negara, iaitu: 

1. Keadilan penguasa: “Sesungguhnya Allah memerintah kamu untuk berlaku 

adil” (QS. an-Nahl: 90).3  

2. Ketaatan rakyat: “Hai orang-orang yang beriman, taatlah kamu kepada Allah 

dan Rasul-Nya, dan orang-orang yang memegang kuasa di antara kamu” 

(QS. an-Nisa: 59).  

3. Mesyuarat antara penguasa dengan rakyat: “dan bermesyuaratlah dengan 

mereka dalam urusan ini” (QS. Ali Imran: 159). 

Oleh itu, sumber kuasa yang tertinggi adalah Allah sebagai pengatur alam 

semesta. Kerananya, manusia harus berpegang kepada sistem, kekuasaan, dan 

kebijaksanaan yang telah ditetapkan oleh Allah. Tunduk kepada segala peraturan 

dan undang-undang yang telah dibuat Allah dalam penciptaan dan pertumbuhan 

                                                 
3
Hal yang sama berkenaan dengan keadilan menurut Quthub juga disinggung 

oleh al-Quran dalam ayat yang lain, antaranya pada QS. an-Nisa: 58, QS. al-Maa’idah: 8, 
dan QS. al-An’am: 152.       



 

55 

 
 

 

 

mereka. Sebaliknya, manusia tidak boleh menyeleweng, apalagi mengadakan 

sistem sendiri, kuasa sendiri, dan kebijaksanaan sendiri di luar tatacara Allah 

(Quthub, 1980: 49). Kerajaan Tuhan di atas bumi baru dapat berdiri kalau yang 

mempunyai hak perintah itu adalah syariat Allah dan semua persoalan 

dikembalikan kepada Allah sesuai dengan syariat yang diterangkan dengan jelas 

yang telah ditetapkan Allah (Quthub, 1980: 68). 

2.5.1.2  Paradigma Sekularistik  

Kelompok kedua berpendirian bahawa Islam adalah agama dalam pengertian 

dan umumnya difahami Barat, iaitu semata-mata agama dan hanya mengurus 

masalah hubungan antara manusia dengan Tuhan, kerana itu tidak ada 

hubungannya dengan urusan atau masalah kenegaraan. Dengan kata lain, 

agama harus dipisahkan dengan negara. Menurut kelompok ini, Nabi 

Muhammad saw hanyalah seorang Rasul biasa, seperti halnya dengan Rasul-

Rasul yang telah diutus sebelumnya. Tugasnya hanyalah mengajak manusia 

untuk kembali kepada kehidupan yang mulia dengan menjunjung tinggi budi 

pekerti luhur, dan Nabi saw tidak pernah bermaksud untuk mendirikan ataupun 

memimpin satu negara. Kerana itu, Islam secara tegas tidak pernah memerintah  

dan mewajibkan umat Islam untuk mendirikan negara Islam ataupun 

menjalankan model pemerintahan Islam berbentuk khilafah sebagaimana yang 

dipraktikkan Nabi saw selama di Madinah. Dengan demikian kelompok kedua ini 

menolak pendapat yang menyatakan bahawa antara agama dan negara memiliki 

hubungan yang penting maupun hubungan yang simbiotik. Mereka 

berpandangan bahawa antara agama dan negara terpisah (secularistik 

paradigma), sehingga menolak pendasaran negara pada Islam atau pula 

determinasi Islam dalam negara (Syarif & Zada, 2008: 89).  



 

56 

 
 

 

 

Kelompok kedua ini dinamakan dengan kelompok pemikir liberal-

sekuleristik atau kelompok pemikir sekularisme (Syarif & Zada, 2008: 39). Tokoh-

tokoh terkemuka dari kelompok ini antaranya adalah Ali Abd al-Raziq (1888-

1965; penulis buku: Al-Islam wa Ushul al-Hukm: Ba’ts fi al-Khilafah wa al-

Hukumah fi al-Islam), Thaha Husein (1889-1973; penulis buku Mustaqbal al-

Tsaqafah fi Mishr), dan Mustafa Kemal Attaturk (pendiri Republik Turki Moden). 

Menurut Raziq, tugas utama kerasulan yang telah disandangkan oleh 

Allah di bahu para Nabi-Nya adalah menyampaikan risalah kenabian yang 

memuatkan pokok-pokok ajaran moral. Kerana itu menurut pemahaman dan 

keyakinan Abd al-Raziq Islam adalah  agama moral dan Nabi Muhammad diutus 

kepada bangsa Arab untuk memperbaiki moralitas mereka. Kerananya Nabi saw 

sendiri menyatakan bahawa beliau diutus untuk memperbaiki budi pekerti, akhlak 

manusia: “Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak manusia” 

(Hadis).  Sehingga ketika Nabi Muhammad membangun masyarakat Islam di 

Madinah, beliau tidak pernah menyatakan satu bentuk pemerintahan yang harus 

dilaksanakan dan tidak pula memberikan perintah kepada para penerus atau 

penggantinya (Khulafa al-Rasyidin) untuk membuat satu sistem politik tertentu 

(Raziq, 1985: 108). 

Raziq menyatakan bahawa apa yang difahami oleh sebahagian besar 

umat Islam bahawa Islam menganjurkan kepada umatnya untuk mendirikan 

negara dengan sistem politik, aturan perundang-undangan, serta pemerintahan 

yang Islami adalah hipotesis yang keliru. Kerana fakta sejarah menunjukkan 

bahawa apa yang dianggap sistem Islami tak lain merupakan ijtihad politik dan 



 

57 

 
 

 

 

pemikiran-pemikiran yang telah dihasilkan oleh para tokoh-tokoh Islam sesudah 

meninggalnya Nabi saw. 

Sebagai bukti bahawa Nabi tidak punya misi untuk mendirikan Negara 

Islam adalah kenyataan bahawa Nabi tidak menentukan pemerintahan kekal  

selepas meninggal. Dalam hal ini Raziq mencontohkan dan bersandar pada 

perbezaan tatacara pemilihan Abu Bakar dan sistem pemerintahan yang 

dijalankannya dengan yang dilaksanakan oleh Umar bin Khattab. Begitu pula 

dengan prosedur pemilihan dan jalannya pemerintahan masa Khalifah Utsman 

bin Affan dan Ali bin Abi Thalib. Atau pun sistem khilafah model Bani Umayyah 

dan Abbasiyah yang tak lebih dari hasil ijtihad politik sebahagian orang-orang 

dari golongan mereka. Kerana itu Raziq menganggap bahawa khilafah bukanlah 

suatu keharusan yang bersifat mutlak. Adapun alur fikiran Raziq tentang Islam 

dan kenegaraan (pemerintahan) sebagaimana digambarkan Supriyadi (2007: 88) 

dapatkan dilihat dari jadual 2.3 berikut: 



 

58 

 
 

 

 

Jadual 2.3 

Konsep Ali Abd al-Raziq tentang Pemerintahan 

No. Konsep Pemikiran 

1. Kepemimpinan Kepemimpinan dunia semata bukan 
agama; agama dan politik dipisahkan 
secara tajam. 

2. Rasulullah Pemimpin agama bukanlah pemimpin 
politik, sedang pemimpin politik adalah 
tuntutan keperluan bukan tuntutan 
agama. 

3. Pemerintahan dan 
Kepemimpinan 

Keduanya sama-sama berfungsi sebagai 
misi Nabi dalam memimpin dunia, 
sementara tokoh pemikir yang lain 
membedakannya. 

4. Hukum Kepemimpinan Wajib aqli berdasar pada ijma’ dan yang 
lainnya berdasarkan syarii. 

5. Ikatan Keagamaan Sesuatu yang logis, tetapi tidak harus 
diikuti oleh dan dengan ikatan politik. 

6. Kesatuan Politik Tidak sejalan dengan faham pluralisme 
yang sudah menjadi sunnatullah yang 
akan melahirkan dinamika. 

Muhammad Rasyid Ridha menolak pandangan Raziq berkenaan dengan 

Islam dan kenegaraan yang sekular dan menyeleweng dari data dan fakta yang 

sebenarnya (dalam Kafie, 1983: 7). Bahkan, Muhammad Dhiyauddin ar-Rais 

dalam bukunya Al Islam wa al Khalifah fi al Ashr al Hadits: Naqd Kitab al Islam 

wa Ushul al Hukm menduga kuat bahawa buku Raziq tersebut sebenarnya 

bukan karangan beliau, namun karangan seorang Yahudi bernama Margoliouth 

yang menjabat Profesor Bahasa Arab di Inggeris (1985: 143).  

Buku lain yang secara spesifik juga membantah tulisan dan pendapat 

pemikiran Raziq tersebut, antaranya adalah  Naqd Kitab al-Islam wa Ushul al-



 

59 

 
 

 

 

Hukm, oleh Syekh Muhammad al-Khidr Husain (Mufti Besar Perguruan Tinggi Al-

Azhar Mesir), Naqd Ilmi li Kitabal Islam wa Ushul al-Hukm, oleh Syekh 

Muhammad al-Thaher bin Ashur (Mufti dari mazhab Maliki di Tunisia), dan 

Mabadi Nizam al Hukm fi al-Islam, oleh Prof. Abdul al-Hamid Mutwalli (Thayib, 

1983: 40).  

Walaupun kelompok yang kontra begitu keras mengkritik pemikiran Raziq, 

namun ada juga kelompok intelektual Islam yang bersimpati dan mengikuti 

pandangan sekularisme Raziq, di antaranya adalah Thaha Husein (1889-1973).  

Menurut Thaha Husein, tidak ada yang salah jika umat Islam meniru 

Eropah (Barat), kerana dengan meniru Eropah bererti mengambil kembali hak 

warisan mereka, sebab Eropah dulunya memperoleh semangat ilmu 

pengetahuan dari bangsa Arab (Maryam Jameelah, 1982: 199). Itulah sebabnya 

tegas Thaha Husein, untuk mengukur kemajuan yang telah dicapai, haruslah 

berdasarkan pada ukuran sejauh mana mengambil budaya Barat. Kemudian, 

pemerintahan yang tepat haruslah pemerintahan yang dibangun berdasarkan 

semangat nasionalisme dan bersifat sekular dengan undang-undang yang 

disesuaikan kepada sistem Barat daripada dengan ajaran Islam (Maryam 

Jameelah, 1982: 197). 

Di antara gagasan penting Thaha Husein yang menarik dicermati ada  

dua. Pertama, kejayaan dan kemakmuran dunia Islam dapat terwujud kembali 

bukan dengan jalan kembali kepada ajaran Islam yang lama dan juga bukan 

dengan mengadakan reformasi atau pembaharuan ajaran Islam, tetapi dengan 

perubahan-perubahan total yang bernafas liberal dan sekular dengan berkiblat ke 



 

60 

 
 

 

 

Barat. Kedua, dari awal sejarahnya Islam dan negara selalu terpisah. Umat Islam 

mesti sedar terhadap suatu prinsip yang sekarang ini telah diakui secara 

universal bahawa sistem politik dan agama itu dua hal yang terpisah, dan 

bahawa konstitusi dan pengaturan negara itu didasarkan pada landasan-

landasan yang praktis (Munawir Sjadzali, 1993: 139). 

Sampai sekarang pemikiran sekularisme versi Raziq maupun Thaha 

Husein masih banyak pengikutnya, terutama kelompok-kelompok pemikir yang 

berfaham  liberal, contohnya aliran ‘Islam Liberal’. 

2.5.1.3  Paradigma Simbiotik  

Kelompok ketiga menolak pendapat yang menyatakan bahawa Islam 

adalah suatu agama yang serba lengkap dan dalam Islam terdapat sistem 

ketatanegaraan. Kelompok ini juga menolak anggapan bahawa Islam adalah 

agama dalam pengertian Barat yang hanya mengatur hubungan antara manusia 

dengan Tuhan. Kelompok ini menyatakan bahawa dalam Islam tidak terdapat 

sistem ketatanegaraan, yang ada hanyalah seperangkat tata nilai etika bagi 

kehidupan bernegara. Kerana itu, maka tidak menjadi masalah sistem dan 

bentuk pemerintahan apapun yang dipakai oleh umat Islam, apakah kerajaan, 

republik, parlementer, dan lain-lain. Hal yang utama menurut kelompok ini 

adalah, bagaimana tata nilai etika yang telah digariskan oleh Islam dalam rangka 

kehidupan berbangsa dan bernegara tersebut dalam wujud secara nyata dalam 

praktik dan jalannya pemerintahan.  

Dengan kata lain, kelompok ini berpandangan bahawa agama dengan 

negara atau politik sebenarnya telah melakukan simbiotik atau hubungan timbal 



 

61 

 
 

 

 

balik yang saling bergantung dan memerlukan (symbiotic paradigm). Sehingga, 

agama membutuhkan negara untuk dapat berkembang dan menegakkan aturan-

aturan syariat, sementara negara membutuhkan agama untuk mendapatkan 

legimitasi, bimbingan moral, dan etika. Kerananya, baik agama maupun negara 

sebenarnya sama-sama memiliki kedudukan yang penting (Syarif & Zada, 2008: 

41, 86). 

Kelompok yang ketiga ini dinamakan dengan kelompok pemikir moderat 

atau kelompok pemikir interseksion (Syarif & Zada, 2008: 39). Di antara tokoh-

tokoh terkemuka dari kelompok ketiga ini adalah Muhammad Abduh (tokoh 

pembaharu asal Mesir), Muhammad Iqbal (1873-1938; pemikir Muslim asal 

Pakistan dan penulis buku The Reconstruction of Religious Thought in Islam), 

Muhammad Husein Haekal (1888-1956; pemikir Muslim asal Mesir, penulis buku 

Hayatu Muhammad, Fi Manzil al-Wahyi, dan Al-Hukumat al-Islamiah), dan Fazlur 

Rahman (pemikir dan pembaharu asal Pakistan yang menulis buku tentang 

Islam, Islam and Modernity, dan Major Themes of the Qur’an). 

Berkenaan dengan pemikiran Islam dan Kenegaraan, Iqbal bersetuju 

dengan konsep tentang negara Islam. Dalam sebuah buku yang ditulisnya, Iqbal 

menyatakan bahawa tujuan negara Islam adalah menerima prinsip-prinsip Islam 

dan kemudian berupaya mewujudkannya dalam sejarah kehidupan manusia 

melalui suatu organisasi manusia tertentu. Kerana, dalam pandangan Iqbal, Nabi 

Muhammad tidak hanya utusan Tuhan, melainkan juga teladan terbaik yang 

harus diikuti oleh masyarakat Islam. Bahkan, lebih dari itu, Nabi Muhammad pun 

juga menjadi Nabi-Negarawan masyarakat Islam pertama yang ada di Madinah 

dan mempelopori terbentuknya suatu masyarakat yang hidup bersama 



 

62 

 
 

 

 

berdasarkan kebebasan, persamaan, dan persaudaraan, yakni masyarakat 

egalitarian (1986: 154). Sehingga, tentu saja dalam perjalanan kehidupannya, ia 

mencerminkan relasi  yang kuat dan integral antara agama dan negara.  

Bagi Iqbal, tauhid adalah prinsip yang mempersatukan masyarakat, 

sumber mutlak dan paling ideal dari persamaan, solidaritas, dan kemerdekaan; 

tauhid adalah jiwa dan tubuh masyarakat Islam (1986: 21-23). Oleh itu, konstitusi 

atau weltanschaung negara Islam yang merupakan perwujudan dari doktrin 

tauhid tersebut, tentu saja harus didasarkan pada dua hal utama, iaitu supremasi 

hukum (syariat Islam) yang blue print fundamen untuk mengatur, membimbing, 

mengawasi, dan menjaga keseimbangan serta persamaan hidup dalam 

masyarakat Islam (1986: 37) dan persamaan (egalitarian) semua orang yang 

berada di bawahnya (rakyat) yang berakar pada doktrin tauhid (keesaan Tuhan) 

dan missi kenabian (QS. al-Hujurat: 13), yang menyatakan bahawa: 

“Sesungguhnya orang yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah 

orang yang paling bertakwa di antara kamu”.  

Pemikiran dan penekanan Iqbal atas prinsip persamaan dan 

persaudaraan telah membawanya pada satu verifikasi penting, bahawa 

demokrasi menurutnya adalah cita-cita politik paling penting dalam Islam. 

Demokrasi yang dimaksudkan Iqbal di sini tentu sahaja bukanlah demokrasi 

Barat, sebab demokrasi Barat menurut Iqbal hanya suatu sistem yang 

didasarkan pada hitungan, bukan pada pertimbangan. Demokrasi bagi Iqbal 

adalah sebuah sistem pemerintahan yang didasarkan pada prinsip-prinsip pokok 

keadilan dan keseimbangan, di mana kepentingan setiap orang Muslim harus 

melebur ke dalam kepentingan Islam (Esposito, 1985: 221). Kerananya, menurut 



 

63 

 
 

 

 

Iqbal, menjadi satu kewajipan bagi masyarakat Islam untuk menumbuhkan dan 

memupuk kembali faham demokrasi yang demikian, iaitu demokrasi yang 

dilaksanakan oleh individu-individu yang selalu tunduk kepada hukum Tuhan 

(Bilgrami, 1979: 82). 

Pemikiran Iqbal tentang negara Islam sebagai sebuah wadah bagi 

komunitas Muslim, yang rakyatnya memiliki pemahaman dan keyakinan agama 

yang sama, tidak lain merupakan wadah bagi umat Islam untuk melaksanakan 

kebebasan, persamaan, dan persaudaraan. Prinsip ini menjadi justifikasi bagi 

Iqbal untuk menolak nasionalisme wilayah, yang menurutnya bertolak belakang 

dengan konsep persaudaraan universal yang telah digagas dan ditegakkan oleh 

Nabi Muhammad saw. Sebab, cita-cita politik Islam yang utama adalah 

terbentuknya suatu bangsa yang lahir dari peleburan semua ras dan 

kebangsaan. Itulah sebabnya, Iqbal menolak setiap pemahaman apapun tentang 

negara dan bangsa yang hanya didasarkan pada batas-batas geografi atau 

nasionalisme kewilayahan, ras atau ikatan kebahasaan (Bilgrami, 1979: 81).  

Berdasarkan huraian di atas, setidaknya ada empat hal mendasar 

konsepsi Iqbal mengenai politik atau Negara Islam, iaitu: 

1. Landasan asasi Negara Islam adalah Tauhid-Keesaan Allah.  

2. Negara Islam ditandai dengan prinsip kepatuhan kepada hukum yang telah 

ditetapkan oleh Tuhan (Syariat).   

3. Dalam negara Islam semua orang dijamin dan mendapat perlakuan yang 

sama; keamanan hidup dan kekayaan, kehormatan, kemerdekaan agama 

dan kepercayaan, kemerdekaan mengeluarkan pendapat dan kemerdekaan 



 

64 

 
 

 

 

bergerak, kemerdekaan bersyarikat dan bekerja, dan persamaan 

kesempatan yang sama. 

 4. Negara Islam bersifat universal dan tidak dibatasi oleh suatu ikatan geografi, 

ras ataupun bahasa tertentu. 

Akhirnya, untuk bisa mewujudkan sebuah negara Islam yang universal, 

tentu saja harus melalui proses yang panjang kata Iqbal dan mestinya ada dua 

hal utama yang harus dipenuhi terlebih dahulu oleh umat Islam. Pertama, setiap 

bangsa Muslim telah terlebih dahulu memperoleh kemerdekaan dan kedaulatan 

mereka atas negeri mereka sendiri, sehingga mereka memiliki kekuatan dan 

kemandirian untuk mengatur segala hal yang berhubungan dengan kehidupan 

berbangsa dan bernegara rakyatnya. Sekaligus sebagai prasyarat mewujudkan 

syariat Islam; sebab Islam tidak mungkin diterapkan dengan baik apabila tidak 

ada negara-negara Islam yang merdeka (Esposito, 1985: 219). Kedua, mereka 

bersatu dan kemudian bersama-sama membentuk suatu kesatuan (organisasi) 

yang kuat (Pan Islami) yang terdiri atas negara-negara yang sama-sama memiliki 

ikatan faham, yakni spiritual Islam.    

Pemikir berikutnya yang juga memandang bahawa hubungan antara 

Islam dan Negara bersifat simbiotik adalah Muhammad Husein Haekal. Menurut 

Haekal, prinsip-prinsip dasar kehidupan kemasyarakatan yang diberikan oleh al-

Quran dan Sunnah tidak ada yang langsung berkaitan dengan ketatanegaraan. 

Secara khusus, Islam tidak memberikan petunjuk yang langsung dan rinci 

tentang bagaimana umat Islam harus mengatur urusan kenegaraan. Islam hanya 

meletakan prinsip-prinsip dasar bagi tamadun manusia atau ketentuan-ketentuan 

dasar yang mengatur perilaku manusia dalam kehidupan dan pergaulan 



 

65 

 
 

 

 

sesamanya, yang pada gilirannya akan mewarnai pola kehidupan politik mereka, 

iaitu keimanan (percaya) akan keesaan Tuhan (Tauhid), percaya tentang adanya 

hukum alam atau sunnah Allah yang pasti dan tidak pernah berubah, dan yang 

terakhir adalah prinsip persamaan. 

Prinsip-prinsip dasar pemerintahan pada tempoh awal Islam berkembang 

dan dijiwai oleh semangat akan keimanan, yakni pengakuan bahawa Allah 

adalah Tuhan yang esa dan satu-satunya Tuhan yang wajib disembah. 

Berdasarkan prinsip-prinsip inilah kemudian, menurut Haekal berkembang 

prinsip-prinsip dasar seperti persamaan, persaudaraan, dan kebebasan (Sjadzali, 

1993: 185). 

Kerana itu, Islam tidak memberikan petunjuk yang langsung dan rinci 

tentang bagaimana umat Islam harus mengatur urusan kenegaraan, maka 

menurut Haekal tidak terdapat satu sistem pemerintahan yang baku. Kerana itu, 

umat Islam bebas memilih dan menganut sistem pemerintahan yang 

bagaimanapun, asalkan sistem tersebut dapat menjamin persamaan antara para 

warga negaranya, baik hak maupun kewajipan, dan juga di hadapan hukum, 

maka ia boleh diterapkan (Sjadzali, 1993: 188). Walau demikian, dalam hal 

pengelolaan urusan negara menurut Haekal harus diselenggarakan atas dasar 

syura atau mesyuarat, dengan berpegang kepada tata nilai moral dan etika yang 

diajarkan Islam bagi tamadun manusia. Dengan kata lain, menurut Haekal, 

sistem pemerintahan yang sesuai dengan ketentuan-ketentuan Islam adalah 

sistem yang mampu menjamin kebebasan dan berasaskan pada prinsip bahawa 

pengangkatan kepala negara/pemerintahan dan kebijaksanaannya harus atas 

persetujuan rakyat, kerana itu, rakyat berhak mengawasi pelaksanaan 



 

66 

 
 

 

 

pemerintahan dan meminta pertanggungjawabkan dari para pelaksana 

pemerintahan (Sjadzali, 1993: 189). 

Boleh disimpulkan bahawa antara agama dan negara dalam pandangan 

Haekal sesungguhnya berhubungan secara simbiotik, iaitu berhubungan secara 

timbal-balik dan saling memerlukan, kerana dengan kekuatan negara agama 

dapat berkembang secara baik dan meluas. Sebaliknya negara memerlukan 

agama, kerana dengan agama negara dapat membangun dalam bimbingan etika 

dan moral. 

Tiga paradigma hubungan antara agama dan negara dalam pemikiran 

politik Islam sebagaimana telah dihuraikan di atas juga dikemukakan oleh Din 

Syamsuddin (2000: 42-43, 58-65), Kamaruddin (2006) yang boleh diringkaskan 

sebagai berikut.  

Pertama, bersatunya agama dan negara. Ini mengandung pengertian 

bahawa agama dan negara saling berintegrasi dan tidak dapat dipisahkan. 

Wilayah agama meliputi politik atau negara dan negara merupakan lembaga 

politik dan keagamaan serentak. Pemerintahan negara diuruskan atas dasar 

kedaulatan Tuhan (divine sovereignty), kerana memang kedaulatan itu difahami 

berasal dan mutlak berada di tangan Tuhan.  

Paradigma ini mengharuskan adanya negara bagi umat Islam dalam 

corak negara teokrasi, biasanya dengan menegaskan Islam (syariah) sebagai 

konstitusi negara. Di mana dalam praktiknya model negara macam ini cenderung 

menamakan diri sebagai Negara Islam. Sebagai contoh, paradigma ini dianut 



 

67 

 
 

 

 

oleh kelompok Syi’ah yang memandang bahawa negara (imamah) adalah 

lembaga keagamaan dan mempunyai fungsi keagamaan pula.  

Paradigma penyatuan agama dan negara ini juga menjadi dasar 

pemahaman kelompok ‘fundamentalis Islam’ yang menekankan totalitas Islam, 

iaitu bahawa Islam meliputi seluruh aspek kehidupan. Seperti yang nampak dari 

pandangan Maududi manakala beliau menyatakan bahawa Islam tidak mengenal 

pemisahan antara agama dan politik atau antara agama dan negara. Islam 

adalah sistem kehidupan yang sempurna dan meliputi seluruh tatanan 

kemasyarakatan; tidak ada yang lebih dan tidak ada yang kurang. 

Ada dua kecenderungan yang berbeza dari kelompok ini dari sudut 

kaedah mencapai cita-cita dan tujuannya. Sebahagiannya ada yang menyakini 

bahawa penyatuan agama dan negara secara lebih rigid dan tidak mahu bertolak 

ansur, bahkan sanggup menempuhi apa kaedah, termasuk mengangkat senjata 

demi terlaksananya matlamat mereka. Sebahagian yang lainnya menganggap 

bahawa untuk mencapai tujuan mestilah dengan menggunakan cara yang 

bijaksana dan demokratik, sama sekali tidak boleh dengan jalan kekerasan yang 

merosak dan memosnahkan. 

Keduanya, paradigma yang memandang bahawa agama dan negara 

berhubungan secara simbiotik iaitu berhubungan timbal-balik dan saling 

memerlukan. Dalam konteks ini agama memerlukan negara, kerana dengan 

negara, agama dapat berkembang; sebaliknya, negara juga memerlukan agama, 

sebab dengan agama maka negara dapat berkembang dan dibina mengikut 

kepada bimbingan etika dan moral.  



 

68 

 
 

 

 

Paradigma ini juga mengharuskan adanya lembaga negara bagi umat 

Islam tetapi dengan model yang demokrasi, iaitu melalui pendirian lembaga-

lembaga demokrasi parlemen dan dengan pengangkatan kepimpinan melalui 

pilihanraya yang demokratis.  

Kelompok yang kedua ini memiliki pandangan pula bahawa negara 

merupakan instrument atau alat bagi pengembangan agama dan realisasi nilai-

nilai agama, iaitu paradima instrumental. Paradigma ini bertolak dari suatu 

anggapan bahawa Islam hanya membawa prinsip-prinsip dasar tentang 

kehidupan bernegara dan tidak menentukan bentuk tunggal. Mengikut kepada 

paradigma ini agama tidak berhubungan secara formal dan institusional dalam 

negara dan menolak pendasaran negara kepada Islam; atau paling tidak 

menolak determinasi Islam akan bentuk tertentu daripada negara. Sebagai 

gantinya dalam paradigma ini, agama dapat berperan untuk memberikan 

konstribusi nilai etik dan moral bagi perkembangan kehidupan politik dan 

kehidupan kenegaraan. Di samping itu, mereka juga menekankan substantifikasi 

Islam, iaitu melakukan pemaknaan nilai-nilai Islam secara hakiki ke dalam proses 

politik dan kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan bernegara.  

Berdasarkan perspektif paradigma ini, aktivitas politik umat Islam berada 

pada tataran kultural, iaitu mengembangkan landasan budaya bagi terwujudnya 

masyarakat utama sesuai dengan nilai-nilai atau prinsip Islam.  

Kumpulan dari mereka yang berparadigma instrumental ini boleh pula 

dinamai kelompok substansialis karena menggagasi bahawa dalam agama 

terdapat nilai-nilai substance dan universal yang berupa aspek etika dan moral 



 

69 

 
 

 

 

bernegara serta kehidupan bermasyarakat namun ianya tidaklah berbentuk 

formalistik dan legalistik.  

Mengikut Bahtiar Effendy (2008) kelompok substansialis ialah kelompok 

pemikir Islam yang berusaha untuk mengembangkan format politik Islam yang 

lebih memperhatikan isi (substance) daripada simbol atau bentuk (form). Wacana 

politik Islam substansialistik diyakini boleh menjadi modal dasar untuk 

membangun sebuah sintesa hubungan antara Islam dan negara yang lebih 

harmoni berbanding pemikiran dan praktik politik Islam yang legalistik dan 

formalistik yang dianggap telah menyebabkan ketegangan hubungan antara 

Islam dan negara. 

Ketiganya, paradigma bersifat sekularistik yang menolak adanya 

hubungan agama (Islam) dan negara; baik hubungan integralistik maupun 

hubungan simbiotik antara agama dan negara. Bagi mereka, agama hanya 

membicarakan hubungan spiritual antara manusia dengan Tuhan dan tiada 

kaitan langsung dengan urusan kehidupan manusia di dunia. Di sebut Ali Abd  al-

Raziq sebagai pelopor kecenderungan ini dan disokong oleh Thaha Husein dan 

segelintir orientalis. Sebagai gantinya mereka mengajukan pemisahan antara 

agama dan negara. 

Mengikut Bahtiar Effendy (2008) kelompok substansialis ialah kelompok 

pemikir Islam yang berusaha untuk mengembangkan format politik Islam yang 

lebih memperhatikan isi (substance) daripada simbol atau bentuk (form). Wacana 

politik Islam substansialistik diyakini boleh menjadi modal dasar untuk 

membangun sebuah sintesa hubungan antara Islam dan negara yang lebih 



 

70 

 
 

 

 

harmoni berbanding pemikiran dan praktik politik Islam yang legalistik dan 

formalistik yang dianggap telah menyebabkan ketegangan hubungan antara 

Islam dan negara. 

Tidak jauh berbeza dengan huraian di atas, Masykuri Abdillah (2007: 134) 

juga menyatakan perkara yang sama, bahawa dalam dunia Islam kontemporari 

terdapat tiga pendapat di antara intelektual Muslim mengenai doktrin Islam dan 

urusan kenegaraan, iaitu kelompok pemikir konservatif, kelompok pemikir 

sekularis, dan kelompok pemikir modenis atau neo-modenis. 

Kelompok pemikir konservatif mendukung konsep penyatuan antara 

negara dan agama, kerana menurut mereka, doktrin-doktrin Islam berisi sistem 

sosial yang komplit. Kelompok ini terdiri dari aliran tradisionalis yang menganut 

pemikiran tradisi dan praktik Islam klasik dengan tokohnya seperti Muhammad 

Rasyid Ridha dan Muhammad Taqiyuddin Nabhani (pengasas Hizb al-Tahrir), 

dan aliran fundamentalis yang menghendaki reformasi sistem politik secara 

menyeluruh berdasar pada ajaran Islam dan menolak sistem buatan manusia, 

dengan tokohnya seperti Syed Quthub, Abu al-A’la al-Maududi, dan Hasan 

Turabi (pemikir Muslim asal Sudan).  

Kelompok pemikir sekular menyatakan bahawa antara Islam dan negara 

terpisah. Sebab, Islam tidak berbeza dengan agama-agama lain yang hanya 

berisi sistem teologis. Tokoh utama dari kelompok pemikir sekular ini adalah Ali 

Abd al-Raziq dan Thaha Husein.  



 

71 

 
 

 

 

Kelompok pemikir modenis atau neo-modenis menyatakan bahawa Islam 

hanya berisi prinsip-prinsip kehidupan sosial sehingga kaum Muslimin dapat 

mengembangkan sistem sosial mereka dengan inovasi atau imitasi terhadap 

sistem yang lain, khususnya sistem Barat. Tokoh pemikirnya adalah Jamaluddin 

al-Afghani dan Muhammad Husein Haekal.  

Menurut Bahtiar Effendy (2007: 153), kelompok pemikir modenis seperti 

Husein Haekal, Fazlur Rahman atau Qamaruddin Khan mengakui bahawa al-

Quran memang mengandung keputusan dan nilai etika tentang aktiviti sosial 

politik manusia, termasuk di dalamnya prinsip-prinsip keadilan, persamaan 

persaudaraan, dan kebebasan. Oleh kerana itu, selama negara menganut 

prinsip-prinsip semacam itu, maka negara tersebut sesuai dengan ajaran Islam. 

Kerana itu, dalam pandangan mereka, penegakkan sebuah negara Islam dalam 

istilah formal ideologis tidaklah signifikan, hal yang terpenting adalah bahawa 

negara menjamin eksistensi nilai-nilai dasar atau prinsip Islam. Sehingga, selama 

prinsip-prinsip ini dijaga, maka tidak ada alasan teologis ataupun religius untuk 

menolak idea kekuasaan rakyat, negara-bangsa sebagai kesatuan politik moden 

yang legitimate, dan prinsip-prinsip teori politik moden umum lainnya.  

Berbeza dengan huraian sebelumnya, menurut Bahtiar Effendy (2007: 

152) hanya ada dua aliran intelektual dalam pemikiran politik Islam. Meskipun 

keduanya mengakui arti penting prinsip Islam dalam semua bidang kehidupan, 

mereka berbeza dalam pemahaman dan tingkat kecocokannya dengan situasi 

moden dan nilai aplikatifnya dalam dunia nyata.  



 

72 

 
 

 

 

Aliran politik Islam yang pertama beranggapan bahawa Islam seharusnya 

menjadi landasan negara; syariah seharusnya diadopsi sebagai institusi negara, 

kekuasaan politik berada di tangan Tuhan, dan bahawa idea negara-bangsa 

moden itu bertentangan dengan konsep ummah yang tidak mengakui adanya 

batas politik. Kemudian, aliran politik Islam yang kedua berpandangan bahawa 

Islam tidak meletakkan pola bahagian yang jelas dan mutlak tentang teori negara 

atau teori politik untuk diikuti oleh umat. Namun demikian, kelompok pemikir 

politik Islam model kedua ini mengakui bahawa al-Quran benar-benar 

mengandung keputusan dan nilai etika tentang aktiviti sosial politik manusia. 

Termasuk di dalamnya prinsip-prinsip keadilan, persamaan persaudaraan, dan 

kebebasan, sehingga selama  negara menganut prinsip-prinsip semacam itu, 

maka negara tersebut sesuai dengan ajaran Islam. Oleh sebab itu, dalam 

pandangan kelompok aliran ini, penegakkan sebuah negara Islam dalam istilah 

formal ideologis tidaklah signifikan, hal yang terpenting adalah bahawa negara 

menjamin eksistensi nilai-nilai dasar atau prinsip Islam. Sehingga, selama 

prinsip-prinsip ini dijaga, maka tidak ada alasan teologis untuk menolak idea 

kekuasaan rakyat, negara-bangsa sebagai kesatuan politik moden yang 

legitimate, dan prinsip-prinsip teori politik moden umum lainnya (Bahtiar Effendy, 

2007: 153).  

Boleh disimpulkan bahawa model teori yang pertama menggambarkan 

kecenderungan untuk menekankan aspek formal dan legal dari idealisme politik 

Islam. Secara khusus, model ini ditandai dengan semangat penerapan syariah 

secara langsung sebagai asas undang-undang negara. Sebaliknya, model teori 

politik Islam yang kedua lebih menekankan pada substansi daripada bangunan 

formal dan legal dari sebuah negara. Mengacu kepada karakter substansialis 



 

73 

 
 

 

 

(yang menekankan pada nilai keadilan, persamaan, mesyuarat, dan partisipasi 

yang tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam). Karakteristik ini memiliki 

potensi untuk memberikan pendekatan yang hidup dalam rangka 

menghubungkan Islam dengan politik moden yang di dalamnya negara-bangsa 

merupakan unsur yang utama (Bahtiar Effendy, 2007: 154). 

  Selari dengan huraian daripada Bahtiar Effendy, hal yang sama juga 

diutarakan oleh Kusmana (2004: 50) apabila menyatakan bahawa secara umum 

di kalangan kaum Muslimin terbagi dua kelompok dalam mendiskusikan 

hubungan antara Islam dan negara. Kelompok pertama menghendaki agar Islam 

dijadikan sebagai dasar negara. Mereka menyakini bahawa negara Islam 

sebagai model pemerintahan akan menjamin diamalkannya ajaran Islam di 

tengah-tengah masyarakat. Kelompok kedua menolak formalisasi agama dalam 

urusan kenegaraan, sebaliknya mereka memfokuskan pada pentingnya 

menumbuhkan dan membina masyarakat religious dan integrasi bangsa. 

Terjadinya perbezaan paradigma hubungan agama dan negara, menurut 

Syarif & Zada (2008: 90) akan berimplikasi pada polarisasi pendekatan dalam 

memandang negara dan hubungannya dengan agama, yakni skripturalistik, 

formalistik-substantifistik, dan sekularistik. Kerana memang di dalam sejarahnya, 

pemikiran politik Islam akan selalu memperhadapkan dua pendekatan yang 

berbeza secara diametral. Kecenderungan inilah yang kemudian mendorong 

untuk melakukan pencarian paradigma relasi agama dan negara. Dalam konteks 

inilah, sejumlah pemikir politik Islam di zaman klasik, pertengahan, dan moden 

telah melakukan perdebatan tentang paradigma relasi Islam dan negara.  



 

74 

 
 

 

 

Perdebatan yang paling keras terjadi antara kelompok pemikir konservatif 

dengan sekularistik yang saling bertolak belakang paradigma pemikiran politik 

mereka. Mengikut Masykuri Abdillah (2007: 136-137), ada tiga orientasi pemikir 

Islam yang menolak gagasan sekularisme mengenai kedudukan Islam dalam 

kehidupan bernegara, iaitu: (1) Islam sebagai ideologi, dinyatakan oleh mereka 

yang berkomitmen melaksanakan syariah sebagai hukum positif atau bahkan 

sebagai dasar negara; (2) Islam sebagai sumber etika dan moralitas, ditunjukkan 

oleh mereka yang mendukung penerapan nilai-nilai dan etika Islam hanya dalam 

kehidupan masyarakat dan agama; dan (3) Islam sebagai sub ideologi, 

ditunjukkan oleh mereka yang mendukung nilai-nilai dan etika Islam juga syariah 

Islam sejauh memungkinkan untuk diterapkan dan dimasukan dalam hukum 

nasional. 

Berdasarkan huraian di atas, berkenaan dengan kerangka konseptual 

teori tentang hubungan antara Islam dan negara boleh dilihat dari jadual 2.4 

seperti berikut: 



 

75 

 
 

 

 

Jadual 2.4 Hubungan Islam dan Negara 

No. Kelompok 
Pemikir 

Gagasan Pemikiran Tokoh Pemikir  

1. Integralistik 
Tradisionalis 
Fundamentalis 
Konservatif 
Formalistik 
(Integreted 
Paradgim) 

Islam adalah suatu agama yang 
serba lengkap mengatur 
kehidupan termasuk di bidang 
kenegaraan. 

Politik/kenegaraan merupakan 
bahagian dari Islam. Kerananya 
menjadi satu kewajipan 
mendirikan negara Islam 
berdasarkan syariat Islam. 

Sistem ketatanegaraan  harus 
mengikut kepada  sistem 
pemerintahan Nabi  Muhammad 
saw dan al-Khulafa al-Rasyidin. 

Islam bersatu dengan negara. 

Al-Maududi 
Hasan Al-Banna 
Syed Quthub 
Rasyid Ridha 

 
2. 

 
Sekular 
(Secularistic 
Paradigm) 

 
Islam terpisah dengan negara. 

Islam hanya mengurus  hubungan 
antara manusia dengan Tuhan, 
kerana itu tidak ada hubungannya 
dengan urusan/masalah  
kenegaraan. 

Islam tidak pernah 
memerintahkan dan mewajibkan 
umat Islam untuk mendirikan 
negara Islam ataupun 
menjalankan model pemerintahan 
Islam. 

 
Ali Abd al-Raziq 
Thaha Husein 
Kemal Attaturk 

 
3. 

 
Moderat 
Modenis 
Neo-Modenis 
Interseksion  
Substansialis 
(Symbiotic 
Paradigm) 

 

 
Islam dan negara berhubungan 
secara timbal balik (simbiotik) dan 
saling memerlukan. 

Islam mengandungi  seperangkat 
tata nilai etika bagi kehidupan 
bernegara. 

Islam dan negara sama-sama 
memiliki kedudukan yang penting. 

 
Al-Afghani 
Muhammad Abduh 
Husein Haekal 
Muhammad Iqbal 
Fazlur Rahman 

 

Pada akhirnya, perbezaan pandang mengenai hubungan antara Islam 

dan negara ini membawa impak pada persoalan; apakah keduanya tidak 



 

76 

 
 

 

 

seharusnya ditempatkan pada dua kutub yang berlawanan, dalam artian bahawa 

pelaksanaannya harus secara integral dan seimbang; ataukah keduanya terjadi 

perbezaan seperti halnya teori kenegaraan Barat dan Kristen; ataukah 

mengambil sintesis dari keduanya, di mana Islam memandang bahawa urusan 

negara merupakan tugas keduniaan tapi berdimensi keagamaan, kerana itu 

melaksanakan politik kenegaraan dapat disesuaikan dengan perkembangan 

tuntutan zaman dengan tanpa mengabaikan prinsip-prinsip dasar dari al-Quran 

dan Sunnah Nabi (Sirajuddin, 2007: 21). 

Sememangnya sebagai salah satu subjek pembahasan dan isu penting, 

perdebatan tentang hubungan antara Islam dan ketatanegaraan terus berlanjut 

hingga sekarang, baik oleh kalangan intelektual dan pemikir Muslim mahupun 

oleh negarawan Muslim semasa.  

2.6  Rumusan  

Bahagian ini telah membincangkan isu-isu penting berkenaan dengan Islam dan 

kenegaraan, gerakan dan tipologi pemikiran Islam, pelbagai idea dan gagasan 

pemikiran politik Islam semasa, dan tentang hubungan antara Islam dan Negara. 

Secara teori, perkembangan dan dinamisasi pemikiran dalam Islam 

dipengaruhi oleh faktor-faktor dalaman dan luar Islam, utamanya adalah faktor 

penggalakan pencarian dan penyelidikan ilmu serta ijtihad terhadap pelbagai 

persoalan yang berkembang. 

 Sedangkan Islam dan kenegaraan sebagai suatu tema aktual yang ramai 

diperbincangkan oleh para ahli akademik, intelektual dan pemikir Islam 



 

77 

 
 

 

 

(Sirajuddin, 2007) dan salah satu subjek pembahasan penting pada masa moden 

ini khasnya dalam politik Islam (Kusmana, 2004; Syarif & Zada, 2008) terus 

berkembang dari masa ke masa secara dinamik dan melahirkan banyak 

gagasan-gagasan yang menarik. Perbincangan terhadap tema yang dikenali pula 

dengan istilah siyasah syar’iyyah ini melibatkan ramai ahli pemikir (cendekiawan, 

intelektual) dan ahli politik (pemimpin, negarawan) dari pelbagai kawasan dunia 

Islam. Berbeza dengan pemikiran tentang hubungan antara agama (Kristian) dan 

negara yang terhenti perkembangannya di dunia Barat sesudah pemisahan 

antara peran dan kuasa gereja dengan negara yang dikenali dengan teori 

sekular.  

Ada tiga teori siyasah syar’iyyah yang berhubungan dengan masalah 

kenegaraan atau dusturiyah. Teori pertama yang dipelopori oleh pemikir 

antaranya Hasan al-Banna, Rasyid Ridha, Sayyid Quthub, Abu al-A’la al-

Maududi, Taqiyuddin al-Nabhani, Khomeini, menyokong bahawa Islam dan 

negara adalah kesatuan, sehingga mendirikan negara Islam dengan mengikut  

kepada sistem Islam menjadi suatu keharusan (paradima integralistik). Teori 

kedua antaranya disokong oleh Ali Abd al-Raziq, Thaha Husien, dan Kemal 

Attaturk menegaskan berlawanan dengan teori pertama, kerana Islam tidak 

pernah memerintahkan dan mewajibkan umat Islam untuk mendirikan negara 

Islam ataupun menjalankan model pemerintahan Islam (paradigm sekularistik). 

Sedangkan teori ketiganya yang disokong oleh tokoh pemikir seperti Jamaluddin 

Afghani, Mohamad Abduh, Fazlur Rahman dan beberapa tokoh modenis lainnya 

sepakat bahawa Islam dan negara berhubungan secara timbal balik dan saling 

memerlukan. Kerananya, Islam dan negara sama-sama memiliki kedudukan 

yang penting (paradigma simbiotik). 



BAB 3 

METOD KAJIAN 

3.1 Pengenalan 

Bahagian ini membincangkan hal-hal berkait dengan pelaksanaan kajian, iaitu 

tentang jenis kajian, metod kajian, sumber data, prosedur data dan analisis data. 

 Kaedah kajian merupakan merupakan salah satu bahagian yang penting 

dalam melaksanakan suatu penyelidikan (Norhayati, 2007). Bennet et al. (2006) 

menegaskan bahawa metod kajian adalah suatu kumpulan prinsip yang 

memandu penyelidik untuk memilih kaedah yang paling sesuai untuk digunakan 

dalam sebuah penyelidikan yang dijalankan.  

Sesuatu penyelidikan adalah bergantung kepada bukan sahaja tujuan 

penyelidikan dilakukan, tetapi juga bertumpu kepada cara penyelidik 

mendapatkan data dan seterusnya memproses data tersebut menjadi maklumat 

bagi mencapai matlamat penyelidikan. Oleh itu,  kaedah kajian yang berkesan 

dan strategik bukan sahaja dapat menghasilkan data yang tepat tetapi juga dapat 



 

79 

 
 

membantu penyelidik mengurangkan risiko yang mungkin akan menjejaskan 

usaha penyelidikannya (Maziah, 2007). 

3.2 Jenis Kajian 

Penyelidikan ini adalah kajian tokoh dengan memfokuskan kajian pada pokok-

pokok pemikiran Mahathir Mohamad berkenaan dengan Islam dan kenegaraan. 

Kajian tokoh sebagaimana dikatakan Syahrin Harahap (2006: 7) termasuk dalam 

bidang pemikiran Islam, iaitu pengkajian secara sistematis terhadap pemikiran 

atau gagasan seorang pemikir Muslim, keseluruhannya atau sebahagiannya. Di 

samping itu, kajian tokoh memungkinkan kepada penyelidik untuk memandang 

seorang tokoh dalam konteks seluruh kehidupannya. Di mana, subjek kajian 

dipandang sebagai orang yang telah mengalami keberhasilan dan kegagalan, 

dan yang memandang ke masa hadapan dengan harapan dan kekhawatiran 

(Furchan & Maimun, 2005: 11).   

  Dalam konteks dunia akademik moden, terdapat kecenderungan di 

kalangan sarjana dari pelbagai disiplin pengajian, yang menumpukan kajian 

terhadap terhadap seseorang tokoh penting yang dilihat pernah memainkan 

peranan yang bermakna di dalam kehidupan bermasyarakat. Tren yang 

menggunakan kajian yang berbentuk memuir ini dilihat bukan terhad dibuat untuk 

kepentingan politik murahan semata-mata, bahkan turut membabitkan kajian 

ilmiah yang bersifat saintifik memperincikan biodata dan kaedah perjuangan yang 

diusahakan oleh seseorang tokoh pilihan mengikut konteks zamannya, demi 

untuk iktibar masyarakat di masa hadapan (Mohd. Kamil & Rahimin Affandi, 

2007). 



 

80 

 
 

Menurut Furchan & Maimun (2005: 9), secara khusus, tujuan kajian tokoh 

adalah untuk (1) memperoleh gambaran tentang persepsi, motivasi, aspirasi dan 

ambisi sang tokoh terhadap bidang yang digelutinya, (2) memperoleh gambaran 

tentang teknik dan strategi yang digunakannya dalam melaksanakan bidang 

yang diceburinya, (3) memperoleh gambaran tentang bentuk-bentuk kejayaan  

sang tokoh berkaitan dengan bidang yang digelutinya, dan (4) dapat mengambil 

pelajaran dan teladan dari keberhasilan sang tokoh. 

Dalam kajian ini, Mahathir yang dikenali dan didudukkan sebagai seorang 

tokoh; pemimpin, negarawan, mahupun pemikir, dijadikan sebagai fokus atau 

objek penyelidikan. Penetapan Mahathir sebagai objek penyelidikan mengikut 

kepada empat penunjuk utama yang disarankan oleh Furchan & Maimun (2005: 

9), iaitu:  berhasil di bidangnya, mempunyai karya-karya yang monumental, 

mempunyai pengaruh pada masyarakat luas, dan ketokohannya diakui. 

Dalam Buku Majlis Konvokesyen Khas Sempena Penganugerahan Ijazah 

Kehormat Doktor Falsafah Pengurusan Pembangunan Kepada Y.A.Bhg. Tun Dr. 

Mahathir bin Mohamad, ditegaskan bahawa sepanjang 22 tahun memegang 

jawatan pentadbiran tertinggi negara, banyak kemajuan dan pembangunan yang 

telah Mahathir rancang dan laksanakan. Mahathir telah membawa Malaysia ke 

persada kecemerlangan. Malaysia telah melalui pelbagai pembaharuan fizikal, 

mental dan sosial. Malaysia telah menjadi negara yang disegani dan dihormati di 

pentas dunia. Malaysia mampu berdiri sama tinggi dan duduk sama rendah 

dikalangan negara-negara maju dunia. Kejayaan Malaysia sebagai negara 

membangun dan sebuah negara Islam yang unggul di rantau ini telah diiktiraf 

dunia.  



 

81 

 
 

Mahathir menurut Abdullah Ahmad (2009: 26) paling berjaya dari segi 

dasar dalam negara. Beliau arkitek yang membentuk dan mengisi zaman tenang 

dan damai yang telah membolehkan negara melalui perkembangan pesat, 

pemodenan, infrastruktur yang hebat serta peningkatan taraf hidup rakyat 

Malaysia.  Di bawah kepimpinan Mahathir, Malaysia bukan saja maju dalam 

segenap bidang malah kemajuan yang dicapai adalah menyeluruh dan tidak 

hanya terhad kepada kawasan bandar dan negeri-negeri yang telah pun maju 

sebelum ini seperti Selangor, Perak dan Pulau Pinang sahaja (Hashim Ahmad, 

2003: 30). Itulah sebabnya, jasa dan perjuangan Mahathir tidak boleh terlupakan 

oleh generasi sekarang dan generasi akan datang dan wajar apabila Mahathir 

digelari sebagai ‘Bapa Malaysia Moden’. 

Mahathir juga berjaya melahirkan karya-karya yang monumental dalam 

bidang tulisan. Antara karya tulis Mahathir dalam bentuk buku yang sangat 

terkenal adalah The Malay Dilemma (Dilema Melayu), diterbitkan pada tahun 

1970 dan The Challenge (Menghadapi Cabaran), diterbitkan pada tahun 1976. 

Hal ini disokong oleh keupayaan dan kemampuan Mahathir dalam menulis, 

sebagaimana pengakuan banyak tokoh.  

  Abdullah Ahmad (2009: 22) yang menulis Pendahuluan dan Komentari 

Terpilih dalam buku “Dr. Mahathir Mohamad: Warkah Terpilih Kepada Pemimpin 

Dunia”, menegaskan pandangannya terhadap Mahathir sebagai seorang yang 

cukup petah bertutur dan amat mahir dalam menulis. Mengikut Pandian (2005: 

33), kerana aktiviti menulisnya sehingga kini, semakin memperkokohkan dirinya 

sebagai seorang pemikir-intelektual. Menurut Idris Aman (2006: 97), Mahathir 

sebelum dan di peringkat awal penglibatannya dalam dunia kepimpinan negara 



 

82 

 
 

memang telah biasa menulis buah fikirannya. Malah semasa sibuk sebagai 

Perdana Menteri pun beliau sentiasa mempunyai masa untuk menulis. Sehingga, 

dalam konteks penulisan ini, sedikit sekali ditemui seorang negawaran sekaligus 

seorang pemikir, terlebih aktivitinya yang produktif dalam menghasilkan karya-

karya tulis, dan Mahathir adalah salah seorang di antara yang sedikit itu. 

Begitu pun dengan pengaruh dan ketokohan Mahathir terhadap 

masyarakat luas tidak diragukan lagi. Kerana, idea, gagasan dan komitmen 

Mahathir untuk kemajuan umat Islam telah membolehkan kesan yang positif 

terhadap pelbagai keupayaan yang dilakukan untuk mengangkat martabat dan 

maruah orang Melayu. Mahathir telah berjaya atau sekurang-kurangnya hampir 

berjaya merubah dan membentuk semula pandangan alam Islam sebahagian 

besar orang Melayu (Hairudin Harun, 2001: 50); Proses Islamisasi Mahathir 

(‘Islam Mahathir’) telah memainkan peranan dalam merangka dan melaksanakan 

sesuatu dasar dan seterusnya menjadi tonggak legitimasi politik yang sedia ada 

(Pandian, 2005: 167). 

3.3 Metod Kajian 

Metod yang digunakan dalam kajian ini adalah metod deskriptif analitis, iaitu 

suatu metod yang dipergunakan untuk mengkaji gagasan atau produk pemikiran 

manusia yang telah tertuang dalam bentuk media cetak, baik yang berbentuk 

naskah atau sumber primer mahupun naskah sekunder dengan melakukan studi 

kritikal terhadapnya (Suriasumantri, 2001: 68). Metod deskriptif analitis 

merupakan pengembangan dari metod deskriptif, iaitu metod yang berupaya 

untuk mendeskripsikan gagasan manusia tanpa suatu analisis yang bersifat 

kritikal.  



 

83 

 
 

Fokus kajian deskriptif analitis adalah berusaha untuk mendeskripsikan, 

membahas, dan mengkritik gagasan primer yang selanjutnya dikonfrontasikan 

dengan gagasan primer yang lain dalam usaha melakukan studi yang berupa 

komparatif, hubungan, atau pengembangan model (Suriasumantri, 2001: 69).   

Untuk menghuraikan dan membincangkan data-data yang didapat, sesuai 

dengan permasalahan pokok yang telah ditetapkan dalam kajian ini, dilakukan 

melalui salah satu dari empat pendekatan sebagaimana yang disarankan oleh 

Vredenbeegt  (dalam Bungin, 2003: 115), iaitu pendekatan tematik.  

Dalam penyelidikan ini, pendekatan tematik dilakukan dengan dengan 

cara mendeskripsikan pemikiran atau pandangan dan gagasan Mahathir 

berdasarkan sejumlah tema (topik) sesuai dengan konsep-konsep yang umum 

dipakai berkenaan dengan Islam dan kenegaraan. Dalam aplikasinya, 

pendekatan ini bersifat analitis, sehingga dapat membezakan antara pemikiran 

Mahathir dengan pemikiran tokoh yang lain.  

3.4 Pengumpulan dan Sumber Data 

Kaedah yang digunakan untuk mengumpulkan data sekaligus menjadi sumber 

didapatnya data dalam penyelidikan ini adalah kajian bibliografi, perbincangan 

dan dokumentasi.  

Kajian bibliografi adalah suatu penyelidikan yang dilakukan hanya 

berdasarkan atas karya tertulis, termasuk hasil penelitian baik yang telah 

mahupun yang belum dipublikasikan (Ellyawan, 2007). Mengikut Purwono 

(2006), kajian bibliografi atau studi kepustakaan adalah segala usaha yang 



 

84 

 
 

dilakukan oleh peneliti untuk menghimpun maklumat yang relevan dengan 

topik atau masalah yang akan atau sedang diselidik. Maklumat tersebut boleh  

diperolehi dari buku-buku ilmiah, laporan penyelidikan, karangan ilmiah, tesis 

dan disertasi, peraturan-peraturan, ketetapan-ketetapan, buku tahunan, 

ensiklopedia, dan sumber-sumber bertulis baik bercetak maupun elektronik lain.  

Bahan kepustakaan dapat berupa sumber primer (primary source) mahupun 

sekunder (secondary source). Bahan kepustakaan yang merupakan sumber primer 

adalah karangan original yang ditulis oleh seorang tokoh yang menjadi objek 

penyelidikan. Bahan kepustakaan semacam ini dapat berupa buku, rencana atau 

artikel, autobiography, warkah, sarahan ilmiah, ucapan bertulis di suatu forum 

rasmi dan sebagainya yang telah dipublikasikan secara bercetak mahupun 

elektronik (internet). Sedangkan yang dimaksud dengan sumber sekunder 

(secondary source) adalah tulisan yang dibuat atau berdasarkan hasil penyelidikan 

orang lain sama ada dalam bentuk buku, jurnal, laporan penyelidikan, tesis, 

disertasi, tulisan dalam bentuk tinjauan, ringkasan, kritikan, dan lain-lain berkait 

dengan isu dan fokus persoalan yang sedang diselidik (Purwono, 2006). 

Mestika (2006), menyatakan bahawa ada empat ciri utama kajian  

kepustakaan. Pertama, penyelidik berhadapan langsung dengan teks atau data 

angka dan bukannya dengan  pengetahuan langsung dari lapangan atau saksi 

mata berupa kejadian, orang atau benda-benda lain. Kedua, data pustaka 

bersifat siap pakai. Ketiga, data pustaka terdiri dari sumber primer berupa karya 

tulis langsung tokoh terselidik. Keempat, kondisi data pustaka tidak dibatasi oleh 

ruang dan waktu. 



 

85 

 
 

Mengikut kepada huraian di atas, rujukan utama yang menjadi sumber 

data dalam penyelidikan ini adalah sebilangan karya tulis yang telah dihasilkan 

oleh Mahathir dan secara khasnya berhubungan langsung dengan permasalahan 

yang dikaji, iaitu tentang Islam dan Kenegaraan, antaranya: Dilema Melayu (The 

Malay Dilemma), Cabaran (The Challenge), Jalan Ke Puncak (The Way 

Forward), Islam dan Umat Islam (Islam dan Moslem Ummah), Democracy, 

Human Rights, EAEC and Asian Values, Terorisme and The Real Issues, The 

Earle Years 1947-1972, Bahasa Sastra dan Tamadun Melayu, Kebangkitan 

Semula Asia, Dr. Mahathir: Warkah Terpilih kepada Pemimpin Dunia, Kumpulan 

Ucapan Mahathir dalam Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, Kumpulan 

Ucapan Tertulis Mahathir dalam forum Seminar, Muktamar, Konferensi dan 

Pameran keIslaman, Syarahan Ilmiah, Perayaan Hari Kebesaran Islam, dan lain-

lain. 

Di samping buku-buku karya tulis dan kumpulan ucapan tertulis Mahathir 

di atas, untuk menambah dan melengkapi data kajian, maka akan diselidik pula 

buku-buku lainnya yang relevan dengan permasalahan kajian, antaranya  

huraian tentang sejarah hidup, aktivitas, kerjaya, mahupun yang menghuraikan 

berbagai idea dan gagasan pemikiran Mahathir tentang Islam dan kenegaraan 

dengan berbagai aspek yang berkaitan dengannya, antaranya ialah: Pemikiran 

Dr. Mahathir tentang Islam, Kolokium Pemikiran Tun Dr. Mahathir Mohamad, 

Pemikiran Tun Dr. Mahathir bin Mohamad, Mendekati Pemikiran Islam Dr. 

Mahathir, Pentadbiran Mahathir: Prestasi dan Krisis dalam Pemerintahan, Legasi 

Mahathir, Paradoxes of Mahathirism: An Intellectual Biography of Mahathir 

Mohamad, Bahasa dan Kepimpinan: Analisis Wacana Mahathir Mohamad, 

Mahathir Pencetus Tamadun Insaniah, Dr. Mahathir: Amanah & Visi, Pemikiran 



 

86 

 
 

Mahathir Mohamad: Kesinambungan Gelombang Keintelektualisme Melayu 

Global dari Munshi Abdullah dan Za’ba, dan lain-lain. 

Dalam rangka pengumpulan data, penyelidik juga mengadakan 

perbincangan termasuk temu bual secara bertalian melalui emel dengan tokoh 

akademik dan ahli politik untuk mendapatkan pandangan berhubungan subjek 

kajian. Perbincangan dimaksud, mengikut kepada Rezabek (2000) boleh 

dilakukan secara langsung dengan atau melalui bertemu muka, telefon mahupun 

secara atas talian seperti emel. Maklumat daripada berbagai-bagai latar 

belakang tokoh sudah pasti dapat mengukuhkan dapatan yang diperolehi dalam 

kajian ini. Antaranya adalah: 

1. Dr. Sivamurugan Pandian, Pensyarah Kanan, Pusat Pengajian Sains 

Kemasyarakatan, Universiti Sains Malaysia, Pulau Pinang (maklum balas 

emel diterima pada 12 Juli 2009 jam 01.58 tengah hari). 

2. Prof. Madya Dr. Rahimin Affandi bin Abdul Rahim, Profesor Madya Akademi 

Pengajian Islam, Universiti Malaya, Kuala Lumpur, Malaysia (maklum balas 

emel diterima pada 8 Juli 2009 jam 20.02 malam hari). 

3. Baharudin Ali Masrom, Penulis, Penerbit dan Trainer antaranya buku bertajuk 

Politik Melayu Abad 21 tahun 1989 dan Wawasan Perjuangan Melayu Baru 

tahun 1993 (maklum balas emel diterima pada 12 Juli 2009 jam 01.58 tengah 

hari). 

4. Dinsman, Penyair-Sastrawan, (maklum balas emel diterima pada 12 Juli 2009 

jam 01.58 tengah hari). 

5. Datuk Badariah Arshad, Setia Usaha Tun Dr. Mahathir (maklum balas emel 

diterima pada 8 Juli 2009 jam 20.02 malam hari). 



 

87 

 
 

6. Tan Sri Dato’ Paduka Haji Khalid Haji Abdullah, Pengerusi Dewan 

Perhimpunan Melayu Kedah (salah seorang kawan dekat Tun Dr. Mahathir), 

temu bual berlangsung pada tanggal 7 Jun 2009 di DPMK Lebuh Raya 

Sultanah Bahiyah Alor Star Kedah. 

7. Prof. Dr. Shamsul Amri Baharuddin, Pengarah Pusat Kajian Etnik Universiti 

Kebangsaan Malaysia (UKM). 

Beberapa tokoh akademik dan ahli politik yang lain telah pula penyelidik 

cuba untuk berhubung secara bertalian melalui emel, tetapi tiada maklum balas, 

antaranya: 

1. Dr. Asyraf Wajdi (Ahli UMNO anak Dato’ Dusuki Ahmad bekas setia usaha 

politik Dr. Mahathir) 

2. Prof. Madya Dr. Abdul Kamil Mohd. Majid, (Profesor Madya Akademi 

Pengajian Islam, Universiti Malaya, Kuala Lumpur, Malaysia). 

3. Annual Bakri Hj. Haron (Penulis buku Mendekati Pemikiran Islam Dr. Mahathir 

dan Bekas Setia Usaha Politik Tuan Guru Nik Abdul Aziz) . 

4. Ustadz Nik Mohamad Abduh Nik Abdul Aziz (Ahli PAS, anak Tuan Guru Nik 

Abdul Aziz).    

Penyelidikan tokoh menurut Furchan & Maimun (2005: 54) biasanya juga 

menggunakan kaedah dokumentasi sebagai metod pengumpul data. Data 

dokumentasi ini digunakan untuk melengkapi data yang diperoleh dari 

perbincangan. Dengan dokumentasi, peneliti dapat mencatat karya-karya yang 

dihasilkan tokoh atau tulisan-tulisan orang lain yang berkaitan dengan tokoh yang 

menjadi subjek penyelidikan.   



 

88 

 
 

3.5 Prosedur Kajian 

Prosedur pengumpulan data dalam kajian ini dilakukan melalui tiga tahap, iaitu 

tahap orientasi, tahap eksplorasi, dan tahap kajian terfokus (Furchan & Maimun, 

2005: 47).  

Pada tahap orientasi, penyelidik mengumpulkan data secara umum 

tentang Mahathir untuk mencari hal-hal menarik dan penting untuk diselidik.  

Pada tahap eksplorasi, penyelidik menelaah sejumlah bahan pustaka, 

buku-buku, dan tulisan-tulisan penting, terutama hasil karya tulis Mahathir 

Mohamad atau karya tulis para sarjana, intelektual, penyelidik yang relevan 

dengan pokok permasalahan, kemudian mencatat semua ide utama yang 

berkaitan langsung dengan fokus kajian yang termuat dalam bahan pustaka 

tersebut.  

Data yang diperoleh melalui penelaahan atau kajian bibliografi tersebut 

kemudian disusun dalam bentuk huraian sesuai dengan sistematika (outline) 

penulisan yang telah ditetapkan berserta dengan analisis dan kritik sesuai 

keperluan penyelidikan , iaitu bersifat deskriptif-analitis.   

Pada tahap kajian terfokus, dilakukan kajian secara mendalam terhadap 

gagasan, idea atau pemikiran dan karya Mahathir yang dianggap penting dan 

mempunyai pengaruh signifikan terhadap masyarakat. 

Dengan demikian, langkah-langkah yang dilakukan dalam penyelidikan ini 

adalah: 



 

89 

 
 

1. Pengumpulan data, melalui penelaahan referensi yang menjadi sumber data 

dalam penyelidikan ini, iaitu dengan mempelajari secara mendalam buku-buku 

atau bahan pustaka yang secara khas membahas serta menyajikan berbagai 

penjelasan mengenai pemikiran, aktiviti, dan sejarah kehidupan Mahathir 

Mohamad.  

2. Mendeskripsikan, mengklasifikasikan dan mengolah data yang telah didapat 

dari hasil penelaahan terhadap isi buku-buku tersebut, terutama hal-hal 

penting berkait dengan fokus permasalahan.  

3. Menganalisis, dengan cara membandingkan data-data yang didapat dan 

dikumpulkan dengan pemikiran Islam dan kenegaraan dari para intelektual, 

ahli politik ataupun negarawan Muslim serta berbagai hal lainnya berkaitan 

dengan fokus kajian. Sehingga dapat dipilah data-data yang akurat dan 

memiliki hujah  untuk selanjutnya disajikan dalam laporan hasil penyelidikan. 

Langkah-langkah di atas dilakukan untuk menghasilkan pemahaman 

yang luas terhadap objek kajian.  

3.6 Analisis Data 

Analisis data menurut Bogdan & Biklen (1982) merupakan proses penelaahan 

dan penyusunan secara sistematik semua data yang didapat selama proses 

pengumpulan data. Dalam kajian ini, analisis yang digunakan ialah analisis 

kandungan (content analysis), analisis komparasi konstan atau perbandingan 

(Furchan & Maimun, 2005: 64), dan pensejarahan dan fenomenologi (Rahimin 

Affandi, 2005).  



 

90 

 
 

Mengikut kepada Bell (2001: 13) content analysis atau analisis 

kandungan ialah metod untuk mengumpulkan data dan menganalisis kandungan 

dari sebuah teks secara mendalam. Teks dapat berupa bahan bertulis, kata-kata, 

makna gambar, simbol, gagasan, tema dan bermacam bentuk mesej yang dapat 

dikomunikasikan. Analisis kandungan berusaha untuk memahami data bukan 

sebagai kumpulan peristiwa fizikal tetapi sebagai gejala simbolik untuk 

mengungkap makna yang terkandung dalam sebuah teks dan memperolehi 

pemahaman mendalam terhadap mesej yang disampaikan.   

Menurut Wimmer & Dominick (dalam Burhan Bungin, 2003) analisis 

kandungan merupakan teknik kajian untuk mendeskripsikan secara kualitatif, 

objektif dan sistematik isi dari komunikasi bertulis. Analisis kandungan adalah 

teknik penyelidikan untuk membuat kesimpulan-kesimpulan yang boleh diguna 

dan sahih data dengan memperhatikan konteksnya (Krippendorff, 1993). 

Mengikut Burhan Bungin (2003) analisis kandungan merupakan suatu metod 

yang amat efisien untuk menginvestigasi isi media baik yang bercetak maupun 

media dalam bentuk broadcast.  

Dengan demikian dapat dikatakan bahwa analisis kandungan adalah 

kajian yang bersifat pembahasan mendalam terhadap kandungan atau makna 

dari suatu maklumat bertulis atau bercetak dalam bentuk buku, akhbar, journal, 

naskah, manuscript, dan lain-lain.  

Analisis komparasi konstan adalah analisis yang ditumpukan pada 

keterangan rinci tentang karakteristik data yang dikumpul, sebelum berusaha 

menjawab soalan-soalan teoretik yang lebih umum. Analisis ini dilaksanakan  



 

91 

 
 

bilamana cadangan keterangan yang tepat tentang pelbagai gagasan, idea, 

pendapat, harapan-harapan tokoh terselidik telah diperoleh, sesudah itu barulah 

dibuat andaian tentang jalinan hubungan di antara pemikiran tersebut, dan 

kemudian dilakukan pemeriksaan dengan data yang lain. 

Tahapan yang dilakukan dalam analisis komparasi konstan ini 

sebagaimana disarankan oleh Glaser & Strauss (dalam Furchan & Maimun: 105) 

terdiri dari empat langkah, iaitu: 

1. Membandingkan kejadian pada setiap kategori, mulai dari fokus kajian sampai 

pada deskripsi yang lengkap dan terurai; 

2. Menyatukan kategori dan mengidentifikasi konsep-konsep dengan menyusun 

pernyataan-pernyataan berdasarkan akumulasi pokok-pokok soalan kajian; 

3. Membatasi teori dengan memformulasikan pernyataan-pernyataan secara 

tegas dalam suatu proposisi-proposisi; 

4. Mengembangkan teori dengan mereduksi berbagai proposisi menjadi suatu 

teori yang relevan. 

Implementasi dari analisis komparasi konstan dalam kajian ini adalah 

dimulai dengan melakukan telaah dan pencatatan berbagai hal penting yang 

dilakukan oleh Mahathir, kemudian dibuatkan nota tentang kehidupan Mahathir. 

Selanjutnya, dilakukan pengenalan konsep-konsep dengan membuat soalan-

soalan tentang berbagai sisi kehidupan Mahathir. Bermula dari sini kemudian 

diformulasikan pemikiran atau pandangan Mahathir terhadap Islam dan 

kenegaraan sehingga dapat dijumpai model dan karakteristik pemikiran Mahathir 

berkenaan dengan Islam dan kenegaraan. 



 

92 

 
 

Rahimin Affandi (2005) menyarankan bahawa untuk mendapatkan 

maklumat yang tepat tentang pemikiran Islam dan kenegaraan Mahathir, 

penyelidikan berkenaan juga perlu dirancang dengan menggunakan analisis 

perbandingan, pensejarahan dan fenomenologi. Kaedah perbandingan yang 

membabitkan proses membuat kesimpulan melalui perbandingan yang bakal 

memperolehi faktor persamaan dan perbezaan di dalam tema aliran pemikiran 

seseorang tokoh.  

Kaedah pensejarahan akan menggunakan dua perspektif utama, iaitu 

sosio-historis (menggunakan kronologi dan latarbelakang sejarah untuk 

mengetahui asal usul sesuatu perkembangan) dan critical metod (usaha memetik 

dan mengkritik sebarang pendapat dan nilai yang terhasil daripada peristiwa 

sejarah yang dipilih). Maknanya, dalam permasalahan ini penekanan bukan 

hanya terhenti kepada pembentangan sesuatu konsep terpenting Islam, bahkan 

perlu dilihat dari segi penggunaan analisis kognitif termasuklah perkembangan 

semasa yang mempengaruhi tafsiran seseorang tokoh yang terbabit.  

Kaedah fenomenologi yang mengkaji sesuatu objek kajian dari kaca mata 

penganut objek yang dikaji. Dalam pendekatan ini, pemahaman terhadap 

sesuatu pegangan keagamaan hanya boleh dibuat dengan cara memasuki alam 

fikiran orang yang dikaji untuk mengetahui sebab utama sesuatu perlakuan yang 

berkait dengan nilai-nilai keagamaan dibuat oleh penganutnya. Maksudnya, 

kajian ini akan merujuk secara langsung kepada bahan bacaan yang dihasilkan 

oleh tokoh pilihan itu sendiri. 

 



 

93 

 
 

3.7 Rumusan 

Kajian ini bertitik tolak daripada gagasan dan pemikiran Dr. Mahathir berkenaan 

dengan Islam dan Kenegaraan yang menjadi isu aktual perbincangan semasa. 

Kerana, Islam sebagai suatu entiti dalam kehidupan masyarakat Melayu menjadi 

asas penting yang tak boleh dilupakan oleh siapa sahaja (Baharuddin, 1989; 

Esposito & Voll, 1999; Shamsul, 2001; Harun, 2001), apatah lagi oleh para 

pemimpin negara apabila mereka ingin berjaya.  

Penyelidikan ini sifatnya adalah kajian tokoh dengan memfokuskan kajian 

pada pokok-pokok pemikiran Mahathir Mohamad sebagai seseorang tokoh 

penting yang dilihat pernah memainkan peranan yang bermakna di dalam 

kehidupan bermasyarakat.  

Tentu sahaja, pentingnya penumpuan kajian terhadap gagasan dan 

pemikiran Mahathir tidak hanya sekadar mengikut saranan Harun Derauh & 

Shafie Nor (1982); Dusuki Ahmad (Martinez, 2003); Rahimin Affandi (2003); atau 

pula objektif ditubuhkannya IPDM. Tetapi secara keilmuan kajian terhadap 

gagasan dan pemikiran Mahathir boleh menggambarkan perkembangan 

dinamisasi pemikiran dan pemahaman semasa terhadap isu-isu Islam dan 

kenegaraan. Isu Islam dan kenegaraan pula merupakan suatu tema aktual yang 

ramai diperbincangkan (Sirajuddin, 2007) dan salah satu subjek pembahasan 

penting pada masa moden ini dalam politik Islam (Kusmana, 2004; Syarif & 

Zada, 2008).  

Di samping itu, keberhasilan kepimpinan Mahathir (Teik, 1995; Yosri, 

2002; Ibrahim Ismail, 2002; Ramlah Adam, 2004; Pandian, 2005; Idris Aman, 



 

94 

 
 

2006; Rustam A. Sani, 2008; Abdullah Ahmad, 2009)), karya-karya yang 

dihasilkan (Teik, 1995; Pandian, 2005; Abdullah Ahmad, 2009), ketokohan dan 

pengaruh pemikirannya yang luas terhadap masyarakat (Siddiq Fadzil, 1995, 

1997; Ramlah Adam, 2004, Rahimin Affandi, 2005), membolehkan beliau 

dijadikan sebagai tumpuan kajian (Furchan & Maimun, 2005: 12).  

 

 

 

 

 

 



 

95 

 
 

Tambahan pada bagian metod untuk temu bual secara talian berdasarkan 

tesis Khairul Azman ‘Pemikiran Pembangunan Berteraskan Sistem Nilai-Budaya: 

Kajian Terhadap Pendekatan Dr. Mahathir Mohamad 1981-1986’, iaitu: 

Pengkaji juga cadangkan untuk mengadakan perbincangan termasuk 

temu bual secara talian dengan tokoh akademik, pentadbir dan ahli politik untuk 

mendapatkan pandangan berhubungan subjek kajian, kerana maklumat daripada 

berbagai-bagai latar belakang tokoh sudah pasti dapat mengukuhkan dapatan 

yang diperolehi dalam kajian ini. Antaranya adalah: 

1. Dr. Sivamurugan Pandian, Pensyarah Kanan, Pusat Pengajian Sains 

Kemasyarakatan, Universiti Sains Malaysia, Pulau Pinang (maklum balas 

temu bual secara talian yang diterima pada 12 Juli 2009 jam 01.58 tengah 

hari). 

2. Prof. Dr. Rahimin Affandi bin Abdul Rahimi, Universiti Sains Malaysia, Pulau 

Pinang (maklum balas temu bual secara talian yang diterima pada 8 Juli 2009 

jam 20.02 malam hari). 

3. Basron Ali Masron, Pensyarah Kanan, Pusat Pengajian Sains 

Kemasyarakatan, Universiti Sains Malaysia, Pulau Pinang (maklum balas 

temu bual secara talian yang diterima pada 12 Juli 2009 jam 01.58 tengah 

hari). 

4. Dinsman, Pusat Pengajian Sains Kemasyarakatan, Universiti Sains Malaysia, 

Pulau Pinang (maklum balas temu bual secara talian yang diterima pada 12 

Juli 2009 jam 01.58 tengah hari). 



 

96 

 
 

5. Prof. Madya Dr. Salleh Lamry, Pensyarah Kanan, Pusat Pengajian Sains 

Kemasyarakatan, Universiti Sains Malaysia, Pulau Pinang (maklum balas 

temu bual secara talian yang diterima pada 12 Juli 2009 jam 01.58 tengah 

hari). 

6. Badriyah, Setia Usaha Tun Dr. Mahathir (maklum balas temu bual secara 

talian yang diterima pada 8 Juli 2009 jam 20.02 malam hari). 

7. Datuk Khaled, Pensyarah Kanan, Pusat Pengajian Sains Kemasyarakatan, 

Universiti Sains Malaysia, Pulau Pinang (maklum balas temu bual secara 

talian yang diterima pada 12 Juli 2009 jam 01.58 tengah hari). 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

97 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RE: Mohon tanggapan, komentar dan pandangan 
... 

Dari: 

Datuk Badariah Arshad 
<badariah@perdana.org.my> 
... 
Lihat Kontak 

Kepada:zulfa jamalie <zuljamalie@yahoo.co.id> 
 

 
Dear Zulfa, 
Jawapan saya kepada soalan-soalan saudari ialah seperti berikut: 

1.                    Dr. Mahathir mempuyai peribadi yang terpuji dan mulia dan 
berhemah tinggi, tenang, berani megeluarkan pandangan, tidak 
mempuyai perasaan dendam dan hasat dengki and sentiasa ingin 
memberi banutaun kepada yang memerlukan. 
2.                    Kagum dengan semua keperbadiannya. 
3.                    Beliau tergulung dikalangan perdana menteri  yang berhasil, 
bukan sahaja berjaya membagun Negara Malaysia kehatap yang 
lebih maju  dan moden, malah nama dan imej Negara Malaysia turut 
terkenal dan harum merata dunia. 



 

98 

 
 

4.                    Kajayaan beliau terlalu banyakuntuk dinayatakan termasuk –
lah   berjaya membangun Negara daripada berasaakan pertanian 
kepada perindustrian, menjana industry automotive dan heavy 
industry, PROTON, Pembinaan-pembinaan Petronas Twin tower, 
Putrajaya, lapangan terbang KLIA dll. 
Saya rasa mngkin beliau kurang berjaya dalam memangkin semangat 
juang dan mind set untuk berdikari dan berjaya dikalangan sebahgian 
orang melayu. 

  
Terima Kasih. 
  
Yang benar, 
  
Datuk Badariah Arshad 
Perdana Leadership Foundation 
Putrajaya, Malaysia 
  
Tel   : +60388858913 
Fax  : +60388891114 

 

 

Analisis yang digunakan adalah analisis kandungan, komparatif, pensejarahan 
dan fenomenologi. Analisis kandungan ialah pembahasan mendalam terhadap 
kandungan suatu maklumat bertulis atau bercetak dalam buku, akhbar, journal, 
naskah, manuscript, dan lain-lain; analisis komparatif ialah analisis yang 
dikonsentrasikan pada deskripsi rinci tentang karakteristik data yang 
dikumpulkan, sebelum berusaha menjawab soalan-soalan teoretis yang lebih 
umum; analisis pensejarahan ialah usaha memetik dan mengkritik sebarang 
pendapat dan nilai yang terhasil daripada peristiwa sejarah yang dipilih; dan 
analisis fenomenologi ialah analisis dengan cara merujuk langsung kepada 
bahan bacaan yang dihasilkan oleh tokoh yang diselidik. 

The analysis used content analysis, comparative, historiography and 
phenomenology. Content analysis is discussed in depth the content of a written 
or printed information in books, newspaper, journals or manuscripts; the the 
comparative analysis of the analysis is concentrated on a detailed description of 
the characteristics of data collected before trying to answer the question theoretic 
more common; analytical historiography is that of picking and criticizing any 
opinions and values resulting from the selected historical events; and the 
phenomenological analysis Is the analysis by means of a direct references to the 
literature produced by the figures being investigated. 



BAB 4 

GAGASAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 

4.1 Pengenalan  

Bahagian ini membincangkan tema-tema berkait dengan dapatan kajian, iaitu 

berkenaan dengan gagasan pemikiran dan pandangan Mahathir mengenai Islam, 

merangkumi; Islam cara hidup yang sempurna, pembaharuan pemikiran Islam, 

hukum Islam dan seruan kepada Islam. Perbincangan berkait dengan gagasan 

pemikiran keIslaman dimaksud muncul dan disinggung oleh Mahathir dalam 

berbagai tulisan dan beberapa siri ucapan yang disampaikannya dalam berbagai 

forum; Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, seminar keIslaman, konferensi, 

pameran, peringatan hari besar Islam, dan lain-lain.   

4.2 Gagasan dan Pemikiran Mengenai Islam  

Berdasarkan buku-buku yang ditulis dan ucapan-ucapan yang telah disampaikan 

dalam Perhimpunan Agung UMNO dan berbagai forum rasmi lainnnya, beberapa 

pandangan Mahathir terhadap Islam antaranya menyatakan bahawa Islam 

adalah agama yang sering disalahtafsirkan dan disalahfahami, kerana penafsiran 



 

96 
 

 

 
 

 

yang sempit dan salahfaham terhadap Islam mengakibatkan umat Islam mundur; 

usaha yang harus dilakukan untuk mengatasi kemunduran; Islam agama yang 

menghendaki kemajuan dan bersifat dinamik; Islam agama yang rasional; Islam 

agama keamanan dan fleksibel; dan Islam adalah agama yang sempurna, 

seimbang, sederhana dan bertolerasi. Di samping itu, ada beberapa isu-isu 

penting Islam semasa yang disorot dan diberi perhatian lebih oleh Mahathir. 

Antaranya tentang hukum Islam, gerakan dakwah, dan beberapa perkara 

mengenai kelemahan dan upaya yang mesti dilakukan dalam rangka 

kebangkitan Islam. 

4.2.1 Islam: Cara Hidup yang Sempurna  

Islam adalah ad-din, yang bermakna sebagai cara hidup yang sempurna,  sistem 

pemikiran dan tindakan yang lengkap pula (Mahathir, 2003: 60). Oleh itu, Islam 

adalah cara hidup yang akan memandu umat Islam. Sebagai cara hidup, tentu 

sahaja Islam tidak bermakna hanya ibadah tertentu yang wajib untuk diamalkan 

oleh umat Islam, tetapi juga segala kegiatan dan tindakan yang diambil untuk 

mewujudkan  kesejahteraan dalam pelbagai bidang kehidupan (Mahathir, 2003: 

36). Sebagai cara hidup, Islam bukan berkisar kepada amalan dan penampilan 

semata-mata. Islam ialah cara hidup yang sempurna dan cara hidup ini 

digambarkan bukan sahaja pada kewarakan malah juga pada ciri toleransi dan 

kesederhanaan dalam segala yang dilakukan (Mahathir, 2003: 53).   

Penegasan yang sama kembali disampaikan oleh Mahathir ketika 

berucap dalam Seminar Antarabangsa tentang Peranan Tamadun Islam dalam 

Memupuk Pemahaman Antar Agama, pada 25 Mei 1999:  



 

97 
 

 

 
 

 

Islam adalah cara hidup bagi umat Islam, oleh itu Islam tidak hanya 
sekadar ibadah ritual semata, akan tetapi juga menyangkut masalah 
pembangunan dan kemakmuran negara Islam, kerajaan yang cekap, 
sistem perundangan, peraturan dan undang-undang yang adil dan 
saksama, dan sesungguhnya yang ada kena-mengena dengan dunia ini 
adalah sebahagian dari cara hidup. Satu-satunya perkara yang 
dikehendaki ialah mereka tidak melanggar perintah Islam, tidak menjadi 
angkuh sehingga meniadakan kewujudan Tuhan. Komunis misalnya, 
begitu asyik dengan kemahiran dan kuasa manusia sehingga menolak 
Tuhan dan agama. 

 
Namun pada kenyataan, hingga hari ini Islam adalah agama yang paling 

banyak disalahertikan, baik oleh orang-orang bukan Muslim maupun di kalangan 

orang Islam sendiri. Salah erti dan prasangka terhadap Islam begitu banyak 

sehinggakan orang Islam dan bukan Islam seringkali menganggapnya sebagai 

penghalang, sebagai halangan kepada kebaikan dan hubungan antara orang 

Islam dengan orang bukan Islam, malahan di kalangan orang Islam. Dalam 

ertikata lain, kesalahfahaman dan kekurangfahaman orang Islam terhadap 

agamanya menyebabkan terhalanginya orang yang bukan Islam untuk mendekati 

Islam (Mahathir, 2003: 125). Padahal semula, kebanyakan orang Islam 

mempunyai keturunan yang bukan beragama Islam tetapi memeluk Islam setelah 

bertemu dengan orang Islam (Mahathir, 2003: 1). Tambah lagi ketika berucap di 

Universiti Al-Azhar, Kaherah, Mesir, pada 10 Mei 1998. 

Saya menerima jemputan ini kerana saya berpegang teguh pada agama 
dan kecewa dengan tanggapan umat Islam dan bukan Islam tentang 
Islam yang menyebabkan agama Islam dan umat Islam dicemuh, 
dikaitkan dengan kegiatan yang tidak sihat, malah dipermainkan. Semua 
tanggapan dan cemuhan ini bukanlah kerana Islam itu sendiri tetapi 
tafsiran yang dibuat oleh umat dan orang bukan Islam yang mempunyai 
kepentingan sendiri, mahu mewajarkan kesalahan yang dilakukan atau 
ingin dilakukan. 

Salah satu wujud dari kurangnya pemahaman tentang agama Islam di 

kalangan umat Islam adalah sikap saling permusuhan di antara mereka hanya 



 

98 
 

 

 
 

 

kerana perbezaan mazhab. Pengikut pelbagai mazhab Islam selalunya 

menganggap pengikut mazhab lain sebagai tidak mengikuti Islam atau tidak 

cukup Islam, atau bahkan keluar dari Islam, sehingga di anggap bukan sebagai 

saudara. Apatah lagi pada masa sekarang ini, perbezaan politik dengan berbagai 

macam partai politik telah pula semakin meningkatkan pertentangan sesama 

umat Islam. Bahkan negara Islam sering berperang sesama sendiri (Mahathir, 

2003: 1). 

Di samping permusuhan dan lebarnya jurang perbezaan terhadap 

pemahaman ajaran Islam, orang Islam menurut Mahathir juga sering 

mengabaikan perintah agama untuk mencari kebahagiaan di dunia dan di 

akhirat. Padahal, Islam adalah agama yang seimbang (tawazun) dan amat 

menekankan keseimbangan. Islam menghendaki dan mengajarkan kepada 

umatnya keseimbangan dalam memandang keperluan hidup di dunia dan untuk 

keperluan akhirat.  

Penegasan ini disampaikan oleh Mahathir ketika berucap di Sidang 

Kemuncak ke-2 Kumpulan Lapan Negara Islam Membangun (D8)1 di Dhaka-

Bangladesh, pada 1 Mac 1999. Menurut Mahathir Islam ialah agama yang amat 

menekankan keseimbangan antara kebendaan dengan kerohanian, antara 

kehidupan di dunia ini dengan di akhirat. Sebab, sebagaimana yang dapat 

disaksikan sekarang ini, hilangnya nilai rohani di Barat mengakibatkan sikap 

terhadap kebendaan menjadi tidak terkawal dan membuat orang menghalalkan 

segala cara untuk mendapatkannya. Wang menjadi paling penting dalam hidup. 

Majalah, akhbar, dan televisyen tidak henti-henti menunjukkan cara-cara 

                                                 
1
Negara-negara yang termasuk dalam kelompok D8 terdiri daripada Bangladesh, 

Indonesia, Iran, Malaysia, Mesir, Nigeria, Pakistan dan Turki.   



 

99 
 

 

 
 

 

mendapatkan wang dan cara mendapatkannya dengan lebih banyak lagi. Nilai 

rohani dan agama dianggap sebagai perkara yang ketinggalan zaman. 

Akibatnya, wang dipuja dan dianggap sebagai segala-galanya, bukan digunakan 

untuk mencapai sesuatu tujuan. Seperti tiada apa yang dapat menghalang usaha 

seseorang untuk mendapatkan lebih banyak wang. Bahkan, dalam mengejar 

cita-cita ini, ekonomi terpaksa dimusnahkan, orang ramai dijadikan korban, 

kanak-kanak dibiarkan kebuluran dan semua ini halal asalkan matlamatnya 

adalah untuk mendapatkan lebih banyak wang. 

Bahkan, ada sebilangan orang Islam percaya bahawa mereka hanya 

perlu untuk mencari pahala dan kebahagiaan untuk akhirat saja, akibatnya 

mereka kekal dalam kemiskinan dan ditindas oleh orang lain (Mahathir, 2003: 2).   

Dengan bangganya kita mendakwa kepada dunia bahawa Islam bukan 
sebarang agama, tetapi adalah ad-din - cara hidup - a way of life. Tetapi 
ajaran yang kerap disampaikan kepada umat Islam tertumpu semata-
mata kepada kebahagiaan di akhirat. Jika ada sesiapa yang bercakap 
atau berusaha untuk kebahagiaan di dunia, maka ada sahaja orang yang 
mendakwa diri mereka sebagai ulama akan menuduh orang itu bersalah 
dan tidak Islam. Bagi mereka ad-din bermakna cara bersedia untuk 
menghadapi kematian semata-mata (Mahathir, Ucapan di Perasmian 
Perhimpunan Agung UMNO ke-42, pada 8 November 1991).  

Islam menjamin supaya umat Islam benar-benar hidup bahagia dan 

beroleh kejayaan, apabila menganjurkan kepada umat Islam supaya jangan 

memisahkan di antara dunia dan akhirat. Ini kerana dunia adalah jembatan 

menuju ke akhirat. Di dalam hukum-hukum agama Islam tidak ada sebarang 

pemisah di antara kedua-duanya, maka tidak timbul sama sekali soal agama 

boleh jadi penghalang kepada kemajuan dunia dan adalah semata-mata untuk 

akhirat (Mahathir, ucapan pada Majelis Musabaqah Membaca al-Quran Peringkat 

Antarabangsa, 18 Julai 1981).  



 

100 
 

 

 
 

 

Kerana itu, Islam memerintahkan kepada umatnya untuk mengejar 

kebahagiaan di dunia dan kebahagiaan di akhirat. Sementara, ada sebahagian 

orang Islam yang nampak pasrah, apabila mereka menyedari bahawa zaman 

kegemilangan mereka telah berakhir dan mereka menjadi umat yang amat 

mundur dan lemah. Kemudian, untuk menyembunyikan kelemahan dan 

kepasrahannya, mereka telah menipu diri mereka sendiri dengan mempercayai 

bahawa kehidupan dunia ini bukanlah untuk mereka dan syurga menanti mereka 

di akhirat kelak. Mereka berharap mendapat pahala di akhirat kelak hanya 

dengan mengerjakan ibadah. Mereka seakan tidak peduli dan tidak mahu tahu 

urusan-urusan yang lainnya. Mereka telah mengabaikan perintah al-Quran untuk 

mencari kebahagiaan di dunia.2 Mereka juga mengabaikan perintah supaya 

menjaga kesejahteraan dan kepentingan masyarakat di dunia ini, dan mereka 

enggan mencari ilmu melainkan yang berkaitan dengan apa yang mereka 

tafsirkan sebagai ajaran Islam (Mahathir, 2003: 12). 

Islam tidak cacat. Islam tidak menghalang mengejar kejayaan di dunia. 
Yang cacat ialah mereka membuat tafsiran yang menyebabkan umat 
Islam mengamalkan cara hidup yang menyekat kejayaan mereka. 
Amatlah penting bagi umat Islam dan orang Melayu berhati-hati dengan 
ajaran yang boleh menghalang kejayaan di dunia dan yang menekankan 
semata-mata syurga di akhirat. Imbangan di antara dunia dengan akhirat 
hendaklah dijadikan pegangan. Hanya dengan berpandukan kepada 
tafsiran ajar Islam yang benar, yang tidak menolak kejayaan di dunia 
baharulah segala rancangan untuk menjayakan orang Melayu akan dapat 

                                                 
2
Ayat al-Quran yang dimaksud Mahathir dalam hal ini terdapat pada surat al-

Qashash ayat 77 yang bermakna: “Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah 
kepadamu (kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan bahagianmu 
dari (kenikmatan) duniawi dan berbuat baiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah 
telah berbuat baik kepadamu, dan janganlah kamu berbuat kerosakan di (muka) bumi. 
Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerosakan”. Di samping 
itu, dibeberapa ayat lain yang semakna dikatakan pula, bahawa: “Apabila telah ditunaikan 
shalat, maka bertebaranlah kamu di muka bumi; dan carilah karunia Allah dan ingatlah 
Allah banyak-banyak supaya kamu beruntung” (al-Jumu’ah: 10); “Dan di antara mereka 
ada orang yang berdoa: "Ya Tuhan kami, berilah kami kebaikan di dunia dan kebaikan di 
akhirat dan peliharalah kami dari siksa neraka" (al-Baqarah: 201); ”Dan tetapkanlah untuk 
kami kebajikan di dunia ini dan di akhirat; sesungguhnya kami kembali (bertobat) kepada 
Engkau…” (al-A’raf: 156). 



 

101 
 

 

 
 

 

dilaksanakan (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung 
UMNO ke-42, pada 8 November 1991). 

Kesalahfahaman umat Islam dalam melihat kemunduran yang mereka 

alami, dari umat yang paling berilmu dan paling maju menjadi umat yang paling 

mundur dalam semua bidang, juga terlihat manakala mereka gagal dan tidak 

mau mengkaji sebab-sebab kemunduran mereka dan hanya menyalahkan 

musuh mereka sepenuhnya atas nasib malang mereka. Padahal sebenarnya 

kejatuhan mereka sebahagiannya disebabkan oleh tafsiran sempit tentang 

agama selepas perkembangan awal tamadun mereka. Ekoran mengetepikan apa 

yang dikatakan pengetahuan duniawi, dan bertelagah (berbantahan) tentang apa 

yang merupakan ajaran sebenar Islam. Mereka mengabaikan beberapa perintah 

Islam yang penting. Malah mereka mengabaikan perintah supaya bersedia untuk 

mempertahankan diri mereka dengan menterjemahkan ayat al-Quran satu 

persatu (Mahathir, 2003: 12).  

Umat Islam pada masa kini makin lemah, berpuak-puak dan bermusuhan 
sesama sendiri, tidak memiliki sains dan teknologi yang canggih dan 
mundur dalam segala-galanya. Ini kerana umat Islam makin lama 
semakin banyak tafsiran yang berbeza-beza yang dibuat oleh orang 
tertentu sehingga mereka keliru dan berpecah belah (Mahathir, Ucapan di 
Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, pada 1981). 

Mahathir mengingatkan betapa pentingnya kejayaan di dunia guna 

memastikan pencapaian kebahagiaan di akhirat. Sebab, kegagalan di dunia 

berupa kemiskinan dan kelemahan boleh jadi akan membuat ketidaksempurnaan 

umat Islam menjalankan ibadah, bahkan yang lebih berbahaya lagi adalah kalau-

kalau tercebur kepada tindakan-tindakan jenayah dan kekufuran. 

Sebenarnya jika orang Islam tidak dapat mengejar kemajuan di dunia dan 
berjaya seperti orang bukan Islam, ada kemungkian mereka akan kecewa 
sehingga hilang kepercayaan kepada agama Islam. Kemiskinan dan 
kedaifan akan membawa kepada kekufuran. Dengan itu tidak aka nada 



 

102 
 

 

 
 

 

akhirat bagi mereka. Dengan perkataan lain mereka yang mencanang 
wawasan akhirat inilah yang mungkin kehilangan tempat di akhirat. 
Sebaliknya mereka yang mengimbangkan dunia dengan akhirat, seperti 
yang dikehendaki oleh agama Islam akan bahagia di dunia dan di akhirat 
(Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-42, pada 
8 November 1991). 

Berikutnya, dalam pandangan Mahathir pada prinsipnya Islam adalah 

agama kemajuan yang bersifat dinamik dan memerintahkan umat Islam untuk 

meraih kemajuan, meninggalkan mundur atau keterkebelakang dan mengejar 

ketinggalan supaya setanding bahkan melampaui pencapaian kaum yang lain. 

Inilah yang mula diperlihatkan oleh bangsa Arab ketika pertama kali menerima 

Islam sebagai agama dan sistem hidup mereka. Bermula dari bangsa yang amat 

mundur, akhirnya mereka menjadi masyarakat yang maju dan bertamadun, 

kerana Islam. 

Setelah menerima agama Islam yang bukan sahaja membawa 
kepercayaan kepada Tuhan yang satu iaitu Allah SWT dan Rasul-Nya 
Muhammad, tetapi juga nilai-nilai hidup yang mulia. Mereka disatukan 
dalam Islam sehingga mereka bersaudara, mereka menghormati al-Quran 
dan kitab-kitab lain, mereka menganggap ilmu sebagai penting dan 
mereka mempelajari ilmu yang telah diterokai oleh orang Yunani dan 
bangsa-bangsa lain. Budaya Arab berubah secara radikal selepas mereka 
memeluk agama Islam. Dari bangsa yang amat mundur, yang tidak maju, 
yang tidak dihormati oleh sesiapa, yang tidak berpengetahuan, tidak 
berilmu, tidak boleh menulis dan membaca, menjadi bangsa yang dapat 
mendirikan sebuah empayar yang meliputi hampir seluruh dunia masa itu, 
iaitu sebelum Amerika ditemui. Mereka bukan sahaja dapat menguasai 
ilmu sains, ilmu hisab, ilmu alam dan ilmu-ilmu lama yang lain yang 
dimiliki oleh orang Yunani dan Romawi, tetapi mereka menerokai ilmu-
ilmu baru seperti pelayaran, astronomi, algebra dan logarithm. Mereka 
maju dalam segala-gala (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan 
Agung UMNO ke-48, pada 5 September 1997). 

Ini bermakna bahawa budaya dan tamadun negara Islam menurut 

Mahathir hendaklah mengimbangi pembangunan rohani dengan pembangunan 

material. Kerana, imbangan di antara dunia dan akhirat mesti mempengaruhi 

setiap yang dilakukan oleh umat Islam. Ertinya, dunia tidak boleh ditolak kerana 



 

103 
 

 

 
 

 

lebih mementingkan akhirat dan akhirat juga tidak boleh ditolak hanya kerana 

keperluan dunia. Kedua-duanya mesti diberi perhatian dan penghargaan yang 

sama (Mahathir, ucapan di Pelancaran Institut Kefahaman Islam Malaysia dan 

Perasmian Kongres Menjelang Abad 21, pada 3 Julai 1992). 

Menurut Mahathir ada beberapa agenda pokok yang harus dilakukan oleh 

umat Islam untuk membangun kehidupan mereka menuju masyarakat yang 

bertamadun, antaranya adalah berhijrah, rekonstruksi ajaran Islam, bertoleransi, 

pemahaman kembali sejarah, penguasaan ilmu pengetahuan, dan lain-lain.  

Berhijrah bermakna berpindah. Kenapakah Rasulullah SAW berpindah 
dari Makkah ke Madinah? Sebabnya adalah kerana tekanan dan 
halangan yang dihadapi oleh Baginda di Makkah. Puak Jahiliah di 
Makkah menentang ajaran Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad 
SAW. Mereka membuat percubaan untuk membunuh Nabi. Nabi boleh 
menyerah kepada takdir. Bukankah Nabi dilindungi Tuhan? Apa perlunya 
Nabi bertindak untuk menyelamatkan dirinya? Akan tetapi kita tahu 
bahawa al-Quran menyuruh kita berusaha sendiri untuk menolong diri kita 
sebelum Allah SWT menolong kita.3 Sebab itu, Nabi berpindah, iaitu 
berusaha untuk menyelamatkan dirinya dan tidak hanya menyerah 
kepada takdir Tuhan sahaja. Hal ini tidak bermakna melawan takdir, 
kerana apa yang berlaku setelah usaha dibuat juga ditentukan oleh takdir 
(Mahathir, 2003: 36). 

Hijrah merupakan satu titik sejarah yang amat besar ertinya ke atas 

perkembangan Islam dan juga kekuatan umatnya; hijrah adalah satu Sunnah 

Nabi SAW yang memberi pedoman terhadap sikap dan gerak-geri umat Islam; 

hijrah telah mengubah keadaan kesempitan hidup yang dialami oleh umat Islam 

dalam bidang ekonomi; dan hijrah adalah untuk memastikan perkembangan 

                                                 
3
Ayat al-Quran yang dimaksud Mahathir dalam hal ini terdapat pada surat al-

Ra’du ayat 11 yang bermakna: “….Sesungguhnya Allah tidak merobah keadaan sesuatu 
kaum sehingga mereka merobah keadaan

 
yang ada pada diri mereka sendiri. Dan 

apabila Allah menghendaki keburukan terhadap sesuatu kaum, maka tak ada yang dapat 
menolaknya; dan sekali-kali tak ada pelindung bagi mereka selain Dia”.   



 

104 
 

 

 
 

 

agama Islam (Mahathir, Ucapan Sempena Menyambut Maal Hijrah 1408 Hijrah, 

pada 26 Ogos 1987). 

Jelas bahawa tujuan berhijrah Nabi SAW dan para sahabat ke Madinah 

tidak lain adalah untuk menjayakan perkembangan agama Islam di Madinah 

yang terdapat bukan sahaja orang yang bersimpati dengan Nabi dan berminat 

untuk memeluk Islam tetapi juga orang yang masih ragu-ragu dengan ajaran 

Islam serta orang Yahudi (Mahathir, 2003: 36-37). Semangat berhijrah untuk 

kejayaan Islam dan berusaha semaksimal mungkin menuju kehidupan yang lebih 

baik inilah yang menurut Mahathir harus diwarisi dan diaplikasikan pada masa 

kini. Kerana itu, tentu saja berhijrah tersebut tidaklah semata-mata melibatkan 

bergerak dari satu tempat ke satu tempat secara fizikal akan tetapi juga 

berpindah secara mental.  

Model hijrah dan perjuangan Nabi SAW kemudian dipakai oleh Mahathir 

sebagai contoh untuk mengubah nasib orang Melayu Islam dan bumiputera di 

Malaysia. Dari semula bangsa yang hanya tahu bercucuk tanam dan kerja 

tangan yang mudah berpindah kepada dunia ilmu dan industri. Dari semula 

bangsa yang kurang disiplin dan tidak yakin akan kebolehan diri sendiri ditukar 

sedikit demi sedikit menjadi bangsa yang lebih disiplin dan lebih percaya kepada 

kebolehan diri sendiri. Oleh itu, mereka lebih berjaya, lebih mampu bersaing, 

serta lebih sanggup menghadapi cabaran hidup dan mati (Mahathir, 2003: 37). 

Agenda yang lainnya dalam rangka revivalis Islam yang harus dilakukan 

oleh umat Islam adalah rekonstruksi ajaran Islam. Mahathir mencegah agar umat 

Islam tidak sempit dalam memahami Islam dengan berpandukan kepada al-



 

105 
 

 

 
 

 

Quran. Oleh sebab, seperti yang dikiaskan dalam al-Quran, maksud sebenarnya 

mestilah ditafsir dalam konteks keadaan yang dihadapi oleh ummah sepanjang 

zaman. Dalam semua perkara, al-Quran adalah fleksibel. Keadaan perlu diambil 

kira (Mahathir, 2003: 108). Namun, kebanyakan mufasir berkeras mahukan 

maksud harfiah bagi perkataan di dalam al-Quran dikekalkan (Mahathir, 2003: 

85-86). Misalnya ketika dalam al-Quran dibicarakan dan memerintahkan kepada 

umat Islam mempersiapkan kuda perang dan pedang4 untuk menimbulkan rasa 

takut di kalangan musuh mereka, maka dalam konteks kekinian yang mesti 

dipersiapkan oleh umat Islam bukan lagi kuda perang dan pedang. Tetapi yang 

dimaksudkan adalah persenjataan moden, seperti kereta kebal (tank), roket, 

rudal, pesawat udara, bom, dan senapang. Seandainya substansi dari ayat al-

Quran ini difahami secara benar, yakni untuk menghalangi musuh dengan 

pasukan pertahanan yang handal, maka umat Islam tidak akan meninggalkan 

pengajian mereka kepada ilmu sains dan ilmu lain yang dikatakan keduniaan 

yang perlu untuk mencipta dan mengeluarkan senjata pertahanan yang sentiasa 

berubah (Mahathir, 2003: 12-13).  

Mahathir mengkritik beberapa sikap negatif dari umat Islam yang setakat 

ini terasa sulit untuk dihilangkan, utamanya adalah sikap suka bermusuhan, suka 

menyalahkan orang lain, tidak toleransi, dan suka bertelagah. Tentu saja sikap-

sikap negatif tersebut pada akhirnya merosak semangat persatuan dan 

persaudaraan di antara mereka. Akibatnya, umat Islam menjadi lemah dan 

mudah dikalahkan.  

                                                 
4
Ayat al-Quran yang dimaksud Mahathir ini terdapat pada surat al-Anfal ayat 60 

yang bermakna: “Dan sediakanlah untuk menentang mereka (musuh yang menceroboh) 
segala jenis kekuatan yang dapat kamu sediakan dan daripada pasukan-pasukan 
berkuda yang lengkap sedia untuk menggerunkan musuh Allah dan musuh kamu serta 
musuh-musuh yang lain daripada mereka yang kamu tidak mengetahuinya; sedangkan 
Allah mengetahuinya”.    



 

106 
 

 

 
 

 

Setelah jatuh dan takluk dengan bangsa lain, umat Islam terus pula 
berdebat tentang Islam, perundangan Islam dan ibadah Islam. 
Perdebatan ini membawa kepada perpecahan mereka kerana mazhab, 
kultus dan ajaran baru seringkali memperlihatkan kumpulan yang 
bertentangan. Malah, pencapaian kemerdekaan negara tidak berhasil 
menimbulkan kesedaran tentang perlunya memperoleh kemahiran dan 
pengetahuan untuk mempertahankan negara dan agama serta mengejar 
kemajuan negara maju (Mahathir, 2003: 13). 

Merasa benar sendiri, merasa yang paling faham tentang Islam, dan 

meremehkan orang lain menjadi penghalang wujudnya persatuan umat Islam. 

Memandangkan kebanyakan umat Islam cenderung kepada agama, 
setiap pihak cuba mengatasi satu sama lain dengan mengaku bahawa 
mereka mengikuti ajaran Islam sebenar. Setiap daripada mereka cuba 
menjadi lebih Islam daripada pihak satu lagi. Sehinggakan apa yang 
dilakukan oleh mereka bertentangan dengan ajaran Islam sebenar, 
namun ini tidak menghalang mereka yang mengetahui bahawa mengaku 
beriman merupakan satu cara untuk mendapat sokongan ramai dan 
kuasa (Mahathir, 2003: 13). 

Dalam rangka revivalis Islam, pemhaman kembali terhadap sejarah Islam 

juga perlu dilakukan. Bagi Mahathir, kegemilangan sejarah seharusnya 

diposisikan sebagai sumber sekaligus pelajaran untuk merangka kehidupan yang 

lebih baik, bukan untuk berbangga-banggaan dan bernostalgia dengannya, 

sehingga melupakan cabaran dan masa kini yang  sedang dihadapi.  

Dalam pandangan Mahathir, masyarakat  yang bermegah-megah dengan 

kegemilangan sejarahnya adalah masyarakat yang sudah menjadi mundur dan 

tidak lagi dapat berbangga dengan keadaaannya sekarang, sebagaimana yang 

dialami umat Islam. Zaman keagungan Islam sudah lepas, dan sekarang ini 

orang Islam, secara langsung atau tidak langsung dijajah oleh orang lain. Dan 

mereka tidak berupaya melepaskan diri mereka daripada penjajahan ini. Untuk 

itu diperlukan upaya untuk menyedarkan orang Islam tentang warisan mereka, 

tentang kelemahan mereka sekarang berbanding dengan dahulu, dan 



 

107 
 

 

 
 

 

membangkitkan semangat untuk sekali lagi berusaha supaya zaman 

kegemilangan Islam kembali semula. Jika dahulu orang Islam dapat menegakkan 

tamadun yang meliputi seluruh dunia, maka sekarang tidak ada sebab tamadun 

Islam tidak boleh sekali lagi mempengaruhi dunia (Mahathir, 2005: 30). Oleh itu, 

tegas Mahathir, kejayaan dahulu hanya berguna untuk meyakinkan diri akan 

kebolehan diri sendiri dan bukan untuk menyedapkan hati (Mahathir, 2005: 91).  

Mahathir mempersoalkan, sebab-sebab tamadun Islam mengalami 

kemerosotan, padahal dahulu orang Islam dapat menegakkan tamadun yang 

meliputi seluruh dunia. Sebenarnya, kemerosotan tamadun Islam berpunca 

(bersumber) daripada dua perkara. Yang pertama ialah pemimpin-pemimpin 

negara Islam yang memerintah mengikuti sistem feudal telah khayal dengan 

kemewahan hidup mereka sehingga lupa kepada ajaran-ajaran Islam. Yang 

kedua ialah wujudnya kumpulan-kumpulan ulama yang membawa tafsiran Islam 

yang sempit. Mereka ini menolak semua ilmu lain sebagai sekular melainkan 

yang khusus berkenaan dengan agama. Dunia ini kata mereka adalah untuk 

orang kafir sahaja. Tafsiran agama semakin lama semakin sempit sehingga 

Islam terhad (terbatas) kepada ibadat dan soal-soal sembahyang sahaja. Soal 

ilmu pengetahuan, pertahanan, kemasyarakatan kebajikan dan lain-lain yang 

menjadi asas peradaban sesuatu masyarakat tidak mendapat perhatian yang 

sewajarnya. Akibat dari pandangan yang demikian, perkembangan ilmu 

pengetahuan yang telah menolong menegakkan tamadun Islam dan 

menyebarkan Islam ke seluruh penjuru dunia tersekat. Kerana, semakin lama, 

semakin kurang bilangan orang Islam yang terpelajar dalam bidang sains, 

teknologi, hisab, dan lain-lain (Mahathir, 2005: 31). 



 

108 
 

 

 
 

 

Jika umat Islam benar-benar menghargai tamadun mereka, tegas 

Mahathir, maka umat Islam harus berusaha sekuat tenaga untuk memperbaiki 

kedudukan orang Islam dan meraih kejayaan. Pembaziran wang, peperangan 

sesama sendiri dan kekolotan pandangan terhadap perkembangan ilmu mestilah 

dihapuskan. Sebaliknya, segala kekayaan orang-orang Islam hendaklah 

digunakan untuk menegakkan semula ilmu pengetahuan, kecekapan, dan 

pembangunan umat Islam.  

Insya-Allah, jika tidak kita sendiri, generasi akan datang mungkin akan 
dapat menikmati tamadun Islam yang gemilang semula. Kalaupun kita 
tidak mungkin dapat menyaksikannya tidak mengapa. Tugas kita ialah 
membina asas yang kukuh untuk generasi yang akan datang dan tugas 
ini patut menjadi satu tanggungjawab yang mulia yang harus kita pikul 
dengan bangganya (Mahathir, 2005: 32-33). 

Mahathir meyakini bahawa umat Islam hanya akan bisa berjaya manakala 

mereka memegang teguh ajaran agamanya dan menguasai ilmu pengetahuan. 

Orang Islam mestinya adalah orang yang terpelajar, mahir, hebat dalam bidang 

teknologi dan pengamal sebenar ajaran Islam bukan sahaja dalam hal ibadah 

malah menunjukkan bahawa Islam sememangnya cara hidup yang sempurna 

(Mahathir, 2003: 92). Sebab keengganan umat Islam mematuhi ajaran Islam 

yang sebenar akan menyebabkan kemerosotan dan nasib malang yang mereka 

alami, sebagaimana nampak dan terjadi diseluruh dunia pada hari ini (Mahathir, 

2003: 46).  

Kemerosotan tersebut akan bertambah pula apabila umat Islam 

mempertahankan sikap menolak semua ilmu yang tidak secara khusus mengkaji 

tentang agama, kerana menganggapnya sebagai ilmu sekular. Padahal, orang 

Islam tidak disuruh mempelajari hanya agama sahaja, tetapi mereka disuruh pula 

untuk menuntut ilmu-ilmu yang lain, sebagaimana yang diperintahkan oleh Nabi 



 

109 
 

 

 
 

 

SAW: “Tuntutlah ilmu walau pun sampai ke negeri Cina”. Dimaksudkan ilmu 

dalam hadis ini bukanlah ilmu agama, tetapi pelbagai ilmu yang memang telah 

berkembang di negeri Cina pada masa itu, seperti ilmu yang berkenaan dengan 

pemerintahan negara, strategi perang, ilmu pertanian, pembuatan tembikar  

(barangan kaca), pembuatan kertas dan bahan letupan. Jadi, dalam bidang 

penguasaan semua ilmu termasuk sains, ilmu alam, matematik, kejuruteraan, 

agama Islam bukan sahaja tidak menegah tetapi menuntut supaya dikejar oleh 

orang Islam (Mahathir, Ucapan di Persidangan Serantau Menghadapi Abad 21: 

Reformasi dan Umat Islam Serantau, pada 22 Ogos 1997; Ucapan dalam 

Kongres Pendidikan Melayu Pertama, pada 1 September 2001). Manakala sikap 

dan penolakan terhadap ilmu dan teknologi moden tidak hanya akan menjadikan 

mereka lemah dan tidak dapat menandingi kecanggihan sains, persenjataan dan 

kekuatan tentara Eropah, tetapi mudah untuk ditindas oleh bangsa lain. Hal ini 

bisa dilihat dari sejarah Islam di Spanyol. Tamadun Islam di Spanyol mencapai 

puncak kegemilangannya apabila umat Islam menerima orang lain dan bersedia 

untuk belajar daripada mereka. Akan tetapi manakala mereka enggan 

mempelajari sains dan matematik dan mengganggapnya sebagai ilmu keduniaan 

sahaja yang tidak diperlukan dalam Islam, akhirnya mereka pun menjadi kalah 

(Mahathir,  2003: 11). 

Pada kesempatan lain, Mahathir juga menyatakan bahawa Islam adalah 

agama yang rasional (Ucapan dalam The Official Opening of the International 

Institue Islamic Thought and Civilizatin, 4 Oktober 1991) dan diasaskan kepada 

hujah (Ucaptama yang disampaikan di Universiti Al-Azhar di Kaherah-Mesir, 

pada 10 Mei 1998); logik (Ucapan dalam The Emirates International Forum-

Dubai, on 26 April 2001); dan akal (Ucapan yang disampaikan di Pembukaan 



 

110 
 

 

 
 

 

Pameran Tamadun Islam Sedunia 1994, pada 17 Jun 1004). Sebab ketaatan dan 

pemahaman terhadap agama yang tidak diasaskan kepada hujah, logik dan akal, 

tetapi hanya didasarkan pada taasub atau taklid buta (membuta tuli) pada 

akhirnya akan melahirkan seorang yang fanatik, ekstrim dan tidak memiliki 

toleransi terhadap orang lain. Inilah yang banyak menimpa umat Islam dimerata 

kawasan, sehingga mereka lebih suka bertelagah dan sukar untuk bersatu. 

Sokongan yang tidak berbelah bahagi dan taasub terhadap puak dan 
perjuangan puak dari generasi ke generasi hanya berkesudahan dengan 
persengketaan yang membazir, perpecahan dan kelemahan. Islam 
mengecam ketaasuban yang selalunya dikaitkan dengan sikap ekstremis, 
tiadanya kesederhanaan dan toleransi. Taat kepada Islam bukan 
bermakna taasub. Taat ini berdasarkan sebab, mengetahui bahawa 
perpaduan membawa kekuatan dan membolehkan kejayaan dicapai. 
Ketaatanlah yang membolehkan yang perbezaan wujud diterima 
meskipun ketika mengamalkan ajaran Islam (Mahathir, 2003: 49). 

Oleh itu, fanatik menurut Mahathir bukanlah sebahagian daripada ajaran 

Islam. Bahkan, fanatik yang boleh meletakkan orang Islam dan agama Islam 

dalam keadaan bahaya dan mungkin musnah adalah bertentangan dengan 

ajaran Islam (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-43, 

pada 6 November 1992).  

Islam telah memberi penekanan tentang akal fikiran manusia yang 

dianugerah oleh Allah s.w.t. Wahyu al-Quran berulang kali menyebut tentang 

akal fikiran seperti, “Tidakkah kamu berfikir?” dan “Mengapa kamu tidak 

menggunakan akal?”. Ayat-ayat al-Quran yang mendorong manusia untuk 

menggunakan akal fikirannya dengan baik ini, membuktikan tentang nilai dan 

harga serta pentingnya akal fikiran. Oleh kerana kemampuan akal fikiran dan 

budi bicara manusia telah meletakkan satu-satu bangsa itu di atas mercu 

kejayaan dan kegemilangannya. Malah kejayaan Nabi Muhammad s.a.w. 



 

111 
 

 

 
 

 

memimpin umat Islam adalah juga berpandukan kepada akal fikiran, budi bicara 

dan pelaksanaan secara hikmah dan siasah yang selaras dengan fitrah atau 

tabiat semulajadi manusia, tegas Mahathir ketika berucap di Perasmian 

Muktamar mengenai Konsep Negara Islam di Petaling Jaya, pada 26 September 

1985. 5   

Dalam forum yang sama, iaitu di Perasmian Muktamar mengenai Konsep 

Negara Islam di Petaling Jaya, pada 26 September 1985, Mahathir 

mengutarakan pula bagaimana akal fikiran itu hendaknya digunakan. 

Walaupun agama Islam sudah lengkap dan panduan hidup terdapat 
dalam al-Quran dan Hadis Nabi yang sahih, ini tidak bermakna bahawa 
akal fikiran kita tidak perlu digunakan lagi. Sebab itulah tafsiran oleh alim 
ulama masih diperlukan berkenaan dengan hukum-hukum Islam. Sebab 
itulah tafsiran juga diperlukan berkenaan dengan bermacam-macam 
masalah harian dan kerja-kerja yang patut dikaji, dan oleh itu ilmu masih 
diperlukan. Itulah sebabnya Allah s.w.t. mengurniakan kepada umat 
manusia akal fikiran dan menyuruh kita berfikir. Apabila kita berada di 
dalam suatu keadaan. 

Selain daripada itu, Islam juga merupakan satu agama yang fleksibel dan 

pragmatik. Dengan berqias kepada fleksibiliti al-Quran, ketika berucap di 

Seminar Antarabangsa tentang Pentadbiran Undang-Undang Islam di Institut 

Kefahaman Islam Malaysia, pada 23 Julai 1996, Mahathir menyatakan bahawa: 

                                                 
5
Ayat al-Quran yang dimaksud Mahathir dalam hal ini terdapat pada surat Yaasin 

ayat 10 yang bermakna: “Dan barangsiapa yang Kami panjangkan umurnya niscaya 
Kami kembalikan dia kepada kejadian(nya)

. 
Maka apakah mereka tidak memikirkan?” 

Dalam surat asy-Syu’araa ayat 28 yang bermakna: “Musa berkata: "Tuhan yang 
menguasai timur dan barat dan apa yang ada di antara keduanya: (Itulah Tuhanmu) jika 
kamu mempergunakan akal”. Dan juga dalam surat az-Zumar ayat 9: “Katakanlah: 
“Adakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang yang tidak 
mengetahui?” Sesungguhnya orang yang berakallah yang dapat menerima pelajaran”. Di 
samping itu, dibeberapa ayat lain dalam al-Quran dijelaskan pula berkenaan dengan akal 
ini, seperti pada QS. Al-maa’idah: 58, al-Jin: 4, ath-Thalaq 10, Qaaf: 37, az-Zumar: 18 
dan 21, al-Baqarah: 269, Yunus: 100, Ruum: 24, dan lain-lain.  



 

112 
 

 

 
 

 

Apabila orang Islam tinggal di negara asing sebagai penduduk minoriti 
maka dia tidak boleh menguatkuasakan hukum al-Quran atau hukum 
yang dirumus oleh mujtahid di tempat lain atau pada masa lalu. Dalam 
semua perkara, al-Quran adalah fleksibel. Keadaan perlu diambil kira. 
Oleh itu, jika seseorang tidak boleh mengerjakan solat mengikut cara 
biasa yang diwajibkan, dia boleh menukar cara ibadat yang ditetapkan. 
Jika seseorang tidak dapat berpuasa kerana beberapa sebab yang 
munasabah, maka orang itu tidak perlu berpuasa. Seseorang itu digesa 
menggunakan kuasa menunjuk atau berdakwah jika tidak dapat 
menggunakan paksaan. 

Menurut Mahathir di dalam al-Quran dan kebanyakan Hadis sahih, 

fleksibiliti adalah jelas (2003: 108). Terdapat banyak fleksibiliti dalam Islam yang 

mengambil kira persekitaran masa kini. Fleksibiliti dibenarkan dalam semua 

amalan Islam. Justeru, cara hidup Islam tidak membebankan dan menyukarkan 

pengikutnya yang boleh memisahkan mereka daripada peredaran semasa 

(Mahathir, 2003: 160). Agama Islam tidak menyusahkan pengikutnya. Agama 

Islam bukan satu bebanan kepada mereka, untuk memaksakan mereka 

melakukan apa yang tidak dapat dilakukan oleh mereka. Islam tidak hendak 

membawa kesengsaraan kepada umatnya, yang dikehendaki oleh Islam adalah 

kebahagiaan hidup mereka di dunia dan di akhirat (Mahathir, 2003: 53). 

Terdapat banyak fleksibiliti dalam Islam yang mengambil kira persekitaran 

masa kini. Fleksibiliti dibenarkan dalam semua amalan Islam. Justeru, cara hidup 

Islam tidak membebankan dan menyukarkan pengikutnya yang boleh 

memisahkan mereka daripada peredaran semasa.  

Pada kesempatan dan forum yang lain, Mahathir juga menyerukan 

gagasan dan pandangannya berkenaan dengan ‘Islam fundamental’, iaitu seruan 

untuk berpegang teguh kepada asas-asas atau fundamental ajaran Islam, asas 

yang terdapat dalam al-Quran dan Hadis yang sahih. Kerana dengan ajaran 



 

113 
 

 

 
 

 

Islam yang fundamental dan sebenar itulah umat Islam tidak akan berpecah-

belah dan terkeliru dan tetap akan menjadikan umat Islam sebagai manusia yang 

baik dan berjaya. Untuk itu, Mahathir sendiri menyatakan bahawa beliau adalah 

seorang ‘Muslim fundamentalis’. 

Hari ini banyak negara bukan Islam mendakwa bahawa orang Melayu dan 
negara Malaysia adalah ‘moderate’ atau sederhana daripada segi 
keIslamannya. Ini tidak benar sama sekali. ‘Kita bukan ‘moderate 
Muslims’. Kita adalah ‘Muslim fundamentalists’ iaitu kita berpegang 
kepada asas-asas atau ‘fundamental’ ajaran Islam, asas yang terdapat 
dalam al-Quran dan Hadis yang sahih. Ajaran Islam yang ‘fundamental’ 
dan sebenar tetap akan menjadi kita orang Melayu sebagai manusia yang 
baik dan berjaya. Betapa tidak? Bukankah Islam menyuruh semua orang 
Islam bersatu dan bersaudara; bukankah Islam menyuruh orang Islam 
membaca; iaitu mempelajari ilmu, bukankah Islam menyuruh kita 
menuntut kebahagiaan di akhirat dan jangan lupa akan kebahagiaan kita 
di dunia, bukankah agama Islam menyuruh kita bermusuh hanya dengan 
orang yang bermusuh dengan kita, bukankah agama Islam melarang 
perbuatan yang mungkar dan menyeru kepada yang maaruf, berlaku adil 
dan bermacam-macam  lagi yang baik dan membina (Mahathir, Ucapan di 
Perasmian Mesyuarat Agung UMNO, pada 20 Jun 2002). 

Pernyataan yang sama kembali diulang oleh Mahathir dan menegaskan 

pemahamannya tentang Islam fundamentalis. ketika berucap pada Perasmian 

Seminar Tajdid dan Pemikiran Islam ke-2 bertemakan ‘Ke Arah Kemantapan 

Sistem Pendidikan dan Kemajuan Sains dan Teknologi di Alam Melayu’, pada 13 

April 2006. 

Saya adalah seorang Muslim fundamentalis. Ini bukan pertama kali saya 
menyatakan bahawa saya adalah seorang yang fundamental. Bagi Barat, 
fundamentalis adalah orang yang ekstrem, tidak rasional yang mungkin 
terlibat dengan kegiatan-kegiatan terorisme dan sebagainya. Tetapi, bagi 
saya seorang Muslim fundamentalis saya berpegang hanya kepada asas 
yang terdapat dalam al-Quran dan Hadis yang sahih.  

Islam fundamental bagi Mahathir merupakan kaedah utama dalam rangka 

pembaharuan, kebangkitan atau revivalis umat Islam sekarang (Mahathir, 

Ucapan di Seminar Tajdid dan Pemikiran Islam ke-2, pada 13 April 2006). Tanpa 



 

114 
 

 

 
 

 

ada upaya dan gerakan untuk kembali kepada asas ajaran Islam yang sebenar 

dan berpegang teguh dengannya, mustahil umat Islam boleh mengatasi segala 

masalah dan kemunduran mereka; meraih kejayaan, kesejahteraan dan 

kehidupan yang lebih baik, kehidupan yang bermaruah; dan memiliki 

kesanggupan untuk mempertahankan diri dan agama dan negara. Kerana, Islam 

menyuruh semua orang Islam untuk bersatu dan bersaudara; Islam menyuruh 

dan menggalakkan orang Islam untuk, iaitu mempelajari ilmu melalui perintah 

‘iqra’, Islam menyuruh orang Islam untuk berusaha menuntut kebahagiaan di 

akhirat dan kebahagiaan di dunia secara seimbang dan bersepadu; Islam 

melarang perbuatan yang mungkar dan mengikut kepada hawa nafsu; Islam 

mengesa dan menyeru kepada perbuatan yang maaruf dan saling menasihati 

dalam kebaikan; berlaku adil; dan berbagai perbuatan baik yang seumpamanya. 

Sebaliknya, kemunduran yang wujud diberbagai bidang kehidupan, kelemahan 

dan mudah ditaklukkan hanya akan berlaku apabila umat Islam bertolak 

belakang dengan apa-apa yang diajarkan dan diperintahkan oleh Islam.  

Dunia Islam hari ini kucar-kacir. Permusuhan dan pemberontakan dan 
kekacauan berlaku di Negara Islam kerana kedegilan kumpulan yang 
bermusuhan dan kerana tamakkan kuasa. Mereka enggan mengikut 
ajaran Islam yang sebenar dan cuba mentafsir agama mengikuti 
kepentingan diri mereka sendiri. Inilah politik assabiyah, setia kepada 
satu-satu puak sehingga menjejaskan kesetiaan kepada orang Islam lain 
dan ummah secara keseluruhannya. Oleh sebab aktiviti kumpulan 
tersebut, banyak negara Islam tidak dapat menubuhkan kerajaan yang 
kuat, lalu menjadi huru-hara, lemah dan dipandang rendah. Itulah 
mengapa Islam selalu dicemuh oleh bangsa lain. Ini semua bukan takdir. 
Ini adalah kerana ketamakan orang Islam yang mengikut ajaran Islam 
yang sebenar, khususnya ajaran Ikhwan Muslimin atau persaudaraan 
Islam. (Mahathir, Ucaptama di Pusat Pengajian Islam Oxford, United 
Kingdom, pada 10 April 1996).  

Walaupun pada kenyataan istilah fundamentalisme ialah perkataan yang 

paling kerap disalaherti dan disalahgunakan. Kenyataan ini juga merupakan 

salah satu wujud dari kesalahfahaman orang bukan Islam terhadap ajaran Islam. 



 

115 
 

 

 
 

 

Kerana, fundamentalisme disamakan dengan ekstremisme, pengganas atau 

terorisme dan tindak kekerasan, terutama oleh orang-orang Barat. Bahkan, 

mereka biasanya juga mengandaikan bahawa keganasan ialah pegangan orang 

Islam dan hanya dilakukan oleh orang Islam (Mahathir, 2003: 122).  

Dalam pandangan sebahagian besar orang Barat, fundamentalisme 

adalah aliran atau gerakan umat Islam yang identik dengan kekerasan dan 

mensahkan segala cara untuk mencapai matlamat mereka, bahkan sampai-

sampai ‘bom bunuh diri’ pun siap untuk mereka lakukan. Padahal, fundamentalis 

yang sebenar dan terbaik menurut Mahathir adalah umat Islam yang berpegang 

teguh kepada asas ajaran Islam, iaitu al-Quran dan Hadis sahih. Oleh kerana, 

lunas asas dalam Islam berdasarkan keamanan dan sesungguhnya, Islam 

bermaksud aman (Mahathir, 2003: 122). Sedangkan orang yang biasanya 

dikaitkan dengan sebagai fundamentalis dalam pandangan Barat tidak langsung 

mengikut lunas asas agama Islam. Sebaliknya, mereka ialah orang yang 

menolak ajaran Islam atau yang terpesong daripadanya. Kebanyakan mereka 

nampaknya kembali kepada zaman Jahiliah pra-Islam yang terlalu setia kepada 

kumpulan mereka, kembali taasub (Mahathir, 2003: 122). Oleh itu, apabila Barat 

menyamakan fundamentalis  dengan kekerasan, bererti Barat telah menunjukkan 

ketidakfahaman tentang Islam yang sebenar.  

Barat mestinya berimbang dalam menilai tindakan keganasan yang 

berlaku dengan melihat bukti yang ada. Sebab, apabila keganasan dilakukan 

oleh orang bukan Islam, misalnya pembunuhan beramai-ramai dan keganasan 

oleh orang Kristian Serbia, ianya tidak pernah dianggap dan disahkan sebagai 

keganasan orang Kristian; pembunuhan dan perampasan paksa wilayah Palestin 



 

116 
 

 

 
 

 

dengan senjata-senjata moden oleh Yahudi-Israel juga tidak disahkan sebagai 

keganasan orang Yahudi; dan begitu pun apabila terbongkar pengeboman 

bangunan kerajaan di bandar-negara tertentu tidak dilakukan oleh orang Islam, 

sebaliknya perbuatan orang lain, hakikat ini diabaikan dan tidak dianggap 

sebagai keganasan mengikut agama pelakunya. Tambah pula, bilangan mangsa 

fanatik Islam dan mereka yang kononnya fundamentalis ini tidak ramai 

berbanding dengan bilangan orang Islam dan bukan Islam yang telah dibunuh 

beramai-ramai oleh pengganas beragama Kristian atau Yahudi, seperti yang 

dialami oleh umat Islam di Bosnia-Herzegovina, umat Islam di Afghanistan, di 

Irak, terlebih-lebih lagi di Palestin. Sementara, apabila ada beberapa sarjana dan 

penulis Barat yang cuba memberikan fakta dan bersikap adil dalam memandang 

masalah ini, mereka malah diabaikan dan dikecam. Begitu pun cubaan orang 

Islam untuk menunjukkan bahawa bilangan orang Islam yang menjadi 

pengganas adalah sedikit dan Islam mengutamakan keamanan, tidak 

diendahkan (Mahathir, 2003: 122-123).    

4.2.2 Pembaharuan Pemikiran Islam  

Berdasarkan huraian di atas, nampak dalam pandangan Mahathir berbagai 

persoalan yang sedang dihadapi oleh umat Islam semasa. Persoalan-persoalan 

tersebut tentu saja berakibat kepada kelemahan dan kemunduran umat Islam 

dalam tataran dunia global. Apabila semula Islam memegang peranan penting 

terhadap perkembangan dan kemajuan dunia, pelopor di bidang ilmu dan 

teknologi, maka sekarang kondisi umat Islam masih jauh dari posisi sebagai 

sebuah kekuatan dunia. Bahkan umat Islam mudah ditindas dan ditaklukkan 

dalam perang, terpaksa menerima kekuasaan dan hegemoni asing, dan 

tergantung pada negara-negara Barat (Mahathir, Ucapan di Konferensi 



 

117 
 

 

 
 

 

Internasional Para Ulama Islam, Juli 2003). Tidak ada kaedah lain untuk 

membangkitkan kembali kejayaan umat Islam kecuali dengan pembaharuan dan 

mengkostruksi kembali pemahaman mereka terhadap ajaran Islam sebenar. 

Kerana Islam adalah agama yang seimbang, agama yang rasional, agama yang 

fleksibel, agama yang bertoleransi, dan agama kemajuan yang menyuruhkan 

umatnya untuk mencapai kejayaan dunia dan akhirat, dan mereka memang mau 

berusaha dan bersungguh-sungguh untuk mencapainya.  

Mahathir berhujah dengan mempertanyakan pelbagai persoalan yang 

dihadapi umat Islam. Adakah Islam menyokong peperangan dan keganasan di 

kalangan umat Islam sama ada sebagai kumpulan atau mazhab atau negara? 

Adakah Islam menyokong penindasan rakyat oleh kerajaan atau cuba 

melemahkan atau menggulingkan kerajaan melalui tindakan tidak 

bertanggungjawab? Adakah Islam menyokong agar menolak kehidupan yang 

bahagia di dunia ini atau kehidupan yang bahagia di akhirat kelak, atau adakah 

Islam mengajar hassanah di dunia ini dan di akhirat? Bolehkah kita mengatakan 

dengan sebenarnya bahawa tanggungjawab kita dari segi agama adalah untuk 

menjadi miskin, tidak berilmu dan berkemahiran, tidak dapat mempertahankan 

diri daripada musuh atau adakah menjadi tanggungjawab dari segi agama untuk 

memiliki kekayaan dan ilmu serta kemahiran supaya dapat mempertahankan 

ummah daripada mereka yang menghina dan menindas kita? Jawaban dari 

semua soalan ini tergantung kepada umat Islam sendiri untuk merubah nasib dan 

kehidupan mereka berdasarkan tuntunan agama (Mahathir, 2003: 59). Kerana 

kata Mahathir, “Allah SWT tidak akan mengubah nasib kita jika kita tidak 

berusaha mengubahnya sendiri. Ini bermakna bahawa apabila doa semata-mata 



 

118 
 

 

 
 

 

tidak akan menjadikan kita berjaya dan bahagia” (Mahathir, Ucapan di Perasmian 

Perhimpunan Agung UMNO ke-48, pada 5 September 1997). 

Dalam ucapan yang disampaikannya di Sidang Kemuncak ke-2 Kumpulan 

Lapan Negara Islam Membangun (D8) di Dhaka, Bangladesh, pada 1 Mac 1999, 

Mahathir mengemukakan keprihatinannya terhadap kondisi yang dihadapi oleh 

masyarakat Islam dan negara Islam sekarang ini yang berpecah-belah dan 

kucar-kacir; mereka tidak dapat menghadapi perubahan yang merevolusikan 

kehidupan di dunia ini, dan semakin ketinggalan jauh di belakang. Kekayaan 

yang melimpah dan banyaknya potensi di negara Islam, tidak digunakan demi 

kesejahteraan dan perkembangan Islam pada umumnya. Tiada negara Islam 

yang boleh mendakwa menjadi kuasa penting di persada antarabangsa sekarang 

ini. Banyak masyarakat Islam tidak dapat menstabilkan negara mereka dan tidak 

berupaya mengejar kemajuan untuk menyaingi negara maju yang tiada satu pun 

daripadanya merupakan negara Islam. Hal ini disebabkan kerana, negara Islam 

tertinggal di bidang teknologi (Mahathir, 2003: 21-22). Oleh itu, pemerintahan 

Islam yang cekap, kemas dan adil adalah sesuatu yang amat penting dalam 

membawa kejayaan dan kemajuan. Pemerintahan Islam Islam hendaklah 

berusaha supaya negara mencapai kemajuan yang pesat yang boleh menandingi 

negara maju yang lain tanpa mengabaikan soal ketertipan, akhlak dan nilai hidup 

yang mulia yang sesuai dengan ajaran Islam (Mahathir, Ucapan di Pelancaran 

Institut Kefahaman Islam Malaysia dan Perasmian Kongres Menjelang Abad 21, 

pada 3 Julai 1992).  

Selain daripada itu, dalam ucapan pada perutusan Hari Raya Aidil Fitri 

1406 Hijrah/1986 Masehi Mahathir menggambarkan bagaimana kondisi umat 



 

119 
 

 

 
 

 

Islam pada zaman ini yang banyak menghadapi cabaran dan dieksploitasi oleh 

kekuatan asing kerana kelemahan mereka. 

Kelemahan yang terdapat pada umat Islam hari ini dieksploitasikan 
dengan sepenuhnya oleh pihak-pihak yang memang merancang untuk 
memecah-belahkan masyarakat Islam dan menggugat lagi ketahanan 
umat Islam. Rancangan mereka menjadi bertambah mudah kerana 
negara-negara Islam seluruhnya banyak bergantung kepada negara-
negara yang mempunyai musuh Islam. Negara-negara Islam yang 
sedang membangun juga tidak terlepas daripada menjadi sasaran. 
Dengan cara halus dan tidak langsung, mereka menghasut rakyat di 
negara-negara ini supaya mengancam kestabilan, yang mana 
kestabilanlah yang menjamin kemajuan serta ketahanan sesebuah 
negara. Dengan tidak disedari orang-orang Islam telah diperalatkan, 
maka berjayalah musuh Islam mencapai hasrat mereka. Oleh itu, 
sedarilah dan jauhilah sengketa sesama sendiri jika orang-orang Islam 
ingin mencapai kejayaan (Mahathir, Ucapan pada Perutusan Hari Raya 
Aidil Fitri 1406 Hijrah/1986 Masihi).  

Tambah lagi ketika berucap di sesi ke-10 Jawatan Penyelaras Tindakan 

Islam Bersama dalam Bidang Dakwah di Kuala Lumpur, Malaysia, pada 12 

Januari 1996. “Kini, dunia Islam dalam keadaan huru-hara. Kita bermusuh 

sesama sendiri dan tidak sependapat walaupun untu bekerjasama bagi 

membantu diri sendiri. Kita lemah, tidak dapat mempertahankan diri sendiri, dan 

sering terpaksa menyebelahi mereka yang niat baiknya diragukan tetapi kita 

memerlukan bantuan mereka kerana kita lemah”. Atau pula ketika berucap di 

Konferensi Internasional Para Ulama Islam, pada Juli 2003: “Keterbelakangan 

dan penderitaan yang dialami umat Islam di seluruh dunia adalah akibat 

kesalahan mereka sendiri. Sekarang, kondisi umat Islam masih jauh dari posisi 

sebagai sebuah kekuatan dunia. Bahkan umat Islam mudah ditindas dan 

ditaklukkan dalam perang dan terpaksa menerima kekuasaan dan hegemoni 

asing”.  



 

120 
 

 

 
 

 

Umat Islam menurut Mahathir juga suka bersengketa dan pertelingkahan 

dengan sesama umat Islam; berpandangan dan tafsiran sempit dan 

mengelirukan tentang agama; mengabaikan pengetahuan duniawi sehingga 

terbelakang dalam bidang ilmu moden, kemahiran teknologi; pemerintahan yang 

tidak berkesan; bercanggah dan bertelagah tentang apa yang merupakan ajaran 

sebenar Islam; mengabaikan beberapa perintah Islam yang penting seperti 

perintah supaya bersedia untuk mempertahankan diri dari segala percubaan 

musuh yang hendak menyerang; dan tidakmampuan menterjemahkan al-Quran  

sesuai dengan perkembangan zaman.  

Akibat dari semua itu, maka setakat ini menurut Mahathir tak ada satu 

pun negara Islam yang boleh dikatakan maju. 

Umat Islam berpecah-belah disebabkan oleh perbezaan dalam 
pentafsiran tentang Islam. Hari ini, tidak terdapat satu pun negara Islam 
yang boleh dikatakan maju, meskipun sebilangan daripada mereka 
sangat kaya, dilimpahi sumber semula jadi. Akan tetapi, hampir 
semuanya masih ketinggalan di belakang dalam bidang ilmu moden, 
kemahiran teknologi, dalam banyak hal dan pemerintahan yang tidak 
berkesan. Malah kebanyakan negara ini dilanda keadaan yang hampir 
kucar-kacir. Kemiskinan, kejahilan dan ketidakstabilan menjadi ciri yang 
begitu lazim di negara Islam sehinggakan dianggap bahawa ini adalah 
akibat daripada mengikut ajaran Islam. Padahal itu semua disebabkan 
oleh pertelingkahan sesama umat Islam, tafsiran mereka yang 
mengelirukan dan bercanggah tentang Islam, kegagalan mereka untuk 
mematuhi perintah agama (Mahathir, 2003: 77).  

Tambah lagi ketika berucap di Pelancaran IKIM dan Perasmian Kongres 

Menjelang Abad 21, pada 3 Mac 1992. 

Kita kecewa dengan pandangan serong terhadap Islam dan orang Islam. 
Tetapi hakikatnya ialah orang Islam dan Negara-negara Islam memang 
ketinggalan, lemah dan bergantung kepada Negara asing dan orang 
asing untuk berbagai-bagai keperluan hidup di dunia moden ini. Di masa 
yang sama orang-orang Islam sukar bekerjasama dan bersepakat. 
Mereka mudah membiarkan diri mereka diperalatkan untuk kepentingan 
asing. Mereka juga tidak mampu dan kadang-kadang tidak mahu 



 

121 
 

 

 
 

 

menolong sesama sendiri. Perpecahan dan permusuhan antara mereka 
jelas terlihat dan mereka sering bersengketa sesama sendiri.  

Untuk itulah, Mahathir menyeru agar ulama dan cendekiawan Islam 

menafsirkan semula ajaran Islam dan menubuhkan dua buah institusi Islam, iaitu 

Institut Pemikiran dan Tamadun Islam atau International Institut of Islamic 

Thought and Civilization (ISTAC) dan Institut Kefahaman Islam Malaysia (IKIM) 

untuk maksud tersebut. “Institut Kefahaman Islam Malaysia telah disyorkan 

kerana terdapat banyak kekeliruan di kalangan orang Islam dan bukan Islam 

mengenai agama Islam sehingga berlaku salahfaham dan sengketa bukan 

sahaja di antara orang Islam dengan bukan Islam tetapi juga di antara orang 

Islam dengan orang Islam” (Mahathir, Ucapan di Pelancaran IKIM dan Perasmian 

Kongres Menjelang Abad 21, pada 3 Julai 1992). Dengan ditubuhkannya ISTAC 

dan IKIM, Mahathir berharap kefahaman orang bukan Islam (dan orang Islam) 

terhadap Islam akan semakin meningkat. Sekaligus pula untuk meyakinkan 

pandangan dunia bahawa sebenarnya Islam adalah satu agama yang progresif 

dan tidak memusuhi sesiapa. Bahkan, sehubungan dengan itu, Mahathir juga 

telah menjana  penubuhan sebuah universiti Islam antarabangsa (UIAM) untuk 

menunjukkan bahawa sistem pendidikan tinggi Islam boleh berjalan seiring 

dengan sistem pendidikan ilmu-ilmu yang moden dan canggih (Mahathir, Ucapan 

di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-44, pada 4 November 1993).   

Ketika melancarkan ISTAC pada 4 Oktober 1991 Mahathir menegaskan 

bahawa: 

Institusi ini mesti memeriksa agama Islam sebagaimana yang ada pada 
hari ini untuk mencari rasional bagi sejumlah besar upacara dan amalan, 
tafsiran-tafsiran al-Quran dan Sunnah yang kesemuanya menjadikan 
Islam bukan satu kepercayaan, tetapi juga sebagai suatu cara hidup, iaitu 
ad-din. Institut ini mesti bersedia untuk menganalisis dan menghujah dan 



 

122 
 

 

 
 

 

mencari sebab-sebab bukan untuk dua kalimah syahadah, tetapi untuk 
amalan, upacara dan nilai-nilai menjadikan Islam suatu cara hidup. 

Kemudian, ketika melancarkan IKIM dan Perasmian Kongres Menjelang 

Abad 21, pada 3 Julai 1992, Mahathir mengemukakan akan harapannya atas 

ditubuhkannya IKIM.  

Saya berharap Institut Kefahaman Islam ini akan memainkan peranan 
utama dalam usaha memulihkan semula keagungan Islam, umat Islam 
dan negara Islam. Untuk tujuan ini tafsiran-tafsiran yang berbeza-beza 
dan mengeliru dan melemahkan orang Islam perlu dikaji semula dengan 
teliti supaya dapat diperbetulkan. Sejarah Islam juga perlu didalami 
supaya kita akan mendapat iktibar daripadanya. Para ilmuwan yang akan 
menyelidik bidang-bidang tertentu di institut ini perlu mempunyai fikiran 
terbuka dan berani menyoal pandangan-pandangan yang ortodhox. Yang 
mesti diutamakan ialah kebenaran dan ajaran Islam yang dibawa oleh 
Nabi Muhammad SAW. Ajaran yang ditafsir dan direka oleh mereka yang 
datang kemudian tidak boleh dianggap sebagai setaraf dengan ajaran 
Nabi Muhammad SAW dan dengan itu boleh diulas dan diselidik serta 
digugurkan jika didapati bercanggah dengan ajaran al-Quran dan ajaran 
Nabi besar kita.  Untuk mencapai matmalat ini kajian-kajian mesti dibuat 
mengenai agama Islam, sejarah dan tamadun Islam dan asas-asas 
pencapaian umat Islam di zaman dahulu. Kajian yang hendak dibuat 
mestilah ikhlas dan tidak dipengaruhi oleh sentiment dan bias yang 
terdapat di kalangan umat Islam sekarang. Kenyataan mesti diterima dan 
khayalan disingkirkan.  

Berikutnya, di pandang dari segi persiapan material umat Islam juga 

lemah,  mudah untuk diumbang-ambingkan dan dieksploitasi oleh negara-negara 

lain yang lebih kuat, kerana tidak memiliki ketahanan yang kuat dari dalam diri. 

Di dalam dunia moden hari ini, kita dapat lihat banyak bangsa yang kuat 
dari segi persiapan material tetapi lemah dari segi ketahanan di dalam 
diri. Maka bangsa yang kuat itu menjadi lemah dan tidak dapat menjaga 
kestabilan dan keutuhannya. Umat Islam pada hari ini menghadapi 
kelemahan kedua-dua aspek tersebut. Kita tidak rela hal ini berlanjut 
bahkan kita mestilah mengorak langkah bagi memperkuat kedudukan 
kita. Satu langkah yang penting yang mesti diambil ialah memperkuat 
ketahanan diri. Dalam hal ini tidak ada jalan lain bagi kita selain daripada 
memperkuat pegangan terhadap Islam. Nilai-nilai murni yang diajar oleh 
Islam mestilah disuburkan di dalam jiwa setiap individu (Mahathir, 1986: 
12).  



 

123 
 

 

 
 

 

Tema yang sama, iaitu berkenaan dengan berbagai persoalan yang 

dihadapi oleh umat Islam semasa di atas, kembali disampaikan oleh Mahathir 

ketika berucap dalam Majelis Penganugerahan Ijazah Kehormat Doktor 

Pemikiran Islam di Universiti Malaya, Kuala Lumpur, pada 30 Januari 2004, 

seperti berikut: 

Hari ini dunia berpendapat dan orang Islam diakui bahawa Islam, umat 
Islam dan negara-negara Islam berada dalam keadaan tenat dan cemas. 
Negara-negara Islam semuanya lemah; tidak ada satu pun daripada 
Negara Islam yang dianggap sebagai negara maju, jauh sekali menjadi 
kuasa dunia. Masyarakat Islam pula mundur dan menghadapi pelbagai 
jenis masalah sosial. Rakyat yang beragama Islam bersengketa, 
berpecah dan tidak bekerjasama memajukan kaum dan agama. Ramai 
yang miskin, daif dan tidak berpelajaran. Jenayah, penyalahgunaan 
dadah, keganasan, melanda masyarakat Islam. Pemerintahan Negara 
Islam biasanya tidak berkeupayaan mentadbir dengan baik. Kerap 
terdapat pemerintahan kuku besi, sama da feudal atau bukan feudal. 
Rakyat ditindas, kekayaan negara dirampas atau dibolot oleh mereka 
yang berkuasa, pembangunan tidak setimpal dengan kekayaan. 
Perpisahan antara yang miskin dengan yang kaya amat jauh; yang miskin 
terlalu miskin dan kaya terlalu kaya. Umat Islam terbahagi kepada 
bermacam-macam kumpulan dengan fahaman agama yang amat 
berbeza. Demikianlah perbezaan kepercayaan akan apa dianya agama 
Islam dan ajaran Islam sehingga masing-masing mendakwa hanya 
kepercayaan mereka sahaja yang Islam dan kepercayaan puak-puak 
Islam lain adalah tidak Islam, atau kurang Islam. Kerana ini mereka 
bermusuh sesama mereka sehingga bunuh-membunuh dan berperang. 
Perbezaan pendirian politik di kalangan orang Islam juga membawa 
kepada perpecahan permusuhan dan tuduh-menuduh sehingga ke 
peringkat mendakwa musuh politik duniawi sebagai tidak Islam, murtad 
dan sebagainya. Sesungguhnya keadaan agama Islam, umat Islam dan 
negara Islam amatlah buruk dan cemas.  

Kelemahan dan kemunduran yang dialami oleh umat Islam di zaman ini 

sebagaimana huraian di atas tegas Mahathir, puncanya tidak lain dan tidak 

bukan kerana umat Islam tidak mengikut ajaran Islam dan tidak menjadikan Islam 

sebagai ad-din. Hujah Mahathir terhadap perkara ini tergambar dalam ucapannya 

di upacara pembukaan rasmi Expo Pembangunan Islam sempena menyambut 

abad ke-15 Hijrah, pada 30 November 1980, seperti berikut:  



 

124 
 

 

 
 

 

Sementara Islam menyuruh kita berpegang kepada tali Allah dan jangan 
bercerai-berai; sementara kita disuruh bersaudara, kita dapati orang Islam 
bukan sahaja tidak sahaja bersaudara malah terus berperang sama 
sendiri; dan ada pula orang Islam dengan beraninya menyuruh supaya 
kita berpecah-belah. Sementara Islam menyuruh kita patuh kepada 
Tuhan, Rasul-Nya dan pemimpin-pemimpin, ada yang berkata bahawa 
taat kepada pemimpinan bergantung kepada beberapa syarat dan terus 
menggubal syarat-syarat yang bertentangan dengan firman Tuhan. 
Sementara Islam menyuruh kita menuntut ilmu, ada yang membahagikan 
ilmu kepada yang sekular dan ada yang tidak, dengan itu menjadikan 
sebahagian besar dari pengetahuan manusia tidak dapat dikuasai oleh 
umat Islam. Dengan itu maka umat Islam pun tertinggal dalam kegelapan 
dan terpaksa mengemis untuk membuat sesuatu, termasuk untuk 
beribadat. Islam menyuruh kita bekerja mencari rezeki tanpa lupa 
menyembah Tuhan. Tetapi ada yang berkata bahawa kita dikehendaki 
berehat dan jangan bekerja. Sifat suka berehat dan tidak mahu bekerja ini 
diteruskan sehingga tanpa pertolongan orang lain tidak ada satu pun yang 
dapat kita buat hari ini. Kita disuruh bersedia untuk mempertahankan 
umat Islam, tetapi kita tidak bersedia dan terpaksa meminta pertolongan 
setiap kali diserang. Keberanian kita mati syahid tidak menjamin kejayaan 
kita selagi kita tidak memiliki senjata dan kelengkapan perang sendiri. 
Selagi kita tidak dapat membuat senjata sendiri yang setanding dengan 
senjata musuh, selama itulah kita terpaksa mengemis apabila kita 
diancam dan mereka yang menolong akan tetap menguasai gerak-gerik 
kita. Kita dilarang dari membuat fitnah, kerana fitnah itu lebih berbahaya 
daripada membunuh. Tetapi memfitnah sudah menjadi amalan bagi 
sebahagian kita sehingga ada yang berusaha memperburukkan imej 
negara dan kerajaan dengan memberi maklumat palsu kepada orang 
Islam lain dan menyuruh mereka mengancam Kerajaan Malaysia.  

Perkara-kara di atas, menurut Mahathir adalah separuh sahaja dari bukti-

bukti bahawa umat Islam tidak mengikut ajaran Islam. Jelas apabila kelemahan 

orang Islam dan negara Islam hari ini adalah disebabkan oleh perbuatan umat 

Islam sendiri. Walau demikian, berhubungan dengan berbagai persoalan 

tersebut, menurut Mahathir, tidak perlu untuk menyalahkan orang lain atau pula 

menyalahkan takdir yang lebih penting adalah mengkaji kembali sebab-sebab 

kemunduran dan menyedari bahawa kemajuan dan kejayaan umat Islam hanya 

boleh dicapai dengan kekuatan dan usaha sendiri, kerja keras dan usaha yang 

sungguh-sungguh. Ini disinggung Mahathir dalam ucapan yang disampaikannya 

di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-42, pada 8 November 1991. 



 

125 
 

 

 
 

 

Kejayaan atau kegagalan seseorang banyak bergantung kepada dirinya 
sendiri. Sebab itu walaupun peluang dan kemudahan yang sama 
disediakan, kejayaan yang diperolehi tidak pernah sama di antara satu 
sama lain. Demikian juga dengan bangsa yang dikeliling oleh keadaan 
yang menekan boleh Berjaya sedangkan sedangkan bangsa yang 
mempunyai negara yang serba mewah mungkin lebih miskin dan lemah. 
Sebabnya ialah kualiti dan sifat yang ada pada bangsa-bangsa 
berkenaan.  

Ada orang yang menyalahkan takdir. Kononnya Tuhan telah 
mentakdirkan seseorang itu miskin. Justeru itu ia tidak perlu mencuba 
memperbaiki nasibnya. Masyarakat juga tidak perlu mencuba 
memperbaiki nasibnya. Orang Islam yang hanya menyalahkan takdir 
sedangkan ia boleh memperbaiki nasibnya adalah orang yang kurang 
percaya kepada keadilan Allah SWT. Allah SWT tidak memberi akal, 
fikiran, tenaga dan pancaindera kepada manusia jika mereka hanya 
dikehendaki menunggu dan menerima nasibnya sahaja. Segala anggota, 
tenaga dan akal fikiran diberi kepada makhluk Allah SWT untuk 
digunakan bagi menyelamat dan menjayakan diri mereka. 

Oleh itu, Mahathir menyerukan kepada umat Islam untuk menyedari 

eksistensi mereka dan menawarkan beberapa kaedah yang boleh diguna untuk 

mengembalikan maruah mereka di tengah-tengah perkembangan peradaban 

global sekarang ini.  

Pertama, umat Islam harus kembali dan memperkuat pegangan mereka 

terhadap Islam yang sebenar, iaitu berpegang teguh kepada asas Islam, al-

Quran dan Hadis sahih. Dengan itu, nilai-nilai murni yang diajar oleh Islam 

mestilah disuburkan di dalam jiwa setiap individu (Mahathir, 1986: 12). 

Kedua, meningkatkan persatuan dan persaudaraan di antara sesama 

umat Islam. Kerana, Islam bukan sahaja mendorong kabilah Arab kuno yang 

bermusuhan supaya bersatu dan membina empayar Islam teragung dalam 

sejarah tetapi Islam juga memberi kekayaan dari segi kebendaan, kerohanian 

dan pengetahuan insan kepada semua mereka yang menganut agama ini. Jika 



 

126 
 

 

 
 

 

umat Islam hari ini mundur, ia bukanlah disebabkan oleh Islam. Kemungkinan 

besar ia disebabkan oleh tafsiran yang keliru atau tidak tepat tentang ajaran 

Islam (Mahathir, 2003: 76).   

Ketiga, membudayakan sifat saling menolong, bekerjasama dan 

bersepakat.  

Orang Islam dan negara-negara Islam memang ketinggalan, lemah, dan 
bergantung kepada negara asing dan orang asing untuk berbagai-bagai 
keperluan hidup di dunia moden ini. Di masa yang sama orang-orang 
Islam sukar bekerjasama dan bersepakat. Mereka mudah membiarkan 
diri mereka diperalatkan untuk kepentingan asing. Mereka juga tidak 
mampu dan kadang-kadang tidak mahu menolong sesama sendiri. 
Perpecahan dan permusuhan antara mereka jelas terlihat dan mereka 
sering bersengketa sesama sendiri. Padahal Islam dan umat Islam telah 
melalui zaman-zaman kegemilangan yang panjang dan terkenal dengan 
tamadun yang tinggi dan canggih (Mahathir, Ucapan di Majlis Pelancaran 
Institut Kefahaman Islam Malaysia dan Perasmian Kongres Menjelang 
Abad 21: Islam dan Wawasan 2020, pada 3 Maret 1992).   

Kita terpaksa mengakui bahasa umat Islam dan negara Islam masih 
terancam dan sangat lemah. Kita banyak merosakkan diri kita sendiri 
kerana tidak adanya kerjasama dan kerap berlakunya perebuatan kuasa 
yang ganas dan melemahkan di negara kita sendiri. Akibatnya, setiap kali 
saudara se-Islam kita memerlukan bantuan, kita bukan sahaja tidak dapat 
memberikan bantuan yang bermakna, malah kita tidak dapat 
mempengaruhi agensi yang keputusan dan tindakannya akan 
mempengaruhi nasib saudara se-Islam kita (Mahathir, Ucapan 
disampaikan di Sidang Kemuncak Islam ke-7 di Casablanca, Morocco, 
pada 13 Disember 1994). 

Keempat, menyedari dan menjauhkan diri bersengketa dan berbantahan 

sesama sendiri, kerana persengketaan yang berpanjangan hanyalah merupakan 

kerja sia-sia dan merupakan dosa (Mahathir, 2003: 48). “Kita sepatutnya 

mengetepikan pertelingkahan sesama kita demi memperlihatkan umat yang 

bersatu padu untuk menghadapi ancaman bersama terhadap kita. Kita tidak 

sepatutnya menjadi musuh kepada diri kita sendiri” (Mahathir, 2003: 57).  



 

127 
 

 

 
 

 

Kelima, tidak sempit pandangan terlebih dalam menafsirkan ajaran 

agama. “Kebanyakan negara Islam dilanda keadaan yang hampir kucar-kacir, 

kemiskinan, kejahilan dan ketidakstabilan. Semua itu disebabkan oleh 

pertelingkahan sesama umat Islam, tafsiran mereka yang mengelirukan, 

bercanggah tentang Islam dan kegagalan mereka untuk mematuhi perintah 

agama” (Mahathir, 2003: 77).  

Keenam, mengembangkan sikap toleransi dan saling menghormati. 

Kerana Islam sebagai agama dakwah merupakan agama yang bertoleransi dan 

sederhana. Sehingga dalam segala hal Rasulullah SAW telah menunjukkan 

pemahaman, kesederhanaan dan toleransi (Mahathir, 2003: 47).   

Ketujuh, menyeimbangkan antara penguasaan pengetahuan keduniawian 

dan akhirat. Kerana, Islam menghendaki dan menyuruh umatnya untuk mencapai 

kebahagiaan di dunia dan di akhirat dengan ilmu dan kemahiran yang seimbang 

di antara keduanya (Mahathir, 2003: 59). Sains mempunyai kaitan yang rapat 

dengan survival dan kemajuan orang-orang Islam. Agama Islam wujud kerana 

terdapat orang-orang yang menghayatinya. Jika kerana kelemahan, orang-orang 

Islam ditewaskan dalam semua bidang, mereka bukan sahaja bersalah kerana 

tidak menunaikan suruhan al-Quran, tetapi mereka mungkin dipisahkan dari 

agama mereka. Oleh itu kesedaran terhadap pentingnya sains dan pelajaran 

agama mesti diwujudkan secara berimbang tanpa mengenal kira (Mahathir, 

ucapan Sempena Perasmian Seminar al-Quran Antarabangsa, pada 19 Mac 

1990). 



 

128 
 

 

 
 

 

Kelapan, mengoptimumkan peran fungsi kemahiran dan cendekiawan 

yang untuk perkembangan Islam. Kerana, dalam dunia Islam terdapat kemahiran 

dan cendekiawan yang mencukupi, namun umat Islam menyalurkan anugerah 

yang mereka miliki ke tempat lain kerana negara Islam tidak dapat menyediakan 

kemudahan yang diperlukan oleh mereka. Untuk itu mereka mesti didapatkan 

mereka kembali dengan membentuk persekitaran yang sesuai untuk kerja 

mereka. Mereka boleh membantu kerajaan membina semula negara dan 

menyaingi negara lain di dunia (Mahathir, 2003: 25).  

Kesembilan, dalam konteks yang lain Mahathir menegaskan pula bahawa 

pada prinsipnya untuk memulihkan kekuatan umat Islam dan negara Islam 

diperlukan politik yang stabil, pentadbiran yang cekap, penguasaan ilmu, 

pengumpulan kekayaan, pemilikan perusahaan yang canggih dan pembangunan 

pertahanan yang berkemampuan menyelamatkan negara dan umat Islam 

(Mahathir, 2003: 69). Sebab tegas Mahathir, “pertahanan ummah adalah perkara 

yang diwajibkan bagi umat Islam. Mereka yang terlibat dengan pertahanan 

negara sebenarnya menolong masyarakat menunai fardhu kifayah, iaitu mereka 

berbuat ibadat. Kerana mereka masyarakat Islam akan terselamat. Dan kerana 

mereka masyarakat Islam terlepas daripada membuat dosa. Mereka yang 

sengaja tidak berusaha supaya fardhu kifayah yang amat berat ini dapat 

ditunaikan tentu berdosa” (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung 

UMNO ke-48, pada 5 September 1997). 

Pendek kata untuk menghadapi berbagai cabaran dan permasalahan 

umat Islam diperlukan reformasi. Reformasi  terhadap nilai hidup yang dipegang 

oleh umat Islam supaya ia lebih berasas kepada ajaran Islam yang tidak 



 

129 
 

 

 
 

 

dicampur aduk dengan ajaran dan tafsiran agama yang mengelirukan dan tidak 

berasaskan al-Quran atau Hadis yang sahih. Iaitu reformasi yang boleh 

mengembalikan umat Islam kepada ajaran-ajaran yang tidak dicampur aduk 

dengan pelbagai tafsiran, ajaran dan fatwa songsang yang dibuat pada masa 

dahulu (Mahathir, 2003: 70). Ini bermakna bahawa reformasi yang utama adalah 

reformasi pemikiran di kalangan mereka yang terkongkong dengan ajaran yang 

tidak berasaskan Islam dan mengelirukan umat Islam (Mahathir, 2003: 71).  

Sudah sepatutnya apabila pembaharuan pemikiran terhadap Islam dimulai dan 

digalakkan kembali, guna menyelesaikan berbagai permasalahan yang dihadapi 

oleh umat Islam yang timbul kerana peredaran masa, antaranya adalah dengan 

ijtihad. 

Ijtihad adalah satu cara mencari penyelesaian berkenaan dengan tafsiran 

agama dan dalam menghadapi soalan-soalan baharu yang timbul kerana 

peredaran masa. Apa yang dahulu diterima tanpa soalan, semakin lama semakin 

dikerap soal. Dan soalan-soalan ini, apabila dijawab pentafsir yang berlainan, 

kerap berbeza. Melalui ijtihad kata sepakat mungkin dicapai. Kerana itu, menurut 

Mahathir, pendapat yang menyatakan bahawa pintu ijtihad telah ditutup tidak 

menyelesaikan masalah orang Islam. Soal-soal baru terus muncul dan jawapan 

atas fatwa lama dipersoalkan kerana dianggap tidak relevan lagi. Perkembangan 

dalam dunia moden dengan pendekatan sains dan kemudahan-kemudahan yang 

dicipta melaluinya, menghadapkan umat Islam kepada beribu-ribu soalan yang 

tidak boleh dijawab oleh mereka yang hanya arif dalam hukum-hukum agama 

tetapi tidak berpengetahuan dalam bidang-bidang lain (Mahathir, Ucapan di 

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-41, pada 20 November 1990).  



 

130 
 

 

 
 

 

Berdasarkan pemahaman terhadap al-Quran surah Ali Imran ayat 76 yang 

menerangkan tentang ‘ayat-ayat Muhkamat’ (yang tetap, tegas dan nyata 

maknanya serta jelas maksudnya dan merupakan pokok isi al-Quran); dan ‘ayat-

ayat Mutasyabihat’ (yang samar-samar, tidak terang maksudnya), Mahathir 

meyakini bahawa umat Islam diharapkan dapat menggunakan ayat tidak jelas itu 

dalam kehidupan yang berbeza dengan menggunakan daya pemikiran yang 

Allah SWT anugerahkan kepada manusia sahaja. Misalnya berkenaan dengan 

keadilan dan apa yang membentuk keadilan itu harus difikirkan dan difikirkan 

dengan teliti oleh umat Islam (Mahathir, Ucaptama disampaikan di Pusat 

Pengajian Islam Oxford, United Kingdom, pada 16 April 1996 dan Ucaptama 

yang disampaikan di Seminar Antarabangsa tentang Pentadbiran Undang-

Undang Islam di IKIM, pada 23 Julai 1996).  

Ayat umum semestinya demikian, kerana ayat ini adalah untuk memberi 

panduan dalam keadaan berbeza dan untuk masalah yang tidak diceritakan serta 

dihadapi oleh orang Islam semasa zaman Rasulullah Saw dan juga untuk 

sepanjang zaman. Mereka yang berilmu dalam Islam, iaitu ulama boleh merujuk 

ayat ini sebagai panduan terhadap sebarang isu atau masalah (Mahathir, 

Ucaptama disampaikan di Pusat Pengajian Islam Oxford, United Kingdom, pada 

16 April 1996).   

                                                 
6
QS. Ali Imran ayat 7 ini bermakna: ”Dia-lah yang menurunkan al-Quran kepada 

kamu (wahai Muhammad). Sebahagian besar daripada al-Quran itu ialah ayat-ayat yang 
Muhkamaat itulah pokok-pokok isi Al Qur'an dan yang lain ayat-ayat Mutasyaabihaat. 
Adapun orang-orang yang dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka 
mengikuti sebagian ayat-ayat yang mutasyabihat untuk menimbulkan fitnah dan untuk 
mencari-cari takwilnya, padahal tidak ada yang mengetahui takwilnya melainkan Allah. 
Dan orang-orang yang mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat 
yang mutasyabihat, semuanya itu dari sisi Tuhan kami." Dan tidak dapat mengambil 
pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal”.   



 

131 
 

 

 
 

 

 Dalam rangka mencari ketetapan hukum dan penyelesaian terhadap 

pelbagai masalah yang dihadapi oleh umat, para mujahid yang awal telah 

menetapkan tatacara untuk merujuk al-Quran dan mentafsir ayat ditentukan 

untuk menghalang tafsiran yang tidak teliti. Namun, disebabkan tatacara ini 

disediakan oleh orang biasa, walau bagaimana berilmu pun mereka itu, salah 

tafsir dan salah guna boleh dan mungkin berlaku, menyebabkan ajaran yang 

salah. Atau Paling tidak apa yang mereka tafsirkan sudah tidak relevan lagi 

dengan kondisi perkembangan zaman sekarang. Oleh sebab, walaupun ulama 

berpengetahuan luas dan berilmu dalam Islam, mereka bukannya Nabi 

Muhammad SAW tetapi hanya manusia biasa, dengan semua kekuatan dan 

kelemahan manusia. Sehingga, mereka juga mungkin salah (Mahathir, 

Ucaptama disampaikan di Pusat Pengajian Islam Oxford, United Kingdom, pada 

16 April 1996).  

Mahathir menegaskan bahawa ulama yang paling berilmu tidak mungkin 

tahu segala-galanya. Mereka mesti bergantung kepada kepakaran ulama yang 

lain (Mahathir, 2003: 117). Oleh itu, dalam konteks ini, diperlukan kerjasama 

yang padu antara ulama yang menguasai ilmu-ilmu keIslaman dan ilmuwan yang 

pakar pada bidang ilmu tertentu. Sudah tentu fatwa yang dibuat tanpa kajian dan 

persetujuan alim ulama secara tersusun dan teratur dengan berpandu kepada  

al-Quran dan Hadis dan mengambilkira penjelasan oleh pakar-pakar dalam 

bidang berkenaan dan mengelirukan dan merugikan umat Islam. Kesimpulannya, 

dengan keupayaan berfikir, menggunakan al-Quran sebagai panduan bagi 

hakikat kejadian perlu untuk terus dihidupkan dan digalakkan kembali, sehingga 

ulama dan ilmuwan secara bersama-sama boleh memberi pendapat atau ijtihad 

mereka terhadap suatu permasalahan. 



 

132 
 

 

 
 

 

4.2.3 Hukum Islam (Syariah) 

Ada dua hal yang paling mendasar berkenaan dengan hukum Islam menurut 

Mahathir, iaitu prinsip keadilan dan kelenturan (fleksibiliti). 

Keadilan dalam Islam tidak berbeza daripada konsep keadilan yang 

universal. Jika penindasan atau ketidaksamaan hukum dianggap tidak adil dalam 

pandangan universal, demikian jugalah dalam Islam. Tetapi tekanan kepada 

keadilan lebih jelas dalam agama Islam. Dalam al-Quran dan juga Hadis yang 

sahih, beratus-ratus kali disebut tentang betapa Allah menyuruh umat Islam 

berlaku adil dan melarang perbuatan yang zalim. Jika ada perbuatan yang tidak 

adil dan zalim yang dilakukan oleh orang Islam atau Kerajaan Islam ianya 

bukanlah kerana Islam atau disuruh oleh agama Islam tetapi ianya adalah oleh 

kerana orang Islam dan Kerajaan-kerajaan Islam tidak menghiraukan ajaran 

Islam dan suka mengikut nafsu (Mahathir, Ucapan di Persidangan Pemerintahan 

dalam Masyarakat Majmuk, 17 Ogos 1995).   

Menurut Mahathir suatu perkara yang tidak boleh bertolak ansur dalam 

sistem kehakiman Islam keadilan, dan keadilanlah yang menjadi pokok pangkal 

kepada mana-mana sistem undang-undang. Sebenarnya dalam al-Quran 

tuntutan kepada keadilan dan pencegahan kezaliman diulang dan diulangi 

berpuluh-puluh kali (Mahathir, Ucapan Semasa Merasmikan Seminar Undang-

Undang Keterangan dan Prosedur Mahkamah di Institut Kefahaman Islam 

Malaysia, pada 14 Oktober 1994). 

Keadilan dalam Islam ialah perkara paling penting bagi umat Islam dan 

kestabilan serta pembangunan negara Islam. Tidak ada masyarakat yang boleh 



 

133 
 

 

 
 

 

maju atau wujud tanpa sedikit kesanggupan untuk melaksanakan keadilan. 

Semakin canggih pelaksanaan keadilan, semakin tinggi tahap pembangunan itu. 

Oleh itu, negara Islam perlu memandang serius perkara ini. Apabila Islam 

membawa idea tentang keadilan dan penggunaannya kepada masyarakat 

jahiliah, mereka bersatu dan menjadi maju. Apabila undang-undang dan keadilan 

dalam Islam kemudiannya terpesong, tamadun Islam mulai merosot (Mahathir, 

2003: 98). Untuk lebih meyakinkan pembahasannya tentang keadilan dalam 

Islam dan dengan maksud agar perbincangan mengenai keadilan dimaksud 

berpandukan kepada al-Quran, maka Mahathir telah mengutip beberapa ayat   

al-Quran, seperti surah  al-Baqarah ayat 272,7 an-Nisaa’: 58,8 al-Maa’idah: 42, 

45,9 al-Israa’: 33,10 dan al-Mulk: 12.11   

                                                 
7
QS. al-Baqarah ayat 272 bermakna: “Bukanlah kewajipanmu menjadikan 

mereka mendapat petunjuk, akan tetapi Allah-lah yang memberi petunjuk (memberi 
taufik) siapa yang dikehendaki-Nya. Dan apa saja harta yang baik yang kamu nafkahkan 
(di jalan Allah), maka pahalanya itu untuk kamu sendiri. Dan janganlah kamu 
membelanjakan sesuatu melainkan karena mencari keridaan Allah. Dan apa saja harta 
yang baik yang kamu nafkahkan, niscaya kamu akan diberi pahalanya dengan cukup 
sedang kamu sedikit pun tidak akan dianiaya (dirugikan)”.  

8
QS. an-Nisa ayat 58 bermakna: “Sesungguhnya Allah menyuruh kamu 

menyampaikan amanah kepada yang berhak menerimanya, dan (menyuruh kamu) 
apabila menetapkan hukum di antara manusia supaya kamu menetapkan dengan adil. 
Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang sebaik-baiknya kepadamu. 
Sesungguhnya Allah adalah Maha Mendengar lagi Maha Melihat”. 

9
QS. al-Maa’idah ayat 42 bermakna: “Mereka itu adalah orang-orang yang suka 

mendengar berita bohong, banyak memakan yang haram. Jika mereka (orang Yahudi) 
datang kepadamu (untuk meminta putusan), maka putuskanlah (perkara itu) di antara 
mereka, atau berpalinglah dari mereka; jika kamu berpaling dari mereka maka mereka 
tidak akan memberi mudarat kepadamu sedikit pun. Dan jika kamu memutuskan perkara 
mereka, maka putuskanlah (perkara itu) di antara mereka dengan adil, sesungguhnya 
Allah menyukai orang-orang yang adil”.  

QS. al-Maa’idah ayat 45 bermakna: Dan kami telah tetapkan terhadap mereka di 
dalamnya (Taurat) bahwasanya jiwa (dibalas) dengan jiwa, mata dengan mata, hidung 
dengan hidung, telinga dengan telinga, gigi dengan gigi, dan luka-luka (pun) ada 
kisasnya. Barang siapa yang melepaskan (hak kisas) nya, maka melepaskan hak itu 
(menjadi) penebus dosa baginya. Barang siapa tidak memutuskan perkara menurut apa 
yang diturunkan Allah, maka mereka itu adalah orang-orang yang dzalim”. 

10
QS. al-Israa’ ayat 33 bermakna: “Dan janganlah kamu membunuh jiwa yang 

diharamkan Allah (membunuhnya), melainkan dengan suatu (alasan) yang benar. Dan 
barang siapa dibunuh secara dzalim, maka sesungguhnya Kami telah memberi 



 

134 
 

 

 
 

 

Keadilan dalam Islam berdasarkan keseimbangan antara jenayah dengan 

hukuman; secara umumnya ditunjukkan melalui pepatah “hutang darah dibayar 

darah”. Namun apa yang kurang diketahui tetapi merupakan prinsip yang teguh 

ialah penekanan ke atas kesederhanaan dan tahap pengampunan dalam 

memberi keadilan. Kerana, al-Quran berkali-kali menyuruh umat Islam  

bertimbang rasa dan mempunyai belas kasihan ucap Mahathir. Mereka yang 

teraniaya diberi hak untuk menuntut keadilan, untuk menuntut hutang darah 

dibayar darah, nyawa dibayar nyawa, malah ganti rugi juga ditentukan sebagai 

ganti, untuk kemaafan dan keampunan. Hutang darah dibayar darah bukanlah 

wajib; ia sekadar menilai jenayah dan hukuman yang sesuai (Mahathir, 2003: 

51). Memang, mengikut kepada prinsip keadilan dalam Islam hukuman mestilah 

sama dan setimpal dengan jenayah. Tetapi Allah SWT menyukai orang yang 

bertimbang rasa dan sanggup memaafkan (Mahathir, Ucapan di Persidangan 

Pemerintahan dalam Masyarakat Majmuk, pada 17 Ogos 1995). 

Undang-undang Islam sebenarnya dinamik. Sifat dinamisma itu wujud 

kerana wujud padanya ciri fleksibiliti yang merupakan ciri pokok dalam hukum 

Islam, kerana hukum fiqah tidak terpisah dari realiti sosial dan keadaan 

persekitaran. Ini bermakna bahwa semua ibadat dalam Islam, ianya boleh diamal 

mengikut keadaan pengamal dan alam sekeliling. Ia tidak bertujuan untuk 

menyusah, jauh sekali menyeksa umat Islam (Mahathir, Ucapan Semasa 

Merasmikan Seminar Undang-Undang Keterangan dan Prosedur Mahkamah di 

Institut Kefahaman Islam Malaysia, pada 14 Oktober 1994). 

                                                                                                                                      
kekuasaan kepada ahli warisnya, tetapi janganlah ahli waris itu melampaui batas dalam 
membunuh. Sesungguhnya ia adalah orang yang mendapat pertolongan”. 

11
QS. al-Mulk ayat 12 bermakna: “Sesungguhnya orang-orang yang takut kepada 

Tuhannya Yang tidak nampak oleh mereka, mereka akan memperoleh ampunan dan 
pahala yang besar”. 



 

135 
 

 

 
 

 

Islam sebagai agama yang pragmatik juga tidak bermaksud untuk 

memaksa pengikutnya, ucap Mahathir (2003: 53). Kerana, Islam tidak hendak 

membawa kesengsaraan kepada mereka, sebagaimana boleh dilihat dalam 

hujung surah al-Baqarah ayat 256: “tidak ada paksaan untuk (memasuki) 

memeluk agama (Islam)” dan dalam surah al-Maa’idah ayat 6:  

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan 
solat (padahal kamu berhadas kecil), maka (berwuduklah) iaitu basuhlah 
mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan sapulah kepalamu dan 
(basuh) kakimu sampai dengan kedua mata kaki, dan jika kamu junub 
maka mandilah, dan jika kamu sakit atau dalam perjalanan atau kembali 
dari tempat buang air (kakus) atau menyentuh perempuan, lalu kamu 
tidak memperoleh air, maka bertayamumlah dengan tanah yang baik 
(bersih); sapulah mukamu dan tanganmu dengan tanah itu. Allah tidak 
hendak menyulitkan kamu, tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan 
menyempurnakan nikmat-Nya bagimu, supaya kamu bersyukur”.  

Di samping itu, Islam dalam pandangan Mahathir ketika berucap di 

Sidang Kemuncak Pertubuhan Persidangan Islam (OIC) ke-8 di Teheran-Iran, 

pada 9 Disember 1997 adalah agama keamanan, persaudaraan dan fleksibiliti. 

Oleh itu didapati amalan agama Islam tidak pernah tegar. Kebebasan sentiasa 

diberikan agar Islam tidak menjadi bebanan kepada orang yang beriman. 

Semasa persembahyangan, berpuasa, membayar zakat dan menunaikan haji, 

Islam membenarkan keadaan ikut berpengaruh terhadap pelaksanaan  ibadah. 

Oleh kerana yang demikian, umat Islam diperbolehkan untuk mengerjakan solat 

dengan pelbagai cara, bergantung pada situasi dan keupayaan yang dimilikinya. 

Utamanya adalah dengan cara berdiri, akan tetapi manakala dia sedang sakit 

maka dia boleh mengerjakan dengan cara berduduk atau berbaring. Bahkan dia 

pun boleh mengerjakan solat hanya dengan memberi isyarat, apabila berdiri, 

berduduk dan berbaring pun tak boleh dia lakukan. Begitu pula dengan puasa; 

umat Islam berpuasa mengikut keupayaan fizikal mereka dan di mana mereka 

berada; membayar zakat dan menunaikan haji pun apabila memang memiliki 



 

136 
 

 

 
 

 

kemampuan. Yang pasti dan tidak diperbolehkan adalah berbelah bahagi 

terhadap keyakinan kepada Allah SWT dan pengakuan akan kenabian 

Muhammad SAW (Mahathir, 2003: 59). 

Demikian juga dengan undang-undang Islam. Tujuannya bukan untuk 

mendera tetapi untuk menjadi pengajar dan kebaikan masyarakat (Mahathir, 

Ucapan Semasa Merasmikan Seminar Undang-Undang Keterangan dan 

Prosedur Mahkamah di IKIM, pada 14 Oktober 1994). Berdasarkan kenyataan 

ini, maka hukum hudud yang sebenar kata Mahathir bukanlah ditolak, namun 

pelaksanaannya yang harus mengambil kira keadaan dan akibatnya. 

Kita tidak tolak hukum hudud yang sebenar. Kita terimanya seperti juga 
kita terima semua ajaran Islam. Tetapi kita tahu ajaran Islam tidak 
sebegitu ketat atau keras sehingga kita mesti melaksanakannya tanpa 
mengambilkira keadaan dan akibatnya. Kita tahu dalam keadaan tertentu 
kita diberi kelonggaran supaya agama kita tidak menjadi beban yang 
menyusah dan membawa mudarat kepada kita. Jika kita sakit, jika kita 
tidak dapat berdiri, jika kita berada di tempat yang jauh, tempat yang tidak 
selesa, kita boleh sembahyang umpamanya dengan cara lain daripada 
yang biasa, kita boleh campur dan pendekkan sembahyang waktu kita, 
kita tidak perlu buat gerakan tubuh badan seperti biasa. Demikian juga 
dengan puasa, mengeluarkan zakat dan membuat kerja haji semuanya 
mengikut keadaan. Agama Islam tidak diturunkan oleh Allah SWT untuk 
menjadi beban kepada penganutnya atau untuk menyeksa mereka. 
Demikianlah dengan hukum hudud. Tujuan hukum dalam Islam ialah 
untuk mewujudkan masyarakat Islam yang bahagia, masyarakat yang 
bebas daripada ketidakadilan. 

Selanjutnya, dengan mengutip al-Quran surah al-Mumtahanah: 8, 12 Ali 

Imran: 159,13 dan Al-Kafiruun: 6,14 Mahathir menyatakan: 

                                                 
12

QS. al-Mumtahanah ayat 8 bermakna: “Allah tiada melarang kamu untuk 
berbuat baik dan berlaku adil terhadap orang-orang yang tiada memerangimu karena 
agama dan tidak (pula) mengusir kamu dari negerimu. Sesungguhnya Allah menyukai 
orang-orang yang berlaku adil”.   

13
QS. Ali Imran ayat 159 bermakna: “Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah 

kamu berlaku lemah-lembut terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi 
berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu maafkanlah 



 

137 
 

 

 
 

 

Agama Islam seperti yang didakwah dan disebarkan oleh Nabi 
Muhammad SAW merupakan agama yang bertoleransi dan sederhana. 
Hal ini jelas daripada banyak sunnah Rasulullah SAW, sikap Baginda 
terhadap ahli keluarganya yang tidak memeluk Islam, sikap dan layanan 
Baginda terhadap penduduk Makkah, terhadap bekas musuhnya semasa 
penduduk Makkah menyerah diri kepadanya, melalui larangan Baginda 
agar jangan menzalimi tahanan, terhadap orang Islam yang melakukan 
dosa, malah mereka yang murtad. Rasulullah SAW tidak bertindak 
keterlaluan atau keras dalam mana-mana satu pun daripada keadaan ini. 
Dalam segala hal Rasulullah SAW menunjukkan pemahaman, 
kesederhanaan dan toleransi (Mahathir, 2003: 47).   

Mendasarkan pemahamannya kepada konsep ini, maka Mahathir 

menolak anggapan bahawa penerapan undang-undang atau syariah Islam 

adalah jalan efektif untuk membentuk perubahan dan menciptakan masyarakat 

yang beriman dan bertakwa. Bagi Mahathir keimanan dan sifat ketakwaan tidak 

akan efektif dibentuk melalui cara yang demikian, sebab masyarakat akan 

terjebak pada ritual simbolik, kerana kepatuhan kepada undang-undang yang 

dipaksakan, bukan berangkat pada suatu pemahaman yang sebenar bahawa hal 

yang demikian sememang harus dilakukannya sebagai wujud kesadaran dan 

kepatuhannya kepada ajaran agama.  

Ada orang yang berpendapat bahawa adakan sahaja undang-undang 
Islam dan semua orang Islam akan menjadi orang Islam yang beriman 
dan bertakwa. Cara ini sebenarnya akan menghasilkan orang-orang Islam 
cuma pada zahirnya. Mereka akan lari ke sana-sini dalam usaha mereka 
untuk mengelak daripada undang-undang Islam. Orang Islam akan 
berasa committed kepada agama Islam jika sekiranya mereka diberi 
penjelasan tentang kehendak agama Islam yang sebenar. Perbuatan 
menyembunyi atau memuat belit ayat-ayat al-Quran dan Hadis Nabi 
kerana didapati tidak secocok dengan pendirian orang-orang tertentu 
tidak akan menolong menyakinkan orang Islam sehingga mereka 
berpegang kuat kepada Islam di mana juga mereka berada. 
Sesungguhnya Islam ialah agama kesederhanaan dan bebas daripada 
sebarang paksaan (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung 
UMNO ke-34, pada 19 Ogos 1983). 

                                                                                                                                      
mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka 
dalam urusan itu. Kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad, maka bertawakallah 
kepada Allah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakal kepada-Nya”.   

14
QS. al-Kaafiruun ayat 6 bermakna: “Untukmulah agamamu dan untukkulah 

agamaku".   



 

138 
 

 

 
 

 

Kesedaran terhadap Islam cuma bermakna jika ajaran Islam yang 

sebenar difaham dan diamalkan. Kesedaran tidak akan mempunyai makna jika 

diasaskan kepada pemahaman terhadap ajaran sempit dan salah (Mahathir, 

Ucapan di Perasmian Muzakarah Kesedaran Islam Pegawai-Pegawai Kerajaan, 

pada 4 Februari 1982). 

4.2.4 Seruan Kepada Islam (Dakwah) 

Dalam dunia moden ini, umat Islam mempunyai misi yang nyata; mereka mesti 

mengembalikan nilai kerohanian kepada dunia yang semakin tidak bertuhan dan 

mementingkan kebendaan; yang begitu angkuh sehingga menganggap dia tahu 

semua jawapan bagi segala-galanya; dunia yang akan berkembang menuju 

kemusnahan dan meletakkannya dalam tangan individu yang tidak 

bertanggungjawab dan tidak waras; dunia yang berada diambang kehancuran 

(Mahathir, 2003: 89-90).  

Dalam konteks ini, semua umat Islam mempunyai tugas yang sama. 

Setiap orang Islam, wajib  memberi bimbingan manusia kepada perbuatan yang 

baik dan menasihati mereka supaya berhenti daripada perbuatan buruk. Lagi 

pula, dalam Islam tidak ada ‘kependetaan’ atau sainthood, ianya bererti 

penyebaran agama Islam merupakan tanggungjawab setiap orang Islam. Orang 

yang memeluk agama Islam selalunya memeluk Islam kerana mengerti kelebihan 

dan keagungannya, dan oleh yang demikian mereka sendiri menjadi penyebar 

Islam. Islam mudah diamalkan kerana apa yang diwajibkan oleh Islam boleh 

diamal dengan mudahnya (Mahathir, Ucapan di Majlis Kesyukuran di Ibu Pejabat 

Perkim, Kuala Lumpur, pada 22 Oktober 1983). Itulah sebabnya setiap orang 

Islam dikehendaki mengamal serta menyampaikan kebenaranan, kebaikan dan 



 

139 
 

 

 
 

 

menjelaskan agama Islam kepada umat Islam dan bukan umat Islam melalui 

kaedah dakwah. Walau demikian, penjelasan yang diberikan hendaklah dengan 

cara yang boleh mengurangkan tanggapan salah faham tentang Islam. 

Penjelasan yang terbaik, hujah yang paling meyakinkan adalah dengan 

menunjukkan secara jelas ajaran Islam sebenar berhubung dengan toleransi dan 

kesederhanaan, dan menolak ketaasuban dan ekstremis (Mahathir, 2003: 51). 

Dengan hujah dan penjelasan yang meyakinkan maka tanggapan salah dari 

orang bukan Islam yang mempercayai bahwa agama Islam mengajar umatnya 

supaya tidak bertoleransi, kejam atau pun pengganas menurut Mahathir akan 

dapat dibetulkan.  

 Ketika berucap di Majlis Kesyukuran di Ibu Pejabat Perkim, pada 22 

Oktober 1983, Mahathir menegaskan pula bagaimana kaedah pelaksanaan 

dakwah yang harus dilaksanakan secara bijak (hikmah),15 iaitu dengan 

mengedepankan faktor akal dan rohani (intellectual and spiritual qualities). Oleh 

itu, secara tegas Islam melarang pemeluknya untuk memaksakan Islam kepada 

orang lain, sebagimana yang ditegaskan oleh al-Quran.16 Sesungguhnya, 

Rasulullah SAW pun dinasihati supaya tidak berputus asa jika orang bukan Islam 

tidak memeluk Islam, kerana dengan izin Allah SWT tentu mereka akan memeluk 

                                                 
15

Ayat al-Quran yang memerintahkan kepada umat Islam agar melaksanakan 
dakwah dengan secara hikmah terdapat pada surat al-Nahl ayat 125 yang bermakna: 
“Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pelajaran yang baik dan 
bantahlah mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang lebih 
mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dialah yang lebih mengetahui 
orang-orang yang mendapat petunjuk”.   

16
Penegasan al-Quran terhadap larangan untuk memaksakan Islam kepada 

orang lain terdapat pada surat al-Baqarah ayat 256 yang bermakna: “Tidak ada paksaan 
untuk (memasuki) agama (Islam); sesungguhnya telah jelas jalan yang benar daripada 
jalan yang sesat. Karena itu barang siapa yang ingkar kepada thaghut dan beriman 
kepada Allah, maka sesungguhnya ia telah berpegang kepada buhul tali yang amat kuat 
yang tidak akan putus. Dan Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui”.   



 

140 
 

 

 
 

 

Islam. Jika mereka tidak memeluk Islam, ini kerana Allah SWT belum lagi 

menghendakinya (Mahathir, 2003: 10).  

 Bentuk dakwah terbaik adalah dengan menunjukkannya melalui amalan 

tentang kebaikan Islam, tolak ansur dan simpati kepada mereka yang kurang 

bernasib baik sesama Islam dan juga kepada orang bukan Islam, keamanan, 

kestabilan dan seterusnya kemakmuran negara Islam yang ditadbir dengan baik. 

“Islam sebagai ad-din akan diterima oleh semua jika umat Islam dapat 

membuktikan kepada masyarakat luas bahawa kehidupan cara Islam adalah 

lebih bahagia, lebih mudah dan lebih melegakan hati nurani” (Mahathir, Ucapan 

di Pembukaan Rasmi Seminar Pengajian Islam Peringkat Kebangsaan Sempena 

Perayaan Jubli Perak, di Universiti Malaya pada 21 September 1985). Inilah 

perkara sebenar yang dimaksudkan dengan dakwah bil hal. Oleh itu, dakwah bil 

hal tidak bertujuan untuk mengIslamkan orang ramai, tetapi ia hendakah 

sekurang-kurangnya membantu menjanakan pemahaman dan kesedaran yang 

lebih baik terhadap Islam dan apa ertinya menjadi seorang MusIim (Mahathir, 

2003: 96). Dakwah bil hal juga bukan setakat berbuat baik kepada orang lain 

seperti menolong orang yang miskin, membina sekolah dan hospital tetapi ia juga 

mestilah menunjukkan Islam sebenar bukan penghalang kemajuan dunia, 

memperlihatkan pembangunan dan pentadbiran yang cekap, kemewahan hasil 

daripada kemahiran dalam industri dan perdagangan serta kekuatan untuk 

mempertahankan mereka yang memerlukan bantuan tanpa mengira orang Islam 

atau bukan Islam (Mahathir, 2003: 97). 

Sejarah telah memperlihatkan, betapa sebuah empayar yang terbesar 

dalam sejarah dunia telah didirikan oleh orang Islam melalui tindakan dakwah, 



 

141 
 

 

 
 

 

ketenteraan dan pemerintahan yang cekap. Negara-negara Islam muncul dan 

terkenal dengan tamadun yang tinggi dan canggih. Di wilayah-wilayah Islam 

pada masa itu terdapat ramai cerdik-pandai yang cekap dalam bidang pelbagai 

bidang dan ilmu pengetahuan; pentadbiran, pembangunan pertanian, industri, 

kejuruteraan, pertahanan, ilmu sains dan hisab, ilmu falak dan pelayaran, 

perubatan dan bermacam-macam ilmu selain dari agama Islam, hukum-hakam 

dan tafsirannya (Mahathir, Ucapan di Pelancaran IKIM dan Perasmian Kongres 

Menjelang Abad 21, pada 3 Mac 1992). Ini menunjukkan betapa pentingnya 

fungsi dan posisi dakwah untuk menjayakan Islam dalam kehidupan 

bermasyarakat, berbangsa dan bernegara. 

 Menyangkut dakwah dalam konteks kenegaraan, Mahathir (2003: 97) 

menyatakan bahawa negara Islam mestilah bebas, kuat dan maju untuk 

mengambil bahagian sebagai anggota masyarakat dunia. Mereka mestilah kekal 

sebagai orang Islam dan mesti mendukung Islam. Walau bagaimanapun, mereka 

mesti menjadi golongan fundamentalis Islam yang sejati, iaitu mesti melakukan 

yang benar dan menolak yang salah sebagaimana yang dikehendaki dalam al-

Quran surah Ali Imran ayat 104.17 Islam sentiasa mendukung apa yang benar 

dan adil serta tidak pernah menganjurkan supaya orang Islam bersekongkol atau 

menyokong antara satu sama lain untuk melakukan perkara yang salah. Jika 

orang Islam membuat perkara yang salah, orang Islam lain mesti menentang dan 

membetulkannya  (Mahathir, 2003: 89).  

                                                 
17

QS. Ali Imran ayat 104 bermakna: “Dan hendaklah ada di antara kamu 
segolongan umat yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh kepada yang makruf dan 
mencegah dari yang munkar; merekalah orang-orang yang beruntung".   



 

142 
 

 

 
 

 

Inilah yang dinamakan dengan amar maaruf nahi mungkar; menyuruh 

orang lain supaya berbuat kebaikan dan mencegah mereka dari berbuat 

kerosakan. Tentu sahaja, semua itu haruslah terlebih dahulu diamalkan oleh 

masing-masing individu. Kerana, kejayaan umat Islam dan negara akan lebih 

meyakinkan tentang kebaikan asas Islam berbanding dengan semua dakwah 

tentang ajaran dan kepercayaan Islam khususnya apabila orang Islam terlebih 

dahulu mengamalkan apa yang didakwahkannya (Mahathir, 2003: 93). 

 Mesti disedari bahawa kestabilan politik, kerajaan yang cekap, 

pengetahuan dalam semua bidang sains dan teknologi, kekayaan kebendaan 

dan kecanggihan masa kini semuanya adalah sebahagian daripada proses 

memperkukuh umat Islam dan untuk terus mempertahankan keimanan dan 

keperluan kepada amar maaruf nahi mungkar (Mahathir, 2003: 93). Dengan 

demikian, dakwah menurut Mahathir memiliki bidang kerja yang luas, mulai dari 

meningkatkan pengetahuan dan pemahaman orang Islam mengenai ajaran Islam 

sehingga pembangunan orang Islam dan negara Islam juga merupakan 

sebahagian daripada tugas berdakwah (Mahathir, Ucapan di Perasmian Kursus 

Pendakwah Negara di Institut Tadbiran Awam Negara, pada 10 Disember 1992).  

4.3 Rumusan   

Lahirnya berbagai gagasan dan pemikiran Islam Mahathir yang konstruktif tidak 

terlepas dari masa dan persekitaran yang ada. Maknanya, gagasan tersebut 

tidak hanya lahir kerana pembacaan dan pengamatan Mahathir terhadap kondisi 

yang terjadi dan keprihatinannya terhadap nasib umat Islam Melayu, tetapi juga 

sebagai komitmen dan resistansi terhadap pelbagai kritik dan pandangan-

pandangan yang membidasnya. Sebab, gagasan keIslaman Mahathir terkadang 



 

143 
 

 

 
 

 

mengundang reaksi balas dan kritikan dari sebahagian ulama (Zamri, 2005: 361). 

Namun, reaksi balas inilah yang menyebabkan pemikiran Islam bergerak 

dinamik, terlepas dari tipa pemikiran yang dibawakannya.  

Islam dalam pandangan Mahathir mesti difahami dengan berteraskan 

kepada reason, logik dan argumen serta mengembalikannya kepada dasar 

semula, iaitu al-Quran dan Sunnah. Dengan pemahaman seperti ini Islam pada 

prinsipnya menurut  Mahathir sangat menghendaki agar umatnya  berjaya, tidak 

hanya di dunia akan tetapi di akhirat pula. Itulah sebabnya, umat Islam selalu 

didorong untuk meraih karunia Tuhan dengan bekerja keras, tekun dan disiplin. 

Ertinya, tanpa pemahaman yang sebenar terhadap ajaran Islam, mustahil umat 

Islam boleh mencapai kemajuan sebagaimana yang dicapai oleh kaum yang lain.  

Mahathir melihat bahawa dalam realitasnya Islam telah banyak 

disalahertikan oleh umat Islam sendiri, sehingga ajaran Islam tampak seperti 

tradisional dan anti kemajuan. Umat Islam pun akhirnya lebih mementingkan 

urusan-urusan yang berhubungan dengan akhirat saja dan tidak memiliki 

semangat yang keras untuk mencapai kehidupan dunia yang lebih baik. Mereka 

terkadang bersifat pasrah dengan nasib dan merasa cukup dengan apa yang 

terjadi (fatalistik). Padahal, Islam menghendaki agar umatnya berjaya, tidak 

hanya di dunia akan tetapi di akhirat pula. Itulah sebabnya, umat Islam selalu 

didorong untuk meraih karunia Tuhan dengan bekerja keras, tekun dan disiplin.  

Oleh itu, kerana Islam adalah agama yang mendorong kepada kemajuan 

maka Mahathir telah memperkenalkan pola yang lebih kritikal untuk memahami 

Islam, iaitu ‘pola Mahathirsme’, iaitu suatu pola disandarkan kepada sifat-sifat 



 

144 
 

 

 
 

 

universal, kedinamikan, kerasionalan dan kemodenan Islam, sehingga dengan 

pola tersebut Islam boleh difahami dan tidak ditafsirkan secara sempit. Modal 

dasar dari pola pemikiran ini antaranya adalah: (1) membudayakan minat 

membaca dan mengembangkan ilmu pengetahuan, baik ilmu agama mahupun 

ilmu sains; (2) mengembangkan sikap kritikal, iaitu sikap untuk selalu meneliti 

dan tidak menerima begitu sahaja sebuah pemahaman atau pemikiran baru 

sebelum mempelajari; (3) mengembangkan sikap keterbukaan, iaitu keterbukaan 

terhadap segala gagasan kemajuan dengan tetap menapisnya dengan 

mengambil kira mana yang baik, sesuai dengan Islam dan budaya Melayu dan  

meninggalkan yang tidak baik.  

Untuk kebangkitan Islam dan menghadapi berbagai cabaran masa 

hadapan tiada cara yang boleh dilakukan oleh umat Islam selain melakukan 

reformasi terhadap nilai hidup yang mereka pegang dengan dan reformasi 

pemikiran di kalangan mereka yang terkongkong dengan ajaran yang tidak 

berasaskan Islam dan mengelirukan umat Islam (Mahathir, 2003: 70-71).  



BAB 5  

ISLAM DAN ISU-ISU KENEGARAAN 

SEMASA 

5.1 Pengenalan  

Pada bahagian ini dibincangkan pandangan Mahathir terhadap beberapa perkara 

terkait persoalan tentang Islam dan kenegaraan, iaitu berkenaan dengan isu-isu 

kenegaraan semasa. Mengikuti kepada Abdillah (2007: 133) antara isu-isu politik 

moden tersebut adalah tentang demokrasi, fahaman pemisahan agama 

(sekularisme), masyarakat majmuk atau masyarakat berbilang kaum (pluralisme) 

dan pengganas atau keganasan (terorisme).   

Sengaja dipilih keempat isu ini, karena ianya yang paling ramai 

dibicarakan dan pula kesannya dalam pemerintahan dan tatanan kehidupan 

bernegara. Demokrasi misalnya, ia dianggap sebagai lambang dari jalannya 

pemerintahan. Sekularisme di samping menjadi kaedah pemerintahan umumnya 

negara-negara di Eropah dan Barat, ia juga dianggap sebagai faham berbahaya 

kerana mencuba memisahkan agama dengan kehidupan negara. Agama 



 

146 
 

 

 
 

 

dimaknai semata-mata adalah urusan antara manusia dengan Tuhan dan tidak 

berhak untuk ikut campur dalam urusan negara, Sehingga orang takut dengan 

sekularisme dan salah faham terhadap sekularisme. Masyarakat Majmuk atau 

masyarakat berbilang kaum (pluralisme) adalah suatu keniscayaan yang harus 

disedari oleh siapa sahaja sebagai bahagian penting dari wujud sebuah negara, 

karena itu ianya tidak boleh menjadi alasan untuk saling bermusuhan atau 

pertikaian, sehingga merosak ketentraman dan keamanan masyarakat. Kerana, 

keselamatan dan perpaduan mempunyai adalah persoalan yang amat penting. 

Ianya merupakan asas untuk membangun bangsa atau negara. Pengganas 

(terorisme) adalah cabaran yang harus diwaspadai oleh negara untuk menjamin 

terciptanya keamanan kehidupan bernegara. 

5.2 Islam dan Demokrasi   

Dalam ucapan yang disampaikan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, 

pada 30 November 1990, Mahathir menegaskan penerimaan sekaligus kritiknya 

terhadap demokrasi. Barat telah mengongkong fikiran manusia terlalu lama. 

Konsep keadilan mereka, konsep kebebasan mereka, konsep moral mereka, 

konsep kerajaan mereka, institusi-institusi mereka dan cara-cara dan pendekatan 

mereka diterima oleh dunia sebagai the only way and the right way, seolah-olah 

tidak ada nilai dan cara yang lain. Dan kita menerima sistem demokrasi kerana 

demokrasi adalah satu sistem yang baik walaupun dicipta Barat. Tetapi, hal ini 

bukan bermakna bahawa semua interpretasi dan amalan demokrasi di Barat itu 

baik. 

Sistem demokrasi bukannya undang-undang Tuhan. Ia direka oleh 

manusia yang tidak terlepas daripada membuat kesilapan (Mahathir, 2003: 74). 



 

147 
 

 

 
 

 

Apabila Malaysia memilih demokrasi sebagai sistem terbaik dalam 

penyelenggaraan negara, maka tujuannya tidak lain adalah bagaimana dengan 

demokrasi itu kesejahteraan, keamanan dan kemajuan hidup masyarakat boleh 

dicapai melalui usaha pembangunan negara. Namun masalahnya, demokrasi 

sehingga kini menurut Mahathir masih mengandungi makna yang rancu, kerana 

konsep demokrasi sering digunakan oleh negara-negara Barat untuk 

kepentingan mereka, sehingga arti semula demokrasi pun sering berubah-ubah. 

Sehingga, manakala sebuah negara berusaha kuat untuk menjayakan 

demokrasi, tetapi sebaik sahaja negara tersebut  berjaya, matlamatnya diubah 

atau ditukar dan demokrasi ditafsir semula. Pada masa inilah dunia Islam tidak 

dapat menerima tafsiran yang lebih terbuka tentang demokrasi (Mahathir, 2003: 

24). Bahkan, Barat menyarankan bahawa yang penting bukan pemerintahan 

yang membawa kebahagiaan kepada rakyat, yang penting ialah rakyat mesti 

sanggup mendukung demokrasi, walaupun ia menyebabkan rakyat menderita 

(Mahathir, 2003: 42). Hal ini tentu saja tidak sejalan dengan konsep sebenar 

yang dikehendaki oleh demokrasi. Padahal, manakala demokrasi dicipta sebagai 

satu sistem pemerintahan oleh rakyat untuk menggantikan sistem feudal, 

tujuannya adalah supaya pemerintahan yang baik, adil, dan berkesan untuk 

semua rakyat dapat diwujudkan.  

Demokrasi menurut Mahathir (2003: 44) bukanlah agama yang 

diwahyukan Tuhan, sehingga bebas dari kritik dan boleh diterima secara penuh. 

Sedangkan agama sahaja boleh disalah tafsir dan diputarbelitkan oleh orang 

yang berkepentingan, apatah lagi demokrasi. Oleh itu, tidak semua daripada apa 

yang didakwa oleh Barat sebagai demokratik diamalkan, namun yang terpenting 

adalah memilih yang jernih dan membuang yang keruh, yang tidak baik, dan 



 

148 
 

 

 
 

 

tidak sesuai untuk diamalkan (Mahathir, 2003: 44). Harus diingat kata Mahathir 

bahawa demokrasi bukan agama Tuhan. Demokrasi adalah ciptaan manusia dan 

sudah tentu ia jauh daripada sempurna. Bangsa-bangsa Barat cuba mendakwa 

bahawa demokrasi tidak cacat dan menganggapnya sebagai satu sistem yang 

tidak siapa boleh mempertikaikan atau mengubahnya. Mereka menciptakan 

slogan vox populi vox dei, iaitu ‘suara ramai adalah suara Tuhan’. Padahal 

demokrasi bukan suara Tuhan dan jauh daripada sempurna, bahkan ia penuh 

dengan kecacatan yang boleh membinasakan pengamalnya dan menjadikan 

mereka mangsa kezaliman demokrasi yang tidak kurang buruknya daripada 

kezaliman sistem feudal atau diktator (Mahathir, Ucapan di Konvensyen UMNO 

Sempena Ulangtahun yang ke 50, pada 11 Mei 1996).   

Kritik yang sama terhadap demokrasi Barat ditegaskan kembali oleh 

Mahathir ketika berucap di Sidang Kemuncak Pertubuhan Persidangan Islam 

(OIC) ke-8 di Teheran, Iran, pada 9 Disember 1997. 

Meskipun semua dakwaan Barat tentang keberkesanan dan keadilan 
sistem demokrasi mereka, sistem itu masih belum sempurna, malah 
bukan merupakan sistem yang baik untuk mereka atau untuk sesiapa 
sahaja. Kerap kali orang yang tidak sesuai dipilih untuk membentuk 
kerajaan mereka. Kepentingan diri sering memesongkan mereka daripada 
tugas yang perlu dilaksanakan. Rasuah menjadi-jadi dan kelakukan tidak 
berakhlak merupakan perkara biasa. Sistem ala Barat dan konsep 
demokrasi masa kini bukannya lebih baik daripada negara teokratik yang 
feudalistik sebelum ini. Cara mereka mungkin berbeza, namun objektif 
dan hasilnya adalah sama.  

Mahathir juga mengkritik sikap negara-negara tertentu yang menerima 

demokrasi sebagai sistem politik, tetapi kerana tidak faham apa dianya 

demokrasi, mereka telah menjadi mangsa demokrasi tanpa sedikit pun 

memperolehi manfaat. Padahal, negara membangun terutamanya memerlukan 

kestabilan politik lebih daripada dahulu (Mahathir, 2003: 74). Oleh itu, bagi 



 

149 
 

 

 
 

 

sesebuah negara yang membangun, demokrasi yang diamalkan tidak perlu 

terlalu liberal sehingga kerajaan menjadi kaku dan hanya ingin menjadi popular. 

Sebab salah satu daripada kelemahan demokrasi ialah tuntutan terhadap 

kerajaan adalah berlebih-lebihan. Jika kerajaan lemah dan mencuba melayan 

semua tuntutan kerana ingin kekal sebagai kerajaan, negara akan menjadi 

bangkrap (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, pada 30 

November 1990). 

Demokrasi juga tidaklah sama dengan dan tidak harus ada pembaharuan 

kerajaan sebagaimana dakwaan sesetengah orang. Sebab, hak untuk 

mengekalkan kerajaan tidak bertentangan dengan demokrasi, selama 

pengekalan tersebut adalah kehendak rakyat dan dilakukan melalui cara dan 

proses yang demokratik (Mahathir, 2003: 42). Demokrasi mendatangkan hasil 

yang baik kerana ia diamalkan dengan tetap bekerjasama dengan kaum yang 

lain, mengutamakan keadilan untuk semua, dan tidak mengetepikan hak minoriti. 

Oleh itu, politik menjadi stabil dan demokrasi, termasuk pilihan raya dapat 

diamalkan secara berterusan (Mahathir, 2003: 43). Malaysia berjaya 

menggunakan sistem demokrasi, memilih kerajaan dan mempunyai pentadbiran 

yang berkesan. Tetapi hanya dengan ini sahaja tidak menjamin negara akan 

maju. Untuk mencapai kemajuan diperlukan ide-ide yang baik, wawasan, 

perancangan yang rapi, pendekatan yang boleh menjayakan ide-ide berkenaan 

dan pengurus-pengurus yang terbaik dan berkebolehan dalam melaksanakan 

pembangunan negara. Majunya negara Malaysia dan terlaksananya rancangan-

rancangan pembangunan bermakna bahawa faktor-faktor ini ada pada negara 

(Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, pada 5 September 

1997). Demokrasi ialah hak bagi rakyat menentukan siapa yang dipilih untuk 



 

150 
 

 

 
 

 

memerintah atau menjadi kerajaan yang memerintah atau menjadi kerajaan yang 

akan mengurus dan mentadbir supaya majoriti rakyat hidup bebas daripada 

sebarang tekanan (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, 

pada 30 November 1990).  

Jelas bahawa apabila Malaysia berjaya mengamalkan demokrasi, 

membentuk kerajaan dan memilihnya melalui proses pilihan raya umum, 

pembangunan negara dapat dilaksanakan, dan rakyat hidup dalam keadaan 

aman dan makmur. Hal ini lebih dikeranakan rakyat Malaysia, ahli politik 

Malaysia, dan parti politik Malaysia tahu cara menggunakan sistem demokrasi. 

Ini bermakna bahawa bukanlah sistem demokrasi yang menentukan, tetapi para 

ahli yang melaksanakan pemerintahan itulah yang menentukan, baik dan 

berkesannya pemerintahan dijalankan (Mahathir, 2003: 42).  

Sistem (demokrasi) walau betapa baik sekalipun dengan sendirinya tidak 

menjamin kejayaan. Kerana, yang menentukan kejayaan menurut Mahathir  ialah 

pengamal sistem itu yang sedar bahawa peruntukkan dalam sistem itu perlu 

diguna dengan membelakangkan nafsu dan mengutamakan semangat 

penubuhan badan yang berkenaan. Demokrasi akan kekal dan kuat jika 

pengamalnya memahami peranan mereka dan mengawal kepentingan diri untuk 

menjayakan kepentingan ramai dan memelihara demokrasi. Bagi yang faham, 

kepentingan ramai ialah kepentingan bersama yang akhirnya memenuhi 

kepentingan diri juga (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung 

UMNO ke-34, pada 19 Ogos 1983). Sebab, demokrasi sebagai sistem 

pemerintahan tidaklah bersifat sempurna. Jadi, demokrasi harus difahami dan 

difungsikan sebagai alat untuk manusia mencapai kesejahteraan kehidupan 



 

151 
 

 

 
 

 

berbangsa dan bernegara, bukan manusia yang menjadi alat demokrasi 

(Mahathir, 2003: 42). Inilah yang kemudian membolehkan demokrasi memiliki 

kedudukan yang penting guna menjamin terlaksananya pemerintahan yang baik 

dan agar program pembangunan yang telah dirancang dapat dilaksanakan 

dengan sebaik-baiknya.  

5.3 Islam dan Sekularisme  

Mahathir menilai bahawa apa yang dilakukan oleh pengasas Turki moden, 

Mustafa Kemal Attaturk, telah tersilap kerana menyalahkan Islam, bukannya 

melihat pada tafsiran sempit tentang Islam sebagai punca kejatuhan empayar 

Turki. Mustafa Kemal telah salah memahami dan menganggap bahawa Islam 

terpisah dari negara dan Islam samasekali tidak mempengaruhi hal-ehwal 

negara, kerana itu Islam mesti dijauhkan dari negara, sebagaimana halnya 

dengan pemisahan antara agama (gereja) dan negara di Eropah. Sehingga, 

Mustafa Kemal percaya bahawa penyelesaian masalah Turki harus dilakukan 

dengan menolak Islam sepenuhnya dalam urusan kenegaraan dan menjadikan 

sekularisme sebagai doktrin negara Turki moden (Mahathir, 2003: 13).  

Menurut Mahathir, pemisahan antara gereja dengan negara, dan 

pemisahan antara sekular dengan agama mungkin boleh dilakukan dalam agama 

Kristian, tetapi mustahil dalam Islam. Islam kata Mahathir adalah cara hidup, dan 

cara hidup tidak boleh terbatas kepada sembahyang dan amal ibadat sahaja. Ia 

bukan semata-mata berkenaan dengan akhirat. Cara hidup mestilah melibatkan 

apa jua yang dilakukan oleh umat Islam sehari-hari. Kerana itu, di samping 

sembahyang dan amal ibadat, juga sangat penting untuk dilakukan berbagai hal 

terkait dengan kehidupan duniawi, misalnya: 



 

152 
 

 

 
 

 

1. Kajian tentang sains dan teknologi berkaitan dengan persediaan hidup yang 

lebih baik untuk umat Islam adalah penting dan pastinya berkenaan 

keselamatan dan pertahanan umat Islam. 

2. Menjalankan perniagaan dan memperoleh kekayaan juga adalah untuk 

kesejahteraan ummah di muka bumi ini, kerana dengan cara itu sedekah dan 

zakat dapat dikeluarkan untuk membantu mereka yang memerlukan. 

3. Peningkatan cara perjalanan berkaitan dengan menunaikan fardu haji juga 

perlu dilakukan. 

4. Pembangunan dan kemakmuran negara Islam, kerajaan yang cekap, sistem 

perundangan, peraturan, dan undang-undang yang adil dan saksama, 

sesungguhnya segala yang ada kena-mengena dengan dunia ini adalah 

sebahagian daripada cara hidup (Mahathir, 2003: 14). 

Sebahagian kalangan dari masyarakat Islam ada pula yang takut dan 

salah faham dengan hal-hal yang dianggap sekular. Padahal, mereka tidak 

memahami sekularisme yang sebenar dalam konteks Islam. Mereka takut 

berulangnya pensekularan Turki yang menyebabkan umat Islam menjadi jahil 

dan ketinggalan serta tidak mampu mempertahankan diri mereka. Pensekularan 

juga menyebabkan umat cuba mengasingkan diri mereka daripada pengaruh luar 

dan secara fizikal daripada orang bukan Islam. Mereka melakukannya dengan 

menyebarkan kebimbangan bahawa bersekutu dengan orang bukan Islam akan 

mencemarkan agama mereka dan apa yang dianggap oleh mereka sebagai cara 

hidup Islam (Mahathir, 2003: 15).  

Hal yang lebih kritis lagi adalah apabila ada orang yang beranggapan 

bahawa mereka tidak perlu menuntut pelajaran ke atas ilmu-ilmu yang dianggap 



 

153 
 

 

 
 

 

sekular, seperti matematik kejuruteraan, fizik dan yang seumpamanya kerana 

ilmu-ilmu tersebut berasal dan diasaskan oleh orang-orang Barat. Mereka 

merasa cukup dengan menuntut pelajaran ilmu-ilmu keIslaman sahaja. Padahal, 

agama Islam tidak salah. Dalam bidang penguasaan ilmu termasuk sains, ilmu 

alam, matematik kejuruteraan, agama Islam bukan sahaja tidak menegah tetapi 

menuntut supaya dikejar oleh orang Islam. Manakala orang Islam lemah dalam 

bidang ini sekarang, apabila mereka malas dan tidak bersemangat untuk 

mempelajari ilmu-ilmu ini, sebabnya ialah orang-orang yang berkepentingan yang 

ingin mengekal dan memperkuatkan pengaruh mereka sengaja menghalang 

pelajaran ilmu-ilmu yang tidak khusus berkenaan agama dengan mendakwa ilmu 

ini sekular dan mempelajarinya tidak memberi pahala (Mahathir, Ucapan di 

Kongres Pendidikan Melayu Pertama di Kuala Lumpur, pada 1 September 2001). 

Oleh itu, menurut Mahathir, tidak ada apa-apa yang sekular dalam 

mempelajari sains, kemahiran dan teknologi yang sememangnya dapat 

menyumbang kepada kesejahteraan dan keselamatan Islam, tersebab, seluruh 

masyarakat Islam akan berdosa jika tiada seorang pun daripada mereka 

melaksanakan fardu kifayah, yakni hal-hal yang harus dilakukan untuk memenuhi 

keperluan demi kesejahteraan umat Islam di dunia ini (Mahathir, 2003: 14). Satu-

satunya perkara yang dikehendaki ialah masyarakat Islam tidak boleh melanggar 

larangan Islam dan tidak menjadi angkuh sehingga meniadakan wujud Tuhan 

(Mahathir, 2005: 14). Lagi pula, sains mempunyai kaitan yang rapat dengan 

survival dan kemajuan orang-orang Islam. Agama Islam wujud kerana terdapat 

orang-orang yang menghayatinya. Jika kerana kelemahan, orang-orang Islam 

ditewaskan dalam semua bidang, mereka bukan sahaja bersalah kerana tidak 

menunaikan suruhan al-Quran, tetapi mereka mungkin dipisahkan daripada 



 

154 
 

 

 
 

 

agama mereka (Mahathir, Ucapan di Perasmian Seminar al-Quran Antara 

Bangsa di Pusat Islam, Kuala Lumpur pada 19 Mac 1990).  

Bahkan Hadis Nabi SAW telah memberi tuntunan supaya umat Islam 

menuntut berbagai-bagai ilmu yang boleh menunjang dan memudahkan hidup 

mereka. “Tuntutlah ilmu walau pun sampai ke negeri Cina”. Sebab ilmu yang 

dimaksudkan oleh Nabi dalam Hadis ini pada masa itu yang berkembang di Cina 

bukanlah ilmu-ilmu agama, tetapi ilmu yang berkenaan dengan pemerintahan 

negara, strategi perang, ilmu pertanian, perubatan, teknik pembuatan porselin 

(tembikar), pembuatan kertas dan bahan letupan (Mahathir, Ucapan di 

Persidangan Serantau Menghadapi Abad 21: Reformasi dan Umat Islam 

Serantau, pada 22 Ogos 1997). 

Orang Islam tidak disuruh mempelajari agama sahaja. Jika semua 
daripada kita hanya berpengetahuan dalam bidang agama sahaja, hanya 
mempelajari agama sahaja yang akan memberi pahala kepada kita dan 
dengan itu apakah yang terjadi kepada masyarakat kita? Kita tidak 
mungkin menyara kehidupan kita sama sekali. Pendapat bahawa hanya 
yang mempelajari agama sahaja yang akan mendapat pahala dan tempat 
di akhirat adalah salah. Mereka tidak pun dapat hidup jika tidak ada orang 
lain yang membuat kerja-kerja lain bagi menyara kehidupan mereka dan 
menyelamat mereka. Orang lain ini juga membuat ibadat kerana mereka 
yang membolehkan orang berpelajaran agama hidup sempurna 
(Mahathir, Ucapan di Kongres Pendidikan Melayu Pertama di Kuala 
Lumpur, pada 1 September 2001).   

Oleh itu, semua ilmu untuk kesejahteraan hidup dituntut kerana tidak ada 

larangan bahawa hanya ilmu khusus berkenaan agama sahaja yang boleh 

dipelajari oleh umat Islam. Sebab, al-Quran pun telah menyuruh umat Islam 

untuk melihat segala kejadian (penciptaan) Tuhan; gunung-gunung, langit dan 

bumi, hujan, tumbuh-tumbuhan, binatang yang menjadi makanan, kenderaan dan 

pakaian bagi manusia, bulan dan bintang, siang dan malam, iklim dan musim 

serta segala yang dijadikan oleh Tuhan untuk manusia. Makna melihat tidaklah 



 

155 
 

 

 
 

 

terhad kepada melihat sahaja tetapi meliputi menyelidik dan mempelajari segala 

yang dijadikan oleh Tuhan supaya faedahnya boleh dinikmati oleh semua umat 

manusia (Mahathir, Ucapan di Persidangan Serantau Menghadapi Abad 21: 

Reformasi dan Umat Islam Serantau, pada 22 Ogos 1997).  

 Di samping kesalahfahaman terhadap pelajaran sains umum yang 

dinggap sekular, terdapat pula kecenderungan yang membimbangkan di 

kalangan guru agama yang mempengaruhi kanak-kanak supaya menjauhkan diri 

daripada orang bukan Islam, dengan alasan ketakutan mereka kalau-kalau 

mereka memakan makanan yang tidak halal. Cubaan untuk memisahkan orang 

Islam dengan orang bukan Islam ini juga terjadi di peringkat sekolah dan 

universiti (Mahathir, 2003: 15). Penyisihan dan pengasingan sendiri tidak akan 

membantu memupuk pemahaman antara agama. Sememangnya di negara 

Malaysia yang berbilang bangsa dan agama ini, umat Islam tidak akan dapat 

menyesuaikan diri dan hidup rukun damai serta dapat manfaat daripada pelbagai 

peluang yang ditawarkan dalam persekitaran masyarakat berbilang bangsa dan 

agama, apabila mereka memencilkan diri dan tidak dapat menunjukkan ajaran 

Islam sebenar (Mahathir, 2003: 16). 

5.4 Islam dan Masyarakat Majmuk  

Hari ini, di merata negara di dunia terdapat masyarakat majmuk yang menganut 

agama-agama yang berlainan. Di satu negara satu bangsa yang menganuti 

agama tertentu memerintah masyarakat yang mempunyai minoriti yang terdiri 

dari bangsa lain yang menganuti agama lain. Sebaliknya di negara lain pula 

bangsa yang memerintah di negara pertama tadi menjadi puak minoriti di bawah 



 

156 
 

 

 
 

 

pemerintahan bangsa yang menjadi minoriti di negara mereka (Mahathir, Ucapan 

di Persidangan Pemerintahan dalam Masyarakat Majmuk, 17 Ogos 1995). 

Menyadari hakikat dari masyarakat majmuk, walaupun Malaysia ditadbir 

oleh kerajaan yang kebanyakannya terdiri daripada orang Melayu Islam, tidak 

ada cubaan untuk menindas orang bukan Islam. Kerajaan Malaysia sangat 

bertoleransi dan menghormati amalan beragama masyarakat lain. Tiada siapa 

pun boleh mengatakan bahawa dengan berbuat demikian, maka tidak bersifat 

keIslaman. Walaupun kebelakangan ini nampak beberapa penyelewengan, 

namun ini merupakan pengecualiaan dalam pemerintahan tersebut. Negara yang 

sebahagian besar pemimpinnya beragama Islam boleh menjamin keadilan dan 

kesaksamaan kepada sesiapa sahaja tanpa mengira bangsa atau agama 

(Mahathir, 2003: 5). 

Agama masih relevan dalam masyarakat berbilang kaum di Malaysia. 

Mengabaikan atau menyisihkannya merupakan tindakan yang amat tidak bijak. 

Masyarakat yang benar-benar sekular tidak boleh diwujudkan di Malaysia. 

Walaupun Islam diterima sebagai agama rasmi  di Malaysia, agama lain boleh 

diamalkan. Sebab, bukan sahaja kebebasan untuk mengamalkan agama lain 

dianggap penting dan bermakna, akan tetapi ia juga menunjukkan toleransi dan 

penyesuaian bagi sebahagian besar penduduk Islam (Mahathir, 2003: 5).  

Malaysia adalah negara berbilang kaum dan berbilang agama. Manakala 
agama Islam diterima sebagai agama rasmi negara, agama-agama lain 
adalah bebas diamalkan pengamal-pengamalnya. Di samping itu orang-
orang Islam dipelihara daripada pengembangan agama lain sebalinya, 
dalam mengembangkan (mendakwah) dan meningkatkan bilangan 
penganut agama Islam, paksaan tidak boleh digunakan (Mahathir, 
Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, pada 27 September 
1985). 



 

157 
 

 

 
 

 

Sehingga, walaupun perbezaaan amalan agama di negara lain 

mengakibatkan terjadinya perpecahan dan bahkan pertempuran ganas, di 

Malaysia, amalan ini berjaya mendekatkan pengikut agama yang berlainan. Di 

Malaysia, perpaduannya yang luar biasa, walaupun berbeza agama merupakan 

hasil keterbukaan dalam amalan beragama yang berbeza, dan khususnya Islam, 

agama sebahagian besar penduduk Malaysia dan agama rasmi negara 

(Mahathir, 2003: 5-6). 

Islam mengakui keragaman manusia, sehingga dengan berbilang bangsa 

itu Islam menyuruhkan kepada manusia supaya mereka boleh mengenal satu 

sama lain. Karenanya, orang Arab bukanlah lebih mulia daripada bangsa lain, 

kecuali apabila mereka menyembah Allah  SWT dan mengamalkan ajaran Islam 

dengan yakin dan ikhlas (Mahathir, 2003: 10). 

Pemahaman dan prinsip dasar yang seperti inilah yang dipegang oleh 

umat Islam dulu, sebagaimana yang dipraktikkan oleh masyarakat Islam di 

Madinah, di Spanyol, di Eropah Timur, dan diberbagai daerah lainnya. Sehingga, 

walaupun masyarakat bukan Islam minoriti, akan tetapi keamanan dan 

keselamatan jiwa, harta benda, dan pengamalan agama mereka tetap terjamin. 

Tak heran, jika di Eropah Timur, penganut agama Kristian lebih suka menerima 

pemerintahan Islam Turki yang bisa menjamin kehidupan mereka, dibanding 

dengan pemerintahan Kristian sebelumnya yang telah mengambil cukai sangat 

tinggi atas mereka (Mahathir, 2003: 16). Ini merupakan bukti nyata dari toleransi 

dan sikap menghormati faham atau agama orang lain. 



 

158 
 

 

 
 

 

Budaya toleransi terhadap agama dan kepercayaan lain yang dibentuk 

oleh tamadun Islam adalah sepenuhnya seiring dengan ajaran Islam (Mahathir, 

2003: 18). Negara Islam atau yang dikuasai oleh orang Islam, tetapi mempunyai 

rakyat dan penduduk daripada berbagai-bagai bangsa dan menganuti agama 

yang bukan Islam, jika mereka mengikuti ajaran Islam maka mereka tidak akan 

menindas penduduk yang bukan Islam. Tidak ada di mana-mana dalam ajaran 

Islam yang sebenar, sama ada daripada al-Quran atau Hadis yang sahih yang 

menyuruh pemerintahan Islam melakukan ketidakadilan ke atas rakyat bukan 

Islam. Elemen yang ditekan berulang kali oleh Islam ialah supaya berlaku adil 

dan membuat yang baik, menolak sebarang bentuk kezaliman dan keburukan 

(Mahathir, Ucapan di Persidangan Pemerintahan dalam Masyarakat Majmuk, 

pada 17 Ogos 1995). 

Sikap toleransi dan memahami agama lain ini adalah sebahagian 

daripada ajaran Islam. Sejak dulu lagi ajaran ini diterima dan diamalkan. 

Sememangnya, seperti ajaran lain, dari segi amalannya, kerap berlaku 

penyelewengan dan pemesongan. Mereka yang mempunyai agenda tersendiri 

mungkin memutarbalikkan tafsiran ini untuk tujuan mereka sendiri (Mahathir, 

2003: 19). 

Menurut Mahathir, Islam tidak melarang sikap tolak ansur dan 

mengadakan hubungan sedemikian. Malah Islam menyuruh umatnya menerima 

hakikat bahawa terdapat antara masyarakat berlainan agama yang 

bersembahyang dengan cara lain. Mereka tidak disuruh memaksa orang ini 

menerima Islam. Apa yang penting, mereka mestilah bertolak ansur dan 

memahami, dan tidak menganggap mereka sebagai musuh.  Sejak zaman 



 

159 
 

 

 
 

 

dahulu, umat Islam merupakan umat yang suka bergaul, bertolak ansur dan 

mempunyai hubungan yang rapat dengan penganut agama lain (Mahathir, 2003: 

10). 

Salah satu keperluan asas bagi suatu bangsa atau negara ialah 

keselamatan dan keamanan. Dalam suasana keselamatan yang terjaminlah 

sesuatu bangsa dapat menjalankan usaha untuk membawa kemakmuran dan 

kesejahteraan. Soal keselamatan dan keamanan menjadi lebih utama lagi dalam 

keadaan seperti kita di Malaysia ini kerana rakyat yang berbilang kaum di 

dalamnya mempunyai sentimen-sentimen tertentu. Dalam hal inilah soal 

keselamatan dan perpaduan mempunyai peranan yang amat penting. Suasana 

aman dan tenteram dapat menjadi keruh dan kucar-kacir hanya kerana sentimen 

yang diapi-apikan oleh setengah-setengah pihak yang tidak bertanggungjawab. 

Hal ini juga menunjukkan bagaimana suatu peristiwa (kerusuhan) itu boleh 

menghancurkan dan memusnahkan segala usaha dan titik peluh bagi membina 

perpaduan (Mahathir, 2005: 15-16). Oleh itu, kerajaan yang lemah tidak baik 

untuk sebuah negara yang berbilang kaum, seperti halnya Malaysia (Mahathir, 

2008c: 19). Sebab, negara berbilang kaum pada kebiasaannya tidak stabil dan 

ketegangan kaum kerap berlaku. 

Menurut Mahathir, ada sesetengah orang yang salah dalam memahami 

masalah perkauman dalam konteks masyarakat berbilang kaum. Misalnya, ada 

yang berpandangan bahawa seseorang yang berbicara mengenai 

kepentingannya (bangsa Melayu) dan keperluan mereka untuk berusaha 

mengejar pencapaian bangsa lain agar mereka memiliki martabat dan kemajuan 

yang tinggi bagi negaranya sediri adalah ssesuatu yang bersifat rasis. Padahal, 



 

160 
 

 

 
 

 

pembicaraan seperti itu tegas Mahathir tidak bererti suatu yang bersifat rasis 

atau perkauman (racist).  Kerana, apa yang diinginkan dan diupayakannya 

adalah untuk kemajuan dan untuk negaranya (Mahathir, 2008c: 83). Oleh itu, 

nasihat agar orang Melayu supaya menimba ilmu dan kemahiran, supaya boleh 

digunakan untuk mencari kekayaan bagi diri mereka di negara mereka sendiri 

bukan suatu hasutan yang berbau rasis (Mahathir, 2008c: 85). Tetapi, hasutan 

yang berbau rasis atau perkauman adalah apabila seseorang berbicara atau 

mempublikasikan berita yang tidak benar berkenaan dengan perkauman itu 

sendiri, misalnya berkenaan dengan penghapusan etnik, tindakan kekerasan 

terhadap suatu etnik, penghinaan, padahal hal yang demikian tidak terjadi 

(Mahathir, 2008c: 83).  

Pengertian masyarakat majmuk sendiri sebenarnya berbeza-beza bagi 

setiap negara yang mempunyai rakyat berbilang kaum, misalnya Singapore yang 

mendakwa ianya sebagai negara berbilang kaum tetapi secara dasarnya adalah 

sebuah negeri yang dikuasai oleh penduduk berketurunan Cina yang besar.  

Untuk mengelakkan konflik antar kaum jalan yang mesti dilakukan adalah 

dengan mengurangkan perbezaan di antara kaum-kaum tersebut, salah satunya 

adalah mengurangkan jurang ekonomi. Dengan mengurangkan jurang ekonomi 

di antara rakyat Malaysia, maka mereka tidak akan begitu hiraukan atau begitu 

tekankan akan perlunya mereka diidentifikasikan menurut keturunan mereka. 

Mereka akan tetap menjadi Melayu, Cina, India, Murut, Bajau, Dayak dan 

sebagainya, tetapi mereka akan kurangkan bersengketa terhadap satu sama lain 

(Mahathir, 2008c: 91). Jadi, bukan bererti dilakukan dengan menukar etnik. 

Kerana, perbezaan etnik adalah sesuatu yang harus diterima, begitu pun dengan 



 

161 
 

 

 
 

 

perbezaan agama. Bagaimana pun beberapa aspek perbezaan kebudayaan 

boleh dijadikan sesuatu yang boleh diterima pakai oleh semua kaum (Mahathir, 

2008c: 88).  

Di samping itu, pemimpin kerajaan juga mesti memahami dengan baik 

cara-cara mengatasi masalah-masalah yang timbul dikeranakan oleh masyarakat 

majmuk, sehingga konflik antar etnik boleh dicegah. Sehingga, walaupun 

masyarakat berbilang kaum Malaysia akan terus berasingan daripada etnik 

kaum, namun Malaysia akan terus aman dan berkeupayaan untuk mencapai 

pertumbuhan ekonomi dan sentiasa memperlihatkan keharmonian perhubungan 

antara kaum jika pimpinan negara ini memahami masalah yang terdapat dan 

mempunyai kemampuan untuk mengurusnya (Mahathir, 2008c: 91).  

Yang jelas, agama Islam menyuruh orang Islam agar tidak memaksa 

sesiapa untuk memeluk agama Islam atau memerintah orang bukan Islam secara 

zalim dan tidak adil. Dengan itu Kerajaan Islam atau Kerajaan orang Islam 

tentulah kerajaan yang bertimbangrasa, adil dan baik. Jika ianya zalim dan tidak 

adil, jika ia menindas rakyat sama ada Islam atau bukan Islam, maka kerajaan itu 

bukanlah Kerajaan Islam atau kerajaan yang berpandukan kepada ajaran Islam. 

Kerana, Kerajaan Islam adalah berpandu dan mengikut lunas-lunas Islam 

(Mahathir, Ucapan di Persidangan Pemerintahan dalam Masyarakat Majmuk, 

pada 17 Ogos 1995). 

5.5 Islam dan Pengganas (Terorisme)   

Islam ialah agama keamanan, persaudaraan dan fleksibiliti, demikian ucapan 

yang disampaikan oleh Mahathir di Sidang Kemuncak Pertubuhan Persidangan 



 

162 
 

 

 
 

 

Islam (OIC) ke-8 di Teheran, Iran, pada 9 Disember 1997. Penegasan yang 

sama kembali disampaikan oleh Mahathir ketika berucap di Persidangan 

Antarabangsa tentang ‘Pengajian Agama: Menyambut Alaf Baru’ di Kuala 

Lumpur, Malaysia, pada 30 Disember 1999.  

Meskipun terkadang sukar untuk dipercayai, Islam sebenarnya ialah 
agama keamanan, sebagaimana perkataan Islam yang berasal daripada 
perkataan Arab bagi keamanan. Kerana itu, Islam sekeras-kerasnya 
menolak anggapan bahawa peperangan ialah penyelesaian konflik antara 
manusia. Orang Islam hanya boleh berperang jika mereka diserang oleh 
orang lain.   

Akan tetapi, sama ada suka atau tidak suka kata Mahathir, ramai juga 

orang bukan Islam yang berpendapat bahawa Islam adalah agama yang dikait 

rapat dengan kemunduran, kemiskinan dan kelemahan. Bahkan belakangan ini 

pula Islam sering dikaitkan dengan keganasan dan irrationality, iaitu tindakan 

atau pemikiran yang tidak berprinsip (Mahathir, Ucapan di Pelancaran IKIM dan 

Perasmian Kongres Menjelang abad 21, pada 3 Mac 1992). 

Memang, terkadang orang-orang Eropah/Barat biasanya lupa atau tidak 

mengendahkan kecenderungan mereka sendiri kepada keganasan apabila 

mereka petah berkata-kata tentang pengganas Islam. Mereka mengabaikan 

hakikat bahawa lebih ramai orang Islam dibunuh oleh orang bukan Islam (seperti 

di Bosnia-Herzegovina) atau Palestina berbandingan dengan orang bukan Islam 

yang  dibunuh oleh pengganas Islam. Namun, mereka tidak pernah lupa untuk 

mengaitkan agama seseorang pengganas jika kebetulan dia beragama Islam. 

Sampai begitu sekali mereka menyalahertikan Islam (Mahathir, 2003: 5). 

Perbuatan ganas, malah tindakan biasa orang Islam dalam mempertahankan diri 

di Palestin sentiasa digambarkan sebagai keganasan umat Islam pengganas, jika 

mereka ialah pengganas dan dalam banyak kejadian mereka bukannya 



 

163 
 

 

 
 

 

pengganas, tetap dicap sebagai pengganas Islam. Namun, keganasan oleh 

orang lain, oleh etnik Eropah, orang Kristian dan Yahudi yang fanatik serta 

penganut Buddha, tidak pernah dikaitkan dengan agama mereka. Tidak ada 

pengganas Kristian atau pengganas Yahudi atau pengganas Buddha atau 

pengganas Kristian Ortodoks yang pastinya ialah orang Serbia (Mahathir, 2003: 

9). Orang Islam dicitrakan oleh Barat sebagai pengganas dan keganasan 

dikatakan dimonopoli umat Islam, sementara orang bukan Islam hanyalah 

pengganas yang tidak dikaitkan dengan kumpulan etnik atau budaya atau agama 

mereka. Oleh itu, tidak pernah disebut bahawa sebenarnya lebih ramai orang 

Islam menjadi mangsa keganasan Kristian dan Yahudi (Mahathir, 2003: 9). 

Mahathir menyedari bahawa timbulnya sikap bias dan prejudis orang 

bukan Islam (Barat) terhadap Islam sedikit banyak memang disebabkan oleh 

umat Islam sendiri. Tindak tanduk yang radikal dan ekstrim oleh sebilangan kecil 

umat Islam telah menyebabkan dunia bukan Islam beranggapan bahawa itulah 

way of life atau cara hidup Islam yang dilaungkan, padahal tindakan radikal 

tersebut hanyalah satu aberration atau satu penyelewengan yang terkeluar 

daripada amalan normal Islam (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan 

Agung UMNO ke44, pada 4 November 1993).  

Islam dan umat Islam dikatakan hampir sinonim dengan keganasan, 

sehingga seolah-olah Islam sendiri menyokong perbuatan ganas yang tidak 

bertanggungjawab tersebut. Padahal sekali-kali, Islam tidak mengajarkan untuk 

berbuat keganasan. Kerana Islam sendiri mengakui akan perbezaan dan 

masyarakat yang berbilang bangsa. Menurut ajaran Islam, Allah SWT mencipta 

manusia di muka bumi ini berbilang bangsa dan keturunan supaya mereka boleh 



 

164 
 

 

 
 

 

mengenali dan memahami antara satu sama lain1 (Mahathir, 2003: 16). Para 

pelampau Islam yang melakukan tindak kekerasan memang tidak berfikir dua 

Mereka tidak menyedari betapa tidak rasionalnya tindakan tersebut, kerana ini 

hanya akan menjadikan mereka mempersetankan Islam. Seolah-olah pada 

sesetengah orang Islam, memenangi pertelingkahan atau mencapai matlamat 

mereka tidak lagi penting atau relevan. Apa yang penting ialah pertelingkahan itu 

sendiri. Apabila ini terjadi, maka tidak akan ada lagi keamanan, sebab keamanan 

bukanlah matmalatnya, yang penting boleh menyakit bahkan membunuh musuh 

(Mahathir, 2003: 87).   

Keganasan menurut Mahathir adalah sebarang tindakan atau perbuatan 

yang mengancam orang dengan rasa ketakutan dan kengerian kematian 

mengejut atau kecederaan parah. Dalam konteks ini, menurut Mahathir 

pengeboman dan serangan bertalu-talu ke atas rakyat dan orang awam yang 

tidak berdosa merupakan suatu tidakan keganasan (Mahathir, 2008b: 15). 

Kerananya, tindakan keganasan tidak hanya dilakukan oleh seseorang atau 

sekelompok orang sahaja, akan tetapi boleh pula dilakukan negara. “Bunuh-

membunuh, menculik dan peras ugut bukan sahaja dilakukan oleh penjenayah 

tetapi juga oleh negara-negara. Bahwa perbuatan ini kerapkali menganiaya 

orang yang tidak terlibat dan berdosa tidak diambil kira. Ada negara yang cuba 

‘assassinate’ orang tertentu dengan mengebom kediaman mereka, sambil 

mengecam perbuatan mengganas atau ‘terrorisme’ (Mahathir, Ucapan di 

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-38, pada 24 April 1987).  

                                                 
1
Ayat al-Quran yang dimaksud Mahathir dalam hal ini terdapat pada surah al-

Hujuraat ayat 13 yang bermakna: “Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu 
dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa 
dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal mengenal. Sesungguhnya orang yang 
paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang paling bertakwa di antara kamu. 
Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal”. 



 

165 
 

 

 
 

 

Menurut Mahathir keganasan boleh timbul disebabkan oleh perasaan 

kecewa terhadap kegagalan, seperti kanak-kanak apabila marah dan kecewa ia 

boleh merosakkan apa yang ada pada mereka sebagai cara melepaskan 

geramnya. Orang yang gagal tidak nampak bagaimana mereka dapat mengatasi 

kegagalan mereka juga melepaskan geram dengan cara yang sama. Mereka 

mengganas, membunuh, meletupkan bom dan menjatuhkan pesawat dengan 

penumpang yang tidak berdosa. Mereka melepaskan geram ke atas yang lemah, 

kerapakali ke atas kaum bangsa dan negara sendiri. Padahal dengan cara-cara 

yang negative ini, mereka hanya akan mundur, dihina dan ditindas. Inilah 

sebahagian dari masalah yang dihadapi oleh negara Islam kerana adanya puak 

ekstrimis agama. Oleh itu, upaya untuk mengejar segala ketertinggalan, 

menggalakan kemajuan dan  kejayaan sebenarnya lebih rasional dibanding 

dengan tindak kekerasan  (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung 

UMNO ke-48, pada 5 September 1997).    

Mahathir sedar bahawa pengganas dan keganasan merupakan salah 

satu faktor yang akan menghambat pembangunan dan akan merosakan apa 

yang sudah dicapai, kerana itu, menurut Mahathir keganasan harus dihilangkan 

atau paling tidak dikurangkan. Untuk menghilangkan atau mengurangi 

keganasan tersebut harus dikaji segala hal dan sebab yang mengakibatkan 

terjadinya keganasan atau munculnya pengganas. Apabila punca dari timbulnya 

pengganas dan keganasan dapat dihapuskan, maka barulah keganasan juga 

dapat dihapuskan.  

Keganasan merupakan halangan besar yang menghambat kemajuan dan 
keamanan. Setidak-tidaknya kita harus cuba mengurangkan keganasan, 
jika tidak dapat menghapuskan keganasan sama sekali. Satu hakikat 
penting yang menentukan kejayaan dalam perjuangan melawan 



 

166 
 

 

 
 

 

keganasan ialah kita mesti memahami punca akar umbi yang mendorong 
pengganas melakukan keganasan. Jika puncanya dapat dihapuskan atau 
paling tidak dikurangkan, barulah kita boleh harapkan keganasan 
beransur kurang (Mahathir, 2008b: 15, 42). 

5.6 Rumusan    

Berdasarkan huraian di atas, isu-isu kenegaraan semasa yang ramai 

diperbincangan oleh para sarjana dalam pandangan Mahathir harus diposisikan 

secara proporsional. Mana-mana dari konsep tersebut yang sesuai untuk diserap 

dan mana-mana yang tidak sesuai sehingga harus dtinggalkan. Atau pula mana 

dari konsep tersebut yang boleh diubahsuai sehingga ia berkesan apabila 

diterapkan. Maknanya, dalam pandangan Mahathir, apapun konsep yang datang 

dari Barat harus ditapis, sehingga tidak mesti ditolak atau pula diterima secara 

membuta tuli.  

Demokrasi misalnya, ia harus diubah suai agar sesuai dengan 

karakteristik di rata-rata negara di mana ianya diterapkan dan diamalkan dalam 

menjalankan pemerintahan, agar menghasilkan kesan yang lebih baik untuk 

pembangunan negara. Begitu pun dengan faham dan isu seumpama 

sekularisme, pluralisme, mahupun terorisme menurut persepsi Barat. Apa-apa 

yang datang dari Barat harus ditapis, dikritik dan diperjelas, agar boleh difahami 

dan diguna untuk menjadi faktor pendorong mencapai kemajuan dan kehidupan 

bernegara yang lebih baik.  

Wujud dari dari sikap kritik Mahathir terhadap isu-isu kenegaraan tersebut 

nampak apabila beliau mengganti pandangan tradisional Malaysia yang semula 

pro-Barat dengan kebijakannya, untuk berpaling ke Timur dengan mengadopsi 

sejumlah nilai-nilai kemajuan bangsa Asia, iaitu bangsa Jepun dan Korea serta 



 

167 
 

 

 
 

 

dan nilai-nilai Islam. Kerana, nilai-nilai universal moralitas ketimuran dianggap 

lebih pas, sehingga dapat memperkuat komunitas Muslim Melayu dan 

perkembangan Malaysia sendiri (Esposito & Voll, 1999: 191). Sedangkan kesan 

imprealisme Barat serta dominasi politik, ekonomi, dan kebudayaan mereka atas 

dunia Muslim serta kolonialisme Eropa yang telah membentuk dan memaksakan 

nilai-nilainya ke hampir seluruh bahagian dunia sehingga kini yang dipandang 

Mahathir sebagai suatu ancaman dan cabaran (Esposito & Voll, 188).   

Tambah lagi ketika Mahathir dengan tegas menolak bantuan dari IMF 

(International Monetary Found) yang dikendalikan oleh negara-negara Barat 

ketika berlaku kemalangan dan kegawatan ekonomi (krisis moneter) negara-

negara Asia Tenggara (termasuk Malaysia) pada akhir tahun 1997, tetapi lebih 

percaya akan kemampuan negara untuk menanggulangi sendiri kegawatan 

ekonomi tersebut.  

Bahagi Mahathir, sememangnyalah orang Islam belajar dan menguasai 

ilmu pengetahuan serta teknologi dengan baik untuk mengungguli kemajuan 

yang dicapai oleh negara-negara Barat, tetapi tidak mesti harus menjadi dan 

meniru perilaku orang-orang Barat.  

 

 

 

 



BAB 6 

PERHUBUNGAN ISLAM DAN NEGARA 

6.1 Pengenalan  

Islam dalam pandangan Mahathir adalah agama yang lengkap dan menyeluruh 

(syumul). Sebagai cara hidup, Islam sememangnya tidak hanya mengatur 

kehidupan rohani sahaja, akan tetapi juga segala hal yang menyangkut 

kehidupan di dunia, termasuk cara dalam mencapai kesejahteraan dan 

kehidupan bernegara. Bermula dari sini, maka pembacaan terhadap gagasan 

dan pemikiran Mahathir berkenaan dengan pembangunan negara serta 

perhubungan antara Islam dan negara boleh dimulai. 

6.2 Islam dan Pembangunan Negara   

Secara khusus berkenaan dengan tujuan dan strategi pembangunan negara 

disampaikan oleh Mahathir ketika melancarkan mesyuarat penubuhan ‘Malaysian 

Business Council’ pada 28 Februari 1991. Dalam forum ini, Mahathir telah 

menyampaikan ucapan dasar bertajuk ‘Malaysia: The Way Forward’ dan 

mengenalkan apa yang disebut dengan ‘Wawasan 2020’ bagi negara Malaysia.  



 

169 
 

 

 
 

 

Dalam Wawasan 2020 ini Mahathir menggariskan kebijakan dasar dan 

matlamat dari pembangunan negara Malaysia, iaitu bahawa Malaysia tidak harus 

dibangunkan dalam bidang ekonomi sahaja. Ia mesti menjadi negara yang maju 

sepenuhnya dalam semua bidang; ekonomi, politik, sosial, kerohanian, kejiwaan, 

dan kebudayaan. Sehingga menjelang tahun 2020, Malaysia sebagai sebuah 

negara merdeka akan menjadi negara yang benar-benar maju, bersatu, mampu 

berdikari, progresif dan makmur. Rakyat akan menikmati kehidupan yang 

sempurna dalam satu masyarakat yang demokratik, bertoleransi, bermoral, adil, 

mampu bersaing, dinamik dan mempunyai daya ketahanan yang tinggi. Ini 

bermakna Wawasan 2020 bertujuan mewujudkan negara bermatlamat iaitu 

Malaysia akan menjadi negara maju dengan caranya tersendiri tanpa terikut 

kepada cara dan corak negara maju yang ada sekarang. Kemajuan yang dicita-

citakan ialah kemajuan yang sempurna yang tidak semata-mata diukur dari segi 

pencapaian lahiriah atau fizikal semata-mata malah ia akan meliputi pewujudan 

satu masyarakat yang sempurna dengan nilai moral dan etika yang tinggi dan 

boleh dicontohi oleh negara-negara lain (Mahathir, 1991).  

Dengan perkataan lain, negara maju yang dimaksudkan bukan semata-

mata negara industri yang pendapatan per kapitanya adalah sekian banyak. 

Yang dimaksudkan dengan negara maju ialah negara yang berupaya 

membangunkan diri sendiri melalui penguasaan ilmu, kecekapan dan moral yang 

tinggi yang memboleh bersaing dengan negara maju yang lain dalam semua 

bidang dengan tetap mengimbangkan dunia dengan akhirat (Mahathir, Ucapan di 

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-42, pada 8 November 1991).   



 

170 
 

 

 
 

 

Wawasan 2020 juga bertujuan untuk memelihara dan memajukan agama 

Islam. Sebab, hanya Negara Islam yang kuat dan mempunyai Islam yang 

berkebolehan dalam berbagai-bagai bidang sahaja yang boleh menolong 

mempertahankan agama dan umat Islam (Mahathir, Ucapan di Perasmian 

Perhimpunan Agung UMNO ke-43, pada 6 November 1992). 

Berdasarkan objektif dari Wawasan 2020 di atas, Mahathir kemudian 

telah menyenaraikan sembilan cabaran asasi yang strategik yang harus diatasi 

apabila Malaysia hendak menjadi negara yang benar-benar maju dalam segala 

bidang, baik bidang ekonomi, politik, pemerintahan, mahupun bidang agama 

(lihat lampiran 1) 

Berlainan dengan konsep pembangunan dan negara maju yang ada 

sekarang yang lebih bercirikan kebendaan, negara maju model Malaysia yang 

dicita-citakan menurut Mahathir seharusnyalah berpegang kepada falsafah moral 

dan etika yang tinggi berasaskan kepercayaan agama. Penganutan falsafah ini 

adalah penting kerana kemajuan kebendaan tanpa nilai-nilai moral dan etika 

tidak akan mewujudkan kesejahteraan dan keharmonian yang berkekalan 

sebaliknya banyak membawa keburukan. Pengamalan nilai-nilai murni (seperti 

termaktub di dalam ‘Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam’) akan menjadi faktor 

penghalang dalaman untuk tidak menyalahgunakan kemahiran atau kekayaan 

yang dimiliki. 

Hakikat dari pembangunan itu sendiri menurut Mahathir adalah   

pembangunan ditujukan untuk manusia. Pembangunan bukanlah jalan raya atau 

bangunan besar, hospital dan berbagai kemudahan awam; ini semua adalah alat 



 

171 
 

 

 
 

 

kelengkapan bagi pembangunan yang hakiki. Yang dimaksud dengan 

pembangunan ialah peribadi dan mutu hidup manusia yang menggunakan alat 

kelengkapan ini. Pembangunan adalah kesejahteraan yang dicapai melalui 

keselesaan hidup dan ketenteraman kerohanian. Dengan perkataan lain, 

pembangunan adalah proses untuk memupuk masyarakat manusia yang 

berperadaban tinggi dengan nilai-nilai kemanusiaan yang mulia untuk 

kebahagiaan umat manusia, mempunyai ciri-ciri perseimbangan daripada segi 

material dan spiritual (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung 

UMNO ke-34, pada 19 Ogos 1983). Kerana, Islam menurut Mahathir adalah 

agama yang mengajarkan keseimbangan kehidupan umat manusia, kehidupan 

rohani dan fizikal, kehidupan individual dan sosial, kehidupan duniawi dan 

ukhrawi.  

Pembangunan yang seimbang daripada segi material dan rohani yang 

hendak dicapai kembali ditegaskan Mahathir. 

Sementara matlamat pembangunan Malaysia bertumpu pada kejayaan 
material, ini tidak bermakna kita harus lupa akan nilai-nilai dan amalan 
rohaniah. Kita dapat melihat bagaimana negara-negara yang maju dari 
segi material, mempunyai penduduk yang tidak mempunyai pegangan 
agama dan nilai-nilai rohaniah. Mereka mengejar keseronokan semata-
mata. Akhirnya ini juga tidak menghentikan jeritan batin mereka dan 
berlakulah bermacam-macam perkara yang tidak sopan dan berbagai-
bagai jenis kegilaan. Sifat-sifat kehaiwanan muncul di kalangan mereka 
(Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-41, pada 
30 November 1990).  

Bahkan, kejatuhan sesetengah-sesetengah negara yang maju adalah 

disebabkan keruntuhan akhlak atau kehilangan pedoman agama. Oleh itu, 

memandangkan akan gejala-gejala yang menimpa negara-negara maju, maka 

amatlah penting bagi negara kata Mahathir untuk menanam dengan kuat ajaran 

Islam yang sebenar supaya terbentuk peribadi bangsa dan individu yang tidak 



 

172 
 

 

 
 

 

akan lupa daratan. Sementara negara berusaha membangunkan bangsa Melayu 

khususnya sehingga ke tahap bangsa yang maju, agama tidak boleh diabaikan. 

Tekanan perlu diberikan kepada amalan nilai-nilai yang mencerminkan peribadi 

Islam yang sebenar. Orang Melayu yang akan maju kerana pengetahuan dan 

kecekapan mestilah mempunyai nilai-nilai mulia seperti keikhlasan, kejujuran, 

beramanah, bertanggungjawab, keberanian dan lain-lain sifat yang mulia supaya 

pengetahuan dan kecekapan mereka tidak disalahgunakan (Mahathir, Ucapan di 

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-39, pada 28 Oktober 1988),   

Islam membolehkan dan bahkan mendorong umatnya untuk bekerja 

keras guna mencapai pembangunan, kemajuan, kesejahteraan dan kehidupan 

yang lebih baik, tetapi Islam juga tidak membenarkan umatnya untuk melupakan 

kepentingan kehidupan akhiratnya kelak. Oleh itu, semestinyalah jika setiap 

orang bertanggungjawab untuk memberikan perkhidmatan kepada masyarakat 

dan menjayakan usahanya untuk memperbaiki nasib umat. Menurut Mahathir, 

perlu diingat dan disedari bahawa dalam Islam walaupun seseorang telah 

menunaikan fardhu ain, tetapi ia  tidak terlepas dari dosa jika fardhu kifayah tidak 

ditunaikan oleh mana-mana anggota masyarakat. Fardhu kifayah bukanlah untuk 

orang lain sahaja menunaikannya. Kerananya, tidak dibenarkan jika setiap orang 

hanya menunggu orang lain sahaja menunaikannya, sehingga mungkin tiada 

sesiapapun yang menunaikannya. Maka akan berdosalah semua orang Islam 

(Mahathir, Ucapan Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-35, 25 Mei 1984).  

Mahathir menolak dan mengecam sikap dan perilaku seseorang yang 

hanya mementingkan dirinya sendiri sahaja, terlebih dengan menganggap dan 

mencukupkan dirinya dengan beribadah ritual sahaja, tanpa mau tahu dan peduli 



 

173 
 

 

 
 

 

dengan kehidupan negara, masyarakat dan lingkungan sekitarnya, sementara ia 

boleh berbuat yang lebih berjaya bagi peningkatan kesejahteraan dan kehidupan 

masyarakat dan negaranya.   

Nyawa dan masa yang diberikan kepada kita tidak boleh disia-siakan 
hanya dengan menunggu maut. Jika kerana asyik menentukan tempat 
bagi diri kita seorang di akhirat kita mengabaikan tanggungjawab kita 
kepada masyarakat dan kejayaannya, maka akan termasuk dalam 
golongan orang yang tamak yang mengutamakan kepentingan diri sahaja. 
Mustahil orang seperti ini akan mendapat tempat yang bahagia di akhirat” 
(Mahathir, Ucapan Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-35, pada 
25 Mei 1984).  

Usaha untuk mencapai kesejahteraan dan kehidupan yang lebih baik ini 

sesuai dengan suruhan dan makna Islam. Di mana, Islam menurut Mahathir 

adalah cara hidup yang akan memandu umat Islam. Sebagai cara hidup, tentu 

sahaja Islam tidak bermakna hanya ibadah tertentu yang wajib dibuat atau 

diamalkan oleh orang Islam, akan  tetapi juga kegiatan dan tindakan apapun 

yang boleh diambil untuk kesejahteraan hidup mereka, apatah lagi untuk 

kepentingan yang lebih luas; kesejahteraan dan kehidupan bermasyarakat, 

berbangsa dan bernegara (Mahathir, 2003: 36). 

Menurut Mahathir, banyak hal dan faktor yang dibutuhkan untuk 

membangun negara yang maju, negara yang kuat, dan negara yang berdaulat, 

sehingga dipandang oleh dunia. Negara sangat memerlukan pemerintahan yang 

kuat dan baik, aparat dan pegawai kerajaan yang cekap, peraturan dan 

perundang-undangan yang adil dan saksama, suasana keselamatan dan 

keamanan, ekonomi yang kuat. Negara yang terlalu buruk pemerintahannya tidak 

mungkin dapat dibangunkan dengan pesat dan banyak negara membangun yang 

tidak dapat dimajukan samasekali kerana pemerintahan yang korup, tidak telus, 

tidak cekap, dan lain-lain (Mahathir, 2003: 28). 



 

174 
 

 

 
 

 

Salah satu keperluan asas (dasar) bagi suatu bangsa atau negara ialah 

keselamatan dan keamanan. Dalam suasana keselamatan yang terjaminlah 

sesuatu bangsa dapat menjalankan usaha untuk membawa kemakmuran dan 

kesejahteraan. Soal keselamatan dan keamanan ini menjadi lebih utama lagi 

apabila dihubungan dengan keadaan seperti di Malaysia kerana rakyatnya yang 

berbilang kaum, sehingga di dalamnya mempunyai sentimen-sentimen tertentu. 

Dalam hal inilah soal keselamatan dan perpaduan mempunyai peranan yang 

amat penting. Suasana aman dan tenteram dapat menjadi keruh dan kucar-kacir 

hanya kerana sentimen yang diapi-apikan oleh setengah-setengah pihak yang 

tidak bertanggungjawab.1 Hal ini juga menunjukkan bagaimana suatu peristiwa 

(kerusuhan) itu boleh menghancurkan dan memusnahkan segala usaha dan titik 

peluh bagi membina perpaduan (Mahathir, 2005: 15-16). 

Kita patutlah bersyukur bahawa negara kita aman dan makmur. Kerana 
wujudnya keadaan ini, kita telah dapat membangun dengan pesat dan 
rakyat telah dapat mengecap nikmatnya. Dasar-dasar dan rancangan-
rancangan pembangunan kerajaan bertujuan untuk meninggikan lagi taraf 
hidup rakyat. Segala usaha ini dapat dijalankan kerana adanya 
perpaduan, keamanan dan kerjasama. Oleh itu, amatlah penting bagi kita 
untuk menentukan bahawa ini sentiasa dipelihara. Tanggungjawab 
menjamin keadaan negara berada dalam suasana aman dan makmur 
adalah tanggungjawab kita bersama (Mahathir, 2005: 42). 

Untuk mencapai pembangunan yang optimal, maka semua anasir negara 

haruslah berusaha semaksimal mungkin untuk berjaya, mengejar ketertinggalan, 

dan mengoptimumkan aset dan kekuatan yang dimiliki. Dalam dunia Islam 

terdapat kemahiran dan cendekiawan yang mencukupi yang dapat membantu 

untuk membina negara dan menyaingi negara lain di dunia. Misalnya dengan 

                                                 
1
Peristiwa kelam, kerusuhan kaum Mei 1969 menjadi pelajaran yang sangat 

berharga yang hanya merugikan negara dan semua elemen masyarakat.   



 

175 
 

 

 
 

 

menyediakan kemudahan yang diperlukan oleh mereka serta membentuk 

persekitaran yang sesuai untuk kerja mereka (Mahathir, 2003: 25). 

Agar pembangunan negara berjalan dengan lancar, maka kekuatan 

ekonomi pun sangatlah diperlukan. Menurut Mahathir, manakala penguasaan 

tanah jajahan melalui kekuatan ketenteraan tidak lagi dapat diterima oleh 

masyarakat dunia, akan tetapi penjajahan dan penguasaan ekonomi melalui 

dagangan mata wang tidak kurang kesannya. Negara yang berada pun boleh 

dijajah dengan menjadikannya sebagai negara miskin dan pengemis dalam 

jangka masa yang amat singkat tanpa seorang pun askar penjajah terbunuh atau 

tercedera. Apabila negara menjadi miskin maka politiknya akan menjadi tidak 

stabil dan rebutan kuasa akan berlaku, rasuah pun terjadi di mana-mana. Oleh 

itu, pemimpin akan ditukar sehingga terdapat yang sanggup mengikuti kehendak 

kuasa dunia (Mahathir, 2003: 29). 

Senario mereka adalah dengan melalui media dunia yang mereka kuasai, 

bersama dengan pengaruh ke atas media tempatan yang tidak ingin dituduh 

tidak bebas atau takut kepada kerajaan, pemerintah disalahkan kerana 

kemerosotan ekonomi dan kejatuhan nilai mata wang. Oleh itu, gerakan anti 

kerajaan dicetuskan dan demonstrasi serta rusuhan berlaku. Pendekatan ini 

akan memberi kuasa politik kepada mereka sehingga kepimpinan sesebuah 

dapat ditentukan oleh mereka. Sudah tentu mereka akan memilih pemimpin yang 

mereka percayai boleh dimanipulasi. Jika tidak, pemimpin akan ditukar lagi, 

sehingga pada masa itu kemerdekaan tidak bermakna lagi (Mahathir, 2003: 31-

32). 



 

176 
 

 

 
 

 

Oleh itu, menurut Mahathir kerajaan yang lemah tidak baik untuk sebuah 

negara yang berbilang kaum, seperti halnya Malaysia (Mahathir, 2008c: 19). 

Sebab, lemahnya pemerintahan akan mengundang ugutan terhadap kuasa 

kerajaan. Kerajaan tidak boleh memuaskan hati semua pihak. Kerajaan tidak 

tegas dan terpaksa berdolak dalik, akan menimbulkan masalah kurangnya 

keyakinan terhadap kerajaan. Kondisi ini boleh jadi menyebabkan kurang 

lancarnya polisi dan projek pembangunan yang dilaksanakan oleh kerajaan 

(Mahathir, 2008c: 19).   

Mahathir menyatakan bahawa Malaysia di samping memerlukan satu 

kerajaan persekutuan yang kuat dan tidak perlu bergantung kepada mana-mana 

pihak, yang boleh berkhidmat kepada rakyat dan Negara tanpa perlu rasa takut 

atau ragu-ragu (Mahathir, 2008c: 20). Maka, Malaysia menurut Mahathir juga 

memerlukan pembangkang yang kuat yang berfungsi sebagai penyeimbang, 

untuk memastikan berbagai kebijakan kerajaan agar tidak menyimpang daripada 

landasan yang sebenar ataupun menyalahguna kuasanya. Ini bermakna, bahawa 

sinergi antara keduanya, iaitu gandingan pihak kerajaan yang kuat dan 

pembangkang yang mempunyai kekuatan serta keinginan untuk memantau 

penyalahgunaan kuasa kerajaan, akan membawa kebaikan bagi Malaysia 

(Mahathir, 2008c: 21).   

Ilmu pengetahuan mempunyai peranan yang amat penting dalam 

sesebuah masyarakat dan negara. Penguasaan ilmu pengetahuan membezakan 

taraf tamadun sesebuah masyarakat dengan masyarakat yang lain, antara 

masyarakat primitif dengan masyarakat bertamaddun. Ilmu pengetahuan juga 

adalah asas kuasa bagi seseorang individu atau sesuatu golongan kerana ilmu 



 

177 
 

 

 
 

 

pengetahuan adalah alat yang dapat membekal dan mempertingkatkan segala 

bentuk kemampuan bagi seseorang atau kumpulan (Mahathir, 2005: 21). Bangsa 

yang benar-benar berjaya dalam sejarah manusia ialah bangsa yang cekap 

menggunakan ilmu untuk memperbaiki kehidupan mereka. Itulah sebabnya, 

bahawa penerapan ilmu adalah proses yang bermula dari buaian dan berakhir di 

liang lahad (Mahathir, 2005: 90). Oleh itu, dengan menguasai semua ilmu dan 

kecekapan maka tidak perlu bergantung kepada sesiapa (Mahathir, 2008c: 81).  

Berdasarkan realiti ini mesti difahami bahawa pembangunan dan 

kemakmuran negara Islam, usaha mewujudkan kerajaan yang cekap, sistem 

perundangan, peraturan dan undang-undang yang adil dan saksama, 

sesungguhnya segala yang kena-mengena dengan dunia ini adalah sebahagian 

daripada cara hidup yang diperintahkan oleh Islam dan harus dilaksanakan 

dengan baik. Jadi bukan sesuatu yang terpisah apalagi menganggapnya hanya 

sebagai masalah duniawi. Ianya adalah perkara yang sangat penting untuk 

menjaga dan mengekalkan Islam dalam kehidupan bernegara. Menurut Mahathir 

(2003: 14), satu-satunya perkara yang dikehendaki ialah mereka tidak melanggar 

perintah Islam, tidak menjadi angkuh sehingga meniadakan kewujudan Tuhan. 

Komunis misalnya, begitu asyik dengan kemahiran dan kuasa manusia sehingga 

menolak Tuhan dan agama.  

Mahathir menyedari bahawa untuk membangun sebuah negara maju 

tidak bisa dicapai tanpa keterlibatan semua pihak terkait di dalamnya. Usaha ke 

arah membina negara Malaysia yang makmur dan berjaya, mewujudkan 

masyarakat yang progress (maju) dan mengamalkan nilai-nilai mulia dan tinggi, 

serta berkemampuan dalam semua bidang tidak boleh dilaksanakan semata-



 

178 
 

 

 
 

 

mata oleh kerajaan. Usaha ini memerlukan sokongan dan penglibatan semua 

pihak. Mahathir ingin menjadikan Malaysia sebagai negara makmur dan berjaya 

yang disebutnya sebagai Malaysia Incorporated (Mahathir, 2005: 29). Mahathir 

berucap: “Hari ini kita menghadapi pelbagai cabaran (tantangan) dan usaha 

untuk menghalang pencapaian kita. Kita akan gagal jika membenarkan cabaran 

dan usaha ini membawa perpecahan di kalangan kita” (Mahathir, 2005: 91). 

Malaysia memerlukan rakyat yang mempunyai kesedaran nasional dan 

semangat patriotisme yang tinggi. Kita memerlukan warganegara yang cinta 

akan negaranya dan yang tidak akan melakukan sesuatu yang boleh 

menjejaskan (merosak) perpaduan dan keharmonian negara. Kita memerlukan 

warganegara yang berdisiplin, berdedikasi dan beramanah tinggi. Lebih-lebih 

lagi, kita memerlukan warganegara yang sentiasa bangga bahawa dia ialah 

rakyat Malaysia (Mahathir, 2005: 65).  

Masyarakat yang jahil tidak akan mengecap kebahagiaan. Mereka akan 

hidup untuk makan, minum, tidur dan memenuhi nafsu sahaja. Masyarakat yang 

hidup kerana memenuhi nafsu semata-mata akan ditindas dan diperalatkan oleh 

orang yang berpengetahuan. Mereka akan diperhamba. Mereka akan menjadi 

masyarakat yang tidak bermaruah (martabat, kehormatan). Masyarakat yang 

ingin maju mestilah faham dengan lebih luas akan perkembangan-

perkembangan yang mempunyai kesan (efek) terhadap kehidupan mereka. 

Rakyat yang lebih berpengetahuan akan menjadi lebih waras (sehat, baik) dan 

lebih cekap dalam mempertimbangkan reaksinya terhadap segala kejadian dan 

tindakan yang mempunyai kesan kepada diri mereka dan kepada masyarakat. 



 

179 
 

 

 
 

 

Sudah tentu masyarakat yang dianggotai oleh rakyat yang waras dan 

bertanggung akan menjadi lebih maju dan bahagia (Mahathir, 2005: 84).  

6.3 Perhubungan Islam dan Negara   

Agama (Islam) memainkan peranan penting. Oleh itu menurut Mahathir agama 

tidak boleh dianggap  hanya sebagai upacara agama semata-mata yang hanya 

bersangkutan dengan seseorang pada tahap individu. Agama yang 

mengutamakan kebenaran untuk mewujudkan keadilan dalam semua aspek 

kehidupan masyarakat harus dianggap bermanfaat kepada masyarakat dan 

negara. Agamalah yang bertindak sebagai pengukuhan atau prinsip yang 

mendasari bukan sahaja kesejahteraan fizikal dan kebendaan tetapi juga 

perkembangan dan peningkatan rohani manusia. Agama jugalah yang membawa 

manusia ke arah kehidupan yang lebih seimbang. Agama jugalah yang 

memberikan petunjuk sebenar dan dorongan paling kuat ke arah mencapai 

kehidupan yang lebih baik dan bermakna (Mahathir, 2003: 152). 

Berdasarkan realiti demikian, dalam konteks kehidupan bernegara, 

bagaimana sesebuah negara boleh melahirkan rakyat yang mempunyai teras 

kesederhanaan yang mendalam terhadap agama, beriltizam kepada etika dan 

nilai moral paling tinggi tetapi cukup maju, tekun berusaha, dinamik dan 

berdedikasi ke arah kemajuan dan pembangunan. Ada beberapa perkara yang 

diperlukan dan patut untuk dipersoalkan. Pertama,  bagaimana sesebuah negara 

boleh melahirkan rakyat atau masyarakat yang mempunyai teras kesedaran yang 

mendalam terhadap agama, beriltizam kepada etika dan nilai moral paling tinggi 

tetapi cukup maju, tekun berusaha, dinamik dan berdedikasi ke arah kemajuan 

dan pembangunan. Sebab, menurut Mahathir kemajuan kebendaan boleh saja 



 

180 
 

 

 
 

 

dicapai oleh negara melalui perancangan dan pembangunan fizikal, akan tetapi 

semua kekayaan dunia yang dikumpulkan tersebut boleh lenyap begitu sahaja, 

apabila orang yang menguruskannya tidak mempunyai nilai moral yang betul. 

Kedua, perlu kesedaran terhadap pembangunan seimbang dan bersepadu 

dengan mengambil kira bahawa perancangan dan pembangunan harus 

memasukkan keperluan untuk meningkatan rohani dari awal lagi dan tidak 

meninggalkan faktor sedemikian pada peringkat akhir. Ketiga, perlunya 

kesedaran terhadap pembangunan fizikal dan pembangunan manusia dalam 

bentuk pembangunan sumber manusia. Pembangunan sumber manusia 

melibatkan penyesuaian antara permintaan untuk kategori yang berlainan dan 

tahap kemahiran tenaga manusia dengan bekalan, dan pembangunan manusia 

memerlukan pendidikan, latihan, persekitaran dan seumpamanya untuk 

mengembangkan semua potensi setiap manusia, iaitu dari segi jasmani dan 

rohani (Mahathir, 2003: 152-153). 

Islam sendiri menurut Mahathir adalah cara hidup yang akan memandu 

umat Islam. Sebagai cara hidup, tentu sahaja Islam tidak bermakna hanya 

ibadah tertentu yang wajib kita buat tetapi juga kegiatan dan tindakan apapun 

yang diambil untuk mencapai kesejahteraan hidup, terlebih-lebih lagi kehidupan 

berbangsa dan bernegara (Mahathir, 2003: 36).  

Islam bukanlah semata-mata tertumpu kepada halal-haram, dosa-pahala 
dan hukum-hakam dunia. Islam adalah ad-din atau cara hidup. Cara 
hidup meliputi segala-gala yang dilakukan semasa kehidupan orang 
Islam. Ini termasuk penyediaan bakalan makanan, pakaian dan bumbung 
di atas kepala. Juga hubungan anggota masyarakat Islam dengan orang 
Islam dan bukan orang Islam, menjadi sebahagian daripada cara hidup 
Islam. Pentadbiran, pelajaran, pertahanan, kesihatan, perhubungan dan 
perjalanan, kemudahan beribadat dan keselesaan kehidupan dan apa 
sahaja yang bersangkutan dengan kehidupan manusia termasuk dalam 
cara kehidupan orang Islam (Mahathir, Ucapan di Seminar Kebangsaan 



 

181 
 

 

 
 

 

‘Memahami Malasia sebagai Sebuah Negara Islam’ di Selangor, pada 17 
September 2002). 

Ini bermakna bahawa Islam menurut Mahathir boleh menjadi dasar dalam 

pentadbiran negara, kerana Islam berisikan nilai-nilai moral yang tinggi yang 

berguna untuk mengatur kehidupan masyarakat.  

Hasrat kerajaan untuk mempertinggikan syiar Islam di dalam negara ini 
adalah nyata. Strategi yang paling mustahak dan besar dalam 
meninggikan syiar Islam ialah memperkukuhkan kedudukan umat Islam di 
dalam  negara ini. Kukuh dari segi ekonomi, dari segi pengetahuan dan 
pencapaian ilmu, keupayaan membangunkan diri dan ketahanan dari 
segala ancaman yang berbentuk fizikal, atau yang bukan fizikal, termasuk 
Pengaruh kefahaman-kefahaman yang negatif, arus pemikiran liar dan 
lain-lain lagi (Mahathir, Ucapan di Majlis Perasmian Pusat Islam Malaysia, 
pada 16 September 1985).  

Oleh itu, dalam rangka pentadbiran negara, maka usaha-usaha ke arah 

menyerap nilai-nilai Islam dalam pentadbiran, yang bermakna menyerap nilai-

nilai moral yang tinggi menurut Mahathir adalah berdasarkan rasional bahawa 

sesebuah negara tidak mungkin mencapai dan menjamin kebahagiaan kecuali 

dengan nilai-nilai tinggi ini. Kerana, yang membezakan manusia dengan haiwan 

ialah akal fikiran dan nilai-nilai kemanusiaan. Islam mementingkan kedua-duanya 

dan itulah sebabnya dengan menjadikan usaha menyerap nilai-nilai Islam 

sebagai teras kebahagiaan dan masa depan. Sesungguhnya, semua nilai Islam 

tidaklah berbeza daripada nilai-nilai yang tinggi dan baik yang diterima oleh alam 

sejagat. Cuma mereka yang sudah membelakangkan nilai-nilai moral yang wajar 

sahaja yang akan berasa terancam dengan hasrat kerajaan untuk menerapkan 

nilai-nilai Islam dalam pemerintahan dan gerak-gerik negara. Rakyat tidak perlu 

khuatir dengan telatah beberapa kumpulan ekstremis kerana itu bukanlah dari 

ajaran Islam yang sebenar dan kerajaan tidak berminat untuk menyerap amalan-



 

182 
 

 

 
 

 

amalan mereka (Mahathir, Ucapan Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-

34, pada 19 Ogos 1983).  

Keinginan Mahathir untuk menerapkan nilai-nilai Islam ke dalam 

pentadbiran negara dengan jelas disampaikan melalui ucapannya semasa 

Penganugerahan Hadiah Antarabangsa Raja Faisal di Riyadh Arab Saudi, pada 

22 Mac 1997 dan dalam beberapa kali pelaksanaan Perhimpunan Agung UMNO. 

“Walau bagaimanapun, kita masih berpegang teguh dan komited kepada Islam, 

menggunakannya untuk membimbing kita supaya dalam keghairahan membuat 

kemajuan duniawi kita tidak meninggalkan agama atau menyisihkannya”. 

“Berpandukan prinsip Islam atau keIslaman yang diterima, kita tidak berhadapan 

dengan sebarang kesukaran untuk mencapai hassanah di dunia ini dan di 

akhirat” (Mahathir, 2003: 93). Adapun nilai-nilai Islam yang hendak diterapkan ke 

dalam pentadbiran negara dimaksud antaranya adalah amanah, jujur, disiplin, 

setia, bertanggungjawab, cekap, bersih, dan lain-lain lagi nilai Islam. Mahathir 

yakin bahawa dengan penerapan nilai-nilai yang terhadap semua pegawai 

Negara dalam menjalankan tugas dan memberikan perkhidmatan, akan 

menjadikan pentadbiran negara menjadi satu pentadbiran yang berkesan dan 

adil, pentadbiran yang jujur dan berkemas (Mahathir, Ucapan di Perasmian 

Perhimpunan Agung UMNO ke-35, pada 25 Mei 1984).  

Penerapan nilai-nilai Islam oleh pentadbiran negara menurut Mahathir 

penting dan harus dilakukan. Kerana, ianya akan membentuk kerajaan yang 

lebih adil dan lebih berkesan. Semua rakyat, dari apa juga kaum atau agama, 

akan mendapat kebahagiaan daripada pentadbiran yang diasaskan kepada nilai-

nilai Islam. Sebaliknya, apabila wujud kegiatan menyalah tafsirkan niat kerajaan 



 

183 
 

 

 
 

 

untuk menerapkan nilai-nilai Islam ke dalam pentadbiran, maka matmalat 

mengadakan pentadbiran yang jujur dan kemas tidak tercapai seperti yang 

dijangkakan (Mahathir, Ucapan Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-35, 25 

Mei 1984). Mahathir sendiri menegaskan bahawa nilai-nilai Islam adalah nilai 

hidup yang telah diamalkan dan dipilih oleh orang Melayu sebagai dasar dalam 

kehidupan yang akan menentukan kejayaan mereka.   

Berjaya atau tidaknya sesuatu masyarakat tertakluk kepada nilai hidup 
yang diamalkannya. Kita telah memilih nilai-nilai Islam sebagai panduan 
dan pegangan kita. Janganlah sesiapa mengkhianati pilihan kita ini 
dengan melemparkan fitnah yang boleh melemahkan penerimaan nilai-
nilai Islam kerana kita tahu nilai-nilai ini akan membawa manfaat kepada 
kita. Jika kita gagal, sebabnya ialah kerana orang yang mengkhianati kita 
itu telah Berjaya menyekat penerapan nilai-nilai Islam dalam amalan kita 
(Mahathir, Ucapan Perutusan Hari Raya Aidil Fitri 1406 Hijrah/1986 
Masehi, pada 2 Juni 1986).  

Di antara usaha-usaha yang dilakukan untuk penerapan nilai-nilai Islam 

dalam kehidupan bernegara tersebut dimulai oleh Mahathir ketika melancarkan 

selogan ‘Dasar Pandang ke Timur’, pada 8  Februari 1982 semasa Persidangan 

5th Joint Annual Conference of MAJECA/JAMECA di Hilton Kuala Lumpur. Ini 

bermakna bahawa Dasar Pandang ke Timur bukan bererti mengambil apa sahaja 

dari Jepun dan Korea Selatan untuk dipraktik di Malaysia dan mengenepikan 

teladan yang boleh dipelajari dari negara-negara Barat. Dasar ini bermakna 

bahawa pihak Kerajaan akan tetap membuat pengkajian, penelitian dan 

pemilihan terhadap contoh-contoh dan teladan yang terbaik daripada negara-

negara Timur yang telah maju seumpama Jepun dan Korea dengan 

mengubahsuaikannya dengan keadaan-keadaan di Malaysia agar tidak 

bertentangan dengan ajaran Islam (http://pmr.penerangan.gov.my/).  



 

184 
 

 

 
 

 

Berikutnya, pada pertengahan April 1982, kembali Mahathir melancarkan 

kempen ‘Bersih, Cekap dan Amanah’ (lampiran 2). Kempen ini berangkat dari 

kesedaran Mahathir bahawa bahawa pembangunan dan kejayaan sesebuah 

negara adalah bergantung besar kepada sikap yang positif serta bermoral tinggi 

pengurusan-pengurusan pekerjaan, pentadbiran dan rakyat secara 

keseluruhannya. Oleh itu, mereka harus memahami tugas dan tanggungjawab 

masing-masing dan melaksanakannya dengan cekap dan berkesan, di samping 

mempunyai sikap yang bersih dan beramanah. Objektif utama dasar ini adalah 

bagi mewujudkan satu etika kerja dan sikap berkhidmat yang baru bagi rakyat 

Malaysia dengan memberi keutamaan kepada peningkatan hasil (produktiviti) 

dan mutu kerja dan untuk meningkatkan semangat atau motivasi pekerja seiring 

dengan Penerapan Nilai-nilai Islam dan Penerapan Slogan Kepimpinan Melalui 

Teladan (http://pmr.penerangan.gov.my/).   

Mahathir yakin, dengan dasar pemerintahan yang bersih, cekap dan 

amanah, negara akan dapat mencapai kemajuan yang pesat dan rakyat 

keseluruhannya akan hidup lebih bahagia hasil dari amalan nilai-nilai yang mulia 

ini. Sebab, pemerintahan yang bersih, cekap dan amanah pastinya juga akan 

melicinkan pentadbiran dan urusan Kerajaan, mempertingkatkan lagi daya 

pengeluaran dan menjadikan negara stabil, kukuh dan kuat. 

Kempen pemerintahan yang Bersih, Cekap dan Amanah kemudian 

diteruskan lagi oleh kempen ‘Kepimpinan Melalui Teladan’, yang dilancarkan oleh 

Mahathir pada 19 Mac 1983 di Stadium Tun Razak, Kuala Lumpur. ‘Kepimpinan 

Melalui Teladan’ menurut Mahathir bermakna bahawa setiap orang, terutama 

yang menjadi pemimpin, mesti menunjuk teladan yang baik, membawa kebaikan, 



 

185 
 

 

 
 

 

boleh dicontohi dan boleh meyakinkan semua pihak dan menentukan 

pentadbiran negara ini berjalan dengan cukup berkesan. Walau disedari bahawa 

tidak ada seorang pemimpin pun yang tidak membuat kesilapan, namun bukan 

berarti secara sengaja mencari kesalahan pemimpin untuk menolak kebaikan 

yang boleh dicontohi. Prinsipnya adalah ambil yang jernih dan buangkanlah yang 

keruh (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-35, pada 

25 Mei 1984). Oleh itu, Mahathir berkeyakinan bahawa kepimpinan melalui 

teladan yang baik adalah satu cara yang berkesan sekali bagi menentukan 

kebaikan diamal oleh semua. (Mahathir, Ucapan di Majlis Pelancaran Kempen 

‘Kepimpinan Melalui Teladan’, pada 19 Mac 1983).  

Melalui kempen ini, Mahathir mempelawa para pemimpin untuk 

menunjukkan tiga teladan, iaitu keteladan dalam kebersihan, kecekapan dan 

amanah sebagaimana ditegaskan beliau dalam Majlis Pelancaran Kempen 

‘Kepimpinan Melalui Teladan’, pada 19 Mac 1983 (lampiran 3).   

Mahathir juga mengakui bahawa bersih, cekap dan beramanah sahaja 

tidak mencukupi. Masih diperlukan lagi sifat-sifat yang lain, seperti disiplin, 

ketertiban dan kesopanan, keberanian, budi-bahasa yang baik, kerajinan, dan 

lain-lain lagi nilai yang mulia, yang boleh menjadikan negara lebih bahagia. 

Intinya, negara memerlukan pemimpin dan pentadbir yang tegas, kerana 

matlamat sesebuah masyarakat dan negara ialah menjamin keharmonian, 

keadilan, dan juga kesejahteraan. Sekiranya para pemimpin dan petadbir Negara 

terdiri dari kalangan orang-orang yang tidak mempunyai sifat yang tegas dan 

yakin kepada kebenaran, kepada tanggungjawab dan tugas yang dipikulnya, 

maka akan lemahnya masyarakat keseluruhannya (Mahathir, Ucapan di Majelis 



 

186 
 

 

 
 

 

Pembukaan Musabaqah Membaca al-Quran Peringkat Kebangsaan, pada 13 

April 1987).  

Seterusnya, pada tahun 1985, Mahathir telah pula memperkenalkan 

'Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam dalam Pentadbiran'. Dasar Penerapan Nilai-

nilai Islam dalam Pentadbiran bermakna bahawa sebagai bimbingan 

pembentukan akhlak yang berfaedah dan berfungsi dalam kehidupan setiap 

rakyat menuju ke arah ketinggian maruah di samping menanam nilai-nilai yang 

murni dan membina ke dalam sistem pentadbiran negara. Nilai-nilai Islam itu  

sendiri boleh menjadi penggerak ke arah membanteras unsur-unsur keburukan 

yang menjadi musuh utama negara ini seperti fahaman komunis, kemiskinan, 

rasuah, kecuaian, kejahilan,  penyelewengan  dan sebagainya yang sentiasa 

mengancam usaha-usaha untuk perpaduan rakyat dan  pembangunan negara 

(http://pmr.penerangan.gov.my/). Matlamat yang hendak dicapai melalui dasar ini 

dan beberapa dasar yang lain seumpamanya adalah untuk melahirkan insan 

yang berakhlak mulia, yang bersifat tegas dalam tidak lakunya (Mahathir, Ucapan 

di Majelis Pembukaan Musabaqah Membaca al-Quran Peringkat Kebangsaan, 

pada 13 April 1987). 

Dengan kata lain, objektif dari Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam dalam 

Pentadbiran ini adalah membentuk sebuah masyarakat Malaysia yang 

bermaruah, beridentiti  kukuh dan disegani oleh masyarakat yang lain; 

Menubuhkan sebuah 'negara bahagia'; Menghapuskan  sikap yang negatif dalam 

menjalankan tugas-tugas yang dipertanggungjawabkan; dan menghasilkan untuk 

perkhidmatan yang bermutu.  



 

187 
 

 

 
 

 

Berdasarkan kepada objektif-objektif di atas jelas bahawa dasar ini 

bukannya bertujuan untuk mengIslamisasikan rakyat Malaysia yang bukan 

beragama Islam, tetapi sebenarnya memupuk amalan nilai-nilai murni yang boleh 

diterima oleh semua pihak dan golongan kerana agama-agama lain juga 

menitikberatkan amalan nilai-nilai seperti ini. Kerana, antara nilai-nilai Islam ialah 

tidak menggunakan paksaan untuk menentukan orang lain turut Islam. Islam 

lebih mengutamakan pujuk rayu daripada paksaan. Menggambarkan Islam 

sebagai agama yang tidak toleran, tidak bertimbang rasa dan kejam adalah 

perbuatan yang mencemarkan nama baik Islam dan boleh menyekat 

perkembangannya (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO 

ke-38, pada 24 April 1987).  

Rasional dari Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam dalam Pentadbiran 

adalah sebahagian daripada pelbagai usaha Kerajaan Malaysia untuk 

memasukkan unsur-unsur Islam dalam pentadbiran dan kehidupan rakyat 

Malaysia. Kerajaan memberi perhatian kepada nilai-nilai khususnya nilai-nilai 

Islam ialah dalam usaha untuk memelihara maruah warganegara Malaysia, maka 

perlulah ia mempunyai satu identiti yang kukuh. Dalam konteks ini, unsur yang 

terpenting sekali dalam pembentukan identiti warganegara Malaysia ialah nilai. Ia 

merupakan satu faktor utama yang boleh memastikan kelahiran sesebuah 

masyarakat yang disegani. Sesuatu bangsa yang tidak mempunyai nilai 

kehidupan yang tertentu akan mudah menjadi mangsa kepada bangsa lain yang 

sentiasa berusaha mengembangkan nilai-nilainya dan dengan perkembangan ini 

akan dapat menguasai bangsa yang tidak mempunyai nilai-nilai yang kukuh. 



 

188 
 

 

 
 

 

Adapun nilai-nilai Islam yang hendak diterapkan dalam pentadbiran 

negara dimaksud  yang boleh diterima oleh orang Islam dan juga oleh bukan 

Islam ialah nilai-nilai seperti amanah, kejujuran, tanggungjawab, rajin, ikhlas, 

tertib, disiplin, sikap mengutamakan masyarakat lebih daripada diri sendiri, 

sanggup berkorban, tidak tamak, berpandangan jauh ke hadapan, bermoral dan 

berkelakuan baik dan lain-lain (lampiran 4).  

Kemudian ketika berucap di Perasmian Agung UMNO ke-38, pada 24 

April 1987, Mahathir juga menegaskan kembali bahawa di antara dasar dan 

matlamat terpenting kerajaan ialah dasar penerapan nilai-nilai Islam. Tekanan 

kerajaan ialah terhadap nilai-nilai seperti persaudaraan, amanah disiplin, 

kejujuran, keadilan, toleransi, tuntutan kekayaan di dunia secara halal dan lain-

lain nilai murni. 

Penghayatan terhadap nilai-nilai akhlak yang murni dan membina 

tersebut akan memudahkan usaha-usaha untuk memajukan berbagai-bagai 

bidang yang diperlukan oleh sesebuah negara seperti kesihatan, pendidikan, 

ekonomi, pembangunan, undang-undang, dan lain-lain. Mahathir berkeyakinan 

bahawa bermula dengan penerapan nilai-nilai Islam dalam pentadbiran itulah, 

maka kerajaan yang bersih, cekap, beramanah, tertib, rajin, sopan, berdisiplin, 

bertanggungjawab dan menjunjung tinggi nilai-nilai yang mulia bagi setiap umat 

bertakwa dapat berjaya, sehingga syiar Islam pun akan semakin berkembang 

bagi memudahkan umat Islam memperolehi kebahagiaan di dunia dan di akhirat 

(Mahathir, Ucapan di Perasmian Agung UMNO ke-36, pada 27 September 1985).  

 



 

189 
 

 

 
 

 

Walau mengakui Islam merupakan dasar penting dalam kehidupan dan 

pentadbiran negara, tetapi bagi Mahathir bukan bererti bahawa Islam mesti 

dinyatakan dan diterapkan secara formal (formalisasi) sebagai hukum negara, 

iaitu hukum Islam. Esensi (substansi) yang terpenting menurut Mahathir adalah 

bagaimana ajaran dan hukum Islam tersebut difahami dan dilaksanakan oleh 

umat Islam kerana kesedaran dan pemahaman mereka sendiri, bukan sesuatu 

yang dipaksakan dan bermakna simbolik. Kerana, sesungguhnya Islam ialah 

agama kesederhanaan dan bebas daripada sebarang paksaan (Mahathir, 

Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-34, pada 19 Ogos 1983). 

Sehingga, apabila ada orang yang berpendapat bahawa adakan sahaja 

undang-undang Islam agar semua orang Islam menjadi orang Islam yang 

beriman dan bertakwa. Maka, cara ini sebenarnya menurut Mahathir hanya akan 

menghasilkan orang-orang Islam yang berislam cuma pada zahirnya. Mereka 

akan lari ke sana-sini dalam usaha untuk mengelak daripada undang-undang 

Islam. Dengan ini maka peristiwa-peristiwa yang memalukan berlakulah di 

negara-negara bukan Islam di mana orang Islam suka pergi. Sebaliknya, orang 

Islam akan berasa committed kepada agama Islam jika sekiranya mereka diberi 

penjelasan tentang kehendak agama Islam yang sebenar. Oleh itu, tidak 

dibenarkan perbuatan menyembunyi atau memutar belit ayat-ayat al-Quran dan 

Hadis Nabi s.a.w. kerana didapati tidak secocok dengan pendirian orang-orang 

tertentu. Cara seperti ini tidak akan menolong meyakinkan orang Islam sehingga 

mereka berpegang kuat kepada Islam di mana juga mereka berada (Mahathir, 

Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-34, pada 19 Ogos 1983).  



 

190 
 

 

 
 

 

Bagi Mahathir, cukup dengan mengamalkan ajaran Islam, menerima dan 

mengakui Islam sebagai agama rasmi negara, dan menggalakkan pembangunan 

institusi-institusi Islam, serta perhatian dan usaha-usaha yang memadai untuk 

mengembangkan dan menjaga Islam dengan berbagai kemudahannya, Malaysia 

sudah layak disebut sebagai ‘Negara Islam’, tanpa harus menerapkan syariah 

Islam (hukum hudud misalnya)  sebagaimana yang dituntut oleh sesetengah 

pihak. Inilah yang dilakukan oleh Mahathir selama menerajui negara, sehingga di 

masanya pembangunan institusi-institusi keIslaman, seperti pembangunan 

Masjid-masjid, Pusat Islam, Bank Islam, Universiti Islam, Pegadaian Islam, 

Insurans Islam, penyelenggaraan kompetisi baca dan hafal al-Quran, perayaan 

upacara-upacara keIslaman dan berbagai peristiwa penting lainnya sangat 

digalakkan. Dengan demikian, pentadbiran di Malaysia menurut Mahathir tidak 

bertentangan dengan lunas-lunas Islam dan mengambil kira keadaan semasa, 

termasuklah keadaan di mana separuh daripada rakyat Malaysia yang bukan 

beragama Islam (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO 

ke-36, pada 27 September 1985).  

Semangat dan keinginan Mahathir menerapkan nilai-nilai Islam dalam 

pentadbiran dan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara makin nampak 

tatkala mengisytiharkan Malaysia sebagai ‘Negara Islam’ sewaktu berucap di 

Majlis Perasmian Persidangan Perwakilan ke-30 Parti Gerakan Rakyat Malaysia, 

pada 29 September 2001.  

 UMNO ingin menyatakan secara terang-terangan bahawa Malaysia 
adalah negara Islam. Pendapat ini berasas kepada pendapat ramai 
daripada ulama-ulama di zaman dahulu yang telah menjelaskan apa 
dianya negara Islam. Untuk pengetahuan umum seorang ulama telah 
menulis buku yang bertajuk ‘Malaysia adalah sebuah Negara Islam’.  



 

191 
 

 

 
 

 

Tambah lagi ketika berucap di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO, pada 20 

Jun 2002.  

Kita adalah negara Islam di mana orang Islam menjadi majoriti dan 
menguasai negara ini… Jika kita mendakwa bahawa Malaysia adalah 
Negara Islam sebabnya amat jelas. Orang Islam di Malaysia bebas hidup 
secara orang Islam, tidak dihalang berbuat ibadat, dan mereka menikmati 
keadilan seperti yang dituntut oleh agama Islam...... Dakwaan ini dibuat 
kerana segala syarat yang mengikut ajaran Islam bagi kita menjadi 
negara Islam terdapat di Malaysia ini. 

Dan semasa berucap di Seminar Kebangsaan ‘Memahami Malaysia sebagai 

Sebuah Negara Islam’ di Selangor, pada 17 September 2002.  

Malaysia diakui oleh dunia, samada Islam atau tidak Islam, sebagai 
Negara Islam. Orang Islam Malaysia adalah orang Sunni atau Ahli 
Sunnah Wal Jamaah yang bererti mereka berpegang kepada Sunnah 
Nabi dan juga kepada pendapat atau pegangan yang diterima dan diamal 
oleh jamaah Islamiah iaitu masyarakat umum… Jumlah yang terbesar 
daripada umat Islam di Malaysia dan juga di seluruh dunia mengiktiraf 
Malaysia sebagai Negara Islam. Ini sahaja sudah mencukupi untuk 
Malaysia diterima oleh orang Islam di Malaysia yang akur kepada 
pendirian ahli Sunnah Wal Jamaah sebagai Negara Islam. Oleh itu, 
alasan lain sebenarnya tidak perlu. 

Sebenarnya pula, sebelum mengisytiharkan Malaysia sebagai negara 

Islam pada tarikh 29 September 2001 tersebut, ketika berucap di Perasmian 

Perhimpunan Agung UMNO ke 48, pada 5 September 1997, Mahathir telah pula  

menyinggung Malaysia sebagai negara Islam kerana diiktiraf oleh negara-negara 

Islam yang lain. 

Malaysia dianggap oleh negara-negara Islam lain sebagai negara contoh. 
Dalam akhbar-akhbar di negara Islam, dalam ucapan-ucapan oleh 
pemimpin-pemimpin mereka dan dalam cakapan-cakapannya, mereka 
bukan sahaja menyatakan Malaysia adalah contoh bagi negara Islam lain, 
tetapi mereka amat berbangga dan kagum dengan Malaysia sebagai 
sebuah negara Islam yang maju yang juga mempunyai ramai pendudukan 
bukan Islam.   



 

192 
 

 

 
 

 

Bahkan pula, ketika berucap di Perasmian Muktamar Mengenai Konsep 

Negara Islam di Petaling Jaya, pada 26 september 1985, Mahathir pun telah 

menyinggung tentang Malaysia sebagai ‘Negara Islam’. Malaysia yang merdeka 

telah mengisytiharkan Islam sebagai agama rasmi Negara, dan tenaga kerajaan 

telah pula digunakan untuk Islam. Masjid dan surau, sekolah dan fakulti di 

universiti, biasiswa dan jawatan, malah berbagai jenis kemudahan telah diadakan 

untuk Islam.  

Tetapi, sebentar sahaja selepas Malaysia diisytiharkan oleh Mahathir 

sebagai ‘Negara Islam’ pada tarikh 29 September 2001 tersebut, bantahan, 

diskusi, perdebatan dan polemik terhadap isu dan kebenaran Malaysia sebagai 

‘Negara Islam’ menjadi ramai diperbincangkan di kalangan sarjana, ulama, dan 

ahli politik. Padahal, Mahathir sendiri tidak menegaskan secara pasti konsepnya 

berkenaan dengan negara Islam dan tidak menghendaki perkara ini dijadikan isu 

politik yang memecahbelahkan umat Islam (Mahathir, Ucapan di Perasmian 

Perhimpunan Agung UMNO, pada 26 Jun 2002). Konsep Malaysia sebagai 

negara Islam kemudiannya disampaikan oleh UMNO melalui pemikiran para 

ulamanya (kerajaan). Secara khusus berkenaan dengan model dan 

pembangunan negara yang dikehendaki oleh Mahathir, nampaknya memang 

sudah terdeskripsi dalam konsep ‘Wawasan 2020’ sebagaimana telah dihuraikan 

di atas.   

6.4 Rumusan  

Sebagai cara hidup yang lengkap dan menyeluruh, Islam sememangnya tidak 

hanya mengatur kehidupan rohani sahaja, akan tetapi juga segala hal yang 



 

193 
 

 

 
 

 

menyangkut kehidupan di dunia, termasuk cara dalam mencapai kesejahteraan 

dan kehidupan bernegara.  

Dalam konsep yang dipanggil sebagai ‘Wawasan 2020’ Mahathir 

menggariskan kebijakan dasar dan matlamat dari pembangunan negara 

Malaysia, iaitu mewujudkan Malaysia menjadi negara maju dengan caranya 

tersendiri tanpa terikut kepada cara dan corak negara maju yang ada sekarang. 

Kemajuan yang dicita-citakan ialah kemajuan yang sempurna yang tidak semata-

mata diukur dari segi pencapaian lahiriah atau fizikal semata-mata malah ia akan 

meliputi pewujudan satu masyarakat yang sempurna dengan nilai moral dan 

etika yang tinggi dan boleh dicontohi oleh negara-negara lain. Maknanya, dengan 

Wawasan 2020, negara mampu memelihara, memajukan dan mempertahankan 

agama dan umat Islam (Mahathir, Ucapan di  Majlis Pelancaran Mesyuarat 

Penubuhan ‘Malaysian Business Council’, pada 28 Februari 1991; Ucapan di 

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-42, pada 8 November 1991; Ucapan 

di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-43, pada 6 November 1992). 

Adapun hakikat dari pembangunan negara menurut Mahathir adalah 

proses untuk memupuk masyarakat manusia yang berperadaban tinggi dengan 

nilai-nilai kemanusiaan yang mulia untuk kebahagiaan umat manusia, 

mempunyai ciri-ciri perseimbangan daripada segi material dan spiritual (Mahathir, 

Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-34, pada 19 Ogos 1983). 

Kerana, Islam menurut Mahathir adalah agama yang mengajarkan 

keseimbangan kehidupan umat manusia, kehidupan rohani dan fizikal, kehidupan 

individual dan sosial, kehidupan duniawi dan ukhrawi (Mahathir, Ucapan di 

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-41, pada 30 November 1990).  



 

194 
 

 

 
 

 

Berkenaan dengan hubungan Islam dan negara, Mahathir memandang 

Islam sebagai suatu faktor yang memainkan peranan sangat penting dalam 

kehidupan berbangsa dan bernegara. Oleh itu,  Islam  tidak boleh dianggap 

hanya sebagai upacara agama semata-mata yang hanya bersangkutan dengan 

seseorang pada tahap individu. Ini bermakna bahawa Islam menurut Mahathir 

boleh menjadi dasar dalam pentadbiran negara, kerana Islam berisikan nilai-nilai 

moral yang tinggi yang berguna untuk mengatur kehidupan masyarakat 

(Mahathir, Ucapan di Majlis Perasmian Pusat Islam Malaysia, pada 16 

September 1985). Di sini, nampak apabila Mahathir memposisikan Islam dan 

negara seperti yang digambarkan oleh Mohammed Arkoun (1997: 204), iaitu 

sebagai sesuatu yang beriringan dan tidak dapat dipisahkan.  

Dalam konteks inilah kemudian Mahathir melakukan berbagai strategi 

penting untuk menguatkan negara dengan prinsip Islam dan mengembangkan 

Islam dalam kehidupan bernegara. Sehingga inisiatif pemerintah terhadap 

pelbagai program Islamisasi lebih terserlah di masa kepimpinan Mahathir 

(Shamsul, 2001: 289). Untuk itu, Mahathir berhasil menempatkan 

pemerintahannya di jalur yang lebih berorientasi Islam dengan memberikan 

tekanan lebih besar pada Islam, baik di dalam negeri mahupun di forum 

internasional. Islam pun kemudian menjadi teras utama di bawah kepimpinan 

Mahathir (Pandian, 2005: 167). Hal ini menunjukkan bahawa Mahathir telah 

menjadi seorang pendukung Islam yang berani dan seorang politisi yang sangat 

cerdik (Hussin Mutalib, 1995: 193). Mahathir juga mampu secara cerdik 

menyatukan masa lampau dan masa kini, menahan dan mengkooptasi oposisi 

Islam, memanfaatkan Islam dalam politik domestik, regional, dan internasional 

(Esposito & Voll, 1993, 183).  



 

195 
 

 

 
 

 

Walau mengakui Islam merupakan dasar penting dalam kehidupan dan 

pentadbiran negara, tetapi bagi Mahathir bukan bererti bahawa Islam mesti 

dinyatakan dan diterapkan secara formal (formalisasi) sebagai hukum negara. 

Kerana, sesungguhnya Islam ialah agama kesederhanaan dan bebas daripada 

sebarang paksaan (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO 

ke-34, pada 19 Ogos 1983).  

Bagi Mahathir, cukup dengan mengamalkan ajaran Islam, menerima dan 

mengakui Islam sebagai agama rasmi negara, dan menggalakkan pembangunan 

institusi-institusi Islam, serta perhatian dan usaha-usaha yang memadai untuk 

mengembangkan dan menjaga Islam dengan berbagai kemudahannya, Malaysia 

sudah layak disebut sebagai ‘Negara Islam’, tanpa harus menerapkan syariah 

Islam sebagaimana yang dituntut oleh sesetengah pihak.  



BAB 7 

ANALISIS DAN PERBINCANGAN 

7.1 Pengenalan  

Sebagaimana telah dihuraikan pada bahagian terdahulu, menurut beberapa 

penyelidik Mahathir dikenali sebagai seorang tokoh yang tidak hanya rajin dan 

amat mahir dalam menulis (Pandian, 2005; Idris Aman, 2006; Abdullah Ahmad, 

2009), tetapi juga rajin dalam hal membaca yang menjadi amalan beliau sejak 

kecil (Hashim Ahmad, 2003: 145) dan berkomunikasi dengan banyak tokoh 

pemikir dunia, antaranya Ismail Raji al-Faruqi. Boleh jadi hal ini dipengaruhi oleh 

falsafah beliau yang berpegang teguh kepada prinsip bahawa pembelajaran 

adalah proses seumur hidup, sehingga dengan keupayaan mental dan 

kecekalannya beliau boleh menguasai apa sahaja yang boleh dilakukan oleh 

orang lain. Hairudin Harun (2001), Rahimin Affandi (2005) misalnya menyatakan 

bahawa Mahathir adalah seorang tokoh yang terkenal dengan pembacaan yang 

luas tentang Islam, padahal sifat ini jarang kedapatan di kalangan tokoh politik 

biasa, dan ianya telah diakui sendiri oleh  kawan maupun lawan politik Mahathir.  



 

197 
 

 

 
 

 

Wan Mohd. Nor Wan Daud (1995: 126) merumuskan sifat dari suka 

membaca dalam konteksnya yang luas ini sebagai sebahagian dari aktiviti 

pengamalan budaya ilmu. Budaya ilmu menurut Wan Mohd. Nor Wan Daud 

(1995: 108) bermakna bahawa ilmu dituntut dengan berbagai-bagai cara seperti 

pembacaan dan pendengaran atau pengalaman. Oleh itu, Islam sangat 

menekankan kebolehan menulis dan membaca. Jelmaan sikap terhadap ilmu 

dapat dilihat melalui tabiat membaca, yang kemudiannya telah menyebabkan 

Mahathir melahirkan pelbagai gagasan intelektual yang cukup membanggakan.  

Amalan budaya ilmu yang menjadi tabiat utama Mahathir dimaksud, iaitu: 

(1) tindakan menjadikan pencarian ilmu sebagai suatu usaha yang berharga 

nilainya seperti pencarian harta sehingga ianya dianggap sebagai matlamat 

hidup yang utama; (2) usaha di dalam suatu tindakan yang diputuskan dengan 

perkiraan ilmu tanpa campur tangan dari golongan yang mempunyai kepentingan 

lain; (3) bersikap terbuka dengan semua jenis ilmu tanpa mengira asal usul dan 

jenisnya; (4) analisis kritikal yang dilakukan terhadap ilmu tanpa adanya sifat 

fanatik kepada seseorang guru. Sikap ini jelas dengan terhasilnya kegiatan 

dailog intelektual yang diiringi dengan penyelidikan yang begitu giat dijalankan 

sehingga melahirkan sejumlah besar karya-karya sintesis yang bermutu yang 

kekal penggunaannya sehingga pada masa sekarang; dan (5)  penghayatan ilmu 

yang dijelmakan dengan amalan dan akhlak yang baik (Rahimin Affandi, 2005). 

Mahathir juga berbincang dan memiliki hubungan yang baik, dengan 

beberapa tokoh ilmuwan Islam semasa, antaranya adalah Ismail Raji al-Faruqi, 

Profesor Islam di Universiti Temple, Amerika Syarikat yang terkenal dengan teori 

‘PengIslaman Ilmu’ dan pandangan rasionalisnya terhadap Islam. Paling tidak, 



 

198 
 

 

 
 

 

kemasyhuran Al-Faruqi telah mendorong Mahathir untuk melancarkan 

pertubuhan Institut Pemikiran Islam Antarabangsa atau lebih dikenali sebagai 

Institute of International Islamic Thought (Ibnu Yaacob, 2008).  

Faktor-faktor di atas telah berjaya mengantarkan Matahir memahami 

Islam dan melahirkan pelbagai gagasan. cerdas berkenaan dengan Islam, nasib 

dan kaedah penyelesaian masalah umat Islam sedunia, selari dengan agenda 

dan idea tajdid Islam yang telah di bawakan oleh tokoh-tokoh ulama semasa 

(Rahimin Affandi, 2005). Bahkan, banyak dari idea-idea tajdid yang dibawakan 

beliau adalah setanding dengan tokoh ulama lulusan Timur Tengah (Rahimin 

Affandi, 2005). Namun, kerana pendidikan sekular yang diterima dan cuba 

diterapkannya tidak memungkinkan beliau digelar sebagai mujaddid (Baharuddin, 

2010). Bahkan, menurut Shamsul (2009), Mahathir bukanlah seorang ahli Islam 

atau pemikir, dia hanya menyumbangkan penilaian-penilaiannya tentang Islam 

sahaja.  Begitu pula dengan Annual Bakri & Kamarul Zaman (2001: 3), yang tidak 

bersetuju dikeranakan Mahathir sering mempersoalkan kebenaran hadis, ijmak, 

kias dan ijtihad dengan alas an bahawa kesemuanya adalah dibuat oleh manusia 

biasa. 

Berbeza dengan Muchtar Lintang (1982) yang menyamakan Dr. Mahathir 

dengan Haji Agus Salim, Muhammad Natsir, Prof Dr. Haji Ali Akbar di Indonesia 

dan Datuk Patinggi Dr. Haji Abdul Rahman Yaakub di Malaysia yang mendapat 

pendidikan sekular, tetapi mewajibkan diri masing-masing mempelajari Islam.  

Mereka, menurut Muchtar Lintang, tidak kurang daripada ulama-ulama yang ada.  



 

199 
 

 

 
 

 

Seterusnya, dalam pandangan (Ismail Ibrahim, 2002: 1, 8) Mahathir 

dikenali sebagai seorang yang amat berminat memperhatikan dan 

membicarakan tentang Islam dan umat Islam. Hal ini telah nampak sejak beliau 

memulai kerjayanya dalam bidang politik, di mana beliau sering mendiskusikan 

tentang Islam dan umatnya. Beliau memberikan pandangan dan analisisnya 

secara kritikal tentang isu-isu yang dihadapi oleh umat Islam, cabarannya dan 

bagaimana permasalahan umat Islam seharusnya ditangani dan diusahakan 

penyelesaiannya dengan sungguh-sungguh. Di peringkat nasional dan 

antarabangsa, Mahathir pun sering menyatakan kebimbangannya tentang 

elemen-elemen yang membawa kepada perpecahan umat Islam, kemunduran 

mereka dalam bidang ilmu pengetahuan, perekonomian, keruntuhan moral, dan 

sebagainya. Oleh itu, kelemahan politik, ilmu pengetahuan dan ekonomi menurut 

Mahathir merupakan punca daripada kelemahan dan kemunduran umat Islam 

sekarang ini . 

Pada prinsipnya pemikiran Mahathir sebagaimana ditegaskan oleh 

Rahimin Affandi (2005), tidak hanya sekadar mengandungi pandangan ke atas 

Islam dan problem umat Islam sahaja, akan tetapi juga diikuti oleh gagasan 

terhadap penyelesaian masalah-masalah yang dihadapi umat Islam. Inilah yang 

dipandangkan oleh sebahagian pengamat sebagai salah satu kelebihan dari 

sumbangan dan pemikiran Mahathir terhadap perjuangan Islam. Kerana, dalam 

konteks ini Mahathir tidak hanya bertindak sebagai solutionist dan opportunist, 

tetapi pencari punca masalah yang disertakan kemudiannya dengan metode 

penyelesaian terhadap permasalahan tersebut.  



 

200 
 

 

 
 

 

7.2 Gagasan Pemikiran KeIslaman  

Islam dalam pandangan Mahathir sebenarnya adalah sebuah agama 

yang bersifat rasional, dinamik dan progresif (mendorong kepada kemajuan), 

akan tetapi dalam realitasnya Islam telah banyak disalahertikan oleh umat Islam 

sendiri, sehingga ajaran Islam tampak seperti tradisional dan anti akan 

kemajuan. Umat Islam pun akhirnya lebih mementingkan urusan-urusan yang 

berhubungan dengan akhirat saja dan tidak memiliki semangat yang keras untuk 

mencapai kehidupan dunia yang lebih baik. Mereka terkadang bersifat pasrah 

dengan nasib dan merasa cukup dengan apa yang terjadi (fatalistik). Padahal, 

Islam menghendaki agar umatnya berjaya, tidak hanya di dunia akan tetapi di 

akhirat pula. Itulah sebabnya, umat Islam selalu didorong untuk meraih karunia 

Tuhan dengan bekerja keras, tekun dan disiplin.  

Keprihatinan Mahathir terhadap kondisi umat Islam ini tampak ketika 

berucap di Universiti Al-Azhar Kaherah-Mesir pada 10 Mei 1998, ketika 

menerima Ijazah Kehormat, di mana Mahathir menyatakan beberapa 

pandangannya tentang Islam dan umat Islam yang sering disalahtafsirkan oleh 

musuh Islam dan golongan-golongan yang berkepentingan (Ismail Ibrahim, 2002: 

42). Maka dalam kerangka mencapai kemajuan dan menjaga eksistensi Islam, 

tiada jalan lain yang mesti dilakukan oleh umat, selain daripada melakukan 

reinterpretasi terhadap pemahaman ajaran Islam. Kerana, pemahaman yang 

sempit atau perbezaan dalam mentafsirkan ajaran agama menjadi salah satu 

kendala kritikal dalam pembangunan negara.  

Secara kritikal Mahathir menyatakan pandangannya bahawa negara 

Islam sering menghadapi krisis dalaman akibat daripada perbezaan dalam 



 

201 
 

 

 
 

 

mentafsirkan ajaran agama yang tertentu atau kerana sifat dan sikap taasub 

kepada para pemimpin secara melampau. Ataupun kerana kejahilan dan 

kekurangan ilmu pengetahuan yang membawa kepada fahaman sempit sama 

ada dalam bidang agama, politik, ekonomi dan sebagainya, sehingga menjadikan 

orang itu akan selama-lamanya menyalahkan orang lain semata-mata, 

terutamanya kerajaan yang memerintah (Ismail Ibrahim, 2002: 22).  

Islam kata Mahathir adalah agama yang sempurna dan memiliki matlamat 

yang jelas, iaitu guna mencapai kebahagiaan hidup di dunia dan kebahagiaan 

hidup di akhirat. Konsep ajaran Islam dan segala apa pun yang diperintahkan 

oleh Islam boleh diterima oleh akal, sebab agama adalah akal. Bahkan Islam pun 

mengemukakan alasan-alasan yang sempurna, berkenaan dengan alam, 

berkenaan dengan Tuhan, dan berkenaan dengan manusia.  Dengan demikian, 

Islam menurut Mahathir mestinya difahami dengan berasaskan kepada reason, 

logic dan sound argument (Pandian, 2005).  

Sebagai agama yang menyuruhkan kepada umatnya untuk mencari dan 

mendapatkan kebahagiaan di dunia dan di akhirat, Islam adalah agama 

keseimbangan. Oleh itu, dalam pandangan Mahathir nilai-nilai spiritual wajar 

diguna untuk berhadapan dengan tekanan dunia material dan berpegang 

bahawa mencari kekayaan tidak ditolak atau dilarang oleh Islam, malahan 

kepercayaan dan pegangan kepada Islam tidak akan musnah hanya dikeranakan 

oleh kemajuan bidang sains dan teknologi. Islam tidak mengekang kemajuan dan 

Islam tidak bertentangan dengan sains dan teknologi, bahkan Islam mendorong 

agar pengkajian terhadap sains dan teknologi terus digalakkan guna mencapai 

kehidupan yang lebih baik. Dengan demikian, nilai dan pemikiran yang 



 

202 
 

 

 
 

 

berlandaskan kepada interpretasi Islam yang luas dan tersirat sebenarnya kata 

Mahathir membolehkan membantu masyarakat Islam untuk berkembang, maju 

dan bersaing dengan masyarakat lain dan melindungi kedudukan orang Islam 

lebih berkembang, maju, dan bersaing dengan masyarakat lain. Organisasi, 

disiplin dan pendedahan kepada sistem Islam akan membolehkan masyarakat 

Islam berkembang (dalam Pandian, 2005: 171). Sehingga, dalam konteks ini, 

tidak ada pilihan yang terbaik bagi umat Islam selain daripada mengejar 

kemajuan. Sebab, jika umat Islam mundur, lemah, tidak berdaya dan tidak 

memiliki kekuatan, maka mereka akan dihina, ditindas dan mungkin dikuasai dan 

dijajah kembali oleh negara-negara asing yang bukan Islam yang maju. Bahkan 

yang lebih mengkhuatirkan lagi adalah mereka dipisahkan daripada agama 

Islam. Oleh itu, Islam mesti menjadi benteng dalam mengejar kemajuan 

(Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-39, pada 28 

Oktober 1988).   

Mahathir menyedari bahawa Islam adalah salah satu unsur kuasa yang 

bertapak kuat pada orang Melayu (2008a: 125).  Oleh itu, sesuatu perubahan, 

rancangan atau ideologi yang bertentang dengan Islam tidak akan berjaya. 

Kerananya, Islam mestilah dipertahan dan dikembangkan lagi jika kemajuan 

hendak dicapai. Tetapi masalahnya menurut analisis Mahathir bukanlah pada 

Islam itu sendiri, tetapi berpunca pada tafsiran-tafsiran tentang Islam yang 

difahami oleh orang Melayu. Tafsiran-tafsiran terhadap Islam yang tidak sesuai 

dengan ajaran Islam sebenar inilah yang menjadi faktor penyebab kemunduran 

umat Islam. Masalah yang sama disinggung pula oleh Khairul Nizam (2008) 

apabila ia menyatakan bahawa bangsa Melayu cukup kuat pegangannya dengan 

warisan tradisi mereka terutama budaya setempat dari segi kefahaman Islam, 



 

203 
 

 

 
 

 

cara berfikir, hidup bermasyarakat dan banyak lagi. Malah mereka agak sukar 

untuk menerima suatu bentuk idea baru yang dirasakannya akan menggugat 

stabiliti kehidupan apatah lagi yang bersangkutpaut dengan kefahaman agama 

mereka. Ini bermaksud masih wujud masyarakat Melayu lama yang terlalu 

bertaklid dan taasub kepada bentuk pemikiran tradisi yang telah berakar-umbi 

dalam pemikiran mereka sehinggakan tidak membuka ruang kepada mereka 

untuk berfikir lebih jauh, agresif, menganalisis berasaskan sumber yang benar, 

apatah lagi untuk bersikap rasional dengan memahami realiti setempat. 

Mahathir menyatakan bahawa untuk masyarakat Melayu maju, Islam 

harus dihalusi ketika wujudnya fatalisme Melayu, kerana ketidaksungguhan 

menghadapi persaingan akan mengakibatkan orang menjadi pasrah dan pada 

akhirnya lebih mengutamakan aktiviti spirituil daripada mencari kebendaan, yang 

dianggap corak keislaman yang diamalkan oleh orang Melayu. Ia dihubungkan 

dengan interpretasi Islam yang salah dan kelemahan mereka memahami pesan 

sebenar yang tersirat dalam agama, sehingga menyebabkan masyarakat Melayu 

dilihat terus mundur. Dalam bahasa agama boleh jadi sikap lemah, daya juang 

yang rendah dan menyerah kepada takdir atau nasib ini dipengaruhi oleh 

keyakinan dan pemahaman terhadap agama yang bersifat Jabariyah.  

Mengikut kepada Khairul Nizam (2008), walaupun arus penguasaan 

pemikirannya telah berlalu dan hanya menjadi tatapan mahupun rujukan masa 

kini, tetapi fahaman ini seakan-akan mempengaruhi corak berfikir segelintir 

masyarakat Melayu hari ini. Dilihat bahawa fahaman ini membawa kesan buruk 

kepada corak dan bentuk pemikiran masyarakat Melayu sehingga melemahkan 

bangsa Melayu untuk berkembang maju dan bersaing dalam era globalisasi atau 



 

204 
 

 

 
 

 

dunia tanpa sempadan kini. Selanjutnya Khairul Nizam (2008) menulis, menurut 

Wan Zailan Kamaruddin sama ada sedar atau tidak akidah yang dianuti oleh 

masyarakat Islam di Malaysia ini adalah bersumberkan fahaman Jabariyah. 

Misalnya, masyarakat Melayu sehingga mereka lebih cenderung menyerah 

kepada Allah sahaja dalam banyak perkara daripada berusaha mengatasinya.  

Di samping itu, masih nampaknya pengaruh dari faham Jabariyah dalam 

kehidupan orang Melayu boleh pula dilihat dari tujuh aspek berikut. Pertama, 

aspek pemahaman terhadap takdir dan nasib, di mana sebahagian di antara 

mereka ada yang mempercayai bahawa semua perkara telah ditentukan oleh 

Allah SWT sama ada baik atau buruk; Kedua, aspek memandang ke hadapan 

yang pengaruhnya di dalam masyarakat masih di tahap yang rendah; Ketiga, 

aspek orientasi akhirat yang melampau, sehingga didapati masyarakat Melayu 

kurang mementingkan kehidupan di dunia mahupun untuk mencari kekayaan dan 

bersaing dengan bangsa lain; Keempat, aspek pencapaian rehdah, yakni sikap 

mereka yang tidak mahu cuba merobah fikiran yang lebih jauh sehinggakan 

berpuas hati dengan pencapaian cukup makan, cari jalan mudah dalam banyak 

hal, dan kurang daya fikiran untuk bersaing; Kelima, aspek sindrom 

pergantungan kepada nasib dan takdir; Keenam, ketakutan kepada matematik 

dan sains; Ketujuh, kesalahfahaman tafsiran ayat-ayat al-Quran  (Khairul Nizam, 

2008). 

Menurut Mahathir, tafsiran yang salah dianggap menyebabkan kejatuhan 

tamadun Islam dan umatnya. Dalam konteks ini Mahathir (2008a: 180) 

menyatakan bahawa Islam merupakan pengaruh tunggal yang paling besar 

terhadap konsep nilai dan tatasusila Melayu. Namun, kata Mahathir perlu 



 

205 
 

 

 
 

 

diingatkan bahawa hakikatnya bukanlah agama yang begitu berpengaruh, 

melainkan tafsiran tentang ajaran-ajaran Islamlah yang kuat pengaruhnya. 

Tafsiran agama berbeza-beza bukan sahaja mengikut individu, malahan juga 

mengikut usia dan masa, bahkan juga negara. Patut pula diingatkan bahawa 

Islam juga mempunyai lima mazhab dan kadangkala timbul mahzab baru 

disebabkan tafsiran seseorang individu. Kalaulah kadangkala pengaruh Islam 

terhadap konsep nilai Melayu nampaknya tidaklah begitu baik, maka sebenarnya 

pengaruh tersebut bukanlah kerana ajaran Islam, tetapi sebahagian besarnya 

adalah kerana tafsiran semasa penduduk tempatan. 

Jelas bahawa kemunduran orang Melayu bukan disebabkan oleh atau 

ada yang salah terhadap Islam, melainkan tafsiran-tafsiran mereka sendiri yang 

sempit dan tidak melihat Islam sebagai agama kemajuan. Apabila kaum yang lain 

boleh melakukan sesuatu untuk mengejar ketertinggalan dan meraih kemajuan, 

maka Melayu pun boleh berbuat demikian. Inilah yang terus diperjuangkan dan 

dibuktikan oleh Mahathir sehingga kini.  

Apabila diperhatikan nampak bahawa gagasan Mahathir di atas 

berkenaan dengan Islam sebagai agama yang dinamik dan mendorong kepada 

kemajuan adalah selari dengan gagasan utama yang telah dikembangkan oleh 

beberapa pembaharu Islam sebelumnya yang paling terkemuka di kepulauan 

Melayu. Menurut Hussin Mutalib (1995: 31) antaranya ialah al-Hadi (lahir 1862), 

Tahir Jalaluddin (lahir 1869) dan Abas Taha (lahir 1885). Kontribusi mereka 

terhadap penyebaran gagasan-gagasan reformis di dunia Melayu terutama 

terletak dalam peranan mereka sebagai pendiri dan editor dari jurnal-jurnal dan 



 

206 
 

 

 
 

 

akhbar reformis pada saat itu, seperti akhbar al-Imam yang ditubuhkan pada 

tahun 1906 oleh al-Hadi. 

 Selanjutnya, Hussin Mutalib menulis beberapa hal berkenaan dengan 

gagasan pembaharuan Islam ketiga tokoh di atas pada masa itu. “Al-Hadi, 

kontributor paling sering dan sangat tajam pada al-Imam, menekankan 

pentingnya pendidikan dan modenitas bagi kaum Melayu dan keharusan mereka 

membuang amalan-amalan tidak Islam dalam kehidupan mereka sehari-hari” 

(Hussin Mutalib, 1995: 32). “Tahir Jalaluddin dalam banyak tulisannya mengajak 

kembali kepada asas-asas Islam yang sejati yang berdasarkan kepada al-Quran 

dan Sunnah sebagai satu-satunya solusi terhadap keterbelakangan Melayu. Dia 

juga membidas kepasifan para ulama, kegagalan mereka menjalankan 

peranannya mengembalikan umat kepada ajaran Islam yang sebenar”. (Hussin 

Mutalib, 1995: 32). “Manakala pula Abas Taha dengan terang-terangan 

menunjukkan keperihatinan dan perlawanannya kepada perkembangan Islam 

adat (folk Islam) dan eklektisisme tradisional” (Hussin Mutalib, 1995: 32). 

Mengikut kepada gagasan dan peranan Abas Taha dan al-Hadi terhadap 

pembaharuan Islam, seorang sarjana menyimpulkan bahawa “Seperti halnya 

dengan Syed al-Hadi, Abas Taha adalah seorang penganjur modenisme yang 

gigih, dia terus menekan Islam sebagai suatu agama yang dinamik dan tidak 

menentang akan kemajuan. Oleh itu, Abas Taha menegaskan perlunya 

pembaharuan. Menurut Abas pula, keterbelakangan dunia Melayu khususnya 

berpunca pada pengabaian mereka sendiri terhadap ajaran agama Islam” 

(Hussin Mutalib, 1995: 32).  



 

207 
 

 

 
 

 

Bahkan, mengikut kepada Mohd. Yusof Hasan (2008) pemikiran Mahathir 

adalah kesinambungan dari gelombang keintelektualisme Melayu global yang 

telah dirintis oleh tokoh-tokoh Melayu sebelumnya, iaitu Munshi Abdullah dan 

Za’ba. Ketiga-tiga tokoh Melayu ini telah memperlihatkan teori ciri-ciri pemikiran 

yang berteraskan kepada Sistem Pemikiran Bersepadu 4K; Kerohanian, 

Kebitaraan, Kesaintifikan dan Kekreatifan. Kegiatan keintelektualisme mereka 

adalah usaha-usaha kea rah membia tamadun Melayu-Islam (Mohd. Yusof 

Hasan, 2008: 470, 471).   

Munshi Abdulllah memperlihatkan banyak pemikiran kerohanian kerana 

menyelitkan unsur-unsur kejiwaan yang berhubung dengan ajaran-ajaran agama 

Islam tentang usaha-usaha membangunkan jiwa orang-orang Melayu supaya 

cemerlang dan hebat bersaing. Adapun Za’ba, memperlihatkan pemikiran 

kerohanian dan etika keagamaan dalam penulisan keintelektulismenya dengan 

berteraskan kepada nilai-nilai murni Melayu dan akidah, syariah serta akhlak 

mulia. Za’ba menyeru dan menggerakkan supaya orang Melayu mempunyai 

pemikiran kebitaraan dan etika keprofesionalan; pemikiran kesaintifikan; etika 

kerasionalan; serta memperlihatkan pemikiran kekreatifan dan etka 

kemanusiaan. Seterusnya Mahathir, juga memperlihatkan 4K Pemikiran 

Bersepadu dan 4K etika Bersepadu dalam cara berfikir dan tindakannya. 

Mahathir mempunyai dan menggerakkan pemikiran kerohanian berteraskan 

nasionalisme Melayu dan universalisme Islam; pemikiran kebitaraan yang penuh 

gilang-gemilang dan etika keprofesionalan; pemikiran kesaintifikan; pemikiran 

rasional dan ta’akulannya berteraskan etika kerasionalan; dan pemikir kreatif 

bagi mengubah corak negara dalam pemerintahannya (Mohd. Yusof Hasan, 

2008: 471). 



 

208 
 

 

 
 

 

Pola pemikiran Mahathir dalam memahami dan menafsirkan ajaran Islam 

sebagai sebuah agama bersifat universal, moderat, rasional dan kritikal. Bahkan 

Islam juga sebagai agama yang sangat menganjurkan kemajuan (progresif) 

kepada umatnya. Pemahaman terhadap Islam seperti inilah yang kemudiannya 

digesa dan diserukan Mahathir kepada orang ramai dan kemudiannya ia dikenali 

sebagai ‘Islam Mahathir’ (Pandian, 2005) atau ‘Mahathirisme’ (Teik, 1995). Iaitu 

suatu faham yang berisikan gagasan pemikiran tentang pembangunan sosial, 

nasib orang Melayu, martabat Melayu, agama orang Melayu dan strategi masa 

hadapan Melayu yang dikaitkan dengan sikap dan pemikiran yang diasaskan 

oleh Mahathir (Harun, 2001). Oleh itu, merubah acuan pemikiran orang Melayu 

daripada sifat kemelayuan lama kepada kemelayuan baru yang bersifat agresif, 

revisionis dan berwawasan merupakan agenda teras faham Mahathirisme 

(Harun, 2001). Dalam ertikata lain, Melayu baru menurut Mahathir ialah Melayu 

yang berpegang kuat kepada agama Islam dan nilai-nilai murninya, berdisiplin 

dan sedar bahawa Tuhan hanya akan menolong mereka yang berusaha dan 

belajar serta menguasai ilmu-ilmu yang boleh menjayakan mereka. Melayu baru 

akan mengunci keretanya sebelum menyerahkan diri kepada perlindungan Allah 

s.w.t. (Hambali, 2001: 46). Melayu baru pula menurut Siddiq Fadzil (Khairul 

Nizam, 2008) adalah orang Melayu yang diperbaharui komitmen keIslamannya, 

berjiwa merdeka yang sujud, ruku dan setia mutlaknya hanya kepada Allah, 

Melayu yang telah mendapatkan semula kemuliaan status dan martabat 

keinsanannya, Melayu yang bangga menjadi umat terbaik kerana imannya serta 

Melayu yang tahu erti hidup dan mati sebagai persaingan prestasi amal 

cemerlang dan Melayu yang mempunyai semangat jihad yang tinggi dengan 

memperoleh kekuatan rohaniah untuk menghayati kemakrufan dan menghindari 

kemungkaran. 



 

209 
 

 

 
 

 

Gaya berfikir Mahathirisme mencuba memahami Islam secara kiritis, 

rasional, moderat dan tidak secara sempit berdasarkan reason, logic dan 

argument serta mengembalikannya kepada dasar semula, iaitu al-Quran dan 

Sunnah. Dengan pemahaman seperti ini Islam pada prinsipnya menurut  

Mahathir sangat menghendaki agar umatnya  berjaya, tidak hanya di dunia akan 

tetapi di akhirat pula. Itulah sebabnya, umat Islam selalu didorong untuk meraih 

karunia Tuhan dengan bekerja keras, tekun dan disiplin. Ertinya, tanpa 

pemahaman yang sebenar terhadap ajaran Islam, mustahil umat Islam boleh 

mencapai kemajuan sebagaimana yang dicapai oleh kaum yang lain.  

Modal dasar dari budaya fikir Mahathirisme sendiri nampaknya diilhami 

oleh semangat ajaran Islam yang memerintahkan kepada umatnya untuk 

menggalakkan pengajaran ilmu pengetahuan melalui perintah Iqra (al-Quran 

surah al-‘Alaq: 1-5)1 yang merupakan surah pertama diturunkan kepada Nabi 

Muhammad SAW. Perkara yang hendak dibaca itu menurut Mahathir ialah 

kejadian alam ini (khalaq) bermula dengan kejadian manusia itu sendiri (al-‘alaq). 

Sebab, Melalui pelajaranlah umat Islam akan dapat menyediakan segala-galanya 

termasuk senjata moden dan terkini bagi maksud mengawal agama, diri sendiri, 

maruah, harta dan keturunan yang dianggap sebagai dari lima yang dituntut 

untuk menjaga dan memeliharanya (Astora Jabat, 2004). Mahathir menegaskan 

pula pemahamannya bahawa tidak ada agama yang lebih menekankan pelajaran 

daripada agama Islam. Iqra menurut Mahathir adalah perkataan pertama dalam 

ayat pertama yang diwahyukan kepada Rasulullah SAW. Bahkan, kemudian 

daripada itu banyak ayat al-Quran yang menyuruh umat Islam melihat segala-

                                                 
1
QS. al-‘Alaq ini diturunkan oleh Allah s.w.t. melalui perantaraan Malaikat Jibril 

pada 17 Ramadhan ketika Nabi Saw berada di Gua Hira Mekkah. Bersempena dengan 
masa turunnya surat pertama ini, umat Islam kemudian memperingatinya sebagai hari 
‘Nuzulul Qur’an’, iaitu peringatan diturunkannya al-Quran.    



 

210 
 

 

 
 

 

gala yang dicipta oleh Allah s.w.t.2 Tentu sahaja melihat di sini tidak terhad 

kepada  melihat semata, tetapi harus pula disertai dengan kajian, penyelidikan 

dan pelajaran secara mendalam, saintifik dan berilmiah, kerana Allah telah 

mengurniakan akal dan fikiran (Mahathir, Ucapan di Perasmian Kongres 

Pendidikan Islam Kebangsaan di Pusat Islam, Johor Bharu, pada 20 Januari 

1995).   

Mahathir mahu supaya umat Islam memperbetulkan diri dan kembali 

kepada ajaran Islam yang sebenar demi menyelamatkan diri mereka. Oleh itu, 

menurut Mahathir tidak ada gunanya mengutuk dan mendesak musuh Islam 

supaya tidak menindas orang Islam dan berperikemanusiaan kepada umat Islam. 

Ketika bertemu dengan ulama besar Arab, Dr. Mahmood Kiptaru dari Syria dan 

Dr. Zaki Badawi, Pengetua Kolej Islam London, menurut Dusuki Ahmad (Astora 

Jabat, 2004), Mahathir pernah berucap: 

Kita dapat mencapai kejayaan sekiranya kita berpegang kepada asas 
ajaran al-Quran dan Sunnah seperti suruhan membaca (iqra) iaitu 
menuntut ilmu, mengukuhkan persaudaraan sesama Islam, berusaha 
mengubah nasib diri sendiri selain daripada memohon pertolongan Allah 
dan membuat persediaan untuk menggerunkan musuh dan 
mempertahankan umat dan banyak lagi. Dengan berpegang kepada 
asas-asas ini kita tidak akan berpuak-puak dan  bersengketa sesama kita, 
tetapi kita tetap akan menjadi umat yang satu yang dapat 
mempertahankan agama Islam dan umatnya. 

                                                 
2
Ayat-ayat al-Quran yang membincangkan tentang suruhan untuk 

memperhatikan, mengkaji, menyelidik dan mempelajari alam dan segala yang diciptakan 
Allah memang banyak sekali, antaranya terdapat dalam QS. Asy-Syu’araa ayat 7 
bermakna: “Dan apakah mereka tidak memperhatikan bumi, berapakah banyaknya Kami 
tumbuhkan di bumi itu pelbagai macam tumbuh-tumbuhan yang baik?”  QS. Az-Zumar 
ayat 21 bermakna: “Apakah kamu tidak memperhatikan, bahwa sesungguhnya Allah 
menurunkan air dari langit, maka diaturnya menjadi sumber-sumber air di bumi kemudian 
ditumbuhkan-Nya dengan air itu tanam-tanaman yang bermacam-macam warnanya, lalu 
ia menjadi kering lalu kamu melihatnya kekuning-kuningan, kemudian dijadikan-Nya 
hancur berderai-derai. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat 
pelajaran bagi orang-orang yang mempunyai akal”. QS. Al-Ghaashiyah 17-20 bermakna: 
“Maka apakah mereka tidak memperhatikan unta bagaimana dia diciptakan? Dan langit, 
bagaimana ia ditinggikan? Dan gunung-gunung bagaimana ia ditegakkan? Dan bumi 
bagaimana ia dihamparkan?”.   



 

211 
 

 

 
 

 

Dalam beberapa siri ucapannya nampak pula apabila Mahathir menyeru 

dan menggesa umat Islam supaya kembali dan berpegang kepada dasar 

semula, iaitu al-Quran dan Sunnah, sebagai jalan keluar untuk mengatasi 

pelbagai masalah yang mereka hadapi dan dengan itulah mereka akan menjadi 

umat yang terbaik dan berjaya. Menurut Mahathir mereka yang kuat memegang 

dasar ajaran Islam inilah yang disebut sebagai seorang ‘Muslim fundamentalist’ 

(Mahathir, di Perasmian Mesyuarat Agung UMNO, pada 20 Jun 2002) dan orang 

Islam yang terbaik ialah mereka yang fundamentalis (Mahathir, Ucaptama di 

Pusat Pengajian Islam Oxford, United Kingdom, pada 10 April 1996). Ini 

bermakna perlunya dilakukan reformasi terhadap nilai hidup yang dipegang oleh 

umat Islam supaya ia lebih berasas kepada ajaran Islam yang tidak dicampur 

aduk dengan ajaran dan tafsiran agama yang mengelirukan dan tidak 

berasaskan al-Quran atau Hadis yang sahih. Iaitu reformasi yang boleh 

mengembalikan umat Islam kepada ajaran-ajaran yang tidak dicampur aduk 

dengan pelbagai tafsiran, ajaran dan fatwa songsang yang dibuat pada masa 

dahulu (Mahathir, 2003: 70) serta reformasi pemikiran di kalangan mereka yang 

terkongkong dengan ajaran yang tidak berasaskan Islam dan mengelirukan umat 

Islam (Mahathir, 2003: 71).   

Di samping itu, sudah sepatutnya kata Mahathir apabila pembaharuan 

pemikiran terhadap Islam dimulai dan digalakkan kembali, guna menyelesaikan 

pelbagai permasalahan yang dihadapi oleh umat Islam yang timbul kerana 

peredaran masa, antaranya adalah dengan ijtihad. Sebab, soal-soal baru terus 

muncul dan jawapan atas fatwa lama dipersoalkan kerana dianggap tidak relevan 

lagi. Perkembangan dalam dunia moden dengan pendekatan sains dan 

kemudahan-kemudahan yang dicipta melaluinya, menghadapkan umat Islam 



 

212 
 

 

 
 

 

kepada beribu-ribu soalan yang tidak boleh dijawab oleh mereka yang hanya arif 

dalam hukum-hukum agama tetapi tidak berpengetahuan dalam bidang-bidang 

lain (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-41, pada 20 

November 1990). Kemudian, apa yang dahulu diterima tanpa soalan, semakin 

lama semakin dikerap soal dan melalui ijtihad kata sepakat mungkin dicapai 

untuk penyelesaiannya. Oleh kerana signifikansinya yang demikian, Mahathir 

menolak anggapan dan pendapat yang menyatakan bahawa pintu ijtihad telah 

ditutup. Hal ini menurutnya tidak menyelesaikan masalah orang Islam, bahkan 

semakin menambah masalah.  

Mengikut kepada perkembangan pemikiran semasa, umumnya pemikir 

Islam kontemporari memang sepakat terhadap pentingnya ijtihad sebagai kaedah 

untuk menetapkan solusi pelbagai permasalahan semasa yang dihadapi oleh 

umat Islam. Bahkan ianya menjadi salah satu syarat utama bagi umat Islam 

untuk meraih kemajuan dan kebangkitan mereka kembali. Sebaliknya, dampak 

dari dakwaan dan anggapan tertutupnya pintu ijtihad dan terhadnya penggunaan 

akal fikiran menjadi penyebab dan punca kemunduran umat Islam. Mengikut 

kepada Ahmad Amin (1987: 247) dalam bukunya ‘Islam dari Masa ke Masa’, 

beliau menyatakan bahawa apabila ada orang yang beranggapan dan mengkritik 

Islam sebagai agama yang beku dan tidak sesuai dengan tuntutan kondisi 

semasa, maka sebenarnya yang demikian itu bukanlah sifat agama Islam. 

Kekurangan ada pada umat Islam, bukan pada agama Islam, dikeranakan Islam 

membukan pintu ijtihad dan pintu ijma’ (kesepakatan pendapat) agar dapat 

bersikap luwes sebagaimana yang terjadi pada masa kejayaan Islam. Akan tetapi 

pada masa berikutnya umat Islam pulalah yang menuntup pintu ijtihad bahkan 

ada yang mengharamkannya atau membolehkannya dengan persyaratan yang 



 

213 
 

 

 
 

 

sangat keras. Akibatnya, Islam yang semula toleran dan longgar kemudiannya 

diterapkan oleh umat Islam secara berlebih-lebihan dan kaku. Oleh itu, Ahmad 

Amin menawarkan dua perkara untuk perbaikan keadaan umat Islam. Pertama, 

dengan jalan memperluas ilmu pengetahuan secara maksimum kerana Islam 

tidak bertentangan dengan ilmu pengetahuan. Kedua, ialah dengan cara ijtihad 

dan ijma’ para pakar terhadap berbagai persoalan yang dihadapi oleh umat Islam 

semasa yang tidak terikat oleh mazhab atau aliran pemikiran kelompok tertentu 

(1987: 249).  

Berkenaan dengan seruan Mahathir supaya masyarakat Islam kembali 

kepada asas atau fundamental ajaran Islam yang sebenar, Dusuki Ahmad 

(dalam Astora Jabat, 2004), menjelaskan pula pandangan Mahathir terhadap 

umat Islam yang fundamental, ialah mereka yang berpegang kuat kepada agama 

Islam dan nilai-nilai murninya, berdisiplin dan sedar bahawa Tuhan hanya akan 

menolong mereka yang berusaha dan mampu menguasai ilmu-ilmu yang boleh 

membangunkan mereka. Umat Islam yang berjaya akan mengunci keretanya 

sebelum menyerah kepada perlindungan Allah SWT.   

Dasar ini menguatkan keyakinan Mahathir bahawa bidang sains 

merupakan salah satu bidang utama yang harus didedahkan secara maksimum 

kepada orang Melayu. Itulah sebabnya selama kepimpinannya, penekanan 

terhadap pembangunan dan peranan sains dan teknologi (S&T), industri berat, 

penyelidikan dan pembangunan (R&D) dan terutamanya teknologi maklumat 

sangat digalakkan, sehingga boleh dikatakan faktor-faktor sebagai sebahagian 

daripada keistimewaan era Mahathir (Harun, 2001).  



 

214 
 

 

 
 

 

Mahathir amat menekankan pentingnya umat Islam untuk 

mempertingkatkan bidang ilmu pengetahuan yang menjadi salah satu senjata 

yang amat berkesan bagi pembangunan umat Islam. Sejarah kecemerlangan 

umat Islam dicapai hasil daripada ketinggian ilmu pengetahuan umat Islam pada 

ketika itu. Maka sejarah kegemilangan itu tidaklah hanya menjadi pembicaraan di 

bibir dan kebanggaan yang penuh nostalgia tetapi seharusnya direalisasikan 

dalam pembangunan tamadun umat Islam kini. Dengan ini Mahathir melihat 

bahawa penubuhan institusi pengajian tinggi Islam yang berasaskan kesepaduan 

antara bidang ilmu wahyu dengan ilmu ciptaan manusia merupakan satu agenda 

keutamaan negara (Ismail Ibrahim, 2002: 14-15).  

Oleh itu, Mahathir mengkritik sikap dan pola pikir orang Melayu yang 

terkadang tidak rasional atau masih tradisional yang boleh jadi menghambat 

kepada kemajuan. Dalam wujudnya pemikiran tradisional ini cenderung kepada 

pemikiran magis, simbolisme, dan metafizis kebalikan dari pemikiran rasionalis 

yang dicirikan oleh objektiviti, sekularisme, empirisme dan materialisme (Hairudin 

Harun, 2001). Menurut Mahathir, pola pikir yang bersifat tradisionalis tersebut 

menjadi salah satu sebab dan penghalang bagi orang Melayu untuk mencapai 

kemajuan dan setanding dengan kelompok masyarakat yang lain. Pemahaman 

seperti ini pada realitinya tidak hanya wujud dalam bentuk pemahaman terhadap 

ajaran agama yang sering disalahditafsirkan atau tafsirkan secara sempit, tidak 

kritikal, tradisional dan kurang sesuai dengan kondisi masa sekarang, akan tetapi 

juga wujud dalam amalan sehari-hari, iaitu berupa sikap dan etos kerja orang 

Melayu yang lemah, suka bertelagah, kondisi politik yang tidak stabil, pengkajian 

dan perkembangan ilmu yang terbatas dan sebagainya.  



 

215 
 

 

 
 

 

Mahathir menyerukan perlunya usaha dan perubahan-perubahan penting 

terhadap pola pikir masyarakat Melayu melalui proses yang sewajarnya, iaitu 

melalui proses pendidikan, pengajaran dan dakwah Islam yang dinamik. 

Pelajaran agama, dakwah Islamiah dan latihan untuk rohaniah ditujukan agar 

pegangan Islam menjadi benteng kepada umat Islam dalam rangka mengejar 

kemajuan. Dengan demikian akan terbentuk peribadi yang benar-benar Islam 

yang tidak tamak, tidak mementingkan diri sendiri atau pula cuma mementingkan 

kepentingan mereka di akhirat, tidak taasub dengan kemajuan dunia yang boleh 

membuat mereka lupa dengan akhirat, tetapi  seimbang antara dunia dan akhirat. 

Kerana, pendidikan memainkan peranan yang amat penting dalam 

membangunkan bangsa dan negara. Oleh itu, pendidikan perlu dikaji dari 

semasa ke semasa dan tekanan kepada kaitan ilmu yang dipelajari dengan kerja 

yang dilaksanakan Sedangkan gerakan dakwah akan diberi perhatian yang lebih 

oleh kerajaan. Peruntukan serta kakitangan yang lebih akan diadakan untuk 

tujuan ini. Kurikulum dakwah tidak sepatutunya terserah semata-mata kepada 

budi bicara dan kefahaman individu-individu yang mungkin mengeliru dan 

memesongkan akidah umat Islam (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan 

Agung UMNO ke-39, pada 28 Oktober 1988).   

Usaha-usaha pendidikan, pengajaran dan dakwah diusahakan secara 

maksimum dimulai apabila beliau ditunjuk menjadi Menteri Pelajaran di tahun 

1974 dan semakin intensif ketika Mahathir dilantik menjadi Perdana Menteri 

sehingga tahun 2003. Misalnya, untuk memperbaiki sistem pengajaran 

pengetahuan Islam agar sesuai dan berkesan, Mahathir telah mengadakan 

pengkajian semula pendidikan Islam dan menubuhkan Dewan Penasihat untuk 

pendidikan Islam. Tujuan utama dewan ini adalah untuk membuat Islam menjadi 



 

216 
 

 

 
 

 

relevan dengan keperluan modenisasi umat Islam. Pada masa itu, Mahathir juga 

mempelawa para intelektual Muslim untuk melakukan pengIslaman pengajaran 

ilmu pengetahuan alam di sekolah-sekolah dan memberlakukan pemakaian buku 

teks Islam standard ke atas seluruh peringkat pendidikan sampai pengajian 

tinggi. Mahathir juga menyetujui usaha memperbaiki pelaksanaan pelatihan para 

guru Islam dan untuk membentuk Yayasan Dakwah Islamiah. Usaha ini terus 

berlanjut dengan ditubuhkannya Pusat Penelitian Islam Asia Tenggara; 

penetapan pengetahuan agama Islam sebagai materi ujian di tingkat Sijil 

Pelajaran Malaysia; penetapan secara resmi bulan dakwah; penubuhan Sekolah 

Guru Islam; penubuhan Universiti Islam International, IKIM, dan mewajibkan 

tamadun Islam sebagai mata kuliah wajib di seluruh perguruan tinggi Malaysia 

(Hussin Mutalib, 1996: 195). 

Gagasan dan seruan Mahathir agar para intelektual Muslim membantu 

pengIslaman pengajaran ilmu pengetahuan alam di sekolah-sekolah dan 

pemberlakuan sistem standardisasi buku teks Islam ke atas seluruh peringkat 

pendidikan sehingga pendidikan tinggi pada tahun 1974 ketika menjadi Menteri 

Pelajaran (Hussin Mutalib, 1996: 195), serta penekanan yang kuat terhadap 

penguasaan ilmu sebagai syarat utama bagi kemajuan umat Islam nampaknya 

didorong dan dipengaruhi oleh teori ‘PengIslaman Ilmu’ Al-Faruqi. Menurut Al-

Faruqi ‘Islamisasi Ilmu’ bererti pengIslaman ilmu pengetahuan moden dengan 

cara menyusun dan membangun ulang sains sastra, dan sains-sains pasti alam 

dengan memberikan dasar dan tujuan-tujuan yang selaras dengan Islam. Setiap 

disiplin harus dituangkan kembali sehingga mewujudkan prinsip-prinsip Islam 

dalam metodologinya, dalam strateginya, dalam apa yang dikatakan sebagai 

data-datanya, dan problem-problemnya dan lebih penting lagi adalah 



 

217 
 

 

 
 

 

mengungkapkan relevensi Islam sepanjang ketiga poros tauhid, iaitu kesatuan 

pengetahuan, hidup dan kesatuan sejarah. Ada lima sasaran utama bagi umat 

Islam untuk meraih kemajuan di bidang ilmu pengetahuan, iaitu penguasaan 

terhadap disiplin-disiplin moden; penguasaan terhadap khazanah Islam; 

menentukan relevensi Islam yang spesifik pada setiap bidang ilmu pengetahuan 

moden; mencari cara-cara untuk melakukan sintesis kreatif antara khazanah 

Islam dengan khazanah ilmu pengetahuan moden; dan mengarahkan pemikiran 

Islam kepada pemenuhan pola rancangan Tuhan (Al-Faruqi, 1995). 

Aktiviti dakwah pun diambil perhatian lebih. Di mana, di samping 

penubuhan pelbagai institusi dan kemudahan Islam kerajaan di bawah 

pemerintahan Mahathir telah mengenalkan tipa dakwah yang lebih lebih moderat, 

toleran dan cocok untuk kepentingan masyarakat Melayu, dengan kemajemukan 

kelompok-kelompok etnisnya serta jumlah penduduk Islam dan bukan Islamnya 

yang hampir sama (Shamsul, 2001: 291).  

Adapun pandangan Mahathir terhadap hudud (hukum Islam terhadap 

tindak pelanggaran atau pelaku jenayah), yang sebenar tidak menolak, namun 

menurut Mahathir pelaksanaan dari hukum hudud itulah yang harus mengambil 

kira keadaan dan akibatnya. Sebab tujuan hukum dalam Islam ialah untuk 

mewujudkan masyarakat Islam yang bahagia, masyarakat yang bebas daripada 

ketidakadilan (Mahathir, Ucapan Semasa Merasmikan Seminar Undang-Undang 

Keterangan dan Prosedur Mahkamah di IKIM, pada 14 Oktober 1994). Di 

samping itu pula, kepatuhan kepada undang-undang yang dipaksakan dan bukan 

berangkat pada suatu pemahaman yang sebenar bahawa hal yang demikian 

sememang harus dilakukannya sebagai wujud kesadaran dan kepatuhannya 



 

218 
 

 

 
 

 

kepada ajaran agama, pada akhirnya hanya akan melahirkan ritual simbolik, 

bukan keimanan dan sifat ketakwaan sebagaimana yang dikehendaki semula 

(Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-34, pada 19 

Ogos 1983).  

Pemikiran yang kurang lebih sama berhubung dengan pandangan 

terhadap hudud ini dikemukakan pula oleh Asghar Ali Engineer (1999: 258). 

Menurutnya hudud boleh diterapkan dan hanya diberlakukan apabila prinsip-

prinsip seperti keadilan distribusi kekayaan dan kesejahteraan, persamaan hak 

antar manusia, kesetaraan antara laki-laki dan wanita sudah wujud dalam 

masyarakat. Bahkan, prinsip-prinsip tersebut telah menjadi pola hidup sehari-

harinya, iaitu dalam masyarakat yang telah menerapkan keadilan distribusi 

kekayaan dan kesejahteraan, persamaan hak, kesetaraan jenis jantina dan 

keadilan secara umum. Tetapi, apabila prinsip-prinsip ini belum wujud lagi, maka 

hudud tidak boleh diterapkan. Selain daripada itu, kalau pun diterapkan maka 

hudud hanya boleh diterapkan di dalam dan untuk masyarakat Islam, kerana 

semuanya orang-orang Islam, namun hudud akan mendatangkan masalah dan 

kemalangan apabila diterapkan di dalam masyarakat yang berbilang kaum 

(plural).  

Demikianlah, pada prinsipnya semua usaha yang dilakukan oleh 

pemerintahan Mahathir dalam memajukan Islam di Malaysia bertujuan  

menjayakan Islam dengan beberapa hujah, bahawa di bawah Mahathir, 

dukungan pemerintah terhadap Islam di Malaysia berlangsung lebih dari sekadar 

dukungan simbolik; pembangunan masjid-masjid, Pusat Islam, Bank Islam, 

Universiti Islam, Pegadaian Islam, Asuransi Islam, penyelenggaraan peraduan 



 

219 
 

 

 
 

 

baca dan hafal al-Quran, perayaan upacara-upacara keislaman dan berbagai 

peristiwa penting lainnya, akan tetapi menunjukkan bahawa Mahathir adalah 

seorang pendukung Islam yang berani dan juga seorang ahli politik yang sangat 

cerdik (Hussin Mutalib, 1995: 193). Tambah lagi, Mahathir yang secara peribadi 

tertarik pada soal-soal politik mahasiswa dan evolusi gerakan dakwah dan 

kedalaman pengetahuannya tentang kedua perkara tersebut, Mahathir mampu 

membangun kembali aspek-aspek sosiopolitik negara terutama dalam 

merespons tantangan Islam pada umumnya dan gerakan dakwah pada 

khususnya. Tentu saja, sumbangan  Mahathir sangat besar dalam hal ini 

(Shamsul, 2001: 295). 

Upaya dan gagasan Mahathir terhadap perubahan masyarakat Islam 

tampak pula pada huraian-huraian mendalam dalam buku Dilema Melayu yang 

diterbitkan pertama kali pada tahun 1970. Dalam buku ini Mahathir menghuraikan 

beberapa sebab dan hal terkait dengan kemunduran masyarakat Melayu. Antara 

punca kemunduran orang Melayu ialah faktor baka dan alam sekitar.  

Berkenaan dengan faktor baka dan alam sekitar ini Mahathir menyatakan 

beberapa pandangannya. Satu perkara yang telah diterima umum ialah faktor 

keturunan memainkan peranan penting dalam perkembangan sebuah kaum 

Mahathir (2008a: 28). Alam sekitar turut memainkan peranan penting dalam 

membentuk diri seseorang, keluarganya dan kaumnya. Di samping faktor 

keturunan, alam sekitar juga merupakan faktor penting dalam membentuk 

perkembangan manusia dari segi fizikal, mental dan psikologi (Mahathir, 2008: 

31). Kesan keturunan dan alam sekitar ke atas manusia adalah saling berkaitan 

serta saling menyokong antara satu sama lain. Perkembangan sesebuah 



 

220 
 

 

 
 

 

keluarga atau kaum hendaklah mengikuti garis-garis yang telah ditetapkan oleh 

keadaan alam sekitar dan juga oleh penyaluran ciri-ciri ibu bapa kepada anak-

anaknya (Mahathir, 2008a: 32). Iklim negeri ini yang panas dan lembab juga tidak 

begitu menggalakkan bagi kerja-kerja yang berat ataupun daya pemikiran yang 

lebih aktif. Oleh itu, penduduknya, kecuali sebilangan kecil, lebih suka duduk 

rehat atau berbual dengan jiran tetangga dan rakan-rakan mereka. Kegiatan 

pertanian tidak menggalakkan tumbuhnya sebuah masyarakat yang besar 

(Mahathir (2008a: 34). Orang Melayu yang selama ini lemah disebabkan 

Pengaruh keturunan dan alam sekitar tidak berupaya untuk menghadapi cabaran 

para pendatang (Cina) hingga terpaksa mengalah. Apa sahaja yang boleh 

dilakukan oleh orang Melayu, orang Cina boleh lakukannya, tetapi dengan lebih 

baik dan lebih mudah. Lama kelamaan pendatang Cina yang mempunyai 

keazaman yang kuat dan rajin bekerja, mula mengambil tempat perniagaan kecil 

dan semua kerja mahir yang dahulunya diusahakan oleh orang Melayu (Mahathir 

(2008a: 38). Azam orang Melayu untuk maju yang memang tidak begitu kuat 

kerana kurangnya hubungan dengan dunia luar, jadi semakin tipis. Lama 

kelamaan mereka ketinggalan di belakang di dalam menyesuaikan diri dengan 

perubahan masa (Mahathir, 2008a: 42). 

Selain daripada faktor baka dan alam sekitar sebagai punca kemunduran 

orang Melayu, punca yang lainnya menurut Mahathir adalah berkaitan dengan 

tatasusila dan sistem nilai.  Kerana konsep-konsep nilai dan tatasusila adalah 

saling terkait rapat. Tatasusila sangat dipengaruhi oleh agama atau tafsiran 

agama, maka ini bererti bahawa nilai-nilai juga sangat rapat hubungannya 

dengan kepercayaan agama. Masalahnya adalah tafsiran agama berbeza-beza 

bukan sahaja mengikut individu, malahan juga mengikut usia dan masa, bahkan 



 

221 
 

 

 
 

 

juga negara. Oleh sebab itu, pemahaman daripada sistem tata nilai dan 

tatasusila orang Melayu merupakan syarat mutlak untuk merancang masa 

hadapan mereka (Mahathir, 2008a: 180).  

Mahathir juga mengkritik beberapa sikap orang Melayu yang dianggap 

lemah jika dibandingkan dengan kaum-kaum yang telah maju. Sikap ini dianggap 

oleh Mahathir sebagai punca kemunduran orang Melayu yang harus diubah agar 

mereka bisa bersaing dan setanding dengan kaum yang lain. Sikap dimaksud 

yang telah disenaraikan pula oleh Khoo Boo Teik (1995), antaranya adalah: (1) 

Orang Melayu santai dan toleran (2) Orang Melayu menghargai nyawa tetapi 

nampaknya tidak menghargai sepenuhnya apa yang dikatakan nyawa dan 

tujuannya; (3) Walaupun orang Melayu pada lahirnya menghargai kehidupan, 

tetapi nampaknya tidak tahu apa yang sepatutnya dilakukan dengan kehidupan; 

(4) Hidup dikaitkan dengan masa. Hidup bererti berada untuk satu jangka masa. 

Oleh itu, hidup dan masa tidak dapat dipisahkan, jika kehidupan ini dihargai, 

maka masa juga haruslah dihargai. Malangnya, hubungan antara hidup dengan 

masa nampaknya tidak dihargai oleh orang Melayu; (5) Mengabaikan masa 

boleh dilihat sebagai cara bagaimana masa disia-siakan; duduk-duduk sahaja, 

minum kopi atau berbual. Apabila tidak ada kesedaran terhadap masa (dan 

waktu), maka tidak adalah perancangan dan pelaksanaan kerja tidak boleh 

diharapkan. Padahal, jadual waktu merupakan bahagian penting dalam 

kehidupan manusia moden; (6) Meskipun diterima hakikat bahawa ajal itu sudah 

ditakdirkan, namun kesedaran bahawa dia akan mati tentu memeranjatkan juga 

orang Melayu. Kesedaran ini, biasanya datang apabila seseorang itu mencapai 

usia 35 atau 40 tahun. Seringkali dia menjadi pendiam dan enggan bersungguh-

sungguh untuk mencari kebahagiaan hidup di dunia. Bahkan berusaha untuk 



 

222 
 

 

 
 

 

berubat pun tidak dilakukan seperti sewajarnya apabila sakit teruk; (7) boros dan 

tidak pandai berjimat. Ini terkesan dari upacara pengkebumian dan peringatan 

secara besar-besar, padahal ajaran Islam melarang hal yang demikian; (8) 

Tanah menguasai cara berfikir orang Melayu dan hartalah yang kerap 

menimbulkan perbalahan. Perbalahan begini lazimnya menjadi isu yang penuh 

emosi; (9) Orang Melayu kurang Berjaya dalam perniagaan kerana mereka tidak 

faham tentang kemampuan wang dan suka mengaut untung cepat; (10) Sifat 

orang Melayu yang terlalu tertib dan terlalu sopan santun menyebabkan jarang 

lahir sifat terus terang. Sikap yang terlalu sopan dan lemah lembut tidak akan 

wujud tanpa merendahkan diri Akibat daripada sikap menahan diri orang Melayu 

selalunya disalahertikan; (11) Menahan diri dan hasrat tidak suka menyakitkan 

hati orang lain tidaklah akan melahirkan masyarakat yang agresif (Mahathir, 

2008a: 104; 187-197).  

Dari beberapa sikap orang Melayu yang telah dianalisis oleh Mahathir di 

atas, semamangnya ada beberapa di antaranya yang bercanggahan dengan 

ajaran Islam. Misalnya, Islam sebagai agama yang sempurna telah 

memerintahkan umatnya untuk menghargai masa dan waktu (QS. al-‘Ashr: 1-3);3 

kerja keras (QS. al-Taubah: 105);4 berjimat (QS. al-Israa’: 26-27);5 tidak bercerai-

                                                 
3
QS. al-‘Ashr ayat 1-3 bermakna: “Demi masa. Sesungguhnya manusia itu benar-

benar berada dalam kerugian, kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal 
shaleh dan nasihat menasihati supaya menaati kebenaran dan nasihat menasihati 
supaya menetapi kesabaran".   

4
QS. al-Taubah ayat 105 bermakna: “Dan katakanlah: "Bekerjalah kamu, maka 

Allah dan RasulNya serta orang-orang mukmin akan melihat pekerjaanmu itu, dan kamu 
akan dikembalikan kepada (Allah) Yang Mengetahui akan yang gaib dan yang nyata, lalu 
diberitakan-Nya kepada kamu apa yang telah kamu kerjakan".   

5
QS. al-Israa’ ayat 26-27 bermakna: “Dan berikanlah kepada keluarga-keluarga 

yang dekat akan haknya, kepada orang miskin dan orang yang dalam perjalanan; dan 
janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) secara boros. Sesungguhnya 
pemboros-pemboros itu adalah saudara-saudara syaitan dan syaitan itu adalah sangat 
ingkar kepada Tuhannya”. .   



 

223 
 

 

 
 

 

berai dan bercanggahan (QS. Ali Imran: 103 dan 105);6 bersatu dan bersaudara 

(QS. al-Hujuraat: 10);7 memiliki semangat dan motivasi yang tinggi (QS. Ali 

Imran: 139),8 dan lain-lain. 

Berhubung, dengan pelbagai sikap dan problem yang dihadapi oleh 

masyarakat Islam Melayu, hal terpenting adalah bahawa Mahathir juga 

menawarkan solusi sekaligus menggagas agar masyarakat Melayu bangkit dari 

kemunduran dari kelemahan mereka dengan menyedari bahawa punca dari 

kemunduran dan kelemahan itu adalah bersumber dari diri mereka sendiri 

(Rahimin Affandi, 2005). Oleh itu, semestinya mereka kata Mahathir lebih 

memperkuat pegangan terhadap Islam; tidak sempit pandangan terlebih dalam 

menafsirkan ajaran agama; meningkatkan persatuan dan persaudaraan di antara 

sesama umat Islam; membudayakan sifat saling menolong dan bekerjasama; 

menyedari dan menjauhkan diri bersengketa dan berbantahan sesama sendiri; 

untuk kemajuan dan kesejahteraan hidup mereka, bahkan juga negara. Mahathir 

yakin, apabila mereka memahami ajaran agama secara benar dan meningkatkan 

etos kerja yang sesuai maka mereka pun boleh mencapai kemajuan 

sebagaimana yang dicapai oleh masyarakat lain.  

                                                 
6
QS. Ali Imran ayat 103 dan 105 bermakna: “Dan berpeganglah kamu semuanya 

kepada tali (agama) Allah, dan janganlah kamu bercerai berai, dan ingatlah akan nikmat 
Allah kepadamu ketika kamu dahulu (masa Jahiliah) bermusuh musuhan, maka Allah 
mempersatukan hatimu, lalu menjadilah kamu karena nikmat Allah orang-orang yang 
bersaudara; dan kamu telah berada di tepi jurang neraka, lalu Allah menyelamatkan 
kamu daripadanya. Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepadamu, agar 
kamu mendapat petunjuk”. “Dan janganlah kamu menyerupai orang-orang yang bercerai-
berai dan berselisih sesudah datang keterangan yang jelas kepada mereka. Mereka 
itulah orang-orang yang mendapat siksa yang berat”.   

7
QS. al-Hujuraat ayat 10 bermakna: ”Sesungguhnya orang-orang mukmin adalah 

bersaudara karena itu damaikanlah antara kedua saudaramu dan bertakwalah kepada 
Allah supaya kamu mendapat rahmat”.   

8
QS. Ali Imran ayat 139 bermakna: “Janganlah kamu bersikap lemah, dan 

janganlah (pula) kamu bersedih hati, padahal kamulah orang-orang yang paling tinggi 
(derajatnya), jika kamu orang-orang yang beriman”.   



 

224 
 

 

 
 

 

Mahathir mahu melihat masyarakat Melayu yang dinamik, progress, 

memiliki pola pikir kritikal dan mampu menerapkan nilai-nilai Islam dalam bekerja 

dan beraktiviti sehari-hari serta memandang hidup sebagai proses untuk meraih 

kebahagiaan hidup di dunia dan di akhirat. Pola pikir kritikal yang bercirikan pada 

pemikiran rasional, kritikal dan dinamik hanya akan terbentuk apabila mereka 

memiliki kesedaran dan keyakinan bahawa mereka pun boleh melakukan 

sesuatu sebagaimana yang dilakukan oleh orang lain, asalkan mereka memang 

menghendakinya dan mau berusaha serta berjuang dengan sungguh-sungguh  

untuk mencapainya. Kerana, Islam adalah agama yang membebaskan dari 

kemiskinan, kemunduran, kelemahan dan ketidakberdayaan. Islam menyerukan 

kejayaan di dunia dan di akhirat.   

Dalam konteks yang lain, Islam dalam pandangan Mahathir Islam adalah 

agama yang syumul (lengkap, menyeluruh), agama yang mengajarkan tawazun 

(keseimbangan), agama yang mendorong kepada progresif (kemajuan), agama 

yang bersifat rasional, agama yang bersifat kritikal dan agama yang 

mengandungi toleransi. Pandangan ini selari dengan pandangan Syed Quthub 

tentang agama Islam dalam bukunya Khashaishu al-Tashawwuril Islami wa 

Muqawamatuhu. Menurut Quthub (1988: 57) Islam adalah akidah yang fitrah, 

tempat bersumbernya tingkahlaku dalam masyarakat dan menjadi sistem 

kehidupan manusia yang praktis dan sempurna. Mencakup segala aspek dan 

kegiatan manusia dalam kehidupannya, baik kehidupan keluarga, 

kemasyarakatan maupun bernegara. Ia menentukan hukum dan peraturan-

peraturan yang berhubungan dengan bidang kehidupan tersebut. Islam 

merupakan agama yang universal, lengkap, dan mengayomi dalam segala 

aspeknya, baik hubungan antar makhluk, hubungan dengan Khalik maupun 



 

225 
 

 

 
 

 

hubungan dengan alam lingkungan telah diatur oleh Islam dengan lengkap dan 

sebaik-baiknya. Islam dengan segala kefitrahan dan kelebihan ajarannya telah 

menyerukan dan menunjukkan kepada manusia jalan keselamatan bagi 

kehidupan mereka di dunia dan di akhirat, tidak ada juru selamat yang lain yang 

mampu menyelamatkan hidup manusia kecuali agama Islam. 

Sebagai agama yang universal, lengkap, dan mengayomi dalam segala 

aspeknya, Islam menurut Quthub (1990: 52) memiliki tujuh karakteristik yang 

tidak dimiliki oleh agama lain, iaitu rabbani, konstan, universal, seimbang, aktif, 

realiti, dan tauhid.  

Yusuf Qardawi dalam bukunya Khasaais al-Ammah lil Islam menjelaskan 

hal yang tidak terlalu jauh berbeza dengan penjeasan Quthub berkenaan dengan 

karakteristik agama. Menurut Qardhawi ciri-ciri agama Islam dimaksud ada tujuh, 

iaitu rabbaniyyah (Islam bersumber dari Tuhan), insaniyyah (Islam untuk 

manusia), syumuliah (Islam agama yang lengkap), al-waqi’iyyah (Islam agama 

yang nyata dan dapat diamalkan), al-wasathiyah (Islam yang seimbang, baik 

yang menyangkut pemenuhan terhadap kebutuhan jasmani dan akal fikiran 

maupun kebutuhan rohani), al-wudhuh (Islam agama yang jelas sehingga mudah 

untuk difahami dan diamalkan), dan al-jam'u baina ats-tsabat wa al-murunnah 

(ajaran Islam adalah ajaran yang permanen dan fleksibel).  

Ketujuh karakteristik penting ini tidak terdapat dalam agama lain; 

karakteristik ini menjadi salah satu sebab mengapa hingga sekarang ini begitu 

banyak orang yang tertarik kepada Islam sehingga mereka menyatakan diri 

masuk ke dalam Islam; dan karakteristik ini pula yang menjadi sebab, mengapa 



 

226 
 

 

 
 

 

hanya Islam satu-satunya agama yang tidak ‘takut’ dengan kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi.  

Apabila diperbandingan dengan pemikiran-pemikiran tokoh intelektual 

Islam semasa, seperti Jamaluddin al-Afghani, Muhammad Rasyid Ridha (Mesir),  

Hasan al-Banna (Mesir), Muhammad Imarah (Mesir), Asghar Ali Engineer (India) 

dan lain-lain, apa yang dinyatakan oleh Mahathir tentang persoalan-persoalan 

yang dihadapi oleh umat Islam, punca penyebab kemunduran Islam dan 

gagasan-gagasan yang ditawarkan agar umat Islam bangkit dari kemunduran 

dan kelemahan mereka, juga selari dan tidaklah terlalu jauh berbeza.  

Jamaluddin al-Afghani misalnya yang menyerukan agar umat Islam 

kembali kepada ajaran Islam yang sebenar dan menguatkan persatuan umat 

Islam (‘Pan Islamisme’) dalam rangka pembaharuan dan kebangkitan Islam pada 

akhir abad ke-19 di Mesir khususnya dan di dunia Islam umumnya.  Sebab, 

menurut Afghani, kemunduran yang dialami oleh umat Islam di merata negara 

bukanlah kerana agama Islam tidak sesuai dengan perubahan dan kondisi 

zaman. Tetapi, kemunduran umat Islam dikarenakan oleh umat Islam itu sendiri 

yang telah meninggalkan ajaran Islam yang sebenar dan mengikuti ajaran-ajaran 

yang datang dari luar lagi asing bagi Islam. Tambah lagi dengan penjajahan, 

perpecahan di kalangan umat Islam, lemahnya persatuan dan rasa 

persaudaraan, pemerintahan yang absolut, para pemimpin yang khianat, para 

pentadbir negara yang tidak pakar, dan mengabaikan masalah pertahanan 

militer. Oleh itu, Afghani menyerukan agar kaum Muslimin menentang 

imprealisme, meraih kemerdekaan politik dan mengupayakan kembali 



 

227 
 

 

 
 

 

kebangunan intelektual umat yang berakar daripada ajaran Islam (Harun 

Nasution, 1990: 55).  

Menurut Mohd. Rumaizuddin (2003: 31), Hasan al-Banna yang 

merupakan pengasas organisasi Ikhwan al-Muslimin (Mesir) menggariskan, 

antara sebab kemunduran umat Islam ialah (1) Perselisihan dalam politik dan 

timbulnya semangat perkauman serta perebutan kuasa dan pangkat sedangkan 

perkara itu amat dilarang oleh agama Islam sebagaimana firman Allah 

bermaksud, “dan taatilah Allah dan RasulNya dan janganlah kamu berselisih 

yang menyebabkan kamu menjadi gentar dan hilangnya kekuatan kamu dan 

bersabarlah. Sesungguhnya Allah beserta dengan orang-orang yang sabar”; (2) 

perselisihan dalam agama dan mazhab sehingga menyeleweng daripada akidah 

yang sebenar, taasub kepada sesuatu pendapat serta banyak bertengkar tanpa 

faedah, sebagaimana sabda Rasulullah SAW bermaksud, “Tidak ada kesesatan 

yang menimpa sesuatu kaum selepas mendapat petunjuk maka datang 

kepadanya sesudah itu perbalahan dan perpecahan”; (3) tenggelam dalam 

kehidupan yang penuh kemewahan dan hawa nafsu sehingga lupa nikmat Tuhan 

seperti termaktub dalam surah al-Israa’ ayat 16 bermaksud, “Dan jika Kami 

hendak membinasakan suatu negeri, maka Kami perintahkan kepada orang-

orang yang hidup mewah di negeri itu (supaya mentaati Allah) tetapi mereka 

melakukan kedurhakaan dalam negeri itu, maka sudah sepantasnya berlaku 

terhadapnya perkataan (ketentuan Kami), kemudian Kami hancurkan negeri itu 

sehancur-hancurnya”; (4) mengabaikan kepentingan ilmu pengetahuan terutama 

ilmu berkaitan alam dan menghabiskan masa tanpa faedah. Di samping 

tenggelam dalam teori falsafah dan ilmu-ilmu khayalan dan khurafat.  



 

228 
 

 

 
 

 

Muhammad Rasyid Ridha menyatakan bahawa umat Islam lemah 

disebabkan mereka tidak lagi mengamalkan ajaran-ajaran Islam yang murni 

seperti yang telah dipraktekkan pada masa Rasulullah SAW dan para sahabat. 

Ajaran Islam telah disimpangkan dan banyak bercampur dengan bid'ah dan 

khurafat. Oleh itu, apabila umat Islam ingin maju maka mereka harus kembali 

berpegang kepada al-Quran dan Sunnah. Rasyid Ridha juga membezakan 

antara persoalan peribadatan dan persoalan muamalah yang sering 

disalahfahami. Menurutnya masalah peribadatan harus dilaksanakan sesuai 

dengan tuntutan al-Quran dan Hadis dan tidak berubah meskipun situasi 

masyarakat terus berubah dan berkembang. Sedangkan masalah muamalah, 

dasar dan prinsipnya telah diberikan oleh Islam, seperti keadilan, persamaan, 

keadilan, kejujuran dan hal lain, namun pelaksanaan dasar-dasar itu diserahkan 

kepada manusia untuk menentukan dengan potensi akal fikiran dan melihat 

situasi dan kondisi yang dihadapi, sepanjang tidak menyimpang dari prinsip-

prinsip dasar ajaran Islam. 

Muhammad Imarah (lahir 1931) menegaskan bahawa kebangkitan Islam 

ialah kesedaran yang menyeluruh kepada umat Islam dan menjadikan umat 

Islam merdeka yang sebenarnya. Kebangkitan Islam bukanlah sekadar 

kemerdekaan dari segi fizikal, bukan sahaja kemerdekaan dari segi ekonomi 

tetapi juga adalah kemerdekaan tamadun (Istiqlal Hadhari). Kunci kepada 

kebangkitan Islam ialah mempelajari isu-isu dan cabaran sejarah dan 

ketamadunan dalam melawan pemikiran Barat. Perkara yang penting dalam 

kebangkitan Islam ialah aliran pembaharuan (Harakah al-Ihya wa al-Tajdid), iaitu 

yang bersumberkan kepada pemikiran yang bernas dan memiliki kekuatan 

sehingga umat dapat membina tamadun yang mampu menyegarkan pemikiran 



 

229 
 

 

 
 

 

dan menonjolkan nilai-nilai yang baik dalam politik, ekonomi dan kemasyarakatan 

serta mampu untuk menangkis serangan Barat (Mohd Rumaizuddin, 2009: 66).  

Menurut Asghar Ali Engineer (1999: 99) Islam adalah agama 

pembebasan, iaitu pembebasan terhadap kemiskinan, ketidakadilan, 

keterbelakangan, dan sebagainya. Bahkan, Nabi Muhammad SAW sangat 

membenci kemiskinan, kekurangan, dan kelaparan. Sehingga memerintahkan 

umat Islam untuk memeranginya. Jika Islam secara serius dianggap sebagai 

kebaikan dan berdiri sepihak dengan revolusi, kemajuan dan perubahan kata Ali 

Engineer, maka agama harus dilepaskan dari aspek-aspek pemikiran yang 

menyokong terhadap penindasan dan ketidakadilan (Ali Engineer, 1999: 32).  

Begitu pula apabila diperbandingkan dengan gagasan dan tawaran-

tawaran yang dikemukakan oleh pemikir Islam dalaman seperti Syed Naquib 

Husein al-Attas dengan gagasan ‘PengIslaman Ilmu’ mengikut kepada Ismail Raji 

al-Faruqi sebagai prasyarat untuk mencapai kemajuan, pembaharuan dan 

kebangkitan Islam. Menurut Naquib (1981) bahawa dalam rangka pengislaman 

ilmu pengetahuan perlu diawali dengan sosialisasi pemahaman secara 

proporsional tentang hubungan antara ilmu dan agama. Itulah sebabnya menurut 

Mulyanto (1991) pula, dalam upaya Pengislaman Ilmu tersebut, komitmen 

terhadap prinsip-prinsip Islam mutlak harus diterapkan, antaranya bahawa ilmu 

pengetahuan tidak semata diabdikan kepada hal yang bersifat praktikal, tetapi 

lebih dari itu dioreintasikan pada tujuan memahami eksistensi hakiki alam dan 

manusia; membebaskan keterjeratan ilmu pengetahuan dari pengaruh 

sekularisme; dan menjadikan al-Quran sebagai sumber ilmu pengetahuan di 

samping ayat-ayat tak tertulis (alam persekitaran).   



 

230 
 

 

 
 

 

Berikut adalah jadual perbandingan pemikiran Mahathir mengenai 

kebangkitan Islam dengan tokoh-tokoh pemikir Islam yang lain. 

Jadual 7.1 

Perbandingan pemikiran Mahathir mengenai kebangkitan Islam 

 

No. Tokoh Pemikir Konsep Kebangkitan Islam 

1. Jamaluddin al-Afghani  Dalam rangka pembaharuan dan 
kebangkitan Islam, umat Islam mesti kembali 
kepada ajaran Islam yang sebenar dan 
menguatkan persatuan umat Islam (‘Pan 
Islamisme’). 

2 Muhammad Rasyid 
Ridha 

Umat Islam lemah disebabkan mereka tidak 
lagi mengamalkan ajaran-ajaran Islam yang 
murni dan ajaran Islam telah disimpangkan 
dan banyak bercampur dengan bid'ah dan 
khurafat.  

3. Muhammad Imarah Kunci kepada kebangkitan Islam ialah 
mempelajari isu-isu dan cabaran sejarah dan 
ketamadunan dalam melawan pemikiran 
Barat melalui gerakan pembaharuan. 

4. Asghar Ali Engineer Melakukan gerakan pembebasan, iaitu 
pembebasan terhadap kemiskinan, ketidak-
adilan, keterbelakangan, dan sebagainya.  

5. Syed Naquib Husein al-
Attas 

PengIslaman Ilmu’ merupakan syarat untuk 
mencapai kemajuan, pembaharuan dan 
kebangkitan Islam.  

6. Mahathir Punca dari kemunduran dan kelemahan 
masyarakat Islam itu adalah bersumber dari 
diri mereka sendiri; 

Memperkuat pegangan terhadap Islam; tidak 
sempit pandangan terlebih dalam 
menafsirkan ajaran agama; meningkatkan 
persatuan dan persaudaraan sesama umat 
Islam; membudayakan sifat saling menolong 
dan bekerjasama; menyedari dan 
menjauhkan diri dari bersengketa dan 
berbantahan sesama sendiri. 



 

231 
 

 

 
 

 

Bagaimana gagasan dan pemikiran keIslaman Mahathir dibandingkan 

dengan gagasan pemikiran yang dimunculkan oleh pemikir Islam seperti 

Jamaluddin al-afghani atau pemikir Islam serantau (dari Indonesia) lainnya, 

seperti Abdurrahman Wahid (1940-2009), Munawir Sjadzali (1925-2004), M. 

Amien Rais (lahir 1944), mahupun Harun Nasution (1919-1995). 

Menurut Abdurrahman Wahid (yang popular dengan nama panggilan 

‘Gus Dur’), pemahaman dan pengamalan ajaran agama Islam penting untuk 

mempertimbangkan berbagai pengaruh tradisi tempatan, yang disebutnya 

dengan gagasan ‘Pribumisasi Islam’. Meskipun demikian, mesti diperhatikan 

bahawa dalam proses pribumisasi dimaksud tidak boleh terjadi percampuran 

antara Islam dan budaya lokal. Maknanya, walau Islam difahami dengan 

mempertimbangkan konteks-konteks lokal, tetapi ciri Islam harus tetap 

dipertahankan dalam bentuknya yang paling asli. Misalnya membaca ayat-ayat 

al-Quran manakala bersembahyang harus diucapkan dalam bahasa Arab sesuai 

dengan bacaan yang sebenar (Bahtiar Effendi, 2008). 

Munawir Sjadzali dengan gagasan ‘Reaktualisasi Islam’, menawarkan 

perlunya menafsirkan ulang ajaran Islam untuk menjawab tantangan zaman 

(Kusmana, 2004: 61), misalnya di bidang hukum. Menurut Munawir para pemikir 

Muslim mesti melakukan ijtihad secara jujur dan adil, agar Islam terasa lebih 

responsif terhadap keperluan-keperluan sebenar masyarakat (Kusmana, 2004: 

61; Bahtiar Effendi, 2008; Masnun Tahir, 2009). Kerana, ijtihad menurut Munawir 

merupakan wujud kegiatan akal untuk berfikir, yang inherent dengan inti ajaran 

Islam sendiri (al-Quran maupun Hadis). Ijtihad bukan lahir dari proses sejarah 

sebagaimana terjadi di Barat, tetapi lebih dikeranakan oleh dorongan dan 



 

232 
 

 

 
 

 

perintah al-Quran dan Hadis agar manusia mempergunakan fikirannya dalam 

menghadapi problema kehidupan. Oleh itu, penggunaan ijtihad tidak terbatas 

wilayahnya, baik terhadap persoalan-persoalan yang tidak ada ketentuan 

hukumnya dalam al-Quran dan Hadis mahupun terhadap persoalan-persoalan 

yang sudah ada ketentuan dalam nash. Munawir mengajukan sebuah proposisi 

tentang perlunya ukuran-ukuran yang tepat untuk memahami ajaran Islam. 

Percaya akan dinamika dan vitalitas hukum Islam, Munawir menyatakan bahawa 

para pemikir Muslim mesti berani melakukan proses reaktualisasi terhadap 

ajaran Islam. Hal ini dimaksudkan agar artikulasi keIslaman umat Islam lebih 

sesuai dengan situasi dan kondisi semasa yang mengitarinya (Bahtiar Effendi, 

2008).   

Amien Rais (1987, 1998: 108) dengan gagasan ‘Tauhid Sosial’, 

menyatakan bahawa setiap orang Islam mesti mewujudkan dan 

mengintegrasikan rasa keimanan atau ketauhidannya (pengesaan Allah secara 

mutlak) dalam kehidupan sosial. Kerana, dalam pandangan Islam, Tauhid bukan 

sekadar mengenal dan memahami bahwa pencipta alam semesta ini adalah 

Allah; bukan sekadar mengetahui bukti-bukti rasional tentang kebenaran wujud 

dan keesaan Allah, dan bukan pula sekadar mengenal asma dan sifat-sifat Allah, 

tetapi yang paling pokok dari hal tersebut adalah bagaimana agar sikap 

ketauhidan ini dapat menyemangati kehidupan untuk wujudnya kesalehan 

individu dan kesalehan sosial seorang Muslim. Kerana itu, Tauhid Sosial menurut 

Amien Rais menghendaki wujud nyata dari keimanan seorang Muslim agar ia 

bersifat peka (sensitive) terhadap pelbagai persoalan sosial yang muncul di 

persekitarannya, sehingga berupaya untuk ikut menyelesaikannya. Apabila 

Tauhid Sosial terintegrasi dalam pola pikir umat Islam dan dapat diwujudkan di 



 

233 
 

 

 
 

 

kehidupan masyarakat sehari-hari, maka ianya akan memberikan impak yang 

positif, iaitu wujudnya manusia-tauhid yang mampu berfikir secara arif dengan 

berlandaskan kepada tauhid dan syariah.  

Harun Nasution dengan ‘Teologi Rasional atau Islam Rasional’ yang 

menghendaki agar umat Islam dalam menyikapi masalah dan memahami ajaran 

agama secara rasional, bukan dengan cara taklid buta dan fanatik (taasub) 

kepada pemikiran dan aliran tertentu sahaja.  Menurut Harun, ini dikeranakan  

dalam al-Quran hanya memuat sebagian kecil ayat ketentuan-ketentuan tentang 

iman, ibadah, hidup bermasyarakat, serta hal-hal mengenai ilmu pengetahuan 

dan fenomena alam. Dalam al-Quran ada dua bentuk kandungan, iaitu qath’iy 

dan zhanniy. Qath’iy adalah ayat-ayat al-Quran yang sudah jelas maksudnya, 

sehingga tidak lagi dibutuhkan interpretasi. Adapun zhanniy adalah ayat-ayat al-

Quran yang maksudnya masih belum jelas sehingga menimbulkan interpretasi 

yang berbeza. Dalam konteks inilah dibutuhkan akal yang dapat menimbang, 

memahami dan memikirkan tentang semua hal tersebut. Kerananya, 

keabsolutaan wahyu sering dipertentangkan dengan kerelatifan akal. Oleh itu, 

Harun sangat menekankan sekali pentingnya ijtihad, tidak hanya berkenaan 

dengan persoalan muamalah, tetapi juga persoalan-persoalan tentang teologi 

atau ketuhanan (Harun Nasution, 1986: 37-38). 

Membandingkan konsep dan gagasan pemikiran yang telah dikemukakan 

oleh masing-masing pemikir Islam di atas dalam rangka pembaharuan dan 

kebangkitan Islam, Jazilus Sakhok (2007) yang menulis makalah bertajuk Islam 

di Indonesia dan Malaysia: Ke Arah Mempromosikan Islam yang Moderat 

menamakan gagasan pembaharuan Islam yang dikemukakan oleh Mahathir 



 

234 
 

 

 
 

 

sebagai ‘Islam Peradaban’, iaitu suatu gagasan dan keinginan untuk membangun 

Malaysia sebagai sebuah negara Islam yang responsif terhadap perkembangan 

ilmu pengetahuan dan teknologi dengan pelbagai projek besarnya (mercusuar). 

Gagasan Mahathir tentang Islam Peradaban ini kemudiannya diteruskan oleh 

Abdullah Ahmad Badawi yang mengemukakan konsep tentang ‘Islam Hadhari’ 

yang juga mengembangkan sifat moderat dan responsif terhadap dunia moden. 

Senada dengan Jazilus Sakhok, dalam artikelnya bertajuk Usaha Umno 

Jayakan Konsep Islam Hadhari, Astora Jabat (2004) telah pula menulis bahawa 

Islam Hadhari sebagaimana yang disampaikan oleh mantan Perdana Menteri, 

Abdullah Ahmad Badawi bukanlah agama baru. Islam Hadhari bukan ajaran 

baru. Islam Hadhari bukannya mazhab baru. Islam Hadhari adalah usaha untuk 

mengembalikan umat Islam kepada asas-kepada fundamental. Asas dan 

fundamental menurut yang terkandung dalam al-Quran dan Hadis yang 

merupakan teras pembinaan tamadun Islam. Islam Hadhari jika ditafsir secara 

ikhlas-jika difahami secara jelas, sama sekali tidak akan memesongkan mana-

mana umat Islam daripada asas akidah. Ini bererti selari dengan Islam 

fundamental Mahathir Mohamad, kata Astora Jabat (2004). 

Berikut adalah jadual perbandingan model pemikiran Mahathir dengan 

pemikiran tokoh-tokoh lainnya mengenai gagasan pembaharuan Islam. 



 

235 
 

 

 
 

 

Jadual 7.2 

Perbandingan pemikiran Mahathir mengenai gagasan pembaharuan Islam 

 

No. Tokoh Pemikir Model Pembaharuan Islam 

1. Jamaluddin al-Afghani   ‘Pan Islamisme’, iaitu gagasan dan upaya 
untuk menyatukan umat Islam dalam satu 
gerakan yang sama.  

2. Abdurrahman Wahid ‘Pribumisasi Islam’, iaitu mempertimbangkan 
berbagai pengaruh tradisi tempatan tanpa 
harus mencampur Islam yang sebenar 
dengan tradisi masyarakat tempatan.  

3. Munawir Sjadzali ‘Reaktualisasi Islam’, iaitu pentingnya 
menafsirkan ulang ajaran Islam untuk 
menjawab tantangan zaman dengan cara 
berijtihad secara jujur dan adil, agar Islam 
terasa lebih responsif terhadap keperluan-
keperluan sebenar masyarakat, misalnya di 
bidang hukum.  

4. M. Amien Rais ‘Tauhid Sosial’, iaitu gagasan yang 
menyatakan bahawa setiap orang Islam 
mesti mewujudkan dan mengintegrasikan 
rasa keimanan atau ketauhidannya 
(pengesaan Allah secara mutlak) dalam 
kehidupan sosial.  

5. Harun Nasution ‘Teologi Rasional atau Islam Rasional’, iaitu 
gagasan yang menghendaki agar umat Islam 
dalam menyikapi masalah dan memahami 
ajaran agama secara rasional, bukan dengan 
cara taklid buta dan fanatik (taasub) kepada 
pemikiran dan aliran tertentu sahaja. 

6. Mahathir ‘Islam Peradaban’, iaitu suatu gagasan dan 
keinginan untuk membangun Malaysia 
sebagai sebuah negara Islam yang responsif 
terhadap perkembangan ilmu pengetahuan 
dan teknologi dengan pelbagai projek 
besarnya. 



 

236 
 

 

 
 

 

Menurut Hussin Mutalib (1995: 185), Mahathir adalah seorang pemikir 

yang berfaham moderat apabila beliau menyatakan bahawa kesedaran Mahathir 

terhadap posisinya sebagai seorang pemimpin dari koalisi pemerintahan yang 

multi etnis, tidak ada alternatif lain baginya kecuali menganut pendirian yang 

bersifat ‘moderat’. Perubahan sikapnya ini tidak hanya dipengaruhi oleh 

pragmatisme dan kecerdasannya dalam berpolitik, tetapi juga sesuai dengan visi 

dia tentang negara Malaysia yang moden.  

Menurut Zainah Anwar (2002: 96-97) Mahathir yang selalu kritikal 

terhadap kelompok Islam tradisionalis telah menampilkan dirinya sebagai 

pemimpin yang moden yang mempunyai komitmen terhadap pengembangan 

‘Islam progresif’ dalam rangka menghadapi cabaran dunia yang makin kompetitif, 

terindustrialisasi dan mengalami globalisasi. Tambah lagi, Kharisma Anwar dan 

kemampuannya sebagai seorang pemimpin gerakan Islam menyakinkan para 

mahasiswa di universiti-universiti dan para anggota pelbagai kelompok Islam 

untuk mendukung UMNO (Mahathir) dan visi Islamnya yang progresif. 

Sedangkan sebahagian besar ulama-ulama tradisionalis tidak setuju dengan visi 

Islam progesif Mahathir. 

Berikutnya, berdasarkan kerangka teori tipologi atau taksonomi kelompok 

pemikir Islam yang diperincikan oleh Fazlur Rahman yang membagi pemikir 

Muslim kepada empat kelompok, iaitu revivalisme pra-modenis, modenisme 

klasik, neo-revivalisme, dan neo-modenisme, maka Mahathir boleh dikata masuk 

sebagai kelompok pemikir yang keempat, iaitu ‘pemikir modenis’ atau ‘neo-

modenis’.  Kelompok pemikir neo-modenisme menurut Fazlur Rahman adalah 

kelompok pemikir Islam yang berusaha untuk mengembangkan sikap kritikal 



 

237 
 

 

 
 

 

terhadap Barat, faham, peradaban maupun warisan-warisan kesejarahannya 

sekaligus merombak kembali asal-usul dan pengembangan keseluruhan tradisi 

Islam. Caranya adalah dengan merekonstruksi pendekatan dan pentafsiran al-

Quran dan Sunnah Rasul SAW, sehingga umat Islam tidak ketinggalam zaman. 

Oleh itu, umat Islam harus dapat membezakan secara kritikal antara Islam 

normatif dan Islam historis. Kemudian dalam memahami al-Quran perlu pula 

dibezakan aspek ideal moral (sebagai tujuan) dengan ketentuan legal-spesifik, 

kapan dan di mana aspek ideal moral yang lebih pantas diterapkan. Dalam 

ertikata lain, kelompok neo-modenisme ingin mengkonstruksi kembali kekayaan 

tradisi Muslim lalu mengkemasnya secara metodologis untuk kemudian 

disesuaikan dengan perkembangan zaman. 

Berbeza dengan Fazlur Rahman, menurut Khudori Soleh (2003: 1), ada 

lima trend besar yang dominan dari perkembangan pemikiran Islam 

kontemporari, iaitu, kelompok pemikiran fundamentalis, tradisionalis, reformis, 

postradisionalis dan modenis. 

Pertama, fundamentalis ialah kelompok pemikiran yang sepenuhnya 

percaya bahawa doktrin Islam adalah satu-satunya alternative bagi kebangkitan 

Islam dan manusia. Kelompok ini biasanya dikenal sangat commited pada aspek 

religious budaya. Bagi mereka, Islam telah mencakupi seluruh aspek kehidupan, 

sehingga tidak memerlukan segala teori dan pendekatan dari luar, apalagi 

kaedah Barat. Garapan utamanya adalah menghidupkan kembali Islam sebagai 

agama, budaya dan sekaligus peradaban dengan menyerukan untuk kembali 

pada sumber asli ajaran Islam, yakni  al-Quran dan Sunnah dan mengamalkan 

ajaran Islam sebenar sebagaimana yang diamalkan oleh Rasulullah SAW dan 



 

238 
 

 

 
 

 

Khalifah al-Rasyidin. Sunnah-sunnah Rasul harus dihidupkan kembali dalam 

kehidupan moden dan itulah asas dari kebangkitan Islam. Para pemikir Islam 

yang mempunyai kecenderungan tersebut antaranya Syed Quthub, Muhammad 

Quthub, Al-Maududi, Said Hawa, Anwar Jundi dan Ziauddin Sardar. 

Kedua, tradisionalistik (salaf), iaitu model kelompok pemikiran yang 

berusaha untuk berpegang kepada tradisi-tradisi yang telah mapan. Bagi 

mereka, segala persoalan umat Islam telah diselesaikan secara tuntas oleh para 

ulama terdahulu. Sehingga, tugas umat Islam sekarang hanyalah menyatakan 

kembali atau merujukkan daripadanya. Perbezaan kelompok ini dengan 

fundamentalis terletak terhadap penerimaannya pada tradisi. Apabila kelompok 

fundamentalis membatasi tradisi yang diterima hanya sampai pada Khalifah al-

Rasyidin dan samasekali menolak modenitas, sedangkan tradisionalis 

melebarkan sampai pada generasi salaf al-shalih dan tidak menolak pencapaian 

modenitas. Menurut mereka, apa yang diciptakan oleh modenitas, sains dan 

teknologi semasa tidak lebih daripada apa yang pernah dicapai umat Islam pada 

masa kejayaan dahulu. Oleh itu, tidak menjadi persoalan untuk mengadopsi 

peradaban dari luar, setelah sebelumnya diIslamisasikan. Maknanya, Islamisasi 

dalam segala aspek kehidupan merupakan agenda utama mereka. Mulai dari 

persoalan etika sehingga ilmu pengetahuan dan landasan epistemologinya yang 

akan diserap dan diamalkan harus diIslamkan. Kecenderungan pemikiran seperti 

ini antaranya dapat dijumpai pada pola pemikiran Husien Nasr, Murtadha 

Muthahari, Ismail Raji al-Faruqi dan Naquib al-Attas. Nasr misalnya, selalu 

menekankan pentingnya menengok kembali warisan khazanah keilmuan Islam 

klasik yang telah dibangun oleh Al-Farabi, Ibnu Sina, Ibnu Rusyd, Suhrawardi 

dan lainnya. 



 

239 
 

 

 
 

 

Ketiga, reformistik yakni kelompok pemikiran yang berusaha 

merekonstruksi ulang warisan-warisan budaya Islam dengan cara memberi 

tafsiran-tafsiran baru. Menurut kelompok ini, umat Islam sesungguhnya telah 

mempunyai budaya dan tradisi (turats) yang bagus dan mapan. Namun, tradisi-

tradisi tersebut harus dibangun kembali secara baru dengan kerangka moden 

dan prasyarat rasional agar boleh tetap survive dan diterima dalam kehidupan 

moden semasa. Kerana itu, kelompok ini berbeza dengan kalangan pemikir 

tradisional yang tetap menjaga tradisi masa lalu seperti sedianya. 

Kecenderungan pemikiran seperti ini antaranya dapat dijumpai pada pemikir-

pemikir reformis seumpama Hassan Hanafi, Asghar Ali Engineer, Bint al-Syathi, 

Muhammad Imarah, Muhammad Khalafallah dan Hasan Nawab.  Menurut 

Hassan Hanafi misalnya, rekonstruksi adalah pembangunan kembali warisan-

warisan Islam berdasarkan spirit modenitas dan kebuntuan solusi atas persoalan 

persoalan umat Islam kontemporari. 

Keempat, postradisionalistik iaitu kelompok pemikiran yang berusaha 

mendekonstruksi warisan-warisan budaya Islam berdasarkan standard-standard 

modenitas. Kelompok ini pada satu sisi tidak berbeza dengan kelompok 

reformistik, iaitu sama-sama mengakui bahawa warisan tradisi Islam tetap 

berkesesuaian untuk masa moden, apabila ia dibaca, diinterpretasi dan difahami 

sesuai dengan standard modenitas. Tetapi, bagi pemikir postradisionalistik tradisi 

Islam tersebut tidak cukup hanya dengan interpretasi baru lewat pendekatan 

rekonstruktif, namun harus pula melalui kaedah dekonstruktif. Maknanya, 

menurut kelompok postradisionalistik seluruh bangunan pemikiran Islam masa 

dahulu (turats) harus dirombak dan dibongkar melalui kajian dan analisis 

mendalam. Tujuannya agar segala yang dianggap absolut berubah menjadi 



 

240 
 

 

 
 

 

relative dan yang ahistoris berubah menjadi historis. Kecenderungan pemikiran 

dekonstruktif ini nampak pada tokoh-tokoh seperti Mohammed Arkoun (lahir 

1928), Al-Jabiri, Mohammed Syahrour, Abdullah Ahmed al-Naim (lahir 1946), 

Nasr Hamid Abu Zayd (lahir 1943), dan lain-lain.   

Kelima, modenistik iaitu kelompok pemikiran yang hanya mengakui sifat 

rasional-ilmiah dan menolak cara pandang agama serta kecenderungan mistik 

yang tidak berdasarkan nalar praktis. Menurut kelompok ini, agama dan tradisi 

masa lalu sudah tidak relevan lagi dengan tuntutan zaman sehingga ia harus 

dibuang dan ditinggalkan. Karakter utama gerakan kelompok ini ialah keharusan 

untuk berfikir kritikal dalam persoalan-persoalan kemasyarakatan dan 

keagamaan, penolakan terhadap sikap jumud (kesempitan dan kebekuan 

pemikiran), dan taklid. Antara mereka yang termasuk dalam kelompok umumnya 

ialah pemikir Muslim yang banyak mengkaji dan dipengaruhi oleh aspek 

intelektualitas pemikiran Marxisme, antaranya ialah Abdullah Arwi, Kassim 

Ahmad, Fuad Zakaria dan Zaki Nadjib Mahmud.  Abdullah Arwi (Maroko)  

misalnya sangat mempercayai akurasi metode historisisme. Abdullah Arwi 

menyatakan bahawa turats adalah suatu bentuk tradisi yang harus ditinggalkan, 

kerana umat Islam tidak akan maju selama cara berfikir dan orientasi pemikiran 

mereka masih ke masa lalu. Semestinya, umat Islam berfikir kritikal dan historis 

(historisisme) sepertimana pemikiran Marxisme dengan teori dialektika 

historisnya. Kerananya, Abdullah Arwi menolak pendekatan yang dilakukan oleh 

kaum tradisionalistik (salaf) dan juga sekuler, kerana kedua faham ini bersifat 

ahistoris, tidak kreatif dan tidak berhasil membangun peradaban Islam. 

Menurutnya, kaum salaf bersalah kerana menempatkan tradisi pada posisi yang 

sakral dan hendak menjadikan masa lalu sebagai model kemajuan. Padahal 



 

241 
 

 

 
 

 

realitinya, masa kini jelas berbeza dengan masa lalu. Sedangkan kaum sekular 

bersalah kerana berlaku eklektis dengan memilih-milih unsur-unsur dari Barat 

dan hendak menjadikan Barat sebagai model kemajuan.  

Berdasarkan tipologi yang dirumuskan Khudori Soleh di atas, ada 

beberapa gagasan Mahathir yang selari dengan pemikiran kelompok 

fundamentalis, misalnya seruan kepada umat Islam untuk kembali kepada dasar 

semula ajaran Islam, iaitu al-Quran dan Hadis dan mengamalkannya secara 

benar; pemikiran tradisionalistik yang tidak mempersoalkan modenitas atau pun 

pengadopsian sistem dari luar untuk kemajuan Islam selama tidak bertentangan 

dengan Islam; pemikiran reformistik yang menghendaki pemahaman kembali 

terhadap tradisi warisan Islam dan memberinya penafsiran-penafsiran yang 

sesuai dengan perkembangan dan persoalan semasa; dan pemikiran 

postradisionalistik yang menggesa agar warisan peradaban Islam dibongkar, 

dirombak dan disusun ulang mengikut kepada kajian dan analisis yang 

mendalam. Namun, secara khas sebagaimana yang boleh diamati dari pelbagai 

ucapan yang disampaikan dan mengikut kepada latar belakang pendidikannya di 

bidang sains perubatan yang terbiasa dalam tradisi berfikir rasional, ilmiah dan 

berdasarkan kepada kaedah-kaedah sains-ilmiah, pemikiran Mahathir 

nampaknya lebih cenderung kepada kelompok modenistik yang mengakui sifat 

rasional-ilmiah dan menolak cara pandang agama serta kecenderungan mistik 

yang tidak berdasarkan nalar praktis. Ciri dan agenda utama kelompok ini adalah 

upaya membangun budaya berfikir kritikal terhadap persoalan-persoalan 

kemasyarakatan dan keagamaan serta penolakan terhadap sikap jumud, taklid 

atau taasub. 



 

242 
 

 

 
 

 

Charles Kurzman (2001) dengan menggunakan enam parameter, iaitu (1) 

persoalan berkenaan dengan masalah politik, iaitu tentang sistem atau bentuk 

pemerintahan dan hubungan antara Islam dan negara; (2) persoalan yang 

menyangkut hak-hak kaum perempuan; (3) persoalan yang berkaitan dengan 

hak-hak orang bukan Islam yang hidup di negara Islam yang majoriti 

penduduknya Islam; (4) menyangkut hubungan antar agama yang berbeza; (5) 

masalah kebebasan berfikir atau kebebasan berpendapat; dan (6) penyikapan 

terhadap progresifitas atau kemajuan, telah membagi pemikir Islam ke dalam tiga 

kelompok ialah  kelompok konservatif, kelompok fundamentalis dan kelompok 

liberal.  

Kelompok konservatif ditandai oleh kombinasi kebiasaan-kebiasaan 

tempatan (tradisional) dan kebiasaan-kebiasaan yang juga dilakukan oleh dunia 

Islam termasuk penghormatan terhadap tokoh-tokoh tertentu secara berlebihan, 

pertunjukan-pertunjukan ritual agama dan kekuatan yang mengekspresikan 

tradisi daerah, amalan-amalan pemujaan. Kelompok fundamentalis atau revivalis 

menyerang interpretasi konservatif yang kurang memberi perhatian terhadap inti 

pati doktrin Islam Islam sekaligus menghadapi penyimpangan-penyimpangan 

yang boleh berlaku dalam Islam. Sedangkan kelompok liberal muncul dengan 

membawa tema memerangi taklid, melakukan ijtihad, menghargai kebebasan 

berfikir, perdebatan tentang demokrasi, sistem pemerintahan, hak-hak kaum 

perempuan, gagasan tentang kemajuan, kemodenan, perubahan, dan 

sebagainya (Kurzman, 2001).  

Oleh itu, Menurut Kurzman (2001) istilah ‘Islam liberal’ pada prinsipnya 

merupakan satu istilah yang digunakan untuk menjelaskan bahawa Islam adalah 



 

243 
 

 

 
 

 

agama bertoleransi, tidak menggunakan kekerasan, lawan bagi unsur fanatisme 

yang difahami oleh Barat. Kerana, bagi sesetengah pengkaji Barat kekuasaan 

politik Islam sering dikaitkan bahkan disinonimkan dengan kezaliman dan tradisi 

Islam disinonimkan dengan kemunduran dan keganasan dan konsep Islam 

liberal adalah untuk menyanggah pendapat yang stereotype tentang Islam 

tersebut. Sedangkan Luthfi Assyaukani (2007) yang memandang gerakan 

kebangkitan Islam yang dimulai sejak awal abad ke-19 di hampir seluruh dunia 

Islam sebagai gerakan liberal menegaskan bahawa istilah liberal bermakna 

ganda. Pada satu sisi, liberal berarti ‘liberasi’ (pembebasan) kaum Muslim dari 

kolonialisme dan penjajahan yang pada saat itu memang menguasai hampir 

seluruh dunia Islam dan pada sisi lain, liberal berarti liberasi kaum Muslim dari 

cara-cara berfikir dan berperilaku keberagamaan (faham) yang menghambat 

kemajuan. 

Kurzman (2001) juga menghuraikan tiga aspek utama pembentukan 

gerakan Islam liberal, iaitu: (1) Hubungan liberalisme dengan sumber-sumber 

primer Islam, iaitu al-Quran dan Sunnah yang secara bersamaan menetapkan 

dasar hukum Islam (liberal shari’a); (2) Umat Islam bebas mengadopsi sikap 

liberal dalam hal-hal yang oleh syariat dibiarkan terbuka untuk difahami oleh akal 

budi dan kecerdasan manusia. Kerana, syariat terkadang tidak memberi jawaban 

yang jelas mengenai topik-topik tertentu seperti sistem pemerintahan, sehingga 

terpulang kepada akal untuk menafsirkannya (silent shari’a); dan (3) Syariat yang 

bersifat Ilahiah dijelaskan oleh berbagai penafsiran manusia yang beragam dan 

boleh berimpak pada konflik dan kekeliruaan (interpreted shari’a). Oleh itu, maka 

penafsiran-penafsiran manusia seharusnya tidak disamakan dengan wahyu yang 



 

244 
 

 

 
 

 

bersifat Ilahiah, kerana penafsiran manusia dapat keliru, terbatas dan boleh 

diperdebatkan atau didiskusikan. 

Perbezaan faham dan pemikiran dari ketiga kelompok ini sesuai dengan 

enam parameter Charles Kurzman telah dihuraikan oleh Luthfi Assyaukanie 

(2007) dalam tulisannya Pemikiran Islam Modern: Dari Taksonomi (Model) Lama 

ke Islam Liberal, seperti berikut. 

Pertama, dalam bidang politik kaum konservatif cenderung tak mau tahu 

atau tak pernah tegas dengan pilihan bentuk negara. Ketidaktegasan atau 

ketidakmautahuan ini kembali kepada sikap keberagamaan mereka yang tidak 

terbuka dan cenderung protektif terhadap isu-isu perubahan. Adapun kaum 

fundamentalis, dalam persoalan ini, sering kali bersifat ahistoris, karena 

mengambil model negara yang tak pernah memiliki preseden dalam sejarah 

Islam sendiri. Sedangkan bagi para intelektual liberal, persoalan politik adalah 

persoalan pendapat (ijtihad) manusia yang harus sepenuhnya disikapi secara 

manusiawi. Mereka menolak gagasan negara teokrasi atau pemerintahan Tuhan, 

semata-mata karena Islam pada dasarnya tidak menekankan ideologi negara, 

tapi lebih pada penciptaan masyarakat yang adil dan makmur. Sebagai media 

(washilah) untuk membangun masyarakat yang adil dan makmur tersebut, 

bentuk negara sepenuhnya diserahkan kepada manusia, tak jadi soal apakah 

bentuknya republik, sosialis, demokratis, atau sistem-sistem lain yang 

memungkinkan tujuan (ghayah) itu tercapai. 

Kedua, dalam persoalan menyangkut hak-hak kaum perempuan, 

pandangan konservatisme mendukung sikap fundamentalisme. Kaum 



 

245 
 

 

 
 

 

perempuan selalu dipandang sebagai makhluk nombor dua yang tak banyak bisa 

diandalkan. Kalangan konservatif dan sebagian besar kaum fundamentalis 

menganggap perempuan hanya separuh harga laki-laki, baik dalam hal ekonomi 

(warisan), hukum (kesaksian), politik (tak boleh jadi pemimpin), dan hak-hak 

individu (harus selalu lewat laki-laki). Kendati banyak sekali ajaran-ajaran Islam 

yang secara eksplisit maupun implisit menghormati kedudukan kaum 

perempuan, kaum konservatif dan fundamentalis agaknya lebih suka meletakkan 

kaum perempuan di belakang kaum laki-laki, baik dalam pengertiannya yang 

harafiah (perkataan) maupun takwiliyah (interpretasi). Bagi intelektual liberal, 

seperti yang bisa dilihat pada figur-figur semacam Qassim Amin (Mesir), Fatima 

Mernissi (Maroko), Amina Wadud Muhsin (Amerika Syarikat), dan Muhammad 

Shahrour (Suriah), persoalan hak-hak kaum perempuan harus dilihat dari 

kacamata yang lebih luas dan objektif. Doktrin-doktrin awal Islam yang 

cenderung memojokkan kaum perempuan harus dilihat dalam konteks dan 

lokalitas khusus. Karena itu, penafsiran terhadap syariah (interpreted sharia) 

menjadi penting, demi untuk menyelaraskan prinsip-prinsip Islam paling 

mendasar tentang kaum perempuan dengan konteks sosio-historis doktrin-

doktrin Islam tentang perempuan. 

Ketiga, persoalan yang berkaitan dengan hak-hak orang bukan Islam 

aliran konservatif dan fundamentalis melihat persoalan ini lewat teologi lama 

dengan meletakkan kaum bukan Islam sebagai kelas dua (zimmi, harbi, dan lain-

lain), sedangkan kelompok Islam liberal melihatnya sebagai bahagian dari 

komunitas (ummah) yang berdiri sama tinggi dan duduk sama rendah. Agama 

adalah sarana bagi orang-orang beriman untuk memperbaiki kualitas moral 

mereka, bukan untuk saling memusuhi dan meniadakan. Karena itulah, al-Quran 



 

246 
 

 

 
 

 

juga mengajak kaum beriman untuk mencari kesamaan-kesamaan (kalimatun 

Sawa) di antara mereka sebagai makhluk Tuhan. 

Keempat, berkenaan dengan hubungan antar agama para pemikir liberal 

seperti Farid Esack (Afrika Selatan), Asghar Ali Engineer (India), Hassan Hanafi 

(Mesir), dan Djohan Effendi (Indonesia), meyakini bahawa hubungan antar-

agama pada dasarnya adalah hubungan dialogis, bukan hubungan konfrontatif. 

Agama adalah persoalan keyakinan yang tidak bisa dipaksakan kepada 

seseorang. Keimanan adalah masalah hidayah (petunjuk Allah) yang tak boleh 

dipaksakan. Karena itu, orang Islam dituntut untuk bersikap toleran, bukan hanya 

kepada pemeluk agama lain, tapi juga kepada orang yang tidak meyakini agama. 

Alasannya sederhana, beragama dengan cara pemaksaan hanya akan 

memunculkan hipokrasi dan kemunafikan, ialah sebuah sikap yang sangat 

dikecam Islam. 

Kelima, dalam masalah kebebasan berfikir atau kebebasan berpendapat 

sikap Islam Liberal jauh lebih tegas berbanding sikap kalangan konservatif yang 

cenderung inaktif dan sikap kalangan fundamentalis yang cenderung rejektif. 

Bagi intelektual liberal, seperti Abdul Karim Soroush (Iran), Shabbir Akhtar 

(Pakistan), dan Abdullah Ahmed Naim (Sudan), kebebasan berpendapat adalah 

bahagian dari wilayah ijtihad. Para intelektual liberal itu meyakini, pintu ijtihad tak 

pernah ditutup dan kalaupun pernah ditutup, maka ia harus dibuka kembali. 

Syarat-syarat klasik yang biasanya menjadi kualifikasi terberat dalam melakukan 

ijtihad sudah seharusnya ditinjau ulang. Karena, syarat-syarat itu, selain tidak 

masuk akal, hanya akan membatasi kemajuan kaum Muslim. Kebebasan berfikir 

adalah bahagian dari syarat kemajuan sebuah masyarakat. Sebaliknya, 



 

247 
 

 

 
 

 

masyarakat yang terkekang dan tak boleh mengemukakan pendapatnya, adalah 

masyarakat mandek yang tak memiliki masa depan. 

Keenam, dalam hal penyikapan terhadap progresifitas dan kemajuan 

kaum konservatif bersikap sangat pasif dan bahkan cenderung defensif terhadap 

perubahan, sedangkan Islam Liberal berusaha untuk selalu melihat perubahan 

sebagai bahagian dari dinamika untuk meraih kemajuan dan perbaikan hidup.  

Mengikut kepada kerangka teori tipologi kelompok pemikir Islam yang 

dikemukakan oleh Charles Kurzman di atas, maka Mahathir dikategorikan 

sebagai ‘pemikir liberal’ sebagaimana kesimpulan kajian yang diajukan oleh 

beberapa sarjana, antaranya Abdul Rahman (1997) dan Mohd Rumaizuddin 

(2007). Menurut pandangan mereka ada beberapa gagasan dan pemikiran 

Mahathir yang selaras dengan pemikiran kelompok Islam liberal ini.   

Menurut Abdul Rahman (1997: 168, 170, 174, 175, 184, 190, 192), di 

antara tokoh yang lantang dan menganut fahaman liberalisme adalah Mahathir, 

di mana dalam ucapan-ucapan yang disampaikannya Mahathir sering menyindir 

golongan yang suka menekankan soal-soal yang dianggapnya sebagai remeh-

temeh atau titik-bengik seperti masalah pakaian. Menurut Mahathir, orang-orang 

Islam sepatutnya lebih mementingkan isi (substance) daripada bentuk (forms) 

yang dianggap cuma sebagai demonstratif Islam. Mahathir juga menyokong dan 

menyerukan agar umat Islam berijtihad menggunakan akal seluas-luasnya, 

setelah berabad-abad lamanya mereka mengalami kemunduran disebabkan 

kekeliruaan interpretasi para ulama dan pentafsir al-Quran terhadap Islam.  



 

248 
 

 

 
 

 

Bahkan, dalam berbagai konteksnya yang lebih luas, Mahathir menurut 

Abdul Rahman (1997) juga dianggap sebagai penganut fahaman sekularisme. 

“Tidak syak lagi beliau termasuk di antara pemimpin yang sangat mengkagumi 

ketokohan Musafa Kemal Attaturk dalam sejarah kebangkitan Turki sebagai 

sebuah negara sekular” dan berasaskan semangat sekularisme Mahathir juga 

sering menekankan agar jangan mencampur-adukkan antara agama dengan 

politik; penganut fahaman kapitalisme sebagaimana yang boleh dilihat dari buku 

Mahathir berjudul The Malay Dillema yang sangat menonjolkan semangat 

materialisme dan kapitalisme; penganut fahaman relativisme sebagaimana 

nampak dari hujah Mahathir ketika menegaskan bahawa undang-undang Islam 

bersifat dinamik dan fleksibel, kerana itu pelaksanaannya mestilah mengikuti 

kaedah graduasi, yakni secara beransur-ansur, mengikuti situasi semasa dan 

berdasarkan pada prinsip keadilan. Hukum Islam menurut Mahathir hendaknya 

diamalkan mengikuti kondisi zaman dan hukum di Malaysia sudah melaksanakan 

konsep keadilan yang sesuai dengan Islam.sebab itulah Mahathir dengan tegas 

menolak sebarang percubaan untuk mewujudkan suasana zaman Rasulullah 

pada zaman ini, kerana baginya kita hendaklah mengamalkan Islam mengikut 

keadaan pada masa kita berada sekarang. 

Pandangan Abdul Rahman di atas diperkuat dan disokong pula oleh 

kajian Mohd Rumaizuddin (2007) apabila beliau menyatakan bahawa ciri-ciri dan 

bentuk Islam liberal sering diluahkan oleh Mahathir tentang tema-temanya, 

seperti penilaian semula terhadap demokrasi, penafsiran semula al-Quran dan 

Islam, gagasan tentang kemodenan menurut Islam dan hak-hak tentang 

perempuan. Tambah lagi, pandangan Mahathir yang sering melaungkan bahawa 

kemunduran umat Islam antaranya disebabkan oleh pemahaman terhadap 



 

249 
 

 

 
 

 

agama yang salah kerana mengikut kepada penafsiran yang sempit dan 

mengelirukan; keterbatasan para penafsir al-Quran sebagai manusia biasa dan 

mungkin melakukan kesilapan, kerananya hasil dari penafsiran pentafsir 

terhadap al-Quran bukanlah wahyu dan bentuk ajaran yang tetap; penolakan 

Mahathir terhadap model pelaksanaan hudud kerana menganggapnya mengikut 

kepada tafsiran PAS dan boleh jadi berlainan dengan yang dikehendaki Islam; 

merupakan beberapa alasan Mahathir boleh dikatakan sebagai penganut 

fahaman ‘Islam liberal’.  

Mahathir juga bersetuju bahkan menyokong tema-tema utama yang 

menjadi gagasan utama perjuangan Islam Liberal. Sebagaimana dikatakan 

Charles Kurzman (2001) antara tema tersebut adalah menentang penerapan 

syariat Islam dalam kehidupan bernegara dan bersetuju dengan pola pemikiran 

Ali Abd al-Raziq dalam masalah pemerintahan; demokrasi yang selaras dengan 

ajaran Islam kerana berasaskan kepada syura atau mesyuarat; persamaan hak 

kaum wanita; hak-hak orang bukan Islam dan hubungan antar agama; 

kebebasan berfikir termasuk dalam konteks ijtihad; gagasan-gagasan tentang 

kemajuan, pandangan terhadap kemodenan dan perlunya perubahan.  

Berdasarkan huraian di atas, nampak berbagai pandangan yang berbeza 

dalam menilai gagasan dan pemikiran Islam Mahathir. Ada yang menyatakan 

bahawa Mahathir adalah seorang pemikir  yang masuk dalam kelompok pemikir 

Islam ‘modenis’ atau ‘neo-modenis’ (tipologi Fazlur Rahman); pemikir ‘Islam 

moderat’ (Hussin Mutalib, 1995), pemikir Islam Progresif (Zainah Anwar, 2001), 

pemikir ‘Islam Liberal’ (Abdul Rahman, 1997; Mohd Rumaizuddin, 2005; Charlez 

Kurzman, 2001); pengusung ‘Islam Peradaban’ (Jazilus Sakhok, 2007), pemikir 



 

250 
 

 

 
 

 

Islam yang dipengaruhi fahaman ‘sekularisme’, ‘kapitalisme’ dan ‘relativisme’  

(Abdul Rahman, 1997), penyokong terhadap gagasan pemikiran Islam yang 

rasional, gagasan reinterpretasi dan reaktualisasi ajaran Islam dan lain-lain. 

Namun demikian, Mahathir sendiri telah mengakui bahawa beliau adalah 

seorang ‘Muslim fundamentalis’, kerana itu Mahathir menafikan dakwaan orang-

orang apabila mereka menyatakan bahawa beliau seorang ‘Muslim moderate’. 

Padahal, dalam pandangan sebahagian besar orang Barat, istilah fundamentalis 

berkonotasi negatif, kerana fundamentalis dalam pandangan Barat ialah 

kelompok-kelompok Islam garis keras yang berkaitan dengan tindakan ganas 

sehingga disebut terorisme, pengganas atau pelaku tindak kekerasan. 

Contohnya adalah ketika mereka melakukan pemboman terhadap gedung WTC 

Amerika Syarikat dan beberapa bom lainnya yang diletupkan dibeberapa bandar-

negara.  

Penyelidik sendiri melihat dan lebih cenderung untuk mengatakan 

bahawa Mahathir adalah seorang pemikir rasional yang sangat menyokong 

penggunakan akal fikiran secara luas, termasuk dalam memahami dan 

menafsirkan kembali ajaran agama, sebagaimana nampak dari gagasan dan  

ucapan-ucapan yang disampaikannya. Kesimpulan ini selari dengan pendapat  

Anual Bakri & Kamarul zaman (2001: 1) dalam bukunya ‘Mendekati Pemikiran 

Islam Mahathir’, Haron Din (2001) dan kajian Sivamurugan Pandian (2008: 178) 

dalam bukunya ‘Legasi Mahathir’, apabila mereka menyatakan bahawa Mahathir 

adalah seorang yang sangat menekankan kepada pemikiran dan memahami 

Islam sebagai agama yang rasional, sehingga ketaatan kepada Islam harus 

diasaskan pada hujah dan logik bukan kepada kepercayaan yang membuta-tuli.  



 

251 
 

 

 
 

 

Hujah dari kesimpulan ini nampak dari pemikiran Mahathir sendiri apabila 

beliau berucap bahawa akal, logik dan argument merupakan asas dalam 

memahami ajaran agama. Islam adalah agama yang rasional (Ucapan dalam 

The Official Opening of the International Institue Islamic Thought and Civilizatin, 4 

Oktober 1991); agama berasaskan kepada hujah (Ucaptama yang disampaikan 

di Universiti Al-Azhar di Kaherah-Mesir, pada 10 Mei 1998); agama Islam bersifat 

logik (Ucapan dalam The Emirates International Forum-Dubai, on 26 April 2001); 

dan Islam mesti difahami dengan akal (Ucapan yang disampaikan di Pembukaan 

Pameran Tamadun Islam Sedunia 1994, pada 17 Jun 1004). Oleh kerana, 

ketaatan dan pemahaman terhadap agama yang tidak diasaskan kepada hujah, 

logik dan akal, tetapi hanya didasarkan pada taasub atau taklid buta (membuta 

tuli) pada akhirnya hanya akan melahirkan seorang yang fanatik, ekstrim dan 

tidak memiliki toleransi terhadap orang lain, kata Mahathir. Inilah yang banyak 

menimpa umat Islam dimerata kawasan, sehingga mereka lebih suka bertelagah 

dan sukar untuk bersatu.  

Di samping itu, menurut Mahathir (2003: 49) sokongan yang tidak 

berbelah bahagi dan taasub terhadap puak dan perjuangan puak dari generasi 

ke generasi hanya berkesudahan dengan persengketaan yang membazir, 

perpecahan dan kelemahan. Islam mengecam ketaasuban yang selalunya 

dikaitkan dengan sikap ekstremis, tiadanya kesederhanaan dan toleransi. Taat 

kepada Islam bukan bermakna taasub. Taat ini berdasarkan sebab, mengetahui 

bahawa perpaduan membawa kekuatan dan membolehkan kejayaan dicapai. 

Ketaatanlah yang membolehkan yang perbezaan wujud diterima meskipun ketika 

mengamalkan ajaran Islam. 



 

252 
 

 

 
 

 

Oleh itu, dengan meminjam konsep Harun Nasution, Mahathir lebih 

cenderung dan termasuk seorang penyokong gagasan pemikiran ‘Islam 

Rasional’.  

Mereka yang termasuk dalam kelompok aliran Islam Rasional ini amnya 

memiliki ciri-ciri yang selalu mengkaitkan segala sesuatunya dengan akal fikiran,  

iaitu: (1) setiap sesuatu harus bersifat rasional dan dapat diterima oleh akal; (2) 

apapun pendapat dan pemikiran yang dihasilkan oleh manusia, ia bukanlah 

sesuatu yang mengandung kebenaran mutlak tetapi bersifat relatif (relativisme), 

termasuk dalam hal interpretasi ajaran Islam, maka ia harus dikaji dan difikirkan 

kembali; dan (3) cenderung terlalu mengagungkan akal fikiran dan terkadang  

penggunaannya yang melampau batas. Menurut Hairuddin Harun (2001: 42) 

pemikiran rasionalis dicirikan oleh objektiviti, sekularisme, empirisme dan 

materialisme. Pemikiran rasionalis cenderung kepada pemikiran saintifik, 

kuantitatif dan logik tertib Aristoteles. Oleh itu, biasanya mereka yang rasionalis 

lebih mementingkan nasib dan kedudukan dunia berbanding dengan isu-isu yang 

berkaitan dengan alam akhirat. Mereka biasanya mengukur kejayaan dari segi 

kedudukan dan pendidikan sekular, jawatan yang disandang dan kekayaan atau 

harta benda yang dimiliki.  

Dalam sejarah perkembangan pemikiran Islam di bidang teologi (ilmu 

kalam), antara kelompok yang amat mengutamakan penggunaan (bahkan 

mengagungkan) akal fikiran atau ra’yu ini ialah kelompok Mu’tazilah. Kerana 

itulah kelompok ini dinamakan pula dengan ‘Rasionalis Islam’, iaitu kelompok 

pemikiran yang mempersoalkan kalam secara filosofis dan menggunakan akal, 

akan tetapi masih tetap berpegang kepada hujah naql (al-Quran dan Hadis), 



 

253 
 

 

 
 

 

sehingga masih terikat kepada asas-asas Islam (Soekarno & Ahmad Supardi, 

1985: 128). Para teolog Mu’tazilah sememangnya dikenali sebagai kelompok 

yang berusaha mengembangkan sebuah teologi rasional dan sangat dipengaruhi 

oleh pemikiran filsafat Yunani. Dalam sejarah, golongan Mu’tazilah ini merupakan 

golongan paling awal yang berusaha untuk merumuskan teologi kreatif yang 

sesuai dengan kondisi yang sedang berlangsung dengan memanfaatkan ilmu 

pengetahuan Yunani (Asghar Ali Engineer, 1999: 189.  

Mu’tazilah, kerana dengan idea rasionalnya, para cendekiawan dan 

ilmuwan Islam pada hari ini ramai yang tertarik mengkaji semula pemikiran-

pemikiran tokohnya yang telah lama terpendam dalam khazanah tarikh Islam. 

Penulis-penulis Barat pun dengan gigihnya memperkenalkan kajian-kajian 

mereka yang berkenaan dengan Mu’tazilah. Akibat daripada itu semua, timbullah 

idea-idea yang bercanggah dengan asas akidah Ahli Sunah wal Jamaah, 

antaranya; idea penolakan ijmak sebagai asas tasyrik Islam, meragui manhaj 

hadis mutawatir boleh menjamin kebenaran, meragui hadis ahad sebagai dasar 

fikah Islam, mengingkari wujud mukjizat Nabi, meragui keadilan sahabat Nabi 

dan lain-lain lagi. Gerakan Rasionalisme Islam, Jaringan Islam Liberal, Sisters in 

Islam adalah contoh nyata pengaruh pemikiran ‘neo mu’tazilah’ di Alam Melayu. 

(Syamsul Bahri, 2007: 114). 

Berdasarkan karakteritstik di atas, secara ideologi kelompok aliran Islam 

Rasional memang memiliki persamaan dan sefaham dengan aliran pemikiran 

modenis dan liberal yang juga mengutamakan penggunaan akal untuk 

melakukan ijtihad dan memahami ulang atau dalam pentafsiran ajaran Islam. 

Tambah pula, sebagaimana penegasan Khalif Muammar (2005), pemikiran Islam 



 

254 
 

 

 
 

 

Liberal memang memiliki banyak persamaan dengan pemikiran modenisme 

Islam. Perbandingan ciri-ciri antara kedua kelompok aliran pemikiran ini dengan 

gagasan pemikiran Mahathir dapat dilihat pada  jadual 7.3. 

Jadual 7.3 

Ciri-ciri Pemikiran Islam Liberal Berbanding Modenisme Islam dan gagasan 
pemikiran Mahathir  

 

Pemikiran Islam Karakteristik Pemikiran 

Islam Liberal (antara 
tokohnya: Fatima Mernissi, 
Amina Wadud, Muhammad 
Shahrour, Abdul Karim 
Soroush,  Abdullah Ahmed 
Naim, Farid Esack, Asghar 
Ali Engineer, Hassan Hanafi, 
Nasr Hamid Abu Zayd, dan 
Nurcholish Madjid) 

Rasionalisme dan sekularisme; Penolakan 
terhadap syariah; Pluralisme agama; Penolakan 
terhadap autoriti keagamaan; Kebebasan 
mentafsirkan teks-teks agama; Tiada dakwaan 
kebenaran; Mempromosikan nilai-nilai Barat; 
Kesetaraan dan emansipasi Wanita. 

Modenisme Islam (antara 
tokohnya: Fazlur Rahman, 
Abdullah Arwi, Kassim 
Ahmad, Fuad Zakaria dan 
Zaki Nadjib Mahmud). 

Rasionalisme; Kritik terhadap tradisi Islam; 
Penafsiran semula syariah; Menerima sains 
Barat sebagai sesuatu yang netral dan bebas 
nilai; Mendukung demokrasi Barat; 
Sebahagiaan di antaranya ada yang menerima 
nilai-nilai Barat. 

Mahathir Umat Islam sepatutnya lebih mementingkan isi 
(substance) daripada bentuk (forms); 

Umat Islam mesti berijtihad menggunakan akal 
seluas-luasnya;  

Meluahkan dan menyokong tema-tema gagasan 
Islam Liberal; penilaian semula terhadap 
demokrasi, penafsiran semula al-Quran dan 
Islam, gagasan tentang kemodenan dan hak-
hak tentang perempuan; penolakan terhadap 
model pelaksanaan hudud. 

Walau berbeza dalam memandang tipa pemikiran Islam Mahathir, tetapi 

nampak apabila para sarjana dan penyelidik bersepakat dalam satu hal dan 

mengakui bahawa Mahathir adalah seorang pemikir Islam. Oleh itu dengan 



 

255 
 

 

 
 

 

mengikut kepada Rahimin Affandi (2005) yang menganalisis pemahaman dan 

pemikiran Islam yang dibawakan oleh Mahathir dan kemudiannya menghuraikan 

secara panjang lebar, menyimpulkan bahawa paradigma pemikiran Islam 

Mahathir terbahagi kepada beberapa bentuk. Pertama, kepentingan 

mengamalkan pendekatan berfikir secara autokritik menggantikan kaedah berfikir 

secara bentuk pembenaran. Sebagai contoh, Mahathir kerap menimbulkan isu 

bahawa kelemahan umat Islam adalah disebabkan kerana mereka lebih suka 

bertengkar sesama sendiri dalam pelbagai isu yang remeh temeh tanpa 

memikirkan untuk menggunakan potensi sumber alam anugerah Allah yang 

banyak dimiliki oleh negara umat Islam untuk tujuan perpaduan dan 

pembangunan umat Islam sedunia.  

Kedua, kepentingan mengamalkan pendekatan berfikir secara kritikal dan 

tidak membuta tuli di dalam menghadapi sesuatu isu penting yang timbul di 

dalam masyarakat. Pendekatan ini juga merujuk kepada empat bentuk pemikiran 

lagi, iaitu (1) berfikir secara menyeluruh menggantikan berfikir secara 

sebahagian. Konsep pemikiran secara menyeluruh ini merujuk kepada 

pengetahuan terhadap sesuatu secara mendalam dengan mengetahui ciri-ciri, 

perincian dan hubungannya di antara perincian tersebut; (2) bentuk berfikir 

secara reformatif menggantikana berfikir secara jumud dan tradisional; (3) bentuk 

berfikir secara ilmiah menggantikan berfikir secara prasangka dan mengikut 

hawa nafsu; dan (4) bentuk berfikir sesuai dengan hukum alam menggantikan 

berfikir secara suprarasional dan tahayul.   

Ketiga, kepentingan untuk mengamalkan pendekatan berfikir secara 

berperancangan rapi dan bukannya secara retorik semata-mata. Hal ini 



 

256 
 

 

 
 

 

antaranya boleh dilihat dari pengaruh Mahathir yang menekankan agar setiap 

gerakan Islam di Malaysia menjalankan agenda gerakan mereka bukan setakat 

dibuat secara retorik semata-mata bahkan perlu disertakan dengan program 

berperancangan rapi yang lengkap yang dapat dijelmakan dalam bentuk plan 

bertindak.  

Keempat, kepentingan umat Islam berpegang teguh kepada ajaran Islam 

yang suci seperti yang terkandung di dalam sumber wahyu, yang bakal 

memastikan kerelevanan paradigma tauhid dipakai oleh umat Islam untuk 

sepanjang zaman.  

Kelima, penekanan kepada mewujudkan usaha tajdid dalam semua 

aspek kehidupan umat Islam akibat daripada proses pemalsuan dan 

penyelewengan terhadap ajaran al-Quran dan sunnah yang berlaku rentetan 

daripada peninggalan umat Islam sendiri terhadap ajaran Islam. Hal ini 

ditambahburukkan lagi dengan peristiwa penjajahan umat Islam oleh kuasa 

kuffar Barat, yang secara jangka panjang panjangnya mengakibatkan suasana 

kebekuan dan sikap malas ulama Islam itu sendiri.  

Keenam, penekanan kepada penggunaan paradigma rasional 

berasaskan semangat ijtihad kepada usaha mempercambahkan kreativiti umat 

Islam.  

Ketujuh, penekanan kepada proses mewujud dan menajamkan daya 

intelektualisme umat Islam di dalam memahami ajaran Islam itu sendiri.  



 

257 
 

 

 
 

 

Kelapan, demi untuk menghadapi persaingan dengan kuasa Barat, umat 

Islam tidak seharusnya menggunakan pendekatan kekerasan, sebaliknya perlu 

lebih proaktif mempelajari sebab utama ketinggian tamadun Barat, iaitu 

ketinggian budaya ilmu mereka, yang perlu diterapkan ke dalam masyarakat 

melalui institusi pendidikan. Dalam soal ini, secara jelasnya mereka 

menganjurkan bentuk perjuangan yang bersifat evolusi dan bukannya secara 

revolusi.  

Kesembilan, menekankan kepentingan perubahan sikap dan cara 

berkerja untuk mencapai cita-cita tajdid masyarakat Melayu yang lebih baik. 

Kesepuluh, kepentingan menggunakan pendekatan pertengahan di dalam 

menangani isu globalisasi. Pendekatan yang dimaksudkan adalah tidak terlalu 

anti dan tidak pula terlalu menyokong agenda globalisasi ini secara membuta tuli. 

Sikap Mahathir ini bersesuaian dengan pandangan reformis Melayu semasa 

yang menegaskan bahawa pendekatan pertengahan ini perlu diambil kerana 

pada dasarnya idea asas globalisasi ini bersesuaian dengan sifat dan falsafah 

ajaran Islam itu sendiri yang menganjurkan beberapa elemen global seperti (1) 

Islam adalah untuk semua manusia tanpa mengira perbezaan ras; (2) Allah 

adalah penguasa seluruh alam; (3) penekanan kepada konsep ummah-kesatuan 

akidah seluruh umat Islam sedunia; (4) galakan Allah supaya manusia 

menjelajahi dunia;  (5) galakan ke arah penguasaan ilmu dan kefahaman yang 

bersifat global; (6) penekanan kepada konsep hak asasi manusia yang lebih jitu 

dan adil; dan (7) penekanan kepada penjagaan alam sekitar yang bersifat 

mapan.  



 

258 
 

 

 
 

 

Kesebelas, kepentingan kepada golongan ulamak bergading bahu 

dengan golongan bukan ulamak untuk membangunkan sesuatu gagasan Islam 

yang lebih bersifat semasa dengan realiti zaman moden ini.  

Keduabelas, kepentingan kepada umat Islam sedunia membangun dan 

memperlengkapkan diri dengan pengetahuan dan teknologi (S&T) bagi kejayaan 

hidup zaman moden, lebih-lebih lagi yang berkaitan dengan usaha 

pembangunan (R&D) sektor teknologi ICT, agar dengan cara ini umat Islam 

boleh menggunakan perisian hardware dan software ICT yang dihasilkan oleh 

sainstis Islam itu sendiri. 

Ketigabelas, kepentingan memperbetulkan salah faham dan sifat negatif 

yang kerap dinisbahkan kepada umat Islam yang dianggap sebagai umat yang 

menggalakkan keganasan dan anti kepada segala bentuk pemodenan.  

Sehingga kata Rahimin Affandi (2005) tanpa diragukan lagi sesuai 

dengan kriteria yang dikemukakan oleh Azyumardi Azra (1998) berkenaan 

dengan ciri dari seorang pemikir atau intelektual Muslim, iaitu: (1) prihatin dengan 

realiti semasa membabitkan kemunduran anggota masyarakat; (2) terlibat secara 

langsung di dalam proses mencari punca kelemahan umat Islam dan memikirkan 

jalan penyelesaian yang terbaik; (3) kesanggupan berkorban demi meningkatkan 

kalimah Allah; (4) menjalinkan hubungan luar dengan umat Islam sedunia; (5) 

usaha memperlengkapkan diri dengan segala bentuk ilmu dunia dan akhirat; (6) 

terbuka dengan pendapat dan ilmu asing secara bertapis; dan (7) membabitkan 

diri dengan merangka program untuk menghadapi permasalahan yang bakal 

timbul di dalam masyarakat, maka Mahathir boleh dikategorikan sebagai seorang 



 

259 
 

 

 
 

 

pemikir atau intelektual Muslim. Selari pula dengan pengertian dan konsep 

seorang pemikir atau cendekiawan Muslim yang dikemukakan oleh Pratiknya 

(1986), Martin van Bruinessen (2003), dan Dawam Rahadjo (1999).  

Pratiknya (1986: 3), menyatakan bahawa pemikir, intelektual, ilmuwan 

atau cendekiawan adalah orang yang kerana pendidikannya, baik melalui 

pendidikan di institusi pendidikan formal mahupun tidak formal mempunyai 

perilaku yang cendekia, yang tergambar dari kemampuannya dalam menatap, 

menafsirkan, dan merespons lingkungan sekitar dengan sifat kritikal, kreatif, 

objektif, analitis, dan bertanggungjawab. Sehingga, dengan sifat-sifat tersebut 

akan menjadikan seorang cendekiawan memiliki wawasan dan pandangan yang 

luas, yang tidak dibatasi oleh ruang mahupun waktu.  

Martin van Bruinessen (2003: 159) mendefinisikan kelompok  intelektual 

Muslim ini sebagai penerjemah ajaran Islam. Sebagai cendekiawan Muslim, 

biasanya mereka aktif melibatkan diri dengan pelbagai realitas sosial dan politik 

dari masyarakat kontemporari, serta implikasi-implikasi filosofis dan moral dari 

modenitas. Selain itu, pendekatan terhadap ayat-ayat al-Quran dan metode-

metode penafsiran yang mereka gunakan lebih berwawasan aliran moden dalam 

filsafat dan hermeneutik. Hal tersebut disebabkan kerana mereka pada umumnya 

mendapat pendidikan di luar lembaga pendidikan keagamaan tradisional.  

Adapun menurut Dawam Rahardjo (1999: 41) kelompok pemikir itu 

terbahagi tiga, iaitu ‘ulama-cendekiawan’, ‘cendekiawan-ulama’ dan 

‘cendekiawan’. Kelompok ulama-cendikiawan biasanya basis pendidikannya 

adalah pendidikan agama yang ketat di pondok pesantren (sekolah agama); 



 

260 
 

 

 
 

 

kelompok cendikiawan-ulama basis pendidikannya perguruan tinggi dan 

pendidikan agama; dan kelompok cendikiawan yang umumnya berbasis pada 

pendidikan umum dan memiliki pengetahuan agama yang relatif minim 

dibandingkan kelompok ulama-cendekiawan dan cendekiawan-ulama. Walaupun 

demikian, mereka memiliki semangat dan kemampuan untuk dapat 

mengaktualisasikan diri sebagai seorang cendekiawan serta komitmen 

perjuangan yang tinggi untuk mengembangkan Islam bagi diri sendiri mahupun 

orang lain, baik di bidang yang berkaitan dengan perkembangan agama 

mahupun perubahan sosial pada umumnya.  

Berdasarkan huraian di atas, setidaknya ada tiga tema utama dan asas 

dari pemikiran yang telah dilahirkan oleh Mahathir. Ketiga asas dimaksud saling 

bersepadu dan melengkapi satu dengan yang lain, iaitu Keislaman, Kemelayuan, 

dan Kemodenan. 

KeIslaman, ini bermakna bahawa umat Islam menurut Mahathir hanya 

akan berjaya apabila mereka mengamalkan Islam menurut yang ditentukan yang 

telah diajarkan oleh Nabi Muhammad s.a.w. Di mana, Islam adalah agama yang 

bermatlamat agar umat Islam mencapai kebahagiaan hidup di dunia dan di 

akhirat, maka segala usaha yang diupayakan untuk mencapai kesejahteraan 

hidup pun haruslah seimbang antara dunia dan ukhrawi tersebut. Untuk itu, 

Mahathir telah memberikan pandangan dan analisisnya secara kritikal tentang 

isu-isu yang dihadapi oleh umat Islam, cabarannya dan bagaimana 

permasalahan umat Islam seharusnya ditangani dan diusahakan 

penyelesaiannya dengan sungguh-sungguh (Ismail Ibrahim, 2002: 1, 8). 

Kemudian, sebagaimana dikatakan oleh Dusuki Ahmad (2004), Mahathir yang 



 

261 
 

 

 
 

 

dikenali sebagai seorang  ‘fundamentalis’ memiliki keyakinan kuat bahawa umat 

Islam tidak akan berpecah-belah dan terkeliru apabila berpegang kepada asas 

yang terdapat dalam al-Quran dan Hadis sahih. Kerananya, beliau selalu 

menggesa supaya masyarakat Islam kembali kepada fundamental ajaran Islam 

yang sebenar ini. 

Kemelayuan, ini bermakna bahawa pemikiran Mahathir tidak terlepas dari 

pengaruh, alam fikiran dan keinginan memperkasakan kembali  tamadun Melayu 

yang pernah berjaya dan memberi kesan yang sangat luar biasa terhadap 

perkembangan ilmu dan budaya ketika bersentuhan dengan Islam. Maka, 

mestinya sekarang pun Islam dan Melayu harus bersepadu membentuk 

peradaban Melayu baru yang lebih maju, agar Melayu tak hilang ditelan masa. 

Kerana itu, Mahathir dikenali sebagai seorang yang sangat kuat perhatian dan 

keprihatinannya jika berbincang masalah dan nasib orang Melayu. Hal ini dapat 

dilihat dari sumbangan Mahathir sendiri dalam memberikan sentuhan 

kemelayuan terhadap idea tajdid adalah cukup bermakna memandangkan 

kebanyakan dari idea tajdid para ulama yang dalam banyak hal bergantung 

kepada formula-formula tajdid yang dimunculkan oleh reformis dari Timur Tengah 

(Rahimin Affandi, 2005). 

Kemodenan, ini bermakna bahawa kemajuan dan kesejahteraan hidup 

menurut Mahathir harus dicapai dengan kerja keras. Oleh itu, apabila kaum yang 

lain boleh maju maka umat Islam pun dengan segala kesempurnaan dan 

keunggulan ajarannya lebih-lebih lagi. Kerana, Islam adalah agama yang 

menghendaki agar umatnya hidup dalam kemodenan dan kesederhanaan. Islam 

adalah agama yang rasional, moderat, dan responsif terhadap perkembangan 



 

262 
 

 

 
 

 

dan kemajuan. Kerananya, Islam tidak membenarkan sikap untuk membatasi, 

mengasingkan diri, atau tidak mau bergaul dengan orang lain dan berusaha 

hanya untuk kepentingan diri sendiri dengaan melupakan kepentingan 

masyarakat di persekitarannya. Inilah inti dari paradigm pemikiran Islam Mahathir 

menurut Rahimin Affandi (2005). Di mana ianya sangat mementingkan isi dan 

kerangka pemikiran khusus, yang rata-ratanya bersifat positif dan pro 

pemodenan. Begitu pula kesimpulan yang dikemukakan oleh Hairudin Harun 

(2001: 50) bahawa model pemikiran Mahathir pada prinsipnya bercirikan atau 

mengikut acuan agresif, revisionis pragmatis dan berwawasan. 

Dalam ucapan yang disampaikannya pada Perasmian Perhimpunan 

Agung UMNO ke48, pada 5 September 1997 Mahathir menegaskan kenyataan di 

atas, iaitu perpaduan antara keIslaman, Kemelayuan dan kemodenan. “Kita 

orang Melayu beragama Islam, nasionalisme atau kebangsaan Melayu dikaitkan 

secara langsung dengan agama Islam. Seseorang itu tidak Melayu melainkan ia 

beragama Islam”. Tambah lagi, “Cita-cita kita sederhana sahaja. Kita ingin 

menjadi sama maju dengan bangsa-bangsa lain yang sudah maju. Dengan itu 

dapatlah kita menebus balik maruah bangsa kita, sedikit banyak maruah agama 

kita bahkan maruah orang bumiputera di negara ini”. Kemudian pula, “Kita tidak 

melaungkan bahawa kita jaguh Islam. Tetapi nasionalisme Melayu dengan Islam 

tidak dapat dipisahkan. Apabila orang Melayu berjaya maka orang pun Islam 

berjaya, kerana orang Melayu semuanya Islam”. 

7.3 Pandangan Terhadap Islam dan Isu-isu Kenegaraan Semasa  

John L. Esposito dan James P. Piscatori (dalam Abdillah, 2007: 138, 141) telah 

melakukan penelitian dan menegaskan bahawa prinsip demokrasi dan proses 



 

263 
 

 

 
 

 

demokratisasi merupakan subjek tema perbincangan yang ramai dibicarakan di 

kalangan umat Islam. Di samping itu, Esposito dan Piscatori juga mencatat 

adanya beberapa pemikir politik Islam radikal yang menolak bentuk apapun dari 

demokrasi parlementer dan memandangnya sebagai sebuah bentuk pembaratan 

(westernisasi) serta ketimpangan yang berbanding dengan tradisi lokal. Baginya, 

pemikiran dan politik Islam mesti dikembalikan kepada dasar semula, yakni 

sistem Islam dan ia bersifat final. Sementara, sebahagian pemikir Islam yang lain 

ada pula yang mencoba menselaraskan demokrasi dengan ajaran Islam. 

Para pemikir politik Islam memang berbeza-beza dalam memandang term 

dan konsep demokrasi. Hafidz Saleh misalnya melarang penggunaan term dan 

konsep demokrasi, kerana konsep ini berarti kedaulatan adalah milik manusia, 

bukan milik Tuhan. Lagi, term ini tidak bersumber dari term Islam dan kerana itu 

harus dihindari, sebagaimana firman Allah dalam QS. Al-Baqarah 104 (Abdillah, 

2007: 138-142). Bahkan, penolakan keras juga ditegaskan oleh Abdul Qadim 

Zallum (2001: 202), Amir ke-2 Hizb al-Tahrir, yang menganggap bahawa 

demokrasi yang dikenal sekarang sebagai pemerintahan dari rakyat, untuk 

rakyat, dan oleh rakyat adalah sistem yang kufur, kerana tiga alasan. Pertama, 

kerana yang merekayasa dan berdiri di belakang idea demokrasi adalah negara-

negara Barat, sehingga menjadi semacam agresi budaya Barat terhadap negeri-

negeri Islam. Kedua, demokrasi adalah pemikiran yang utopis, mustahil, dan 

ilusi, kerananya tidak layak diimplementasikan, sebab manakala suatu negara 

berupaya menerapkan idea demokrasi mereka seringkali harus melakukan 

kebohongan, manipulasi, dan rekayasa, sehingga menyesatkan manusia. Ketiga, 

demokrasi adalah sistem buatan manusia, padahal, manusia tidak bisa lepas dari 

kesalahan, dan sesungguhnya yang paling mengerti tentang manusia, terbebas 



 

264 
 

 

 
 

 

dari segala kelemahan dan kesalahan hanyalah Allah, kerana itu sistem yang 

ditetapkan oleh Allah adalah sistem yang paling tepat untuk manusia, yakni 

sistem syariah. 

Menurut Dhiyauddin al-Rais (2002: 185-188) dari segi politik, antara Islam 

dan konsep demokrasi memiliki beberapa persamaan dan perbezaan. 

Persamaan; Pertama, kalau dimaksudkan dengan demokrasi sebagai yang 

dikatakan oleh Abraham Lincoln, pemerintahan rakyat dengan perantaraan 

rakyat, untuk rakyat, maka konsep inipun terdapat dalam peraturan politik Islam 

sesuai dengan koridor yang ditetapkan Islam. Kedua, jika dimaksudkan dengan 

demokrasi adalah prinsip-prinsip politik atau kemasyarakatan; prinsip persamaan 

di hadapan undang-undang, kemerdekaan berfikir, kemerdekaan beragama dan 

keadilan sosial, atau harus terjamin hak-hak yang tertentu; hak hidup dan 

kemerdekaan, hak bekerja, maka jelas sekali bahawa Islam telah menjamin 

prinsip dan hak-hak tersebut berjalaan dengan baik. Ketiga, apabila yang 

dikehendaki dengan demokrasi bahawa pemegang kuasa tertinggi dalam 

pemerintahan adalah rakyat, sehingga kekuasaan legislatif (ketua negara) 

sebagai kekuasaan yang paling penting dalam dunia demokrasi harus tunduk 

kepada kehendak dan ketetapan rakyat yang telah disepakati (ijma’) dalam 

mesyuarat. 

Sedangkan perbezaan Islam dan demokrasi adalah; Pertama, 

bahwasanya yang dikehendaki dengan rakyat oleh demokrasi moden sebagai 

yang dikenal di dunia Barat, ialah bangsa, yang warga negaranya dibatasi oleh 

batas-batas geografi, yang hidup dalam suatu negara, anggota-anggotanya diikat 

oleh persamaan darah jenis, bahasa, dan adat-istiadat, maka tidak demikian 



 

265 
 

 

 
 

 

halnya dengan Islam. Bagi negara Islam, rakyat tidaklah diikat oleh kesatuan 

tempat, darah dan bahasa, tetapi oleh kesatuan akidah, sehingga semua orang 

yang menganut akidah Islam, dari ras manapun, apapun warna kulit, bahasa, 

atau daerah asal, maka dia adalah seorang warga negara Islam. Kedua, tujuan 

demokrasi Barat adalah terhad untuk tujuan keduniaan atau materi sahaja. 

Demokrasi hanya bermaksud mewujudkan kebahagiaan bangsa, seperti 

meningkatkan pendapatan (kekayaan) atau memperoleh kemenangan dalam 

perang. Tetapi dalam Islam, selain melengkapi maksud keduniaan dengan 

menjauhkan fikiran fanatik kebangsaan, meliputi pula maksud kejiwaan (akhirat). 

Artinya, kemashlahatan hidup di dunia dan kemashlahatan hidup di akhirat. 

Ketiga, kekuasaan rakyat dalam demokrasi Barat adalah mutlak, kerana 

rakyatlah pemilik kuasa dan pembuat undang-undang. Namun dalam Islam, 

kuasa rakyat tidak mutlak, tetapi terhad oleh syariat agama. Artinya, rakyat tidak 

boleh bertindak di luar batas undang-undang atau menyimpang dari yang telah 

ditetapkan oleh Islam berdasar pada al-Quran dan Sunnah. 

Tokoh lain yang juga menolak konsep demokrasi, tetapi mengajukan 

konsep syura (mesyuarat) sebagai gantinya, adalah Adnan Ali Ridha al-Nahwi. 

Alasannya, kerana demokrasi bersinonim dengan perintah yang dibuat manusia 

sedangkan syura adalah perintah Tuhan (Abdillah, 2007: 138-142). Tetapi 

menurut Hasan al-Turabi konsep demokrasi berbeza dengan syura. Demokrasi 

bermakna kedaulatan penuh manusia dan syura adalah kedaulatan penuh Tuhan 

sebagaimana terdapat dalam otoritas tekstual yang diwahyukan Tuhan. 

Sementara demokrasi memiliki banyak kekurangan kerana akal manusia, 

sedangkan syura tidak (Abdillah, 2007: 142).  



 

266 
 

 

 
 

 

Secara general dapat dikatakan bahawa kelompok pemikir politik Islam 

koservatif-fundamentalis menolak term dan konsep demokrasi. Mereka 

mengajukan konsep demokrasi yang lain atau prinsip-prinsip yang menentang 

pemerintahan yang otoriter, seperti konsep keadilan, mesyuarat yang 

menguntungkan, hak asasi manusia, toleransi, dan lain-lain. Maududi misalnya 

mengemukakan konsep demokrasi secara filosofis dengan menyebutnya sebagai 

teo-demokrasi atau demokrasi ketuhanan. Menurut Al-Maududi dalam sistem ini 

seorang Muslim diberikan kedaulatan rakyat secara terbatas di bawah 

kedaulatan Tuhan dengan mengembalikan semua urusan pemerintahan kepada 

hukum Tuhan atau syariah. Apabila ada hal-hal yang tidak termaktub dalam 

syariah, maka harus diputuskan melalui kesepakatan umat Islam.  

Sedangkan kebanyakan intelektual Muslim yang termasuk dalam 

kelompok beraliran modenis dan neo-modenis menerima term demokrasi dengan 

modifikasi-modifikasi tertentu yang sejalan dengan ajaran Islam, di antara 

mereka adalah Fazlur Rahman, Hamid Enayat, Muhammad As’ad, dan Javid 

Iqbal. Berkaitan dengan nilai-nilai antitesis antara Islam dan demokrasi banyak 

pemikir politik Islam dari kelompok modenis atau neo-modenis berupaya untuk 

menginterpretasi doktrin-doktrin Islam, khususnya mengenai kedudukan 

perempuan dan orang bukan Islam. Penafsiran baru cenderung menghapus 

diskriminasi antara mereka, meskipun kebanyakan dari mereka melanjutkan 

mendukung hukum Islam mengenai poligami dan warisan. 

Sementara itu, pemikir Islam yang masuk kelompok beraliran sekularis 

mendukung secara penuh demokrasi berdasarkan sekularisme dengan 



 

267 
 

 

 
 

 

mengabaikan doktrin Islam, kerana mereka memposisikan agama dalam urusan 

personal pada satu sisi dan negara pada sisi yang lain.  

Berdasarkan kenyataan di atas, secara teori pemikir politik Islam pada 

amnya terbahagi menjadi tiga kelompok dalam memandang dan memahami 

konsep demokrasi (Sukron, 2001: 47-54). 

Pertama, kelompok pemikir Islam yang menolak konsep demokrasi, 

antara tokohnya adalah Syed Quthub (Mesir), Thabathabai (Iran), Muhammad 

Mutawalli al-Sya’rawi (Mesir), dan Ali Benhadj (Aljazair). Bagi mereka, demokrasi 

hanyalah merupakan sesuatu yang impossible dan ancaman yang harus 

diwaspadai. Islam dan demokrasi tidak bisa disepadukan, kerana itu dalam Islam 

tidak ada tempat yang layak bagi demokrasi.  

Kedua, kelompok yang diwakili oleh Abu al-A’la al-Maududi (Pakistan) 

dengan teori Theo Demokrasi, Taufiq al-Syawi (Mesir), Imam Khomeini, Rasyid 

al-Ghanoushi (Tunisia), dan lain-lain. Mereka menerima konsep demokrasi tetapi 

juga mengakui adanya perbezaan dengan sistem Islam. Maududi misalnya yang 

mengakui adanya prinsip-prinsip demokrasi yang selari dengan sistem Islam, 

seperti prinsip keadilan (QS. asy-Syuura: 15); persamaan (QS. al-Hujuraat: 13); 

akuntabiliti pemerintahan (QS. an-Nisaa’: 58); mesyuarat (QS. asy-Syura: 38), 

tujuan negara; dan hak-hak oposisi (QS. al-Ahzab: 70). Perbezaannya terletak 

pada kenyataan bahawa kalau dalam sistem Barat suatu negara demokratis 

menikmati hak-hak kedaulatan mutlak, sedang demokrasi Islam, kekhalifahan 

ditetapkan untuk dibatasi oleh batas-batas yang telah digariskan oleh hukum 

Allah. 



 

268 
 

 

 
 

 

Taufik al-Syawi juga mengakui persamaan dan perbedaan demokrasi 

dengan prinsip pengurusan Negara Islam, seperti syura yang dianggap sebagai 

versi Eropa atau negara-negara Barat. Perbezaannya adalah negara yang 

menganut sistem demokrasi tidak berpegang pada dasar syariah Islam 

sedangkan dalam sistem Islam pengurusan negara harus berdasarkan kepada 

syura dan syura pula mesti tunduk kepada syariah seperti halnya umat Islam dan 

negara tunduk kepadanya. 

Rasyid al-Ghanoushi yang mengkombinasikan ajaran Islam dengan 

demokrasi menyatakan bahawa pemilihan umum, multi partai dan undang-

undang sebagai elemen penting dari demokrasi sebenarnya adalah bahagian 

dari pemikiran baru Islam yang berakar dan legitimasinya didapatkan dari 

interpretasi atau reinterpretasi yang segar daripada sumber-sumber Islam. 

Ketiga, kelompok yang menerima sepenuhnya konsep demokrasi, bahkan 

beranggapan bahawa ajaran Islam mengandungi nilai-nilai demokratis, kerana 

demokrasi adalah sesuatu yang bersifat universal. Antara tokoh-tokoh pemikir 

Islam kelompok ketiga ini adalah Fahmi Huwaidi, Muhammad Husein Haekal dan 

Zakariya Abdul Mun’im (Mesir), Mahmoud Mohamed Taha dan Abdullan Ahmaed 

al-Naim (Sudan), Bani Sadr dan Mehdi Bazargan (Iran).  

Fahmi Huwaidi menyatakan bahawa demokrasi sangat dekat dengan jiwa 

Islam dan substansinya selaras dengan Islam, kerana (1) Islam menghendaki 

pemerintahan yang diterima oleh rakyatnya; (2) penolakan Islam terhadap 

kediktatoran; (3) dalam Islam pilihanraya merupakan kesaksian rakyat bagi 



 

269 
 

 

 
 

 

kelayakan seorang calon pemimpin; (4) demokrasi merupakan sebuah upaya 

mengembalikan sistem kekhalifahan khulafa al-Rasyidin yang telah diganti 

kepada sistem kerajaan oleh Muawiyah bin Abu Sofyan (Pengasas Bani 

Umayyah); (5) negara Islam adalah negara keadilan dan persamaan manusia di 

hadapan hukum; (6) kepimpinan politik adalah kontrak sosial yang nyata, oleh itu 

apabila pemimpin tidak mahu menerima kritik atas kesalahannya, maka ia boleh 

diturunkan dan digantikan. 

Mengikut kepada huraian di atas, maka Mahathir boleh dikategorikan 

dalam kelompok yang kedua dalam memandang demokrasi, iaitu kelompok yang 

menerima sekaligus pula mengakui perbezaan dan melakukan kritik terhadap 

konsep demokrasi. Dalam hal ini, sebagaimana disimpulkan Esposito & Voll 

(1999: 189), kritik Mahathir terhadap imprealisme Barat tersebut bukanlah 

semata-mata ungkapan mengenai hegemoni Barat terhadap tatanan dunia global 

sekarang, akan tetapi juga berkaitan dengan pandangannya mengenai 

demokrasi dan demokratisasi. Sebab, Barat menurut Mahathir, dengan 

mengatasnamakan tatanan dunia baru dan keadilan telah berupaya untuk 

memaksakan definisi-definisi mereka mengenai demokrasi dan hak asasi 

manusia, terlebih-lebih kepada negara-negara Islam. 

“Dengan fasih mereka membicarakan undang-undang, hak asasi 
manusia, demokrasi atas suara mayoritas tanpa mempertimbangkan 
adanya hukum-hukum tertentu buatan manusia yang tidak adil, hak asasi 
manusia yang melampaui batas dan suara majoriti yang tidak bijaksana. 
Jadi, undang-undang Barat memberi keutamaan terlampau tinggi 
terhadap hak seorang individu yang memungkinkan ia melakukan apapun 
yang disukainya meskipun tindakan-tindakannya itu dapat mengancam 
perdamaian dan keamanan masyarakat. Sementara itu, undang-undang 
internasional telah dirumuskan guna memberi hak kepada pihak yang 
kuat untuk menekan yang lemah. Hal yang sama juga terjadi pada hak 
asasi yang dihargai begitu tinggi sehingga kelompok, atas nama 
demokrasi diberi perlindungan sekalipun aktiviti-aktiviti mereka itu 
mengancam masyarakat, dan kemajuan. Kondisi ini menurut Mahathir 



 

270 
 

 

 
 

 

hampir sama dengan imprealisme kolonial abad ke-19, iaitu yang besar 
adalah yang benar” (dalam Esposito & Voll, 1999: 189).  

Mahathir mempertanyakan bahawa jika hanya demokrasi yang sah dan 

dapat diterima, maka apakah hanya satu demokrasi atau hanya ada satu orang 

ahli yang dapat menafsirkannya, iaitu Barat. Padahal, hegemoni oleh kekuatan 

demokratis negara-negara Barat tidak kurang menindas dibanding dari negara-

negara totaliter. Atau, tidak bolehkah para pemula demokrasi ikut menafsirkan 

perincian-perinciannya, jika bukan ajaran-ajaran asasnya, ucap Mahathir. 

Kerana, menurut  Mahathir, ada banyak bentuk demokrasi, dan sebagai ada 

banyak perbezaan dalam praktik di antara mereka yang mengajarkan demokrasi 

(Esposito & Voll, 1999: 189).  

Demokrasi sejati menurut Mahathir harus ada di dalam negeri dan 

antarnegara. Oleh itu, negara harus memiliki kemampuan menentukan suatu 

bentuk demokrasi dan hak asasi yang sesuai dan selaras dengan budaya dan 

nilai-nilai mereka masing-masing. Demokrasi berarti menjunjung tinggi budaya 

dan nilai-nilai kebangsaan yang berkeadilan tanpa mengetepikan kaum 

minoritas. Demokrasi bukanlah sesuatu yang bebas dari kritik, tidak 

mengandungi kelemahan, atau pula elemen yang paling menentukan kejayaan 

pengurusan negara. Demokrasi hanyalah alat untuk manusia mencapai 

kesejahteraan kehidupan berbangsa dan bernegara, sehingga para ahli yang 

melaksanakan pemerintahan itulah yang menentukan, baik dan berkesannya 

pemerintahan dijalankan. Oleh itu, esensi dari demokrasi menurut Mahathir 

adalah tercapainya kesejahteraan dan keamanan hidup masyarakat.  



 

271 
 

 

 
 

 

Dengan demikiran Mahathir tidak langsung menolak atau menerima, 

tetapi melakukan kritik dan mengubah suai; mengambil yang baik, sesuai dan 

selaras kemudian mengetepikan yang tidak sesuai, membuang yang keruh dan 

menolak yang tidak baik. Mahathir berusaha untuk mempertemukan dan 

mengubah suai konsep demokrasi agar lebih sesuai dengan karakteristik di rata-

rata negara di mana ianya diterapkan dan diamalkan dalam menjalankan 

pemerintahan. Kerana, sebagai sebuah sistem demokrasi boleh mengandung 

kelemahan. Dengan pemahaman yang luas dan mengubah suai konsep 

demokrasi akan menghasilkan kesan yang lebih baik untuk pembangunan 

negara.  

Berdasarkan hal ini,  Mahathir menolak penerimaan buta terhadap konsep 

atau definisi universal mengenai demokrasi. Apatah lagi, apabila demokrasi 

difahamkan sebagai suara mayoritas sebagaimana diungkapkan oleh John 

Stuart Mill (1806-1873) seorang pemikir demokrasi abad ke 19. Sebab, 

demokrasi mestinya adalah gerakan politik yang diarahkan untuk menentang 

feodalisme atau dominasi aristokrasi. Demokrasi bukanlah pula mayoritas suara, 

tetapi menjunjung tinggi  prinsip mayoritas yang di dalamnya tercakup kompromi 

yang adil dan tidak mengganggu kepentingan minoritas yang fundamental 

(Sukron, 2002: 21).  

Mahathir juga mengkritik sistem etika dan keadilan Barat, dan bahkan 

sebagian besar negara lain di dunia yang mendasarkan dan bersetuju atas 

prinsip: “yang besar adalah yang benar”. Sebab, prinsip ini telah menyebabkan 

terjadinya penindasan ke atas negara-negara Muslim secara internasional, 

sebagaimana yang nampak dari sikap negara Serbia dan Yahudi-Israel yang 



 

272 
 

 

 
 

 

berani menindas dan meneror negara-negara yang lain, terutama, negara-negara 

Islam yang semuanya lemah (Esposito & Voll, 1999: 191).  

Bagi Mahathir, kesan imprealisme Barat serta dominasi politik, ekonomi, 

dan kebudayaan mereka atas dunia Muslim merupakan realitas masa lalu yang 

kini muncul sebagai tantangan dan ancaman. Semua itu merupakan sejarah 

eksploitasi dan ketidakadilan yang terus mempengaruhi dunia Islam. Islam 

ditekan hampir disemua penjuru dunia, meskipun dunia menyatakan dukungan 

atas prinsip-prinsip keadilan dan aturan hukum (Esposito & Voll, 188). 

Sebagaimana kolonialisme Eropa telah membentuk dan memaksa nilai-nilainya 

ke hampir seluruh bahagian dunia dan proses itupun terus berlanjut hingga kini.  

Kritik Mahathir juga wujud ketika mengganti pandangan tradisional 

Malaysia yang semula pro-Barat dengan kebijakannya untuk berpaling ke Timur 

dengan mengadopsi sejumlah nilai-nilai kemajuan bangsa Asia, iaitu bangsa 

Jepun dan Korea serta dan nilai-nilai Islam. Kerana, nilai-nilai universal moralitas 

ketimuran dianggap lebih pas, sehingga dapat memperkuat komunitas Muslim 

Melayu dan perkembangan Malaysia sendiri (Esposito & Voll, 1999: 191). 

Tambah lagi ketika Mahathir dengan tegas menolak bantuan dari IMF 

(International Monetary Found) yang dikendalikan oleh negara-negara Barat 

ketika terjadi kemalangan dan kegawatan ekonomi (krisis moneter) negara-

negara Asia Tenggara (termasuk Malaysia) pada akhir tahun 1997, tetapi lebih 

percaya akan kemampuan negara untuk menanggulangi sendiri kegawatan 

ekonomi tersebut.  



 

273 
 

 

 
 

 

Mahathir juga tidak menolak atau pun menerima secara membuta tuli 

faham-faham dan konsep lain yang berkembang secara luas dalam kehidupan 

negara-negara moden, seumpama sekularisme, pluralisme, mahupun terorisme 

menurut persepsi Barat. Tetapi melakukan kritik dengan keras dan berusaha 

untuk mempertemukan dan menjelaskan bagaimana sekularisme dan pluralisme 

boleh difahami dan diguna menjadi faktor pendorong mencapai kemajuan dan 

kehidupan bernegara yang lebih baik. Namun, pada kenyataannya, dalam 

pandangan Nik Abdul Aziz, Mahathir dianggap sebagai seorang yang sekular  

cara berpikir dan sistem pemerintahan yang dijalankannya (Annual Bakri & 

Kamarul Zaman, 2001: viii). Walaupun tuduhan Nik Abdul Aziz terhadap 

kesekularan Mahathir kemudiannya dibantah oleh Syed Hussein Alatas. 

Menurut Syed Hussein Alatas (2002: 2-3) ada terdapat tiga erti kata 

sekularisme itu. Erti yang pertama boleh dilihat dalam sejarah gereja Katolik 

pada abad pertengahan yang membahagikan paderi mereka kepada dua 

kelompok, iaitu paderi yang sekular dan bukan sekular. Paderi sekular adalah 

mereka yang terlibat dalam pemeliharaan hidup duniawi sedangkan yang bukan 

sekular adalah paderi yang yang tidak terlibat dalam urusan duniawi dan 

cenderung mengasingkan diri.  Erti yang kedua ialah satu aliran falsafah yang 

tidak percaya kepada Tuhan, aliran ‘la diniyyah atau tidak ada agama’ yang 

disuarakan oleh seorang Inggeris bernama Holyoake, pada kurun ke-19. Erti 

yang ketiga timbul daripada suatu proses yang disebut sekularisasi masyarakat. 

Dalam erti ini, pengaruh-pengaruh agama berkurangan (terreduksi atau 

terdegradasi) akibat proses pembandaran dan industrialisasi, seperti hidup 

bersama lelaki perempuan tanpa kahwin, beranak di luar nikah, 

membelakangkan upcara-upacara agama dan sebagainya, walaupun 



 

274 
 

 

 
 

 

sesetengah daripada mereka yang terlibat mengaku bahawa mereka itu 

beragama.  

Oleh itu, Syed Hussein Alatas tidak bersetuju dan membantah pernyataan 

Nik Abdul Aziz apabila beliau menyatakan bahawa Mahathir telah 

menyalahgunaan nikmat kepintarannya  untuk sekular. Menurut Syed Hussein 

Alatas, tiadalah pada tempatnya penentuan peribadi sebagai seorang sekular 

dengan erti yang tidak baik dan tidak menggunakan kepintarannya dan 

kebijaksanaannya untuk Islam, hanya kerana berbeza pandang tentang konsep 

Negara Islam. Kerana, sebetulnya yang dimaksudkan oleh Nik Aziz bahawa 

Mahathir itu adalah seorang sekular karena Mahathir dan UMNO tidak dapat 

menerima bentuk negara yang akan ditajakan oleh PAS sebagai Negara Islam 

yang menjalankan undan-undang yang dianggap undang-undang hudud oleh 

PAS.  

Dalam konteks negara, apabila sekularisme amnya difahami sebagai 

suatu ideologi yang menyatakan dirinya bersifat universal dan menganggap 

bahawa pemisahan antara agama, politik, dan negara memang dikehendaki dan 

harus dijalankan. Sebab, agama pada mulanya adalah berkenaan dengan 

eksistensi pribadi, dan bukannya bersifat awam. Bahkan, agama dianggap pula 

sebagai punca dari pertumpahan darah, kefanatikan, dan sebagainya, 

sebagaimana yang nampak dalam sejarah selama beberapa masa (Keane, 

2007: 38).  

Masykuri Abdillah (2007: 136) memperincikan beberapa perbezaan 

antara Islam dan sekularisme. Sekularisme adalah suatu faham yang bercirikan 



 

275 
 

 

 
 

 

dan dipandang sebagai buatan manusia; berorientasi keduniawian; menekankan 

pada akal, observasi dan eksperimen; mempercayai humanisme; memisahkan 

antara urusan agama dan politik; dan memposisikan agama hanya dalam 

urusan-urusan personal (pribadi). Sedangkan Islam adalah agama yang 

bersumber dari Tuhan; menekankan dunia dan akhirat; menekankan wahyu, 

akal, observasi dan pengalaman; mempercayai humanisme tetapi dalam 

kerangka syariah, menyatuan antara urusan agama dan politik dan Islam 

mengatur semua aspek kehidupan. Oleh kerana perbezaan yang tajam di antara 

keduanya, maka ramai tokoh pemikir Islam konservatif itu dengan tegas menolak 

apabila di antara keduanya boleh dipertemukan.  

Menurut Mahathir, sekularisme walau memiliki perbezaan yang tajam 

dengan Islam, tetapi bukan berarti harus ditolak hanya kerana ia berasal dari 

Barat. Sehingga menganggap semua yang berfaham sekularisme sebagai 

sesuatu yang harus diketepikan; ilmu dan pengetahuan sekular, tamadun 

sekular, budaya sekular, dan lain-lain. Akibatnya ada sebahagian umat Islam 

yang tidak mau belajar ilmu pengetahuan dan sains umum semisal matematik, 

kejuruteraan, kerana menganggapnya sebagai ilmu sekular. Hal yang penting 

adalah bersifat selektif, mengubah suai dan tidak menerima secara membuta tuli 

konsep-konsep tersebut, mengambil yang baik dan kemudian mengetepikan 

yang tidak baik dan tidak sesuai.  

Sikap yang sama juga ditunjukkan Mahathr apabila menegaskan 

pandangan terhadap faham dan konsep pluralisme. Bagi Mahathir, pluralisme 

atau masyarakat majmuk sebagai suatu perbezaan kerana berbilang kaum yang 

pastinya selalu ada dalam setiap negara. Harus difahami dan diguna untuk 



 

276 
 

 

 
 

 

mendorong persatuan dan kerjasama serta keamanan guna mencapai tujuan 

bersama.  

Masyarakat majmuk sebagaimana dicirikan oleh J.S Furnivall (Ahmad 

Fauzi & Mohd Idris, 2006: 282) ialah masyarakat yang di dalamnya tidak ada 

penyesuaian nilai di dalam satu kelompok dengan kelompok lain; tidak wujudnya 

keseragaman dari segi kebudayaan; selalu berlaku konflik dan pertentangan di 

antara kelompok yang ada; tiap-tiap kelompok itu mengekal kuasa autonomi 

mengikut bahagian-bahagian sistem sosial mereka; unsur paksaan serta saling 

bergantungan dalam bidang ekonomi di antara satu kelompok dengan kelompok 

yang lain sebagai factor asas untuk berlakunya interaksi; dominasi dari segi 

kuasa politik oleh satu kelompok terhadap kelompok yang lain; dan pemecahan 

pucuk pimpinan berdasarkan kepada kepentingan kelompok-kelompok tertentu. 

Tiap-tiap kelompok mempunyai fungsi serta kepentingan mereka sendiri. Namun 

perbezaan di antara masing masing masyarakat yang berbilang kaum dimaksud 

bukanlah untuk dibesar-besarkan bagi menghambat pembangunan Negara. 

Sebaliknya, berbagai hal positif, kekuatan dan kebolehan yang ada pada masing-

masing kelompok tersebut menurut Mahathir mesti digunakan untuk menyokong 

pembangunan dan pencapaian tujuan negara. 

Rustam A. Sani (2006: 40) dalam bukunya bertajuk ‘Bercanda dengan 

Mahathir’, menyatakan bahawa sikap bermusuhan (quarrelsome) dan kecaman 

Mahathir terhadap negara-negara Barat (misalnya Britain) tersebut terkadang 

tidak tepat dan sebenarnya hanyalah dilakukan oleh Mahathir kerana tidak 

adanya sesuatu keperluan yang bersifat segera dan jangka pendek dengan 

negara tersebut.  



 

277 
 

 

 
 

 

“Berlagak kasar terhadap negara-negara Barat seperti Britain memang 
sesuatu yang amat digemari Mahathir. Postur yang demikian 
memberikannya semacam citra macho dalam arena hubungan 
antarabangsa Postur macho yang demikian itu akan diperagakannya 
kepada rakyat Malaysia dan negara-negara membangun lainnya, bahawa 
berbanding dengan negara-negara membangun yang lain, Malaysia 
kononnya tidak takut pada kuasa  besar yang ingin menjajah kembali. 
Oleh sebab itulah setiap peluang yang ada untuk Mahathir menunjukkan 
sikap berkelahinya dengan negara-negara Barat maka dia akan berbuat 
demikian”.  

Namun, apapun yang dikatakan orang, Mahathir tetapi dikenali sebagai 

salah seorang tokoh yang berani membidas dan menyuarakan ketidakadilan 

negara-negara Barat terhadap kepentingan negara-negara Islam dan negara 

berkembang lainnya.  

Mengikut kepada huraian di atas, berkenaan dengan sikap yang 

ditunjukkan oleh Mahathir ketika berhadapan dengan Barat dan segala budaya 

serta faham-faham yang berkembang di dalamnya, berdasarkan kepada kategori 

sikap umat Islam yang dirincikan oleh Seyyed Hossein Nasr, maka Mahathir 

boleh dimasukkan ke dalam kelompok yang  kedua, walaupun kadang-kadang 

Mahathir juga melakukan kritik yang keras terhadap Barat dan budayanya; 

kelompok modenis mengikut kepada Akbar S Ahmed (Erik & Hadziq, 2003: 56);  

atau sekularisme, westernisasi; dan modenisme Islam mengikut Esposito (1994: 

65-67). 

Menurut Hossein Nasr (Waryono, 2003: 379-340), setidaknya ada tiga 

kelompok respons umat Islam terhadap budaya dan faham dari Barat. Pertama, 

mereka yang mengambil model Barat sepenuhnya tanpa mempertimbangkan 

ekses negatifnya. Kerangka berfikir Barat digunakan untuk memahami Islam dan 

masyarakatnya. Maknanya, aspek-aspek Islam menurut mereka harus 



 

278 
 

 

 
 

 

disesuaikan dengan Barat. Kedua, kelompok yang mengambil aspek-aspek 

tertentu sahaja dari Barat dan berusaha untuk melakukan akulturasi serta 

asimilasi antara Islam dan Barat. Pada kelompok ini berlaku satu filter sehingga 

tidak semua idea Barat harus ditolak atau pun diterima. Ketiga, kelompok yang 

menantang world view Barat dan cenderung menjadi fundamentalis. Kelompok 

ini sentiasa melakukan kritik terhadap Barat dan enggan melakukan kompromi 

dengan Barat dan mereka lebih percaya kepada tradisi Islam. 

Akbar S. Ahmed, pemikir Islam kelahiran Pakistan tahun 1943 (Erik & 

Hadziq, 2003: 56) membagi sikap Muslim terhadap dunia Barat dalam tiga 

kategori, iaitu tradisionalis, radikalis dan modenis. Tradisionalis adalah kelompok 

pemikir yang lebih mementingkan pesan-pesan universal Islam daripada 

perbezaan personal atau sekretarian yang sempit. Mereka ini antaranya adalah 

Hossein Nasr, Ismail Raji al-Faruqi, Ali Syariati dan Ali Ashraf. Radikalis adalah 

pemikiran yang berusaha mengimplementasikan ajaran dan tatanan Islam lewat 

perjuangan bersenjata dan konfrontasi. Mereka yang masuk dalam kelompok ini 

amnya sangat menentang Barat dan berusaha untuk membangkitkan kebencian 

umat Islam terhadap Barat melalui publikasi gagasan-gagasan pemikiran yang 

merefleksikan kemarahan umat Islam, ketidakadilan, diskriminasi, pelanggaran 

Barat dan lain-lain. Oleh itu, kelompok ini biasanya disebut sebagai kelompok 

‘fundamentalis’. Modenis adalah pemikiran yang mempunyai keyakinan bahawa 

agama sebagai kekuatan. obat mujarab dan bimbingan agama harus disesuaikan 

dengan perubahan masa. Mereka yang masuk kelompok ini menolak tradisi 

Islam dan berusaha mengganti atau menyesuaikanya dengan idea-idea dan 

tradisi di luar Islam. Antaranya kelompok ini menerima pemikiran Marxisme di 

samping tamadun Barat. 



 

279 
 

 

 
 

 

Menurut Esposito (1994: 65-67) ada empat bentuk tanggapan kaum 

Muslim terhadap Barat, iaitu kelompok yang menolak; mundur atau menarik diri; 

sekularisme dan westernisasi; dan modenisme Islam. 

Pertama, kelompok yang menolak Barat beranggapan bahawa orang-

orang Barat merupakan musuh utama orang Islam, walaupun mereka terkadang 

dianggap sebagai ahlul kitab tetapi mereka adalah orang-orang kafir kerana 

sikap dan permusuhan mereka terhadap orang Islam. Bagi kelompok ini, 

pendidikan moden Barat dianggap sebagai sesuatu yang asing, berlebihan dan 

mengancam keyakinan agama Islam. Sehingga kerjasama dalam bentuk apapun 

dengan Barat dianggap sebagai suatu sikap yang menyerah dan pengkhianatan.  

Kedua, kelompok yang mundur atau menarik diri, agar terhindar dari 

segala pengaruh dan faham Barat yang menyimpang dan bertentang dengan 

ajaran agama. Bagi mereka hijrah Nabi SAW dan para sahabat dari Mekkah ke 

Madinah adalah contoh terbaik untuk diikuti. Dalam rangka merancang strategi 

dan menyusun kekuatan kembali untuk mencapai kejayaan. 

Ketiga, kelompok yang menjalani sekularisme dan westernisasi kerana 

beranggapan bahawa untuk menyaingi Barat maka mereka pun harus maju dan 

moden seperti halnya Barat. Anggapan ini membuat mereka termotivasi untuk 

belajar, menguasai ilmu dan teknologi, bahkan cenderung untuk mengikuti gaya 

hidup dan pola fikir Barat. Oleh itu, walaupun alasan-alasan Islam digunakan 

untuk menjustifikasi pandangan mereka, tetapi yang nampak dalam proses 

penerimanaan ini adalah ramai pemikir Islam yang kemudian terpengaruh secara 



 

280 
 

 

 
 

 

setahap demi setahap oleh pandangan sekular Barat yang membatasi agama 

pada kehidupan pribadi sahaja.  

Keempat, kelompok modenisme Islam, iaitu gerakan modenis Islam yang 

berusaha untuk menjembatani jurang pemisah antara orang-orang Islam 

tradisional dengan para pembaharu yang sekular. Para pembaharu seperti 

Jamaluddin al-Afghani dan Muhammad Abduh (Mesir), Allal al-Fasi (Maroko), 

Abdul Aziz al-Thalabi (Tunisia), Abdul Hamid ibn Badis (Aljazair), Syed Ahmad 

Khan maupun Muhammad Iqbal (Pakistan) berpandangan bahawa Islam sesuai 

dengan ilmu pengetahuan moden dan pemikiran Barat. Oleh itu, mereka 

menyatakan perlunya dan menerima sintesis Islam yang selektif dengan 

pemikiran Barat moden; mengutuk pemujaan dan peniruan ke masa lalu secara 

membuta tuli; menegaskan kembali terbukanya pintu ijtihad dalam konteks dunia 

moden; dan berusaha memberikan alasan yang berdasarkan Islam bagi 

pembaharuan pendidikan hukum dan sosial guna membangkitkan kembali umat 

Islam yang mandek dan tak berdaya. 

Menarik apa yang dikemukakan oleh Hasan Hanafi, filosof hukum Islam 

kelahiran Mesir  tahun 1935 yang terkenal dengan model pemikiran ‘Islam Kiri’ . 

Hanafi tidak setuju dengan sikap sebahagian pemikir Islam yang menolak 

dengan keras segala fahaman Barat atau pun yang menerima fahaman Barat 

dan menganggapnya selari dengan ajaran Islam. Hanafi menyarankan kepada 

umat Islam untuk menerapkan metod ‘oksidentalisme’, iaitu kajian-kajian 

terhadap segala yang berhubungan dengan Barat berdasarkan pendekatan 

keilmuan (ilmiah) dalam rangka memahami keunggulan dan mengambil hal-hal 

yang positif dari Barat. Pendekatan oksidentalisme yang dimaksudkan oleh 



 

281 
 

 

 
 

 

Hasan hanafi ini merupakan kebalikan dari ‘orientalisme’ yang diciptakan Barat 

sebagai suatu metod ilmiah untuk mempelajari dan memahami segala hal yang 

berhubungan dengan dunia dan tamadun ketimuran (terutama dunia Islam); 

maka . Sikap seperti ini dinilai oleh Hanafi lebih menguntungkan berbanding 

melakukan penolakan atau penerimaan tanpa pendekatan, metod dan 

pengkajian ilmiah yang boleh dipertanggungjawabkan. Sudah seharusnya kata 

Hassan Hanafi  umat Islam pada masa sekarang membangun ilmu dengan 

berlandaskan epistemologi baru lewat pendekatan oksidentalisme dimaksud 

(Luthfi Asyyaukani, 2007). 

7.4 Pandangan Terhadap Perhubungan Islam dan Negara  

Sejak semula perkembangan negara dan politik dunia Islam adalah sesuatu yang 

beriringan. Dalam bahasa Mohammed Arkoun (1997: 204) Islam adalah salah 

unsur yang tidak dapat dipisahkan dari negara dan dunia. Maknanya Islam 

adalah sekaligus agama (Din), negara (Daulah) dan dunia sekular (Dunya) yang 

tak dapat dipisah. Inilah sebetulnya yang menjadi titik tolak pelbagai usaha 

kebangkitan Islam (revivalis) yang diserukan tokoh-tokoh sehingga, tak terkecuali 

di Malaysia. Di mana menurut Shamsul (2001: 289) kombinasi antara Kombinasi 

antara faktor-faktor dalaman dan luaran gerakan pembaharuan dan kebangkitan 

Islam dimaksud telah mempengaruhi fokus pemerintah terhadap Islam. 

Sehingga, inisiatif pemerintah lebih terserlah di akhir 1970-an dan meningkat 

pada peringkat yang tak terduga pada 1980-an dengan naiknya Perdana Menteri 

Mahathir pada tahun 1981. Antara polisi Mahathir yang terpenting adalah 

menyangkut posisi Islam di Malaysia dan posisi Malaysia sebagai bangsa di 

dunia Muslim. 



 

282 
 

 

 
 

 

Islam menduduki posisi penting seiring dengan rancangan pembangunan 

yang dilaksanakan kerajaan. Hal ini mulai nampak apabila pada tahun 1970-an, 

dengan makin ramainya organisasi dakwah yang lebih politis dan condong 

kepada reformasi (kelompok gerakan modenis) Malaysia, mendesak UMNO agar 

lebih gigih dalam mempertahankan Islam, nasionalisme Melayu, dan hak-hak 

ekonomi serta hak-hak istimewa Melayu-Muslim. Mereka menolak 

ketergantungan Malaysia pada nilai-nilai Barat dan Cina, dan mengkhawatirkan 

bahawa sikap ketergantungan tersebut akan menghancurkan identiti, integriti, 

dan solidariti Melayu-Muslim. Mereka mendukung upaya kembali pada Islam 

sebagai jalan hidup menyeluruh dengan menggabungkan ibadah dan aktiviti 

sosial, dan menyerukan Islamisasi yang lebih gencar kepada masyarakat 

Malaysia. Sedangkan gerakan yang lebih keras (kelompok gerakan 

fundamentalis; misalnya PAS) menuntut dibentuknya pemerintahan Islam, 

diberlakukannya hukum Islam (hudud), dan pemisahan jenis jantina dalam 

pendidikan, olahraga dan aktiviti kehidupan publik pada umumnya (Esposito & 

Voll, 1999: 172).  

Tuntutan ini membuat partai UMNO sebagai partai pemerintah yang 

berkuasa dan para ahli politisinya bertambah peka terhadap Islam, walaupun 

pada tahun awal-awalnya UMNO cenderung menekankan perannya sebagai 

pembela nasionalisme Melayu dan sistem pluralistik. Perubahan orientasi kepada 

Islam secara signifikan terjadi ketika UMNO mulai memberi tekanan yang lebih 

besar pada identiti dan solidariti Melayu-Islam melalui simbol-simbol, wacana 

politik, dan kebijakan-kebijakannya. Para politisi UMNO semakin banyak 

memanfaatkan retorika dan slogan-slogan Islam untuk mendukung citra Islami 

mereka. Bahkan, ketika  Mahathir Mohamad terpilih menjadi Perdana Menteri di 



 

283 
 

 

 
 

 

tahun 1981, beliau menempatkan UMNO dan pemerintah di jalur yang lebih 

berorientasi Islam dengan memberikan tekanan lebih besar pada Islam, baik di 

dalam negeri mahupun di forum internasional. Islam pun kemudian menjadi teras 

utama di bawah kepimpinan Mahathir (Pandian, 2005: 167). Hal ini menunjukkan 

bahawa Mahathir telah menjadi seorang pendukung Islam yang berani dan 

seorang politisi yang sangat cerdik (Hussin Mutalib, 1995: 193). Mahathir juga 

mampu secara cerdik menyatukan masa lampau dan masa kini, menahan dan 

mengkooptasi oposisi Islam, memanfaatkan Islam dalam politik domestik, 

regional, dan internasional (Esposito & Voll, 1993, 183).  

Islamisasi polisi pemerintahan Mahathir yang kemudian diikuti oleh 

usaha-usaha bertahap untuk menciptakan sebuah masyarakat yang dipenuhi 

dengan nilai-nilai Islam universal semakin nampak, ketika pada tahun 1982, 

UMNO mengumumkan dan mengklaim dirinya sebagai partai Islam terbesar di 

dunia dan menyerukan program Islamisasinya (Zainah Anwar, 2002: 82). 

Islamisasi adalah upaya untuk menanamkan nilai-nilai Islam dalam pemerintahan 

(Hussin Mutalib, 1996: 209). Langkah ini diikuti pula dengan dicetuskannya 

pelaksanaan ‘Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam’ di Malaysia pada tahun 1985 

oleh Mahathir.  

Oleh itu, pemerintahan Mahathir terus dan secara sungguh-sungguh 

memperluas keterlibatannya dalam urusan Islam dengan segenap cara; 

memperbesar dukungan terhadap peliputan Islam di media dan kurikulum 

sekolah, membina Universitas Islam Internasional Malaysia, menubuhkan 

fakultas-fakultas kajian Islam di universitas-universitas yang ada, menubuhkan 

bank dan asuransi Islam, memperbesar dana untuk pembangunan masjid, 



 

284 
 

 

 
 

 

program sosial dan dakwah Islam, menyelenggarakan konferensi-konferensi 

Islam internasional mengenai pelbagai bidang, dari filsafat dan hukum Islam 

sehingga ekonomi dan sains Islam (Hussin Mutalib, 1995: 194; Esposito & Voll, 

1999: 184; Zainah Anwar, 2002: 85; Rahimin Affandi, 2005). Bahkan Malaysia di 

bawah pentadbiran Mahathir juga semakin banyak terlibat dan berpartisipasi aktif 

dalam organisasi-organisasi Islam regional dan internasional; Dewan Masjid 

Asia-Pasifik, Dewan Dakwah Islam Regional Asia Tenggara dan Pasifik, Majelis 

Dunia Pemuda Muslim, dan Organisasi Konferensi Islam.  

Shamsul (2001: 300) juga menegaskan pendapatnya yang kurang lebih 

sama, bahawa selama masa 1979-1990 dalam kerangka gerakan dakwah, 

pemerintah berupaya untuk menyatukan kelompok-kelompok dakwah dengan 

menerapkan program-program berorientasi Islam, mendanai organisasi-

organisasi Islam, penubuhan institusi-institusi ekonomi Islam, mengumumkan 

kebijakan luar negeri yang pro Muslim, dan menjadi anggota aktif Blok Politik 

Muslim. 

Terkait bidang ekonomi, para politisi UMNO menyamakan nilai-nilai Islam 

dengan kerja keras, disiplin, dan kemajuan, serta mengaitkan program-program 

ekonomi NEP dengan Islam. UMNO telah mendesakkan perlunya 

mengembangkan masyarakat Muslim yang lebih moden dan kompetitif jika Islam 

ingin maju pesat di tengah dunia moden. Tambah lagi, jika Islam ingin 

dipertahankan dan dikembangkan, maka umat Islam harus mampu bersaing 

dengan masyarakat yang lain, seumpama orang-orang Cina dan India.  



 

285 
 

 

 
 

 

Berikut adalah jadual kebijakan atau program-program keIslaman yang 

dibuat oleh pemerintahan Mahathir antara tahun 1978-1988, sebagaimana 

dikemukakan oleh Hussin Mutalib (1996: 194). 

Jadual 7.4 

Kebijakan Islamisasi Pemerintahan Mahathir, 1978-1988 
 

No. Program Islamisasi Tahun 

1. 
 
2. 
 
3. 
 
4. 
5. 
 
6. 
 
7. 
 
 
 
8. 
 
9. 
 
10. 
11. 
 
12. 
 
13. 
14. 
 
15. 
16. 
 
17. 
 
18. 
 

Deklarasi pemerintah merevisi sistem hukum nasional 
agar lebih selaras dengan hukum Islam.   
Deklarasi pemerintah untuk mendirikan Pusat Penelitian 
Islam Asia Tenggara senilai RM 26 Juta.  
Pengetahuan agama Islam ditetapkan sebagai materi 
ujian di tingkat Sijil Pelajaran Malaysia (SPM).  
Penetapan secara rasmi Bulan Dakwah Nasional.  
Deklarasi politik untuk menyusun kembali model sistem 
ekonomi Malaysia menjadi model Islam. 
Pembangunan untuk yang pertama kali Sekolah Guru 
Islam yang menghabiskan biaya RM 22 Juta.  
Pendirian Bank Islam, Pegadaian Islam, Asuransi Islam, 
Yayasan Ekonomi Islam dan pembentukan Kelompok 
Sumber Daya Islam serta Kelompok Khusus Penegakan 
Islam. 
Kenaikan yang mencolok jumlah program-program 
keislaman di dalam siaran radio dan televisyen.  
Pengadaan tempat yang permanen untuk Kamp Training 
Islam Internasional.  
Anwar Ibrahim bergabung dengan UMNO dan pemerintah 
Kesponsoran pemerintah terhadap Rumah Sakit Pusat 
Islam. 
Penantangan terhadap ‘pelindung’ rakyat Malaysia, para 
sultan (kerajaan).  
Pendirian Universitas Islam Internasional. 
Peningkatan kinerja ‘Pusat Islam’ yang merupakan pusat 
saraf dari birokrasi Islam. 
Deklarasi resmi tentang ‘Islamisasi Tubuh Pemerintahan’ 
Deklarasi bahawa hanya Islam yang mendapat jatah 
waktu siaran di radio dan televisyen Malaysia. 
Status hakim dan pengadilan Islam disetarakan dengan 
rekannya di pengadilan sipil.  
Permulaan pelaksanaan program untuk membangun 
desa-desa Islam di kota-kota sepanjang Malaysia. 

1978 
 
1979 
 
1979 
 
1979 
1980 
 
1980 
 
1981-1982 
 
 
 
1981 
 
1982 
 
1982 
 
 
1983 
 
1983 
1983 
 
1984 
 
1984 
1988 
 
1988 
 

 



 

286 
 

 

 
 

 

Berbagai kebijakan dan program keIslaman yang dilaksanakan oleh 

pemerintahan di bawah pimpinan Mahathir boleh dipahami menjadi penanda dan 

wujud terjadinya kebangkitan Islam di Malaysia (Amin Fadlillah, 2008).  

Menurut Shamsul (2001: 282), gerakan revivalis atau kebangkitan Islam 

di Malaysia didorong paling tidak oleh enam tujuan utama, iaitu: (1) untuk 

menyudahi tekanan atau mengkonstruk ulang modenisasi; (2) untuk 

mengekspresikan sentimen-sentimen anti imprealis atau anti hegemoni; (3) untuk 

memajukan kebangkitan spiritual dari dalam agama yang ada, semisal 

menggerakan reislamisasi pengetahuan; (4) untuk menolak pengaruh-pengaruh 

dari rasionalisasi-kemasyarakatan; (5) untuk menyelesaikan bagaimana hidup 

dalam sebuah dunia keraguan radikal melalui reformulasi tradisi atas simbol-

simbol dan sistem-sistem makna tradisional; dan (6) untuk menemukan kembali 

dan membangun tradisi, jadi melakukan redefenisi atau penegasan ulang akan 

identitas-identitas etnoreligius dalam sebuah masyarakat yang majmuk.  

Dalam pandangan Esposito & Voll (1999: 169), berkebalikan dengan 

kebanyakan negeri Muslim yang lain, kebangkitan kembali Islam di Malaysia 

merupakan kebangkitan religio-etnik, di mana faktor-faktor (dalam negeri) seperti 

Kebijakan Ekonomi Nasional-NEP, aktiviti para alumni universiti luar negera 

seperti Mesir mahupun faktor-faktor (luar negera-internasional), tulisan-tulisan 

para pemikir Islam yang agak radikal, perang Arab-Israel, Palestin, Islamisasi di 

Pakistan, Revolusi Islam Iran, telah mendorong timbulnya kebangkitan kembali 

Islam-Melayu, yang agama, ekonomi, bahasa, dan tamadunnya saling berkaitan. 

Kerana itu, menurut Esposito & Voll (1999: 186), gerakan kebangkitan Islam di 



 

287 
 

 

 
 

 

Malaysia pada prinsipnya merupakan bahagian integral dari kebangkitan 

intelektual Muslim di seluruh dunia dan telah memiliki kaedah-kaedah dan 

pendekatan untuk merumuskan tafsir mereka sendiri atas Islam kepada umatnya.   

Berikutnya, merujuk kepada Shamsul (2001: 282) yang telah 

mengidentifikasi empat tahap revivalisme Islam di Malaysia; masa kebangkitan 

kembali (1969-1974), masa gerakan lanjutan (1975-1979), masa konservatif 

(1980-1990), dan masa dakwah dan industrialisasi Malaysia (1991-sekarang). 

Pada masa kebangkitan kembali, gerakan dakwah bergerak dari 

perhatian yang terbatas akan munculnya kesedaran Muslim kepada perhatian 

yang kebih luas dengan mengontrol perpolitikan nasional melalui aktiviti 

mahasiswa. Tradisi ini hanya berlangsung selama lima tahun dari politik personal 

kepada politik nasional yang memang merupakan prestasi besar bagi gerakan 

dakwah. Hal tersebut telah menjadikan Malaysia lebih meningkat sifat 

keislamannya dan memungkinkan gerakan menyuarakan isu-isu Islam secara 

lebih positif (Shamsul, 2001: 286). 

Masa gerakan lanjutan ditandai dengan pluralisasi dan radikalisasi 

gerakan dakwah Malaysia. Sebagai akibatnya, dominasi ABIM (Angkatan Belia 

Islam Malaysia) telah menurun secara drastis. Di kampus-kampus terdapat, 

terdapat pemisahan yang jelas antara pendukung ABIM dan IRC (Islamic 

Representative Council), yang meremehkan satu sama lain dengan sikap yang 

menyalahkan daripada sikap berterimakasih. Ketika itu juga, pemerintah telah 

memikirkan respons terhadap tantangan Islam. Tawaran pemerintah banyakan 

tidak menggoyahkan gerakan dakwah, tetapi untuk memilih atau 



 

288 
 

 

 
 

 

mengarahkannya sehingga ia dapat berfungsi sebagai penyalur kepentingan-

kepentingan kerajaan. 

Masa konservatif ditandai dengan berkembangnya gerakan dakwah 

domestik. Gerakan ini tidak saja mendapatkan posisi yang luar biasa dalam 

wilayah politik, tetapi juga telah mentransformasikan pemikiran dan kultur 

Melayu. Partai Islam pun mulai meninggalkan koalisi kekuasaan dan memulai 

perannya sebagai oposisi Muslim, sehingga meningkatkan tantangan terhadap 

pemerintah. Untuk mengimbangi gerakan dakwah yang berbasis mahasiswa dan 

Partai Islam, pemerintah kemudian mengadopsi pendekatan mainstreaming. 

Dengan pendekatan inilah setiap persoalan Islam diselesaikan secara positif, 

baik secara politik mahupun ekonomi. Berbagai upaya terus dilakukan 

pemerintah untuk menyatukan kelompok-kelompok dakwah dengan menerapkan 

program-program berorientasi  Islam, mendanai organisasi-organisasi Islam lokal 

dan asing, pendirian institusi-institusi ekonomi Islam, mengumumkan kebijakan 

luar negeri yang pro Muslim, dan menjadi anggota aktif Blok Politik Muslim, 

sehingga menarik kelompok-kelompok dakwah yang berbasis mahasiswa, 

seperti ABIM untuk bergabung dengan pemerintah serta memberikan 

sekumpulan ide dan projek-projek praktis untuk program-program dakwah 

pemerintah. Kemudian secara domestik, pemerintah telah menawarkan versi 

dakwah yang lebih moderat, toleran, dan cocok untuk masyarakat Melayu, 

dengan kemajemukan kelompok-kelompok etnisnya serta jumlah penduduk 

Muslim dan non Muslimnya yang hampir sama (Shamsul, 2001: 290).  

Pada masa industrialisasi Malaysia ditandai dengan semangat dan 

pernyataan bahawa agama adalah sebagai pembimbing utama kebangkitan dan 



 

289 
 

 

 
 

 

pembangunan bangsa sebagaimana yang ditegaskan oleh Mahathir pada awal 

1991. Mahathir menyatakan bahawa Malaysia tidak akan mengikuti jalan sama 

yang ditempuh Barat dalam perjalanannya menuju industrialisasi dan 

modenisasi, tetapi negara Malaysia yang maju, moden, dan industralis menuju 

wawasan 2020 akan dibimbing dan tetap berpijak pada nilai-nilai spiritual, 

agama, dan moral yang tinggi sebagai pembimbing utama (Shamsul, 2001: 296).  

Menanggapi galakkan pembangunan infrastruktur dan berbagai 

kemudahan Islam yang dijana Mahathir, Ismail Ibrahim (2002: viii) menyatakan 

bahawa tidak ramai pemimpin Negara Islam yang komited untuk memajukan 

agama dan umatnya berdasarkan world view atau tasawwur Islam yang 

sebenarnya, seterusnya menjadikannya agenda negara dalam memajukan umat 

dan agama Islam itu sendiri. Menurut Rahimin Affandi (2005) proses 

pembangunan fizikal dan spiritual memang berlaku di Malaysia, dilihat dari sudut 

pembangunan infrastruktur seperti pemikiran dan institusi Islam yang tertentu, 

merangkumi aspek perundangan, ekonomi, pendidikan, pentadbiran awam, 

hubungan luar dan sebagainya (Rahimin Affandi, 2005).  

Tetapi, berbagai program dan kebijakan Islamisasi yang telah dijalankan 

oleh pemerintahan Mahathir di atas tetap sahaja dianggap oleh PAS sebagai 

‘Islamisasi Kosmetik’ sahaja, iaitu suatu usaha serampangan untuk membangun 

Islam dari kepingan-kepingan dan potongan-potongan. Ianya dilakukan bukan 

untuk menciptakan sebuah negara Islam (sebagaimana yang diinginkan PAS), 

melainkan untuk meredam dan memperlambat gerakan menuju sebuah 

masyarakat yang lebih Islami (dalam Zainah Anwar, 2002: 83). Dengan kata lain, 

usaha penerapan nilai-nilai Islam yang dibuat oleh UMNO tersebut menurut PAS 



 

290 
 

 

 
 

 

hanyalah sebagai program tempelan semata-mata. PAS beranggapan, apabila 

kerajaan sanggup menubuhkan UIA tetapi tidak bersedia mengIslamkan 

universiti lain yang sedia ada dan begitu jugalah keadaannya dengan Bank Islam 

dan sebagainya. Bagi PAS penerapan nilai-nilai Islam adalah sebagai satu modal 

politik di dalam kerajaan sekular. Oleh itu, rancangan-rancangan dan usaha 

Islamisasi kerajaan yang dijana Mahathir, menurut PAS adalah pragmatik dan 

liberal (Norhayati, 1996: 138). Tambah lagi, mengikut kepada Esposito & Voll 

(1999: 183), program Islamisasi pemerintah yang dipimpin UMNO berkisar 

daripada menggunakan simbol-simbol dan retorika Islam hingga mendirikan 

lembaga-lembaga keIslaman. 

Namun, inilah jawaban konkrit Mahathir selaku pimpinan UMNO dan 

dalam menjalankan pemerintahan terhadap keinginan sesetengah pihak 

menjadikan Malaysia sebagai Negara Islam. Selari dengan Zainah Anwar (2002: 

83) yang menyatakan bahawa bagi pimpinan UMNO yang umumnya berfikiran 

moderat, untuk menjadi Islami dan menjadi negara Islam, tidak perlu dengan 

menciptakan Negara Islam bagi pemerintah dan rakyat. Cukuplah dengan 

penanaman nilai-nilai dan prinsip-prinsip Islam universal yang dapat diterima oleh 

semua pihak dalam pentadbiran dan polisi-polisi pembangunan pemerintah. 

Hidup dalam kedamaian dan bekerjasama dengan ras yang lain, memberantas 

kemiskinan, mengembangkan dan memodenkan negera, meningkatkan status 

sosial-ekonomi rakyat, membangun sekolah-sekolah, jalan-jalan raya, semuanya 

merupakan aktiviti Islami, sehingga membolehkan negara disebut sebagai 

negara Islam, tanpa harus memberi label Islam pada aktiviti-aktiviti tersebut. 

Amin Fadlillah (2008) menegaskan pula bahawa Dasar penerapan Nilai-nilai 

Islam yang dilancarkan Mahathir pada tahun 1982 dalam pentadbiran negara 



 

291 
 

 

 
 

 

telah menandai satu era permulaan yang menjadikan Malaysia dikenali dunia 

sebagai negara yang lebih Islamik tanpa menjadikannya sebagai negara Islam.  

Dalam pandangan Mohamad Kamil & Rahimin Affandi (2008), Islam telah 

menjadi kekuatan utama yang membawa perubahan kepada masyarakat Melayu. 

Merujuk kepada politik hukum dan pengubalan dasar awam di Malaysia, fungsi 

Islam tidak terhad kepada pengamalan ritual semata-mata tetapi turut menjadi 

inspirasi dan mekanisme utama yang diterapkan ke dalam sesuatu dasar awam. 

Hal ini antara lainnya boleh dikesan dari pengenalan Dasar Penerapan Nilai-nilai 

Islam di dalam pentadbiran negara yang kemudiannya diikuti dengan pelbagai 

program Islamisasi, yang membuahkan hasil yang cukup memberangsangkan di 

dalam pelbagai dimensi, seperti penerapan nilai-nilai Islam dalam jentera 

pentadbiran kerajaan;  pembaikan terhadap sistem perundangan negara yang 

lebih bersesuaian dengan prinsip-prinsip Islam; penambahbaikan pelbagai 

agensi yang berkaitan dengan Islam; pengubalan  dasar pendidikan negara yang 

lebih bersesuaian dengan semangat Islam; penerapan nilai-nilai Islam di dalam 

organisasi politik masyarakat Melayu; pengenalan dasar domestik dan luar 

negara yang lebih bersimpati dengan masyarakat Islam; penubuhan pelbagai 

institusi keislaman bentuk baru, seperti Bank Islam, UIAM, Takaful, LUTH, dan 

banyak lagi.   

Rahimin Affandi (2005) menambahkan bahawa dilihat dari sudut peranan 

Mahathir sebagai peneliti, perancang dan pelaksana sesuatu dasar negara yang 

berkesesuaian dengan nilai-nilai Islam. Apa yang paling menguntungkan adalah 

Mahathir sendiri dalam kapasitinya sebagai perdana menteri dilihat telah mampu 



 

292 
 

 

 
 

 

melaksanakan segala gagasan keIslaman yang difikirkan, yang kemudiannya 

telah mempengaruhi masyarakat awam yang lain. 

Jelas bahawa pada peringkat awal pentadbiran, Mahathir menumpukkan 

perhatian untuk mengembangkan Islam di bawah payung kesederhanaan 

(moderat) baik secara domestik mahupun di peringkat antarbangsa. Tindakan 

Mahathir lebih berbentuk menekankan nilai-nilai harmoni Islam bersesuaian 

dengan program modenisasi ekonomi negara. Di bawah pentadbiran Mahathir, 

Islam dilihat membentuk identiti pascakolonial, baik secara domestik mahupun di 

rantau antarbangsa yang memberi kekuatan kepada mempromosikan proses 

modenisasi yang bersesuaian dengan sekularisme (Pandian, 2005: 172). 

Kekuatan kepimpinan Mahathir telah membuat Islam menjadi kekuatan yang 

lebih disegani di dalam politik Malaysia, sekaligus pula menjadikan krisis identitas 

Melayu-Islam menjadi lebih terfokus (Hussin Mutalib, 1995: 185).  Kebanyakan 

kritik Mahathir sebenarnya membawa perubahan dalam menentukan hala tuju 

pentadbiran Islam di bawah kepimpinan beliau. Antaranya beliau tidak 

menganggap cara hidup Islam hanya dengan memenuhi amalan-amalan wajib 

dan berpengetahuan tentang agama Islam semata-mata  (Pandian, 2005: 173).    

Menurut Ahmad Atory (1998: 169, 173) kepimpinan Mahathir merupakan 

salah satu agen pembaharuan pentadbiran yang terpenting. Pentadbiran 

Mahathir telah dapat membentuk satu gabungan di kalangan elit-elit yang 

berpartisipasi sebagai birokrat, golongan tentera, ahli-ahli politik dan ahli-ahli 

perniagaan untuk berkongsi dan bukan memonopoli kuasa untuk proses 

pembangunan. Sememangnya dalam mentadbir dan memimpin negara, Mahathir 

dikenali sebagai seorang pemimpin yang menerapkan pendekatan keras dan 



 

293 
 

 

 
 

 

disiplin tinggi untuk mempercepat proses pembangunan bangsa dan 

industrialisasi. Gaya kepimpinannya sangat agresif dan bernas, termasuk 

mengambil kontrol atas UMNO, sehingga beliau dapat memimpin koalisi yang 

berkuasa, Barisan Nasional, dan mengukuhkan kedaulatan pusat perdana 

menteri atas pemerintahan dan lembaga-lembaga politik di Malaysia. Meskipun 

pada 1987 menghadapi tantangan yang nyaris mengalahkannya dari beberapa 

pemimpin UMNO lain yang memisahkan diri dari partai dan memimpin 

pembentukan suatu partai oposisi. Semangat Mahathir menunjukkan kecekapan 

politiknya yang luar biasa, hingga awal 1990-an Mahathir akhirnya berhasil 

memegang kontrol kuat atas pemerintahan dan partai yang berkuasa (Esposito & 

Voll, 1999: 187).  

Terhadap isu dan keinginan PAS untuk menerapkan syariat dan terutama 

hudud, Mahathir menyatakan bahawa undang-undang Malaysia sudah sesuai 

dengan Islam, dan dia menegaskan kembali nilai-nilai pluralisme dan toleransi 

serta memberikan peringatan terhadap ekstremisme agama. Bagi Mahathir, 

pelaksanaan syariah bukan bererti semata-mata menjalankan hudud, tetapi yang 

pentingnya ialah menjawab segala cabaran Allah yang menghendaki supaya 

menghapuskan kejahilan dan melenyapkan kemiskinan dan tidak membiarkan 

generasi muda hidup tersisih dan terpencil daripada arus perdana. Sehingga, 

apabila perkara-perkara ini tidak diperangi dan tidak dicabut dari akar umbinya, 

maka pemerintah boleh dianggap sebagai pendusta agama (Dusuki Ahmad, 

2004). 

Pada saat yang sama, pemerintahan Mahathir juga terus mendukung 

pemahaman yang positif dan reformis terhadap Islam dan nilai-nilai Islam, 



 

294 
 

 

 
 

 

menggambarkan Islam sebagai sebuah agama yang dinamik dan memiliki etika 

kerja yang kuat, untuk mendukung pendekatan Malaysia yang agresif dalam 

bisnis dan industrialisasi, sebagaimana tertuang dalam Wawasan 2020 (Esposito 

& Voll, 1999: 187).  

Sedangkan, menanggapi tuntutan berdirinya Negara Islam secara formal, 

Mahathir menjawab bahawa bagi kaum Muslim Melayu, dengan tetap 

mempertahankan sistem pluralitasnya, Malaysia dalam kenyataannya telah 

menjadi sebuah negara dan masyarakat Islam (Esposito & Voll, 1999: 185). Di 

sini tampak pandangan Mahathir yang menganggap bahawa formalitas Negara 

Islam tidak diperlukan, sebab dengan menyatakan bahawa Islam sebagai resmi 

negara, pelaksanaan program-program keIslaman, dan penerapan prinsip-prinsip 

keislaman yang universal dalam kehidupan berbangsa dan bernegara sudah 

membolehkan malaysia disebut sebagai Negara Islam. Sebagaimana hal 

pertama yang dilakukan oleh Mahathir manakala membersihkan dan 

meninggikan taraf perkhidmatan kerajaan dengan melancarkan kempen ‘Bersih, 

Cekap, Amanah’ dan 'Kepimpinan melalui teladan' ke arah menerapkan nilai 

kebertanggungjawaban dan etika murni di kalangan kakitangan awam khususnya 

dan masyarakat amnya.  

Oleh itu, Mahathir menolak gagasan yang ingin menerapkan undang-

undang atau syariah Islam dalam kehidupan bernegara sebagai wujud dari 

formalisasi negara Islam. Hukum Islam menurut Mahathir diperuntukkan hanya 

bagi warga Muslim dan berlaku sebagai hukum peribadi mereka. Sedangkan 

hukum untuk negara meskipun tidak didasarkan kepada hukum Islam, sejauh 

tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam tetap boleh digunakan. Hukum 



 

295 
 

 

 
 

 

Islam hanya bisa diterapkan jika seluruh rakyat menyetujuinya. Oleh itu, tidak 

sesiapun yang boleh memaksakan penerapan hukum Islam kerana di dalam 

Islam memang tidak dikenal pemaksaan (Hussin Mutalib, 1996: 209). Kalaupun 

sekiranya hukum Islam mahu juga diterapkan, maka ianya mestilah dibuat secara 

beransur-ansur dan memerlukan masa yang yang panjang (Kamaruddin, 2006: 

85).  

Bagi Mahathir gagasan penerapan hukum Islam dengan tujuan untuk 

menjadikan masyarakat lebih beriman dan meningkat keislamannya tidak akan 

efektif dan berhasil dilakukan dengan cara yang demikian, sebab masyarakat 

akan terjebak pada ritual simbolik dan cara tersebut hanya menghasilkan orang-

orang Islam cuma pada zahirnya sahaja. Kepatuhan kepada undang-undang 

semestinya bukanlah sesuatu yang dipaksakan tetapi berangkat pada suatu 

pemahaman yang sebenar bahawa hal yang demikian sememang harus 

dilakukan oleh orang Islam sebagai wujud kesedaran dan kepatuhannya kepada 

agama. Jadi, orang Islam akan berasa committed kepada agama Islam jika 

sekiranya mereka diberi penjelasan tentang kehendak agama Islam yang 

sebenar. 

Mahathir menganggap Malaysia, dengan warisan Islam dan kemakmuran 

ekonominya, memiliki kesempatan untuk menawarkan suatu model 

pembangunan terpadu yang khas Muslim. Di tengah kemakmuran ekonomi 

Malaysia, dengan modenisasi dan dislokasi sosial yang berlangsung cepat, 

Mahathir telah menetapkan untuk memilih modenisasi, tetapi bukan modenisasi 

model sekular Barat. Pemerintahan Mahathir telah menekankan perlunya 

kembali pada kebenaran-kebenaran dan nilai-nilai keagamaan yang kekal di 



 

296 
 

 

 
 

 

tengah perubahan dan sebagai kekuatan pengimbang atas sekularisasi 

masyarakat dan materialisme Barat serta masyarakat konsumen. Penolakan 

Mahathir atas pandangan sekular Barat yang membatasi agama hanya untuk 

kehidupan peribadi dan tafsirnya yang lebih komprehensif atas Islam telah 

melegakan sebahagian kaum Muslimin (Esposito & Voll, 1999: 192).   

Mahathir menyatakan bahawa Islam bukan semata-mata kesalehan 

peribadi dan ritual semata, tetapi juga memiliki jangkauan dan kesan dalam 

bidang sosial dan peradaban. Mahathir mendefinisikan Islam sebagai peradaban 

progresif yang menekankan keberhasilan materi dalam kehidupan di dunia dan 

nilai-nilai spiritual dan kebahagiaan di akhirat nanti. Islam digambarkan sebagai 

sebuah keyakinan dan cara hidup yang dapat menunjang modenisasi dan 

pembangunan; sebuah sistem nilai yang mendorong dan mendukung 

perkembangan akal, sains, dan teknologi; dan sebagai sebuah etika kerja yang 

kuat serta sebuah toleransi dan keselarasan ras mahupun agama (Esposito & 

Voll, 1999: 193).  

Oleh itu, Mahathir berkeyakinan bahawa pembangunan bangsa Malaysia 

menghadapi cabaran yang semakin berkembang akan boleh dicapai, terlebih 

manakala dan untuk meraih matlamat dari Wawasan 2020 apabila pemahaman 

yang sebenar terhadap ajaran Islam boleh dilakukan. Ini pulalah yang menjadi 

inti dari pemikiran Mahathir ke atas hubungan antara Islam dan negara, apabila 

beliau menyatakan bahawa pembangunan dan kemajuan yang hendak diraih 

oleh Malaysia bukanlah pembangunan dan kemajuan sebagaimana dilakukan 

oleh negara-negara Barat yang hanya mengejar kemajuan materi sahaja. Dan 

bukan pula pembangunan sebagaimana yang dicapai oleh Rusia, sehingga 



 

297 
 

 

 
 

 

meniadakan wujud Tuhan. Akan tetapi, pembangunan dan kemajuan Negara 

Malaysia harus sentiasa dilakukan sebagai proses untuk memupuk masyarakat 

manusia yang berperadaban tinggi dengan nilai-nilai kemanusiaan yang mulia 

untuk kebahagiaan umat manusia, pembangunan yang seimbang daripada segi 

material dan spiritual. Kerana, Islam menurut Mahathir adalah agama yang 

mengajarkan keseimbangan kehidupan umat manusia; antara kehidupan rohani 

dan fizikal, antara kehidupan individual dan sosial, dan antara kehidupan dunia 

dan ukhrawi (akhirat). 

Berdasarkan huraian di atas, nampak apabila Mahathir memandang 

hubungan antara Islam dan negara sebagai sesuatu hal yang amat penting. 

Kerana, Islam sebagai dasar bagi kehidupan orang Melayu menurut Mahathir 

sememangnya adalah sumber revitalitas dan pendorong kepada keseimbangan 

dan kemajuan, bukan kemunduran. Apatah lagi dalam kehidupan berbangsa dan 

bernegara. Bagi Mahathir Islam tidak sekadar mengandungi prinsip-prinsip yang 

selaras dalam pengurusan negara. Tetapi lebih dari itu, Islam mesti difahami 

sebagai sebuah sistem atau cara hidup yang mengandung prinsip dan nilai-nilai 

universal seperti bersih, cekap, amanah, bertanggungjawab, yang harus 

diterapkan dan mewarnai jalannya pemerintahan atau pengurusan negara. Oleh 

itu, Mahathir menolak faham sekular yang memisahkan antara agama dan 

negara sebagaimana yang dilakukan oleh Turki mahupun yang umum dianut di 

negara-negara Barat. 

Nampak bahawa gagasan Mahathir berkait hubungan antara Islam dan 

negara selaras dengan pemikiran dan faham yang dikembangkan oleh pemikir 

seperti Muhammad Abduh (Mesir), Muhammad Iqbal (Pakistan),  Muhammad 



 

298 
 

 

 
 

 

Hussein Haekal (Mesir) atau pun Fazlur Rahman (Pakistan) dan tokoh-tokoh 

pemikir politik Islam semasa lainnya. Kerana itu, berdasarkan tipologi paradigma 

hubungan Islam dan negara yang dirincikan oleh para penulis seperti Munawir 

Sjadzali, Din Syamsuddin, Syarif & Zada mahupun Masykuri Abdillah, maka 

Mahathir masuk dalam kelompok yang ketiga, iaitu kelompok pemikir politik Islam 

‘moderat’ atau ‘interseksion’ (Syarif & Zada, 2008); ‘modenis’ atau ‘neo-modenis’ 

(Sjadzali, 1993; Abdillah, 2007); ‘substansialis’ (Din Syamsuddin, 1999; Bahtiar 

Effendi, 2007).  

Berkenaan dengan hubungan Islam dan negara, kelompok pemikir 

moderat ini amnya berpendapat bahawa dalam Islam tidak terdapat sistem 

ketatanegaraan, yang ada hanyalah seperangkat tata nilai etika bagi kehidupan 

bernegara. Kerana itu, maka tidak menjadi masalah sistem dan bentuk 

pemerintahan apapun yang dipakai oleh umat Islam, apakah kerajaan, republik, 

parlementer, dan lain-lain. Hal yang utama menurut kelompok ini adalah, 

bagaimana tata nilai etika yang telah digariskan oleh Islam dalam rangka 

kehidupan berbangsa dan bernegara tersebut dalam wujud secara nyata dalam 

praktik dan jalannya pemerintahan. Dalam ertikata lain, kelompok moderat ini 

berpendapat bahawa agama dengan negara atau politik sebenarnya telah 

melakukan simbiosis atau hubungan timbal balik yang saling bergantung 

(symbiotic paradigm). Sehingga, agama membutuhkan negara untuk dapat 

berkembang dan menegakkan aturan-aturan syariat, sementara negara 

membutuhkan agama untuk mendapatkan legimitasi, bimbingan moral, dan etika. 

Karenanya, baik agama maupun negara sebenarnya sama-sama memiliki posisi 

yang penting. 



 

299 
 

 

 
 

 

Namun, pada sisi yang lain, Mahathir juga bersetuju dengan pendapat 

kelompok konservatif-tradisionalis yang melihat hubungan antara Islam dan 

negara sebagai sesuatu yang integralistik, seumpama Muhammad Rasyid Ridha 

(Mesir), Abu al-A’la al-Maududi (Pakistan), Hasan al-Banna dan Syed Quthub 

(Mesir). Mereka amnya berpendapat bahawa Islam adalah suatu agama yang 

serba lengkap mengatur kehidupan termasuk di bidang kenegaraan; politik atau 

kenegaraan merupakan bahagian dari Islam; dan Islam bersatu dengan negara. 

Pendapat yang tidak dipersetujui oleh Mahathir dari kelompok konservatif-

tradisionalis ini adalah bahawa mendirikan negara Islam berdasarkan syariat 

Islam merupakan satu kewajipan; penerapan hukum Islam (misalnya hudud) 

yang dianggap bukan cara efektif diterapkan untuk melahirkan insan yang 

beriman dan bertakwa, kalaupun ingin diterapkan secara institusi dan formalistik 

ianya harus melalui proses dan tahapan-tahapan tertentu yang sifatnya beransur-

ansur; dan keharusan untuk mendirikan negara agama dengan mengikuti sistem 

pemerintahan Nabi SAW dan Khulafa al-Rasyidin. Itulah sebabnya, Mahathir 

tidak bersetuju dengan gagasan pendirian negara Islam dengan penerapan 

hukum Islam (syariat Islam) secara formalistik di dalamnya.  

Bagi Mahathir, cukuplah dengan menerima Islam sebagai agama rasmi 

negara dan menerapkan nilai-nilai universal Islam dalam kehidupan berbangsa 

dan bernegara, di mana kerajaan secara berterusan dan sistematik berusaha 

mempromosikan nilai-nilai Islam dalam urusan kerajaan, pentadbiran dan 

masyarakat membolehkan Malaysia untuk disebut sebagai ‘Negara Islam’. Selari 

dengan takrif negara Islam yang diutarakan oleh  Muhammad Said Ramadhan al-

Buti, ialah negara atau bumi yang berada di bawah kekuasaan umat Islam dan 

mempunyai kedaulatan, dengannya umat Islam dapat mengamal Islam dengan 



 

300 
 

 

 
 

 

terbuka dan mampu mempertahankan diri daripada serangan musuh 

(Shamsuddin Moner, 2008). Atau pula takrif negara Islam dari Muhammad Abu 

Zuhrah, negara Islam ialah negara yang berada di bawah kuasa pemerintahan 

orang Islam. Kekuatan dan pertahanannya dikuasai oleh orang Islam. Sehingga 

negara sedemikian wajib dipertahankan oleh setiap individu Muslim. Menurut 

Muhammad bin Hasan al-Syaibani, negara Islam ialah kawasan atau wilayah 

yang dikuasai dan diperintah oleh orang-orang Islam dan mereka menikmati 

keamanan dan keselesaan di dalamnya (Kamaruddin, 2006: 86). 

Boleh disimpulkan bahawa ketidaksetujuan Mahathir terhadap negara 

Islam nampaknya bukanlah dari proses atau konsep negara Islam itu sendiri, 

tetapi lebih kepada penerapan syariah Islam atau sistem Islam secara 

konstitusional dan formalistik dalam negara sehingga membentuk ‘negara 

agama’ sebagaimana yang dikehendaki oleh para pemikir kelompok konservatif-

tradisionalis. Kenyataan ini boleh dilihat dari penegasan Mahathir bahawa: 

“UMNO tidak tolak negara Islam kerana cuma anggap negara kita ini juga adalah 

ditafsirkan sebagai negara Islam kerana negara Islam boleh ada kaum-kaum lain 

yang menganuti agama-agama lain dan agama Islam menyuruh kita melayani 

kaum-kaum lain secara adil” (Kamaruddin, 2006: 91). Oleh itu, apabila 

sebelumnya sikap Mahathir berhati-hati dan tidak secara tegas menyerukan 

dukungannya terhadap pendirian atau konsep negara Islam  dan hanya 

menyatakan bahawa negara benar-benar bekerja kaedah dan nilai-nilai Islam 

(Hussin Mutalib, 1995: 210), maka sempena Majlis Perasmian Perwakilan ke-30 

Parti Gerakan Rakyat Malaysia, 29 September 2001, Mahathir akhirnya 

mengisytiharkan Malaysia sebagai negara Islam. “UMNO ingin menyatakan 

secara terang-terang bahawa Malaysia adalah negara Islam”. Hal yang sama 



 

301 
 

 

 
 

 

kemudian diulangi kembali oleh Mahathir ketika berucap dalam Perhimpunan 

Agung UMNO pada 20 Jun 2002.  “Malaysia adalah negara Islam, sebabnya 

amat jelas. Di antaranya, orang Islam di Malaysia menikmati bebas hidup secara 

orang Islam; tidak dihalang untuk berbuat ibadat; dan mereka menikmati keadilan 

seperti yang dituntut oleh agama Islam”.  

Pernyataan Mahathir bahawa Malaysia adalah negara Islam mendapat 

tanggapan dan kritik, ada yang bersetuju dan ada pula yang tidak bersetuju. 

Menurut Shamsuddin Moner (2008) ada dua perkara penting yang tersirat di 

sebalik pengisytiharan tersebut. Pertama, Mahathir ingin ketika itu menzahirkan 

dan memperlihatkan kepada dunia bahawa Malaysia adalah sebuah negara 

Islam yang progresif dan mengamalkan prinsip toleransi antara kaum serta 

agama dan tidak pernah menyokong sebarang tindakan keganasan atau 

ekstremis agama. Kedua, pendekatan Islam yang dibawa dan diamalkan di 

Malaysia adalah pendekatan yang sederhana dan tidak melampau. Semua kaum 

dan penganut dari berbagai-bagai agama di negara ini tidak pernah menyatakan 

kebimbangannya kepada apa sahaja dasar-dasar Islam ataupun sebarang 

program yang bermatlamatkan untuk memperkasakan pembangunan Islam 

secara terancang dan terbuka. 

Status Malaysia sebagai sebuah negara Islam sebenar turut diperakui 

oleh sebahagian pakar perundangan moden. Hashim Yeop A. Sani dalam 

kajiannya mengenai Perlembagaan Malaysia menyatakan bahawa Malaysia 

secara sah boleh mengisytiharkan negara ini sebagai sebuah negara Islam 

walaupun pada hakikatnya ia adalah sebuah negara sekular dan tidak semua 

undang-undangnya diasaskan kepada hukum-hukum Islam (Shamsuddin Moner, 



 

302 
 

 

 
 

 

2008). Menurut Sheikh Al-Azhar, Mohamed Sayed Tantawi, Malaysia merupakan 

contoh bagi negara Islam lain, kerana Malaysia mengamalkan ajaran sebenar 

Islam. Sudah tentu Malaysia merupakan negara Islam contoh. Realiti ini nampak 

dari pembangunannya yang amat pesat dan rakyatnya juga berpegang kepada 

ajaran sebenar Islam dengan aman dan damai tanpa rusuhan dan huru hara. Ini 

adalah ciri-ciri negara Islam kerana Islam adalah agama yang memajukan, bukan 

memundurkan umatnya (Shamsuddin Moner, 2008).  

Abdul Samat Musa (1999: 12) menyimpulkan bahawa memang tidak 

semua undang-undang Malaysia berasaskan ajaran Islam, namun Malaysia 

boleh disifatkan sebagai negara Islam. Kesimpulan ini disokong pula oleh 

Shamsuddin Moner (2008), Malaysia adalah sebuah negara Islam tanpa 

sebarang keraguan dan tanpa perlu dipertikaikan lagi. 

Ada pula yang berpendapat bahawa Malaysia bukanlah negara Islam dan 

bukan pula negara sekular, tetapi lebih tepat disebut sebagai negara yang 

berfaham ‘Nasionalis Islam’, ‘Nasionalis Agamis’ atau ‘Islamis Sekularis’, iaitu 

negara yang memadukan nilai-nilai Islam dengan sistem kenegaraan yang lain, 

misalnya sistem Barat yang bersifat sekular. Inilah yang dinyatakan oleh Ahmad 

F. Yousif bahawa: “Malaysia is a not an Islamic State (in the sense that Islamic 

law is the constitutional basis of the state and its legislation)… it os also not a  

secular state (in the sense that state and religious interest are completely 

separated” (Abdul Samat Musa, 1999: 13). Atau pendapat Shad Saleem Faruqi 

dari UITM, Malaysia bukan negara  sekular, tetapi di dalam masa yang sama 

ianya bukan pula negara Islam. Menurutnya: ‘The Constitution is the supreme 



 

303 
 

 

 
 

 

law of the nation. So it does not permit a conclusion that we are a full-fledged 

Islamic state” (Shafie Abu Bakar, 2007).   

Persoalan yang sama juga diakui oleh beberapa orang penganalisis dan 

pakar undang-undang perlembagaan apabila mereka menyatakan bahawa 

mereka tidak melihat Malaysia sebagai negara sekular dan tidak pula sebagai 

negara Islam, kerana tidak secara mutlak menerapkan syariah Islam dalam 

kehidupan berbangsa dan bernegara. Namun, mereka mengakui bahawa 

sungguh pun Malaysia bukan negara Islam, tetapi di dalamnya terdapat 

beberapa ciri Islam. Umpamanya ini diakui oleh Wu Min Aun, apabila ia 

menyatakan: “Malaysia is not an Islamic State but a secular state with Islamic 

characteristics and bias” (Abdul Samat Musa, 1999: 12).  

Mengikut kepada huraian John L. Esposito (1994: 90-91), ada tiga arah 

atau model dalam hubungan antara agama dengan negara, iaitu negara Islam, 

negara sekular dan negara Muslim. Pertama, Saudi Arabia adalah salah satu 

contoh negara yang secara konstitusional menyatakan diri sebagai negara Islam; 

mendasarkan legitimasinya kepada Islam; dan  menyatakan diri diatur dan 

memerintah dengan al-Quran dan hukum Islam. Keduanya, negara sekular 

contohnya ialah Turki. Di bawah kepimpinan Kemal Attaturk (berkuasa dari tahun 

1923-1938) Turki telah memilih sebagai negara sekular dan membatasi agama 

hanya untuk kehidupan peribadi; melakukan proses penturkian (Turkisasi), 

pembaratan (westernisasi) dan pemisahan agama dan negara (sekularisasi) 

dengan mengubah bahasa dan sejarah serta agama dan politik. Ketiganya, 

negara Muslim, iaitu negara yang mayoritas penduduk dan peninggalannya 

adalah Muslim, namun mereka mengikuti jalan pembangunan sekular. Sistem 



 

304 
 

 

 
 

 

pemerintahan konstitusional, hukum dan pendidikan moden dipakai; kepala 

negara atau kepala pemerintahan ditetapkan orang yang beragama Islam; dan 

hukum Islam harus diakui sebagai salah satu sumber hukum negara. 

Berdasarkan kategorisasi dari Esposito di atas, maka negara-negara 

seperti Malaysia, Indonesia, Mesir, Libya, Syiria dan beberapa negara lainnya 

yang serupa masuk dalam kelompok atau disebut sebagai ‘Negara Muslim’. 

Itulah sebabnya, model negara seperti ini dan hubungan antara Islam dan negara 

yang dikembangkan di dalamnya tidak dapat disebut negara Islam dan tidak pula 

negara sekular.  

Di sebalik kenyataan di atas, bagi Judit Nagata, memang terdapat 

keunikan kes Malaysia, walau tidak mengiktiraf Malaysia sebagai Negara Islam 

tetapi beliau memakai istilah kebolehan Malaysia menjadi Islamik tanpa menjadi 

negara Islam dan telah menjadikannya contoh sebuah negara Muslim yang 

berjaya memahami secukupnya Islam dan kemodenan dan mengambil pelbagai 

inisiatif hasil pemahaman tersebut (Kamaruddin, 2006: 91).  

Apabila memang faham kenegaraan Mahathir boleh dikatakan sebagai 

‘Nasionalis Islam’, ‘Nasionalis Agamis’ atau ‘Islamis Sekularis’ maka satu hal 

yang patut dicatat bahawa Nasionalis Islam yang digagas oleh Mahathir sendiri 

bermakna bahawa dalam pengurusan masalah-masalah kenegaraan, elemen 

yang diutamakan adalah Islam. Maknanya, Islam menduduki posisi yang 

dominan dan sangat penting dalam negara, bukan unsur yang lain. Jadi bukan 

bererti atau menganggap bahawa Islam hanyalah salah satu elemen dalam 

pengurusan masalah-masalah kenegaraan di samping elemen-elemen yang lain 



 

305 
 

 

 
 

 

dan posisinya pun tidaklah dominan. Itulah sebabnya, walaupun tidak 

menerapkan formalisasi hukum Islam dalam negara, tetapi Malaysia menurut 

Mahathir boleh disebut sebagai negara Islam, karena ianya telah memenuhi 

unsur-unsur sebagai negara Islam. Atau paling tidak dengan mengikut kepada 

Esposito, Malaysia boleh disebut sebagai Negara Muslim. 

Sebab, setelah pengisytiharan tersebut, Mahathir sendiri tidak 

menghuraikan konsep dan pemikirannya tentang negara Islam secara rinci dan 

panjang lebar, kecuali keyakinannya bahawa Malaysia telah memiliki ciri-ciri 

sebagai negara Islam. Huraian tentang persoalan ini kemudiannya dijelaskan 

oleh beberapa ulama kerajaan atau pemimpin UMNO (Kamaruddin, 2006: 85; 

Shukri Mohamad, 2002). Di antara mereka ialah Dato’ Wan Zahidi Wan Teh 

(Mufti Wwilayah Persekutuan), Dato’ Nakhaie Ahmad (Ketua Pengarah YADIM), 

Dato’ Dr. Faisal Othman, Tan Sri Dr. Abdul Hamid Othman, Dato’ Dr. Ismail 

Ibrahim, Dr. Uthman el-Muhammady, dan Dato’ Mohd Shahir Abdullah.   

Shukri Mohamad (2002) dalam tulisannya bertajuk “Malaysia Negara 

Islam: Satu Huraian Ilmiah”, mengutarakan bahawa antara kaedah yang 

digunakan oleh ulama UMNO untuk menjustifikasikan kebenaran dan ketepatan 

memihak kepada Malaysia sebagai negara Islam ialah: (1) membentukkan asas 

teori negara Islam, berdasarkan pandangan para fuqaha dan tafsiran-tafsiran 

mereka; (2) menggunakan metod qias; (3) menggunakan metod pengukuhan dan 

pengesahan secara penyifatan ciri-ciri; (4) menggunakan metod perlembagaan 

negara; (5) menggunakan metod akal dan logik; dan (6) menggunakan metod 

munaqasah dan menolak hujah pihak lawan. Persoalan yang sama juga telah 

diperbincangkan oleh Kamaruddin (2006) melalui tulisannya “Politik Melayu: 



 

306 
 

 

 
 

 

Konsep ‘Negara Islam’ UMNO dan PAS” dalam Jurnal Islamiyyat.  PAS Menolak 

status Malaysia sebagai negara Islam, berdasarkan teori dan konsep negara 

Islam yang mereka faham dan pegang dalam kerangka pemikiran pemimpin dan 

ahli parti mereka. Bagi PAS, terdapat beberapa kriteria dan ciri dalam penentuan 

negara Islam; antaranya adalah berdasarkan kaedah atau teori perlembagaan, 

teori kedaulatan Islam, teori kerajaan Islam pada zaman Nabi dan Khalifah 

Rasyidin, teori agama dan politik, teori kepimpinan ulama dan teori 

tanggungjawab kerajaan Islam, komitmen pemerintah terhadap Islam, perjalanan 

amar makruf nahi mungkar dan pemerkasaan syariah yang menyentuh realiti di 

Malaysia. 

Secara khusus gagasan Mahathir berkenaan dengan kenegaraan, cita-

cita, arah dan model pembangunan negara Malaysia maju yang dikehendaki 

telah dirangkum dalam ‘Wawasan 2020, yang disampaikan dalam forum 

pelancaran mesyuarat penubuhan Malaysian Business Council bertajuk 

‘Malaysia: The Way Forward’, pada 28 Februari 1991. Di mana dalam Wawasan 

2020 ini secara jelas Mahathir menyatakan bahawa menjelang tahun 2020, 

Malaysia sebagai sebuah negara merdeka akan menjadi negara yang benar-

benar maju, bersatu, mampu berdikari, progresif dan makmur. Rakyat akan 

menikmati kehidupan yang sempurna dalam satu masyarakat yang demokratik, 

bertoleransi, bermoral, adil, mampu bersaing, dinamik dan mempunyai daya 

ketahanan yang tinggi. Ini bermakna Wawasan 2020 bertujuan mewujudkan 

Malaysia menjadi negara maju dengan caranya tersendiri tanpa terikut kepada 

cara dan corak negara maju yang ada sekarang. Kemajuan yang dicita-citakan 

ialah kemajuan yang sempurna yang tidak semata-mata diukur dari segi 

pencapaian lahiriah atau fizikal semata-mata malah ia akan meliputi pewujudan 



 

307 
 

 

 
 

 

satu masyarakat yang sempurna dengan nilai moral dan etika yang tinggi dan 

boleh dicontohi oleh negara-negara lain. Dalam ertikata  yang lain, kemajuan 

yang dimaksudkan bukan terhad kepada bidang ekonomi sahaja malah ia akan 

merangkumi segala aspek kehidupan: ekonomi, politik, sosial, kerohanian, 

kejiwaan dan kebudayaan. 

Menurut Mohamed Jauhar (1991: 33), pembentukan sebuah negara 

Malaysia yang benar-benar maju menjelang tahun 2020 ditakrifkan sebagai 

kemajuan dalam segala bidang; bidang ekonomi, politik, sosial, kerohanian, 

psikologi dan kebudayaan. Dalam ertikata yang lain, objektif Wawasan 2020 

ialah menjadikan Malaysia sebuah negara maju menjelang tahun 2020 menurut 

acuan sendiri tanpa harus terikat dengan cara dan corak negara maju yang lain. 

Kemajuan yang dicita-citakan ialah kemajuan yang sempurna yang tidak diukur 

dari segi pencapaian lahiriah atau fizikal semata-mata, malah meliputi ke arah 

mewujudkan masyarakat yang sempurna dengan nilai moral dan etika yang 

tinggi dan boleh dicontohi oleh negara-negara lain (Rohani & Mohd Idris, 2004: 

200).  

Syed Omar (1995: 44) menyimpulkan dua perkara penting yang 

terkandung dalam Wawasan 2020 dimaksud. Pertama, wawasan ini 

menggariskan unsur-unsur yang penting yang dirasakan dapat menjamin 

kekuatan bangsa atau negara yang dan memastikan peningkatan kebajikan 

rakyat dalam dimensi yang menyeluruh, yang tidak hanya bergantung kepada 

kekuatan ekonomi dan peningkatan material semata-mata tetapi juga faktor-

faktor lain termasuklah faktor moral, kerohanian atau kejiwaan. Kedua, wawasan 

ini juga telah mengutarakan satu pendekatan pembangunan dan konsep negara 



 

308 
 

 

 
 

 

maju yang unik kalau dibandingkan dengan pendekatan pembangunan dan 

konsep negara maju yang difahami dan dihayati oleh pemikiran semasa. Sebab, 

negara maju yang dijelaskan dalam wawasan ini bukanlah negara maju yang 

dilahirkan oleh Jepun, Amerika Syarikat, Britain, Kanada atau Sweden, tetapi 

negara maju berdasarkan takrif Malaysia sendiri. Dalam erti kata lain, Wawasan 

2020 merupakan strategik jangka panjang yang dijadikan sebagai panduan arah 

dasar yang luas berkaitan dengan pembangunan negara yang dapat diterima 

umum bagi memastikan masyarakat bergerak ke hadapan dengan tumpuan yang 

lebih jelas, yakin dan serentak. Wawasan ini juga merupakan garis panduan 

utama bagi menetapkan arah tujuan, matlamat, strategi jangka masa dan 

menetapkan pencapaian (Rashidah Mamat, 2008: 200). 

Apapun makna dan model negara yang hendak diwujudkan atau ada 

dalam gagasan Mahathir dan terlepas dari kepentingan politik atau tidak, yang 

jelas pengisytiharan Malaysia sebagai negara Islam telah membuktikan 

keinginan Mahathir yang makin terserlah dalam menerapkan Islam dalam 

kehidupan berbangsa dan bernegara. Dan bagaimana pun, penerapan  nilai-nilai 

Islam dalam pentadbiran negara boleh dikata sebagai suatu prestasi yang sangat 

luar biasa. Sehingga, kegemilangan Mahathir menurut Pandian (2005: 174) 

tergambar dengan bentuk ‘Wawasan 2020’ sebagai matlamat untuk mencapai 

status negara maju sebuah negara Islam. “Kita ingin menjadi negara Islam yang 

berkemampuan untuk mempertahankan umat Islam dan negara Islam”, ucap 

Mahathir dalam Perasmian Kursus Pendakwah Negara di Institut Tadbiran Awam 

Negara (INTAN), pada 10 Disember 1992. Tambah lagi, “Cita-cita kita sederhana 

sahaja, dengan berpegang kepada agama Islam, kita ingin sama berjaya dan 

maju dengan bangsa-bangsa lain yang sudah maju untuk menebus maruah 



 

309 
 

 

 
 

 

bangsa dan agama kita”, ucap Mahathir dalam Perasmian Perhimpunan Agung 

UMNO ke 48, pada 5 September 1997.  

7.5 Rumusan  

Lahirnya berbagai gagasan dan pemikiran Islam Mahathir yang konstruktif tidak 

terlepas dari masa dan persekitaran yang ada. Maknanya, gagasan tersebut 

tidak hanya lahir kerana pembacaan dan pengamatan Mahathir terhadap kondisi 

yang terjadi dan keprihatinannya terhadap nasib umat Islam Melayu, tetapi juga 

sebagai komitmen dan resistansi terhadap pelbagai kritik dan pandangan-

pandangan yang membidasnya. Sebab, gagasan keIslaman Mahathir terkadang 

mengundang reaksi balas dan kritikan dari sebahagian ulama (Zamri, 2005: 361). 

Namun, reaksi balas inilah yang menyebabkan pemikiran Islam bergerak 

dinamis, terlepas dari tipa pemikiran yang dibawakannya.  

Islam dalam pandangan Mahathir mesti difahami dengan berteraskan 

kepada reason, logik dan argumen serta mengembalikannya kepada dasar 

semula, iaitu al-Quran dan Sunnah. Dengan pemahaman seperti ini Islam pada 

prinsipnya menurut  Mahathir sangat menghendaki agar umatnya  berjaya, tidak 

hanya di dunia akan tetapi di akhirat pula. Itulah sebabnya, umat Islam selalu 

didorong untuk meraih karunia Tuhan dengan bekerja keras, tekun dan disiplin. 

Ertinya, tanpa pemahaman yang sebenar terhadap ajaran Islam, mustahil umat 

Islam boleh mencapai kemajuan sebagaimana yang dicapai oleh kaum yang lain.  

Mahathir melihat bahawa dalam realitasnya Islam telah banyak 

disalahertikan oleh umat Islam sendiri, sehingga ajaran Islam tampak seperti 

tradisional dan anti akan kemajuan. Umat Islam pun akhirnya lebih 



 

310 
 

 

 
 

 

mementingkan urusan-urusan yang berhubungan dengan akhirat saja dan tidak 

memiliki semangat yang keras untuk mencapai kehidupan dunia yang lebih baik. 

Mereka terkadang bersifat pasrah dengan nasib dan merasa cukup dengan apa 

yang terjadi (fatalistik). Padahal, Islam menghendaki agar umatnya berjaya, tidak 

hanya di dunia akan tetapi di akhirat pula. Itulah sebabnya, umat Islam selalu 

didorong untuk meraih karunia Tuhan dengan bekerja keras, tekun dan disiplin.  

Oleh itu, kerana Islam adalah agama yang mendorong kepada kemajuan 

maka Mahathir telah memperkenalkan pola yang lebih kritis untuk memahami 

Islam, iaitu ‘pola Mahathirsme’, iaitu suatu pola disandarkan kepada sifat-sifat 

universal, kedinamisan, kerasionalan dan kemodenitasan Islam, sehingga 

dengan pola tersebut Islam boleh difahami dan tidak ditafsirkan secara sempit. 

Modal dasar dari pola pemikiran ini antaranya adalah  (1) membudayakan minat 

membaca dan mengembangkan ilmu pengetahuan, baik ilmu agama mahupun 

ilmu sains; (2) mengembangkan sikap kritis, iaitu sikap untuk selalu meneliti dan 

tidak menerima begitu sahaja sebuah pemahaman atau pemikiran baru sebelum 

mempelajari; (3) mengembangkan sikap keterbukaan, iaitu keterbukaan terhadap 

segala gagasan kemajuan dengan tetap menapisnya dengan mengambil kira 

mana yang baik, sesuai dengan Islam dan budaya Melayu dan  meninggalkan 

yang tidak baik.  

Untuk kebangkitan Islam dan menghadapi berbagai cabaran masa 

hadapan tiada cara yang boleh dilakukan oleh umat Islam selain melakukan 

reformasi terhadap nilai hidup yang mereka pegang dengan dan reformasi 

pemikiran di kalangan mereka yang terkongkong dengan ajaran yang tidak 

berasaskan Islam dan mengelirukan umat Islam (Mahathir, 2003: 70-71).  



 

311 
 

 

 
 

 

Sememangnya Mahathir tidaklah sebaik yang dipuji oleh peminat, 

mahupun seburuk yang dicela oleh para pengkritik, namun ketokohan dan 

kepimpinannya diakui (Abdullah Ahmad, 2009: 27).  Oleh itu, benar apa yang 

dikatakan oleh Harun Derauh & Shafie Nor (1982), rangkuman dan ketajaman 

pemikiran Mahathir patut diberikan faham dan penghargaan yang sewajarnya 

oleh masyarakat. Hal demikian dilakukan untuk memastikan agar gagasan 

pemikiran Mahathir tidak hilang begitu sahaja ditelan zaman, ianya perlu terus 

dikaji dan dijadikan sebagai inspirasi utama untuk mengangkat martabat ummah 

Islam kepada status yang lebih baik lagi (Rahimin Affandi, 2003). 

Hal yang tak boleh dilupakan, sebagaimana ditegaskan Mohd. Yusof 

Hasan (2008), pemikiran Mahathir adalah kesinambungan dari gelombang 

keintelektualisme Melayu global yang telah dirintis oleh tokoh-tokoh melayu 

sebelumnya, iaitu Munshi Abdullah dan Za’ba, iaitu usaha-usaha ke arah 

membina tamadun Melayu-Islam.  

Berkenaan dengan isu-isu kenegaraan semasa yang ramai 

diperbincangan oleh para sarjana dalam pandangan Mahathir harus diposisikan 

secara proporsional. Mana-mana dari konsep tersebut yang sesuai untuk diserap 

dan mana-mana yang tidak sesuai sehingga harus dtinggalkan. Atau pula mana 

dari konsep tersebut yang boleh diubahsuai sehingga ia berkesan apabila 

diterapkan. Maknanya, dalam pandangan Mahathir, apapun konsep yang datang 

dari Barat harus ditapis, sehingga tidak mesti ditolak atau pula diterima secara 

membuta tuli.  



 

312 
 

 

 
 

 

Demokrasi misalnya, ia harus diubah suai agar sesuai dengan 

karakteristik di rata-rata negara di mana ianya diterapkan dan diamalkan dalam 

menjalankan pemerintahan, agar menghasilkan kesan yang lebih baik untuk 

pembangunan negara. Begitu pun dengan faham dan isu seumpama 

sekularisme, pluralisme, mahupun terorisme menurut persepsi Barat. Apa-apa 

yang dating dari Barat harus ditapis, dikritik dan diperjelas, agar boleh difahami 

dan diguna untuk menjadi faktor pendorong mencapai kemajuan dan kehidupan 

bernegara yang lebih baik.  

Wujud dari dari sikap kritik Mahathir terhadap isu-isu kenegaraan tersebut 

nampak apabila beliau mengganti pandangan tradisional Malaysia yang semula 

pro-Barat dengan kebijakannya, untuk berpaling ke Timur dengan mengadopsi 

sejumlah nilai-nilai kemajuan bangsa Asia, iaitu bangsa Jepun dan Korea serta 

dan nilai-nilai Islam. Kerana, nilai-nilai universal moralitas ketimuran dianggap 

lebih pas, sehingga dapat memperkuat komunitas Muslim Melayu dan 

perkembangan Malaysia sendiri (Esposito & Voll, 1999: 191). Sedangkan kesan 

imprealisme Barat serta dominasi politik, ekonomi, dan kebudayaan mereka atas 

dunia Muslim serta kolonialisme Eropa yang telah membentuk dan memaksakan 

nilai-nilainya ke hampir seluruh bahagian dunia sehingga kini dipandang Mahathr 

sebagai suatu ancaman dan cabaran (Esposito & Voll, 188).   

Tambah lagi ketika Mahathir dengan tegas menolak bantuan dari IMF 

(International Monetary Found) yang dikendalikan oleh negara-negara Barat 

ketika terjadi kemalangan dan kegawatan ekonomi (krisis moneter) negara-

negara Asia Tenggara (termasuk Malaysia) pada akhir tahun 1997, tetapi lebih 



 

313 
 

 

 
 

 

percaya akan kemampuan negara untuk menanggulangi sendiri kegawatan 

ekonomi tersebut.  

Bahagi Mahathir, sememangnyalah orang Islam belajar dan menguasai 

ilmu pengetahuan serta teknologi dengan baik untuk mengungguli kemajuan 

yang dicapai oleh negara-negara Barat, tetapi tidak mesti harus menjadi dan 

meniru perilaku orang-orang Barat.  

Sebab, sebagai cara hidup yang lengkap dan menyeluruh, Islam 

sememangnya tidak hanya mengatur kehidupan rohani sahaja, akan tetapi juga 

segala hal yang menyangkut kehidupan di dunia, termasuk cara dalam mencapai 

kesejahteraan dan kehidupan bernegara.  

Dalam konsep yang dipanggil sebagai ‘Wawasan 2020’ Mahathir 

menggariskan kebijakan dasar dan matlamat dari pembangunan negara 

Malaysia, iaitu mewujudkan Malaysia menjadi negara maju dengan caranya 

tersendiri tanpa terikut kepada cara dan corak negara maju yang ada sekarang. 

Kemajuan yang dicita-citakan ialah kemajuan yang sempurna yang tidak semata-

mata diukur dari segi pencapaian lahiriah atau fizikal semata-mata malah ia akan 

meliputi pewujudan satu masyarakat yang sempurna dengan nilai moral dan 

etika yang tinggi dan boleh dicontohi oleh negara-negara lain. Maknanya, dengan 

Wawasan 2020, negara mampu memelihara, memajukan dan mempertahankan 

agama dan umat Islam (Mahathir, Ucapan di Majlis Pelancaran Mesyuarat 

Penubuhan ‘Malaysian Business Council’, pada 28 Februari 1991; Ucapan di 

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-42, pada 8 November 1991; Ucapan 

di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-43, pada 6 November 1992). 



 

314 
 

 

 
 

 

Adapun hakikat dari pembangunan negara menurut Mahathir adalah 

proses untuk memupuk masyarakat manusia yang berperadaban tinggi dengan 

nilai-nilai kemanusiaan yang mulia untuk kebahagiaan umat manusia, 

mempunyai ciri-ciri perseimbangan daripada segi material dan spiritual (Mahathir, 

Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-34, pada 19 Ogos 1983). 

Kerana, Islam menurut Mahathir adalah agama yang mengajarkan 

keseimbangan kehidupan umat manusia, kehidupan rohani dan fizikal, kehidupan 

individual dan sosial, kehidupan duniawi dan ukhrawi (Mahathir, Ucapan di 

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-41, pada 30 November 1990).  

Berkenaan dengan hubungan Islam dan negara, Mahathir memandang 

Islam sebagai suatu faktor yang memainkan peranan sangat penting dalam 

kehidupan berbangsa dan bernegara. Oleh itu,  Islam  tidak boleh dianggap 

hanya sebagai upacara agama semata-mata yang hanya bersangkutan dengan 

seseorang pada tahap individu. Ini bermakna bahawa Islam menurut Mahathir 

boleh menjadi dasar dalam pentadbiran negara, kerana Islam berisikan nilai-nilai 

moral yang tinggi yang berguna untuk mengatur kehidupan masyarakat 

(Mahathir, Ucapan di Majlis Perasmian Pusat Islam Malaysia, pada 16 

September 1985). Di sini, nampak apabila Mahathir memposisikan Islam dan 

negara seperti yang digambarkan oleh Mohammed Arkoun (1997: 204), iaitu 

sebagai sesuatu yang beriringan dan tidak dapat dipisahkan.  

Dalam konteks inilah kemudian Mahathir melakukan berbagai strategi 

penting untuk menguatkan negara dengan prinsip Islam dan mengembangkan 

Islam dalam kehidupan bernegara. Sehingga inisiatif pemerintah terhadap 

pelbagai program Islamisasi lebih terserlah di masa kepimpinan Mahathir 



 

315 
 

 

 
 

 

(Shamsul, 2001: 289). Untuk itu, Mahathir berhasil menempatkan 

pemerintahannya di jalur yang lebih berorientasi Islam dengan memberikan 

tekanan lebih besar pada Islam, baik di dalam negeri mahupun di forum 

internasional. Islam pun kemudian menjadi teras utama di bawah kepimpinan 

Mahathir (Pandian, 2005: 167). Hal ini menunjukkan bahawa Mahathir telah 

menjadi seorang pendukung Islam yang berani dan seorang politisi yang sangat 

cerdik (Hussin Mutalib, 1995: 193). Mahathir juga mampu secara cerdik 

menyatukan masa lampau dan masa kini, menahan dan mengkooptasi oposisi 

Islam, memanfaatkan Islam dalam politik domestik, regional, dan internasional 

(Esposito & Voll, 1993, 183).  

Walau mengakui Islam merupakan dasar penting dalam kehidupan dan 

pentadbiran negara, tetapi bagi Mahathir bukan bererti bahawa Islam mesti 

dinyatakan dan diterapkan secara formal (formalisasi) sebagai hukum negara. 

Kerana, sesungguhnya Islam ialah agama kesederhanaan dan bebas daripada 

sebarang paksaan (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO 

ke-34, pada 19 Ogos 1983).  

Nampak apabila dalam memandang perhubungan antara Islam dan 

Negara, pemikiran Mahathir selari dengan apa yang dijelaskan oleh Nurcholis 

Madjid (1998). Nurcholish Madjid (1998) menyatakan bahawa persoalan penting 

antara bidang agama dan bidang politik atau kenegaraan ialah bahwa dari segi 

moral, khasnya segi tujuan tidak dibenarkan lepas dari pertimbangan nilai-nilai 

keagamaan. Atas dasar adanya pertimbangan nilai-nilai keagamaan itu 

diharapkan tumbuh kegiatan dan aktiviti politik yang bermoral tinggi atau 

berakhlak mulia. Inilah makna bahwa politik tidak dapat dipisahkan dari agama. 



 

316 
 

 

 
 

 

Tetapi dalam hal susunan formal atau strukturnya, segi-segi praktik dan 

tekniknya, politik adalah wewenang manusia melalui pemikiran rasionalnya 

(ijtihad). Itulah sebabnya, sepanjang sejarahnya, dunia Islam mengenal berbagai 

variasi pemerintahan, tanpa satu pun dari variasi itu dipandang secara doktrinal 

paling absah.  

Bagi Mahathir, cukup dengan mengamalkan ajaran Islam, menerima dan 

mengakui Islam sebagai agama rasmi negara, dan menggalakkan pembangunan 

institusi-institusi Islam, serta perhatian dan usaha-usaha yang memadai untuk 

mengembangkan dan menjaga Islam dengan berbagai kemudahannya, Malaysia 

sudah layak disebut sebagai ‘Negara Islam’, tanpa harus menerapkan syariah 

atau undang-undang Islam sebagaimana yang dituntut oleh sesetengah pihak.  



BAB 8 

KESIMPULAN 

Berdasarkan dapatan kajian dan perbincangan pada bahagian sebelumnya 

dapatlah dikemukakan beberapa kesimpulan dari pemikiran Mahathir berkenaan 

dengan Islam dan Kenegaraan.  

Dalam kerangka mencapai kemajuan dan menjaga eksistensi Islam, tiada 

jalan lain yang mesti dilakukan oleh umat, selain daripada melakukan 

reinterpretasi terhadap pemahaman ajaran Islam. Kerana, pemahaman yang 

sempit atau perbezaan dalam mentafsirkan ajaran agama menjadi salah satu 

kendala kritis dalam pembangunan negara. Islam sebagai agama yang 

sempurna; agama yang bersifat rasional; agama keamanan dan fleksibel; agama 

yang seimbang, sederhana, bertolerasi; bersifat dinamik dan sangat menyuruh 

umat Islam untuk mencapai kemajuan dan kejayaan hidup di dunia dan di akhirat 

menurut Mahathir mestinya difahami dengan berasaskan kepada sikap kiritikal, 

rasional, moderat dan tidak secara sempit serta mengembalikannya kepada 

dasar semula, iaitu al-Quran dan Sunnah. Sebab, tanpa pemahaman yang 



 

318 
 

 

 
 

 

sebenar terhadap ajaran Islam, mustahil umat Islam boleh mencapai kemajuan 

sebagaimana yang dicapai oleh kaum yang lain.  

Pola pemahaman yang demikian kemudiannya digesa dan diserukan 

Mahathir kepada orang ramai dan dikenali sebagai ‘Islam Mahathir’ atau 

‘Mahathirisme’. Iaitu suatu faham yang berisikan gagasan pemikiran tentang 

pembangunan sosial, nasib orang Melayu, martabat agama dan strategi masa 

depan orang Melayu. Fahaman ini diasaskan oleh Mahathir dalam rangka 

merubah acuan pemikiran orang Melayu daripada sifat kemelayuan lama kepada 

kemelayuan baru yang bersifat agresif, revisionis dan berwawasan; dari pola 

pemikiran yang tradisionalis dan cenderung kepada pemikiran magis, 

simbolisme, dan metafizis kepada pola pemikiran rasionalis yang dicirikan oleh 

objektiviti, sekularisme, empirisme dan materialisme.  

Mengapa fahaman seperti itu mesti dimunculkan? Sebab, dalam 

pandangan Mahathir sikap pola pikir yang bersifat tradisionalis tersebut menjadi 

salah satu sebab dan penghalang bagi orang Melayu untuk mencapai kemajuan 

dan setanding dengan kelompok masyarakat yang lain. Mahathir menyatakan 

bahawa untuk masyarakat Melayu maju, Islam harus dihalusi ketika wujudnya 

fatalisme Melayu, kerana ketidaksungguhan menghadapi persaingan akan 

mengakibatkan orang menjadi pasrah dan pada akhirnya lebih mengutamakan 

aktiviti spirituil daripada mencari kebendaan, yang dianggap corak keislaman 

yang diamalkan oleh orang Melayu.  

Mahathir mahu melihat masyarakat Melayu yang dinamik, progress, 

memiliki pola pikir kritis dan mampu menerapkan nilai-nilai Islam dalam bekerja 



 

319 
 

 

 
 

 

dan beraktiviti sehari-hari serta memandang hidup sebagai proses untuk meraih 

kebahagiaan hidup di dunia dan di akhirat. Pola pikir kritis yang bercirikan pada 

pemikiran rasional, kritis dan dinamik hanya akan terbentuk apabila mereka 

memiliki kesedaran dan keyakinan bahawa mereka pun boleh melakukan 

sesuatu sebagaimana yang dilakukan oleh orang lain, asalkan mereka memang 

menghendakinya dan mau berusaha serta berjuang dengan sungguh-sungguh  

untuk mencapainya. Kerana, Islam adalah agama yang membebaskan dari 

kemiskinan, kemunduran, kelemahan dan ketidakberdayaan. Islam menyerukan 

kejayaan di dunia dan di akhirat.   

Tidak perlu kuatir, kepercayaan dan pegangan kepada Islam menurut 

Mahathr tidak akan musnah hanya dikeranakan oleh kemajuan bidang sains dan 

teknologi. Islam tidak mengekang kemajuan dan Islam tidak bertentangan 

dengan sains dan teknologi, bahkan Islam mendorong agar pengkajian terhadap 

sains dan teknologi terus digalakkan guna mencapai kehidupan yang lebih baik. 

Dengan demikian, nilai dan pemikiran yang berlandaskan kepada interpretasi 

Islam yang luas dan tersirat sebenarnya kata Mahathir membolehkan membantu 

masyarakat Islam untuk berkembang, maju dan bersaing dengan masyarakat lain 

dan melindungi kedudukan orang Islam Sehingga, dalam konteks ini, tidak ada 

pilihan yang terbaik bagi umat Islam. selain daripada mengejar kemajuan. Sebab, 

jika umat Islam mundur, lemah, tidak berdaya dan tidak memiliki kekuatan, maka 

mereka akan dihina, ditindas dan mungkin dikuasai dan dijajah kembali oleh 

negara-negara asing yang bukan Islam yang maju. Bahkan yang lebih 

mengkhuatirkan lagi adalah mereka dipisahkan daripada agama Islam. Oleh itu, 

Islam mesti menjadi benteng dalam mengejar kemajuan.    



 

320 
 

 

 
 

 

Mengikut kepada gagasan Mahathir terhadap Islam sebagai agama yang 

moderat dan rasional, telah pula dikembangkan dan menjadi gagasan utama  

beberapa pembaharu Islam terkemuka di kepulauan Melayu, seperti al-Hadi, 

Tahir Jalaluddin, dan Abas Taha. Karenanya boleh dikata bahawa pemikiran 

Mahathir adalah kesinambungan dari gelombang keintelektualisme Melayu global 

yang telah dirintis oleh tokoh-tokoh melayu sebelumnya, seperti Munshi Abdullah 

dan Za’ba, iaitu usaha-usaha ke arah membina tamadun Melayu-Islam.  

Berkenaan dengan isu-isu kenegaraan semasa yang ramai 

diperbincangan oleh para sarjana dalam pandangan Mahathir harus diposisikan 

secara proporsional. Mana-mana dari konsep tersebut yang sesuai untuk diserap 

dan mana-mana yang tidak sesuai sehingga harus dtinggalkan. Atau pula mana 

dari konsep tersebut yang boleh diubahsuai sehingga ia berkesan apabila 

diterapkan. Maknanya, dalam pandangan Mahathir, apapun konsep yang datang 

dari Barat harus ditapis, sehingga tidak mesti ditolak atau pula diterima secara 

membuta tuli.  

Mahathir juga tidak menolak atau pun menerima secara membuta tuli 

faham-faham lain yang berkembang secara luas dalam kehidupan negara-

negara moden, seumpama sekularisme mahupun pluralisme. Tetapi melakukan 

kritik dengan keras dan berusaha untuk mempertemukan dan menjelaskan 

bagaimana sekularisme dan pluralisme boleh difahami dan diguna menjadi faktor 

pendorong mencapai kemajuan dan kehidupan bernegara yang lebih baik.  

Menurut Mahathir, sekularisme walau memiliki perbezaan yang tajam 

dengan Islam, tetapi bukan berarti harus ditolak hanya kerana ia berasal dari 



 

321 
 

 

 
 

 

Barat. Sehingga menganggap semua yang berfaham sekularisme sebagai 

sesuatu yang harus diketepikan, termasuk sains dan pengetahuan sekular. 

Akibatnya ada sebahagian umat Islam yang tidak mau belajar ilmu pengetahuan 

dan sains umum semisal matematik, kejuruteraan, kerana menganggapnya 

sebagai ilmu sekular. Hal yang penting adalah bersifat selektif dan tidak 

menerima secara membuta tuli konsep-konsep tersebut, mengambil yang baik 

dan kemudian mengetepikan yang tidak baik dan tidak sesuai. Begitu pula 

dengan pluralisme atau masyarakat majmuk sebagai suatu perbezaan kerana 

berbilang kaum. Semuanya harus difahami dan diguna untuk mendorong 

persatuan dan kerjasama serta keamanan guna mencapai tujuan bersama.  

Adapun berkenaan dengan pandangan dan pemikiran Mahathir tentang 

Islam dan pembangunan negara tersimpul daripada konsep yang dipanggil 

sebagai ‘Wawasan 2020’. Dalam konsep ini, Mahathir menggariskan kebijakan 

dasar, matlamat dari pembangunan negara Malaysia, dan cabaran-cabaran yang 

dihadapinya. 

Bagi Mahathir negara maju mesti meliputi seluruh bidang kehidupan; 

bidang ekonomi, politik, sosial, kerohanian, kejiwaan, dan kebudayaan; Negara 

maju mesti dicapai dengan caranya tersendiri tanpa terikut kepada cara dan 

corak negara maju yang lain; pencapaian kemajuan mesti diukur dari segi 

pencapaian lahiriah dan fizikal; kemajuan tersebut membolehkan wujudnya satu 

masyarakat yang sempurna dengan nilai moral dan etika yang tinggi; negara 

maju bukan semata-mata negara industri yang diukur berdasarkan pendapatan 

per kapitanya, tetapi negara maju ialah negara yang berupaya membangunkan 

diri sendiri melalui penguasaan ilmu, kecekapan dan moral yang tinggi yang 



 

322 
 

 

 
 

 

memboleh bersaing dengan negara maju yang lain dalam semua bidang dengan 

tetap mengimbangkan dunia dengan akhirat. 

Sebab, hakikat dari pembangunan negara menurut Mahathir adalah 

proses untuk memupuk masyarakat manusia yang berperadaban tinggi dengan 

nilai-nilai kemanusiaan yang mulia untuk kebahagiaan umat manusia, 

mempunyai ciri-ciri perseimbangan daripada segi material dan spiritual. Kerana, 

Islam menurut Mahathir adalah agama yang mengajarkan keseimbangan 

kehidupan umat manusia, kehidupan rohani dan fizikal, kehidupan individual dan 

sosial, kehidupan duniawi dan ukhrawi.   

Tentang perhubungan antara Islam dan negara, Mahathir memandang 

Islam sebagai suatu faktor yang memainkan peranan sangat penting dalam 

kehidupan berbangsa dan bernegara. Kerana tujuan pembangunan pun 

sebagaimana dinyatakan dalam Wawasan 2020 adalah untuk memelihara dan 

memajukan agama Islam. (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung 

UMNO ke-43, pada 6 November 1992). 

Oleh itu,  Islam  tidak boleh dianggap hanya sebagai upacara agama 

semata-mata yang hanya bersangkutan dengan seseorang pada tahap individu. 

Islam menurut Mahathir boleh menjadi dasar dalam pentadbiran negara, kerana 

Islam berisikan nilai-nilai moral yang tinggi yang berguna untuk mengatur 

kehidupan masyarakat serta menentukan kejayaan (Mahathir, Ucapan di Majlis 

Perasmian Pusat Islam Malaysia, pada 16 September 1985 dan Ucapan 

Perutusan Hari Raya Aidil Fitri 1406 Hijrah, pada 2 Juni 1986).). Menurut 

Mahathir, sesebuah negara tidak mungkin mencapai dan menjamin kebahagiaan 



 

323 
 

 

 
 

 

kecuali dengan nilai-nilai Islam yang tinggi dan baik yang diterima oleh alam 

sejagat (Mahathir, Ucapan Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-34, pada 

19 Ogos 1983 dan Ucapan Perutusan Hari Raya Aidil Fitri, pada 2 Juni 1986).  

Mahathir yakin bahawa dengan penerapan nilai-nilai Islam dalam 

pentadbiran, semua pegawai negara dalam menjalankan tugas dan memberikan 

perkhidmatan, akan menjadikan pentadbiran negara menjadi satu pentadbiran 

yang berkesan dan adil, pentadbiran yang jujur dan berkemas; kerajaan yang 

bersih, cekap, beramanah, tertib, rajin, sopan, berdisiplin, bertanggungjawab dan 

menjunjung tinggi nilai-nilai yang mulia bagi setiap umat bertakwa dapat berjaya, 

sehingga syiar Islam pun akan semakin berkembang bagi memudahkan umat 

Islam memperolehi kebahagiaan di dunia dan di akhirat (Mahathir, Ucapan di 

Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-35, pada 25 Mei 1984 dan ke-36, 

pada 27 September 1985). Sebaliknya, apabila wujud kegiatan menyalah 

tafsirkan niat kerajaan untuk menerapkan nilai-nilai Islam ke dalam pentadbiran, 

maka matmalat mengadakan pentadbiran yang jujur dan kemas tidak tercapai 

seperti yang dijangkakan (Mahathir, Ucapan Perasmian Perhimpunan Agung 

UMNO ke-35, 25 Mei 1984).  

Walau mengakui Islam merupakan dasar penting dalam kehidupan dan 

pentadbiran negara, tetapi bagi Mahathir bukan bererti bahawa Islam mesti 

dinyatakan dan diterapkan secara formal (formalisasi) sebagai hukum negara, 

iaitu hukum Islam. Esensi (substansi) yang terpenting menurut Mahathir adalah 

bagaimana ajaran Islam difahami dan dilaksanakan kerana kesedaran dan 

pemahaman mereka sendiri, bukan sesuatu yang dipaksakan dan bermakna 



 

324 
 

 

 
 

 

simbolik (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke-34, 

pada 19 Ogos 1983). 

Bagi Mahathir, cukup dengan mengamalkan ajaran Islam, menerima dan 

mengakui Islam sebagai agama rasmi negara, dan menggalakkan pembangunan 

institusi-institusi Islam, serta perhatian dan usaha-usaha yang memadai untuk 

mengembangkan dan menjaga Islam dengan berbagai kemudahannya, Malaysia 

sudah layak disebut sebagai ‘Negara Islam’, tanpa harus menerapkan syariah 

Islam. “Kita ingin menjadi negara Islam yang berkemampuan untuk 

mempertahankan umat Islam dan negara Islam” (Mahathir, Ucapan dalam 

Perasmian Kursus Pendakwah Negara di Institut Tadbiran Awam Negara 

(INTAN), pada 10 Disember 1992); “Cita-cita kita sederhana sahaja, dengan 

berpegang kepada agama Islam, kita ingin sama berjaya dan maju dengan 

bangsa-bangsa lain yang sudah maju untuk menebus maruah bangsa dan 

agama kita” (Mahathir, Ucapan di Perasmian Perhimpunan Agung UMNO ke 48, 

pada 5 September 1997).  

Mengikut kepada dapatan kajian, boleh difahami bahawa intipati daripada 

pemikiran Mahathir berkenaan dengan Islam dan Kenegaraan adalah bahawa 

Mahathir telah menawarkan suatu cara pandang (paradigma)  untuk memahami 

dan mewujudkan Islam, iaitu paradigma yang diasaskan kepada rasional 

(tergambar pada pandangan dan pemikirannya terhadap Islam); selektif 

(tergambar dari pandangannya terhadap Islam dan isu-isu kenegaraan semasa); 

dan moderate (tergambar dari pandangannya terhadap hubungan antara Islam 

dengan negara).  



BIBLIOGRAFI 

Abdul Aziz Dahlan. (1996). Ensiklopedi Hukum Islam. Jakarta: Ichtiar Baru van 
Hoeve. 

Abdul Mua’ti Zamri. (2007). Pemikiran Tun Dr. Mahathir bin Mohamad. Kuala 
Lumpur: Penerbit Universiti Malaya. 

Abdul Rahman Abdullah. (1997). Pemikiran Islam di Malaysia: Sejarah dan 
Aliran. Jakarta: Gema Insani Press.   

Abdul Samat Musa. (1999). Prinsip-Prinsip Islam dalam Perlembagaan Malaysia. 
Kertas yang dibentangkan dalam Seminar Kebangsaan Kriteria Negara 
Berteraskan Prinsip Islam, pada 2-3 Disember 1999, anjuran Institut 
Kefahaman Islam Malaysia (IKIM). 

Ahmad Amin. (1987). Islam dari Masa ke Masa. Bandung: Rosda. 

Ahmad Atory Hussain. (1998). Reformasi Pentadbiran di Malaysia. Kuala 
Lumpur: Utusan Publications & Distributors. 

Ahmad Fawzi Mohd Basri & Mohd Idris Salleh. (2006). Menelusuri Pembangunan 
(1982-1990). Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Amien Rais, M. (1987). Cakrawala Islam Antara Cita dan Fakta. Bandung: Mizan. 

---------. (1998). Tauhid Sosial Formula Menggempur Kesenjangan. Bandung: 
Mizan. 

Amin Fadlillah. (2008). Perbandingan Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam dan 
Pendekatan Islam Hadhari. http://www.islamhadhari.net/. Dilayari pada 25 
Jun 2009. 

Amin Haidar, M. (1994), Nahdlatul Ulama dan Islam di Indonesia: Pendekatan 
Fiqih dalam Politik. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama. 

Amin, T. (2007). Islam dan Barat: Konflik atau Akomodasi, dalam Mansoor al-
Jamri (ed.). Islamisme, Pluralisme dan Civil Society, Yogyakarta: Tiara 
Wacana.  

Aminullah Elhady. (2003). Naquib al-Attas: Islamisasi Ilmu, dalam A. Khoduri 
Soleh (ed.), Pemikiran Islam Kontemporer, (ms. 330–351). Yogyakarta: 
Jendela.  

Anshari Thayib. (1983), Sistem Politik dan Pemerintahan dalam Islam. Surabaya:  
Bina Ilmu. 

Annual Bakri & Kamarul Zaman. (2001). Mendekati Pemikiran Islam Dr. Mahathir. 
Kelantan: Pustaka Qamar. 

Arief Furchan & A. Maimun. (2005). Studi Tokoh: Metode Penelitian Mengenai 
Tokoh. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 



 
326 

 
 

 

 

Astora Jabat. (2004). Usaha UMNO Jayakan Islam Hadhari. 
http://www.mykmu.net/. Dilayari pada 14 Jun 2009. 

---------. (2005). “Penulis Arab Sanjung Dr. M”.  http://www.mykmu.net/ Dilayari 
pada 23 September 2007. 

Aziz Deraman. (1991). Wawasan Kebudayaan 2020 Membina Masyarakat 
Unggul dan Berbudaya Tinggi. Kertas yang dibentangkan dalam Seminar 
Kebangsaan Wawasan 2002, pada 21-22 September 1991, anjuran 
bersama Kerajaan Negeri Perak, Persatuan Penulis Nasional (Pena) dan 
Institut Kajian Dasar (IKD).   

Azyumardi Azra. (1996). Pergolakan Politik Islam: dari Fundamentalis, 
Modernisme hingga Post Modernisme. Jakarta: Paramadina. 

Baharudin Ali Masrom. (1989). Politik Melayu Abad 21. Kuala Lumpur: ‘D’ 
Enterprise.  

Bahtiar Effendy. (2008). Islam dan Konsep Negara-Bangsa, dalam Kamdani, 
Islam dan Humanisme: Aktualisasi Humanisme Islam di Tengah Krisis 
Humanisme Universal, Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

---------. (2008). Islam dan Negara: Transformasi Pemikiran dan Praktik Politik 
Islam di Indonesia. http://www.simulacra76.blogspot.com/. Dilayari pada 3 
Disember 2008. 

---------. (2001). Teologi Baru Politik Islam. Yogyakarta: Galang Press.  

Bell, Philip. (2001). Content Analysis of Visual Images, in Jewit, Carey & Van 
Leewen. Handbook of Visual Analysis. London: Sage Publications. 

Bogdan, R. C. & Biklen, S. K. (1982). Qualitative Research for Education: An 
Introduction to Theory and Methods. Boston: Allyn and Bacon.  

Bruinessen, Marten van. (2003). Kata Pengantar untuk Farish A. Noor: Suara 
Baru Tentang Islam, dalam Dick van Der Meij (ed.). Dinamika 
Kontemporer dalam Masyarakat Islam, Jakarta: INIS.  

Buku Majlis Konvokesyen Khas Sempena Penganugerahan Ijazah Kehormat 
Doktor Falsafah (Pengurusan Pembangunan) Kepada Y.A.Bhg. Tun Dr. 
Mahathir bin Mohamad dan Ijazah Kehormat Doktor Falsafah 
(Pengurusan Kerja Sosial) kepada Y.A.Bhg. Tun Dr. Siti Hasmah binti 
Mohd Ali. 

Burhan Bungin. (2003). Metode Penelitian Kualitatif. Jakarta: PT. RajaGrafindo 
Persada.  

Che Det, Zaman Persekolahan dan Rumah Kelahiran Mahathir. (1992). Muzium 
Rumah Kelahiran Mahathir Mohamad, Arkib Negara Malaysia, Alor Star, 
Kedah. 

Dawam Rahardjo, M. (1999). Intelektual Intelegensia dan Perilaku Politik Bangsa. 
Bandung: Mizan.  



 
327 

 
 

 

 

Dedi Supriyadi. (2007). Perbandingan Fiqh Siyasah: Konsep. Aliran, dan Tokoh-
tokoh Politik Islam. Bandung: Pustaka Setia. 

Dinsman. (1999). Mahathir (Ekonomi) Perang ‘Aqidah. Kuala Lumpur: Penerbitan 
Pemuda. 

Din Syamsuddin, M. (2000), Etika Agama dalam Membangun Masyarakat 
Madani. Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

---------. (1993). Usaha pencarian konsep negara dalam sejarah pemikiran politik 
Islam, Jurnal Ulumul Quran, Volume IV, No. 2, 1993, ms. 1–22 

Ellyawan Arbintarso. (2007). Metodologi Penelitian Kepustakaan. 
http://202.91.15.14/upload/Metodologi.ppt. Dilayari pada 21 Jun 2008. 

Esposito, John L. (1984). Islam and Politics. Syracuse: Syracuse University 
Press.  

---------. (1986). Identitas Islam Pada Perubahan Sosial-Politik. Jakarta: Bulan 
Bintang. 

---------. (1987). Dinamika Kebangkitan Islam: Watak, Proses, dan Tantangan. 
Jakarta: Rajawali Press.     

---------. (1994). Ancaman Islam: Mitos atau Realitas. Bandung: Mizan.        

Esposito, John L. & Voll, John O. (1999). Demokrasi di Negara-negara Muslim. 
Bandung: Mizan.   

Fazlur Rahman. (2008). Kebangkitan Semula dan Pembaharuan dalam Islam: 
Satu Kajian Tentang Fundamentaslime Islam. Kuala Lumpur: Institut 
Terjemahan Negara Malaysia Berhad (ITNMB). 

Fuad Amsyari. (1995). Islam Kaafah: Tantangan Sosial dan Aplikasinya di 
Indonesia. Jakarta: Gema Insani Press.  

Gharisah, A. (1991). Metode Pemikiran Islam. Jakarta: Gema Insani Press.   

Ghanoushi, R. (2007). Pluralisme dan Monoteisme dalam Islam, dalam Mansoor 
al-Jamri (ed.), Islamisme, Pluralisme dan Civil Society. Yogyakarta: Tiara 
Wacana. 

Hairudin Harun. (2001). Kosmologi Melayu dalam Era Teknologi Maklumat. Kuala 
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Harun Derauh & Shafie Nor. (1982). Mahathir: Cita-cita dan Pencapaian. Kuala 
Lumpur: Berita Publishing.  

Harun Nasution. (1986). Akal dan Wahyu dalam Islam. Jakarta: UI Press. 

---------. (1990). Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan. 
Jakarta: Bulan Bintang. 



 
328 

 
 

 

 

Haron Din. (2001). Mahathir Tidak Relevan, dalam Annual Bakri & Kamarul 
Zaman. Mendekati Pemikiran Islam Dr. Mahathir. Kelantan: Pustaka 
Qamar. 

Hassan Bilgrami. (1979). Iqbal: Sekilas Tentang Hidup dan Pikiran-pikirannya. 
Jakarta: Bulan Bintang.  

Hasjmy, A. (1982). Di Mana Letaknya Negara Islam. Surabaya: Bina Ilmu. 

Khallaf, Abdul Wahab. (2003). Siasah Syar’iyyah dalam Pemerintahan Islam. 
Kuala Lumpur: Al-Hidayah. 

Hussin Abdullah. (2002). Studi Dasar-dasar Pemikiran Islam. Bogor: Pustaka 
Thariqul Izzah.  

Hussin Mutalib. (1996). Islam dan Etnisitas Perspektif Politik Melayu. Jakarta: 
LP3ES. 

Ibnu Syarif & Khamami Zada. (2008). Fiqh Siyasah: Doktrin dan Pemikiran Politik 
Islam. Jakarta: Erlangga. 

Idris Aman. (2004). Bahasa dan kepimpinan: pengkhalayakan wacana Perdana 
Menteri Dato’ Seri Dr. Mahathir Mohamad, Jurnal Akademika, No. 65, 
Julai 2004, ms. 3–25. 

---------. (2006). Bahasa dan Kepimpinan: Analisis Wacana Mahathir Mohamad. 
Selangor: Penerbit UKM. 

Idris Zakaria. (2000). Perspektif Mahathir Mohamad Punca Kelemahan Umat 
Islam.http://www.scribd.com/doc/7687763/Punca-Kelemahan-Umat-Islam- 
Perspektif-Mahathir-Mohamad. Dilayari pada 7 Mei 2010. 

Ismail Ibrahim. (2002). Pemikiran Dr. Mahathir Tentang Islam. Kuala Lumpur: 
Utusan Publications & Distributors. 

Jamaluddin Kafie. (1983). Islam Agama dan Negara. Surabaya:  Bina Ilmu. 

Jameelah, Maryam. (1982). Islam & Modernisme: Kritik Terhadap Berbagai 
Usaha Sekularisasi Dunia Islam. Surabaya: Usaha Nasional.   

Jazilus Sakhok. (2007). Islam di Indonesia dan Malaysia: Ke Arah 
Mempromosikan Islam yang Moderat. http://www.ccm.um.edu.my/umweb 
Dilayari pada 27 Ogos 2009. 

Kamarudin. (2006). Politik Melayu: konsep ‘negara Islam’ UMNO dan PAS, 
Jurnal Islamiyyat, Vol. 28, ms. 79–107.  

Kamaruzzaman. (2001). Relasi Islam dan Negara Perspektif Modernis & 
Fundamentalis. Magelang: Indonesia Tera. 

Kamila Ghazali. (2004). The Rhetoric of Dr. Mahathir Mohamad : A Critical 
Discourse Perspective. Kuala Lumpur: University of Malaya Press.  



 
329 

 
 

 

 

Keane, J. (2007). Sekularisme, dalam Mansoor al-Jamri (ed.) Islamisme, 
Pluralisme dan Civil Society, Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Kepemimpin Tun Dr. Mahathir Mohamad.  http://www.lib.uum.edu.my/. Dilayari 
pada 23 September 2007. 

Khairul Nizam. (2008). Kesan Faham Jabariyah: Halangan Kepada cara Berfikir 
Masyarakat Melayu. http://www.mindamadani.my/ Dilayari pada 4 
September 2009.   

Khalif Muammar. (2005). Akar Pemikiran dan Gerakan Islam Liberal. 
http://www.khairaummah.com/  Dilayari pada 4 September 2009. 

Khoo Boo Teik. (1995). Paradoxes of Mahathirisme: An intellectual Biography of 
Mahathir Mohamad. Kuala Lumpur: Oxford University Press. 

Khoduri Soleh (ed.). (2003). Pemikiran Islam Kontemporer. Yogyakarta: Jendela.  

Koleksi Ucapan Tun Dr. Mahathir Mohamad. http://www.pmo.gov.my/. Dilayari 
pada 8 Ogos 2009. 

Komaruddin Hidajat dan Ahmad Gaus (ed.). (2005). Islam, Negara dan Civil 
Society: Gerakan dan Pemikiran Islam Kontemporer. Jakarta: 
Paramadina.  

Krippendorff, Klaus. (1993). Analisis Isi: Pengantar Teori dan Metodologi. 
Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada. 

Kurzman, Charles. (2001). Wacana Islam Liberal: Pemikiran Islam Kontemporer 
tentang Isu-isu Global. Jakarta: Paramadina.  

Kusmana. (2004). Konsep Negara Islam Menurut Munawir Sjadzali, dalam 
Nanang Tahqiq (ed.), Politik Islam. Jakarta: Prenada Media.  

Laily Mansur. 1994). Pemikiran Kalam dalam Islam. Jakarta: Pustaka Firdaus.  

Luthfi Assyaukanie. (2007). Pemikiran Islam Modern: Dari Taksonomi (Model) 
Lama ke Islam Liberal. http://www.islamlib.com/. Dilayari pada 28 Ogos 
2008. 

---------. (1998). Tipologi dan wacana pemikiran Arab kontemporer, Jurnal 
Pemikiran Islam Paramadina, Vol. I. No. 1. Juli–Desember 1998, ms. 58– 
95.  

Mahathir Mohamad. (1982). Cabaran. Kuala Lumpur: Penerbit Pustaka Antara. 

---------. (1986). Islam Berkembang: Siri Ucapan Penting, Kuala Lumpur: Jabatan 
Penerangan Malaysia, Kementerian Penerangan. 

---------. (1995). The Eraly Years 1947-1972. Kuala Lumpur: Berita Publishing. 

---------. (1997). Malaysia: The Way Forward. http://www.pmo.gov.my/.  Dilayari 
pada 26 Julai 2009. 



 
330 

 
 

 

 

---------. (1999). Kebangkitan Semula Asia. Selangor: Pelanduk Publications.  

---------. (2000). Democracy, Human Rights, EAEC and Asian Values. Kuala 
Lumpur: Pelanduk Publications. 

---------. (2001). Melayu Mudah Lupa. Kuala Lumpur: Pelanduk Publications. 

---------. (2003). Islam dan Umat Islam: Ucapan Pilihan Dr. Mahathir Mohamad. 
Selangor: Pelanduk Publications. 

---------. (2005), Bahasa Sastera dan Tamaddun Melayu: Ucapan Dr. Mahathir 
Mohamad 1982-2002. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

---------. (2008a). Dilema Melayu. Selangor Darul Ehsan: Marshall Cavendish 
Editions.  

---------. (2008b). Dr. Mahathir Mohamad: Warkah Terpilih Kepada Pemimpin 
Dunia, Pendahuluan dan Komentari Terpilih oleh Abdullah Ahmad. 
Selangor: Marshall Cavendish.   

---------. (2008c), Chedet.com: Blog Merentas Halangan. Kuala Lumpur: Berita 
Publishing.  

Martinez, Patriacia. (2003). Mahathir, Islam, dan Dilema Melayu Baru, dalam Ho 
Khai Leong & James Chin (ed.), Pentadbiran Mahathir: Prestasi dan Krisis 
dalam Pemerintahan, (ms. 235–274). Singapore: Times Books 
International.  

Masnun Tahir. (2009). Munawir Sjadzali dan Pemikiran Politik Islam di Indonesia. 
http://www.akhmadsatori.blogspot.com/. Dilayari pada 31 Julai 2009. 

Masykuri Abdillah. (2007). Islam dan Konsep Negara-Bangsa, dalam Kamdani, 
Islam dan Humanisme: Aktualisasi Humanisme Islam di Tengah Krisis 
Humanisme Universal, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.  

Mehden, F. R. von der. (1986), Kebangkitan Islam di Malaysia, dalam John L. 
Esposito (ed.), Islam and Development: Religion and Sociopolitical 
Change, Jakarta: Bulan Bintang.    

Miles, M. B. & Huberman A. M. (1986). Qualitative Data Analysis: A Source Book 
of New Methods. Beverly Hills: Sage Publication.   

Misrah. (2008). Pemikiran Nahdlatul Ulama (NU) Tentang Ketatanegaraan 
Indonesia: Studi Terhadap Ijtihad Politik Pada Era Reformasi. 
http://www.wacanaislam.blogspot.com/. Dilayari pada 31 Julai 2009. 

Mohmad Kamal Hasan. (2000). Intellectual Discourse at The End of The Second 
Millennium: Concerns of A Muslim-Malay CEO. Kuala Lumpur: Universiti 
Islam Antarabangsa Malaysia. 

Mohamad Kamil & Rahimin Affandi. (2008). Perubahan sosial dan impaknya 
terhadap pembentukan modal insan menurut Ibn Khaldun, Jurnal Hadhari, 
Bilangan 1, ms. 1– 38. 



 
331 

 
 

 

 

Mohamad Kamil & Rahimin Affandi. (2008). Pembangunan Modal Insan di 
Malaysia: Analisis Terhadap Gagasan Islam Hadhari. 
http://www.islamhadhari.net/. Dilayari pada 2 Julai 2009. 

Mohamed Arkoun. (1997). Berbagai Pembacaan Quran. Jakarta: Indonesia-
Netherlands Cooperation in Islamic Studies (INIS). 

Mohamed Jawhar. (1991). Wawasan Malaysia 2020 sebagai Sintesis Holistik 
Masa Depan Negara dan Masyarakat yang Maju dan Makmur. Kertas 
yang dibentangkan dalam Seminar Kebangsaan Wawasan 2002, pada 
21-22 September 1991, anjuran bersama Kerajaan Negeri Perak, 
Persatuan Penulis Nasional (Pena) dan Institut Kajian Dasar (IKD).   

Mohd. Jamil Mukmin. (2009). Gerakan Islam di Malaysia: Kesinambungan 
Respons dan Perubahan 1957-2000. Selangor: Pusat Penerbitan 
Universiti (UPENA) UiTM.  

Mohd. Rumaizuddin Ghazali. (2003). Panduan Berdakwah Kontemporari. 
Pahang: PTS Publications & Distributors.  

---------. (2005). Aliran-aliran dalam Pemikiran Islam di Malaysia. 
http://www.mindamadani.my/. Dilayari pada 28 Julai 2009. 

---------. (2007). Beberapa Aspek Pemikiran Mahathir Mengenai Pembangunan 
Islam di Malaysia: Analisis dari Sudut Pemikiran Islam. 
http://www.mindamadani.my/. Dilayari pada 28 Julai 2009. 

---------. (2008). Dinamika Siyasah Shariyyah dan Kefahamannya di Kalangan 
Umat Islam di Malaysia. http://www.mindamadani.my/. Dilayari pada 28 
Julai 2009. 

---------. (2009). 10 Tokoh Sarjana Islam Paling Berpengaruh: Menyingkap 
Sejarah Perjuangan dan Kegemilangan Tokoh Abad ke-20 & 21. 
Selangor: PTS Islamika. 

Mohamed Yosri. (2002). Tun Dr. Mahathir bin Mohammad Perdana Menteri 
Malaysia Keempat (1981-2003): Pencetus Malaysia Negara Maju. 
http://www.geocities.com/. Dilayari pada 29 Ogos 2007. 

Mohd. Yusof Hasan. (2008). Pemikiran Mahathir Mohamad Kesinambungan 
Gelombang Keintelektualisme Melayu Global dari Munshi Abdullah dan 
Za’ba. Selangor: Pusat Penerbitan Universiti (UPENA) UiTM.   

Mohd. Toriquddin. (2009). Relasi Agama dan Negara dalam Pandangan 
Intelektual Muslim Kontemporer. Malang: UIN Malang Press.  

Muchtar Lintang. (1986). Kata Pengantar dalam Buku Cabaran. Kuala Lumpur: 
Penerbit Pustaka Antara. 

Muhammad Abd. Rauf. (1991). Ummah The Muslim Nation. Kuala Lumpur: 
Dewan Bahasa dan Pustaka. 



 
332 

 
 

 

 

---------. (1991). The Muslim Mind: Foundation and Early Manifestation. Kuala 
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Muhammad Azhar. (2006). Tipologi Pemikiran Islam Modern dan Posmodern. 
Yogyakarta: Universitas Muhammadiyah Yogyakarta. 

Muhammad Iqbal. (2001). Fiqh Siyasah Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam. 
Jakarta: Gaya Media Pratama. 

Mulyanto. (1991). Islamisasi ilmu pengetahuan, Jurnal Ulumul Qur’an, 9 (II), ms. 
158–172. 

Munawir Sjadzali. (1993). Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah dan 
Pemikiran. Jakarta: Universitas Indonesia Press.   

Musa. (1991). Politik dan Negara dalam Islam. Yogyakarta: Pustaka LSI. 

Musafir Kelana, Mohd Izani Mohd Zain, Ummu Atiyah Ahmad Zakuan. (2006). 
Pembangunan Islam di Malaysia: satu pendekatan Islam substantif. 
Jurnal Khazanah IAN Antasari Banjarmasin, Vol. V, No. 06, Nopember-
Desember 2006, ms. 603–617.  

Musthafa Umar. (2003). Ziauddin Sardar: Islamisasi Peradaban, dalam Khoduri 
Soleh (ed.), Pemikiran Islam Kontemporer, (ms. 406–439). Yogyakarta: 
Jendela.  

Nanang Tahqiq. (2004). Politik Islam. Jakarta: Prenada Media. 

Norhayati. (1996). Islamisasi di Malaysia, di antara Peranan dan Konflik UMNO-
PAS, dalam Yusof Ismail & Khayati Ibrahim, Politik Melayu dan 
Demokrasi, (ms. 128–141). Kuala Lumpur: A. S. Noordeen. 

Nurcholish Madjid. (1998). Islam dan politik suatu tinjauan atas prinsip-prinsip 
hukum dan keadilan, Jurnal Pemikiran Islam Paramadina, Vol. I. No. 1. 
Juli – Desember 1998, ms. 1– 7.  

Pandian, Sivamurugan. (2005). Legasi Mahathir. Kuala Lumpur: Utusan 
Publication & Distributors.  

---------. (2005). A new deal for Asia – Apakah ‘deal’ itu? Jurnal Akademika, No. 
68, Januari 2005, ms. 29– 41. 

Pencapaian Tun Dr. Mahathir dalam Arena Politik dan Kerajaan, 
http://www.ipdm.uum.edu.my/. Dilayari pada 21 Jun 2009. 

Piscatori, James P. (1983). Islam in the Political Process. Cambridge: Cambridge 
University Press.  

Pratiknya, A. W. (2003), Anatomi Cendikiawan Muslim: Potret Indonesia, dalam 
M. Amin Rais (ed.), Islam di Indonesia, Jakarta: Rajawali Press.  

Purwono, Studi Kepustakaan. http://www.docstoc.com/docs/Download/. Dilayari 
pada 21 Jun 2008. 



 
333 

 
 

 

 

Quthub, Syed. (1984), Keadilan Sosial dalam Islam. Bandung: Pustaka Salman 
ITB.       

---------. (1980). Ma’alim fit Thariq. Beirut: The Holy Koran Publishing House.    

---------. (1990). Karakteristik Konsepsi Islam. Bandung: Penerbit Pustaka.   

Rahimin Affandi. (2005). Konsep Tajdid dan Pemikiran Islam Dr. Mahathir: Satu 
Analisis. Kertas yang dibentangkan dalam  Seminar Dr. Mahathir Pemikir 
Islam Abad ke 21, anjuran Jabatan Hal Ehwal Khas, Kementerian 
Penerangan Malaysia, Kuala Lumpur. 

---------. (2009). Kenapa Kita Wajib Mendukung Konsep Islam Hadhari Tajaan 
Kerajaan. http://www.islamhadhari.net/. Dilayari pada 25 Jun 2009. 

Rais, M. Dhiyauddin. (1985), Islam dan Khilafah: Kritik Terhadap Buku Khilafah 
dan Pemerintahan dalam Islam Syekh Ali Abdul Raziq. Bandung: Pustaka 
Salman.  

---------. (2002), Islam & Politik Bernegara. Semarang: PT. Pustaka Rizki Utama.  

Rajanthiran, Sivaperegasam. (2010). Perisytiharan Malaysia Sebagai Negara 
Islam oleh Tun Dr. Mahathir Mohamad pada 29 September 2001: 
Bantahan DAP dan PAS. Selangor: Pusat Penerbitan Universiti (UPENA) 
UiTM. 

Ramlah Adam. (2004). Kolokium Pemikiran Tun Dr. Mahathir Mohamad. Melaka: 
Institut Kajian Sejarah dan Patriotisme Malaysia (IKSEP). 

Rashidah Mamat. (2008). Dasar-dasar Kerajaan, dalam Rohani & Mohamad Idris 
Saleh. Pembinaan Negara Bangsa. Sintok: Penerbit UUM. 

Raziq, Ali Abd. (1985). Khilafah dan Pemerintahan dalam Islam. Bandung: 
Pustaka. 

Rezabek, R.J. (2000). Online focus groups: electronic discussions for research, 
Forum Qualitative Social Research, Volume 1, No. 1, Art. 18, January 
2000. 

Riduan Mohd. Nor. (2009). Sejarah dan Perkembangan Gerakan Islam Abad 
Moden. Kuala Lumpur: Jundi Resources. 

Rohani & Mohamad Idris Saleh. Pembinaan Negara Bangsa. Sintok: Penerbit 
UUM. 

Rusdi Omar & Sivamurugan Pandian (2005). Falsafah pemikiran politik Dr. 
Mahathir Mohamad, Jurnal Kemanusiaan, Bilangan 08, Disember 2005, 
ms. 78–91. 

Rustam A. Sani (2006). Bercanda dengan Mahathir. Kuala Lumpur: R Publishing 
Services. 



 
334 

 
 

 

 

---------. (2008). Prakata, dalam Zainuddin Maidin, Surat daripada Dr. Mahathir, 
(ms. xiii–xx). Kuala Lumpur: Utusan Publications & Distributors. 

Setiawan. (2007). Konstelasi Pemikiran Dalam Islam: Kajian Pemurnian Akidah, 
Pembaharuan, dan Gerakan Pemikiran. http://www.siaksoft.net/. Dilayari 
pada 29 Ogos 2007. 

Shafei Abu Bakar. (2007). Wajarkah Hishammuddin Melenting?. 
http://www.harakahdaily.net/. Dilayari pada 4 Julai 2009. 

Shamsuddin Moner. (2008). Islam Hadhari: Suatu Pendekatan Siasah Syar’iyyah 
dalam Pengurusan Negara Malaysia. http://www.islamhadhari.net/. 
Dilayari pada 6 Julai 2009. 

Shamsul AB. (2001). Pembentukan Identitas Bangsa dan Dakwah Islam di 
Malaysia, dalam R. W. Hefner & P. Horvatich (eds.). Islam di Era Negara-
Bangsa, (ms. 275–303). Yogyakarta: Tiara Wacana.     

Shukri Mohamad. (2001). Negara Islam Malaysia: Satu Huraian Ilmiah. 
http://www.zaharuddin.net/. Dilayari pada 13 Jun 2009. 

Siddiq Fadzil. (1997). Pentadbiran Mahathir Paling Positif, dalam Abdul Rahman 
Abdullah.  Pemikiran Islam di Malaysia: Sejarah dan Aliran. Jakarta: 
Gema Insani Press.    

Sirajuddin. (2007). Politik Ketatanegaraan Islam: Studi Pemikiran A Hasjmy. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.      

Soekarno & Ahmad Supardi. (1985). Sejarah dan Filsafat Pendidikan Islam. 
Bandung: Angkasa. 

Stewart, Ian. (2003). The Mahathir Legacy: A Nation Divided A Region at Risk. 
Australia: Allen & Unwin. 

Syahrin Harahap. (2006). Metodologi Studi Tokoh Pemikiran Islam. Jakarta: 
Istiqamah Mulya Press. 

Syed Hashim Ahmad. (2003). Mahathir Pencetus Tamadun Insaniah. Kuala 
Lumpur: Juz ‘Art. 

Syed Muhammad Naquib al-Attas. (1981). Islam dan Sekularisme. Bandung: 
Pustaka. 

Syed Omar. (1995). Wawasan Pembangunan Negara Tahun 2020: 
Pengindustrian, Moral dan Keilmuan. Kuala Lumpur: Institut 
Perkembangan Minda. 

Syifa Amin. (2006). Fazlurrahman: Rekonstruksi Pemikiran Islam dan Neo-
Modernisme. http://www.icas-indonesia.org/. Dilayari pada 29 Ogos 2007. 

Ulil Abshar Abdalla. (ed.). (2002), Islam & Barat: Demokrasi dalam Masyarakat 
Islam. Jakarta: Paramadina. 



 
335 

 
 

 

 

Wan Mohd. Nor Wan Daud. (1995). Penjelasan Budaya Ilmu. Kuala Lumpur: 
Dewan Bahasa dan Pustaka.  

Waryono Abdul Ghafur. (2003). Seyyed Hossein Nasr: Neosufisme sebagai 
Alternatif Modernisme, dalam A. Khoduri Soleh (ed.), Pemikiran Islam 
Kontemporer, (ms. 379–405). Yogyakarta: Jendela.  

Zainah Anwar. (2002). Berebut Paling Saleh: Islam dan Politik di Malaysia, dalam 
Ulil Abshar Abdalla (ed.). Islam & Barat: Demokrasi dalam Masyarakat 
Islam, (ms. 79 – 103). Jakarta: Paramadina. 

Zainuddin Maidin. (2008). Surat daripada Dr. Mahathir: Edisi Tambahan Mahathir 
di Sebalik Tabir. Utusan Kuala Lumpur: Publications & Distributors.    

Zakry Abadi. (1991). Kualiti Kepimpinan Selepas Dr. Mahathir dan Ghafar Baba: 
Suatu Perspektif Ketokohan. Kuala Lumpur: Sarjana Enterprise: 1991. 

Zallum, Abdul Qadir. (2001). Konspirasi Barat Meruntuhkan Khilafah Islamiyah: 
Telaah Politik Menjelang Runtuhnya Negara Islam. Bangil-Surabaya: Al-
Izzah. 

---------. (2001). Pemikiran Politik Islam. Bangil-Surabaya: Al-Izzah. 



Lampiran 1 

WAWASAN 2020 

Latarbelakang   

Semasa pelancaran Majlis Perdagangan Malaysia pada 28 Februari 1991, Y.A.B. 
Perdana Menteri telah membentangkan satu kertas kerja bertajuk "Malaysia-
Melangkah ke Hadapan" yang mengandungi satu pemikiran dan rangka kerja 
mengenai matlamat Malaysia menjadi sebuah negara maju pada tahun 2020. 
Ianya dikenali sebagai "Wawasan 2020". 

Wawasan 2020 bukanlah merupakan satu dasar khas tetapi merupakan tindak 
balas kepada perkembangan ekonomi, sosial dan politik yang berlaku di 
peringkat nasional dan antarabangsa yang telah memberi cabaran hebat kepada 
negara. Wawasan ini telah diketengahkan sebagai satu garis panduan dan 
rangka kerja mengenai pendekatan yang harus diambil dalam memulakan 
langkah bagi perjalanan jauh yang akan ditempuh oleh negara. 

Matlamat terakhir yang dicita-citakan ialah pembentukan sebuah negara 
Malaysia yang benar-benar maju menjelang tahun 2020. Kemajuan yang 
dimaksudkan bukan terhad kepada bidang ekonomi sahaja malah ia akan 
merangkumi segala aspek kehidupan: ekonomi, politik, sosial, kerohanian, 
kejiwaan dan kebudayaan. 

Menjelang tahun 2020, Malaysia sebagai sebuah negara merdeka akan menjadi 
negara yang benar-benar maju, bersatu, mampu berdikari, progresif dan 
makmur. Rakyat akan menikmati kehidupan yang sempurna dalam satu 
masyarakat yang demokratik, bertoleransi, bermoral, adil, mampu bersaing, 
dinamik dan mempunyai daya ketahanan yang tinggi. 

Ini bermakna Wawasan 2020 bertujuan mewujudkan negara bermatlamat iaitu 
Malaysia akan menjadi negara maju dengan caranya tersendiri tanpa terikut 
kepada cara dan corak negara maju yang ada sekarang. Kemajuan yang dicita-
citakan ialah kemajuan yang sempurna yang tidak semata-mata diukur dari segi 
pencapaian lahiriah atau fizikal semata-mata malah ia akan meliputi pewujudan 
satu masyarakat yang sempurna dengan nilai moral dan etika yang tinggi dan 
boleh dicontohi oleh negara-negara lain.  

Objektif 

Objektif di atas hanya boleh dicapai jika rakyat Malaysia dapat menghadapi dan 
mengatasi pelbagai halangan/rintangan yang dianggap sebagai cabaran. Di 
bawah ini diperturunkan sembilan cabaran yang telah dikenal pasti iaitu: 

1. Mewujudkan negara Malaysia bersatu yang mempunyai matlamat 
yang serupa dan dikongsi bersama. Ia mesti menjadi negara yang aman, 
berintegrasi di peringkat wilayah dan kaum, hidup dalam harmoni, 
berkerjasama sepenuhnya, secara adil dan didokong oleh satu bangsa 
Malaysia yang mempunyai kesetiaan politik dan dedikasi kepada negara; 



 

337 

 
 

2. Mewujudkan masyarakat yang berjiwa bebas, tenteram dan maju dengan 
keyakinan terhadap diri sendiri, bangga dengan apa yang dicapai serta gagah 
menghadapi pelbagai masalah. Masyarakat Malaysia ini mesti dapat dikenali 
melalui usaha mencapai kecemerlangan, sedar semua kemampuannya, tidak 
mengalah kepada sesiapa, dan dihormati oleh rakyat negara lain; 

3. Mewujud dan membangunkan masyarakat demokratik yang 
matang, mengamalkan satu bentuk persefahaman yang matang, demokrasi 
Malaysia berasaskan masyarakat yang boleh menjadi contoh kepada banyak 
negara membangun; 

4. Mewujudkan masyarakat yang sepenuhnya bermoral dan beretika, yang mana 
warganegaranya kukuh dalam nilai agama, dan kejiwaan dan didorong oleh 
tahap etika paling tinggi; 

5. Mewujudkan masyarakat liberal dan bertolak ansur, rakyat pelbagai kaum 
bebas mengamalkan adat, kebudayaan dan kepercayaan agama masing-
masing dan pada masa yang sama, meletakkan kesetiaan mereka kepada 
satu negara; 

6. Mewujudkan masyarakat saintifik dan progresif, mempunyai daya perubahan 
tinggi dan memandang ke depan, yang bukan sahaja menjadi pengguna 
teknologi tetapi juga menyumbang kepada tamadun saintifik dan teknologi 
masa depan; 

7. Mewujudkan masyarakat penyayang dan budaya menyayangi, iaitu sistem 
sosial yang mana kepentingan masyarakat lebih utama daripada diri sendiri 
dan kebajikan insan tidak berkisar kepada negara atau individu tetapi di 
sekeliling sistem kekeluargaan yang kukuh; 

8. Memastikan masyarakat yang adil dalam bidang ekonomi. Iaitu masyarakat 
yang melaksanakan pengagihan kekayaan negara secara adil dan saksama di 
mana wujud perkongsian sepenuhnya bagi setiap rakyat dalam 
perkembangan ekonomi. Masyarakat sedemikian tidak akan wujud jika masih 
ada pengenalan kaum berdasarkan fungsi ekonomi, dan kesemua 
kemunduran ekonomi berdasarkan kaum; dan 

9. Mewujudkan masyarakat makmur yang mempunyai ekonomi bersaing,   
dinamik, giat dan kental. 

Perspektif 

Cabaran-cabaran di atas sebenarnya telah membangkitkan beberapa isu utama 
yang harus dihadapi bagi membolehkan Malaysia mencapai taraf negara maju. 
Isu-isu ini ialah:- 

1. Pembentukan Satu Negara Bangsa Malaysia  

Konsep satu negara bangsa mempunyai makna yang dalam kerana ia 
bermaksud sebuah negara berdaulat yang rakyatnya tidak dapat diidentifikasikan 
melalui kaum, keturunan atau warna kulit. Pembentukan satu negara bangsa 
adalah menjadi pra-syarat kepada kemajuan kerana tanpa rakyatnya mempunyai 



 

338 

 
 

satu pemikiran terhadap satu negara dan bangsa, sebarang bentuk kerjasama 
untuk maju tidak akan terjalin. Bagi mengisi konsep ini istilah seperti perpaduan 
negara, kesetiaan kepada negara, keharmonian dan toleransi perlulah difahami 
dan diamalkan. 

 

2. Negara Perindustrian  

Negara yang telah berjaya mengubah corak ekonomi dan kehidupannya 
daripada pertanian kepada perindustrian adalah mempunyai status negara maju. 
Wawasan 2020 berkehendakkan rakyat Malaysia meneruskan proses 
transformasi ini yang telah dimulakan sejak merdeka lagi kerana pencapaian 
sekarang masih lagi di pertengahan jalan. Ini adalah kerana proses ini bukan 
sahaja melibatkan transformasi daripada kehidupan bertani kepada perindustrian 
malah ia juga melibatkan perubahan teknologi, ekonomi, sosial dan 
kebudayaan.    

Masyarakat negara maju adalah masyarakat yang didokong oleh kemahiran dan 
kepakaran sains dan teknologi yang tinggi yang bukan setakat boleh mencedok 
atau mengubahsuai sahaja tetapi ia mestilah boleh mencipta, menambah dan 
memperbaharui. Bagi mencapai taraf negara perindustrian pertumbuhan 
ekonomi yang amat pesat amatlah penting. Ia sudah tentunya berkait dengan 
sumbangan sektor perdagangan dan komersial yang secara langsung melibatkan 
soal modal, pelaburan, daya saing, kualiti tenaga kerja, berdikari dan kekentalan 
menghadapi cabaran-cabaran. Di peringkat ini peranan sektor swasta amatlah 
besar kerana ia akan menjadi jentera Pertumbuhan. 

3. Keadilan Ekonomi dan Sosial  

Penwujudan satu masyarakat yang adil dalam bidang ekonomi dan sosial 
memang tidak dapat disangkal sebagai satu cabaran besar yang perlu dihadapi 
bagi penwujudan satu negara maju dan bersatu. Ini ialah kerana dalam sebuah 
negara maju tidak patut wujud keadaan di mana satu golongan rakyat 
mempunyai segala-galanya sedangkan satu golongan lagi tercicir. 

Pernyataan Wawasan ini adalah mempakan penegasan semula keatas isu yang 
sentiasa diberi dan meminta perhatian utama iaitu pembasmian kemiskinan, 
keseimbangan sosioekonomi di antara kaum, di antara wilayah, di antara negeri 
dan diantara bandar dan luar bandar. Dalam konteks ini Wawasan 2020 
sebenarnya telah meminta semua rakyat Malaysia tidak salah tafsir terhadap 
bantuan yang diberikan kepada sesuatu kaum golongan sebagai tidak adil, 
sebaliknya hendaklah menganggapnya sebagai satu usaha bagi memperbaiki 
ketidak-adilan. Kesungguhan bagi mencapai tahap keseimbangan ini seterusnya 
telah diterjemahkan ke dalam objektif Dasar Pembangunan Nasional dan 
dilaksanakan melalui program dan projek Rancangan Malaysia Keenam. 

4. Moral dan Etika  

Berlainan dengan konsep negara maju yang ada sekarang yang lebih bercirikan 
kebendaan, negara maju ala-Malaysia yang dicita-citakan seharusnyalah 
berpegang kepada falsafah moral dan etika yang tinggi berasaskan kepercayaan 



 

339 

 
 

agama. Penganutan falsafah ini adalah penting kerana kemajuan kebendaan 
tanpa nilai-nilai moral dan etika tidak akan mewujudkan kesejahteraan dan 
keharmonian yang berkekalan sebaliknya banyak membawa keburukan. 
Pengamalan nilai-nilai murni (seperti di dalam Dasar Penerapan Nilai-Nilai Islam) 
akan menjadi faktor penghalang dalaman untuk tidak menyalahgunakan 
kemahiran atau kekayaan yang dimiliki. 

5. Pembangunan Masyarakat Berdasarkan Sistem Kekeluargaan  

Wawasan ini telah mengetengahkan perkara pokok sistem sosial iaitu 
pembangunan keluarga berdasarkan hakikat bahawa keluarga menjadi asas 
pembentukan masyarakat dan masyarakat pula menjadi asas pembinaan 
negara. Ini membawa maksud bahawa kekuatan dan kemajuan sesebuah negara 
itu bermula dan terletak pada keluarga dan masyarakat. Penegasan ini amatlah 
benar kerana keluarga (rumah tangga) dan masyarakatlah yang mencorakkan 
kualiti individu yang menjadi rakyat dan pemimpin sesebuah negara. Budaya 
bangsa yang merangkumi sistem nilai dan cara hidup (termasuk masyarakat 
penyayang dan budaya menyayangi) sebagaimana yang dicita-citakan dalam 
Wawasan ini hendaklah digerakkan dari awal lagi dan ini memerlukan rakyat 
menyedari kepentingan institusi keluarga dalam memajukan negara dan 
mengambil langkah-langkah perlu bagi mewujudkan keluarga dan masyarakat 
yang sempurna.  

Penutup 

Sekali imbas Wawasan 2020 seolah-olah merupakan wawasan ekonomi semata-
mata kerana ia mementingkan persoalan pembangunan ekonomi untuk Malaysia 
menjadi negara perindustrian, tetapi jika dihalusi ia sebenarnya lebih daripada itu 
oleh kerana ia juga menyentuh perkara-perkara berkaitan dengan aspek sosial 
dan cara hidup seperti pembentukan dan keperibadian bangsa, moral dan etika, 
kebudayaan kebangsaan, pembangunan sumber manusia dan lain-lain. 

Wawasan 2020 bukanlah slogan untuk dilaung-laungkan, tetapi ia lebih 
merupakan rangka kerja tindakan framework of action bagi setiap rakyat untuk 
mengambil langkah-langkah tertentu bagi memastikan Malaysia menjadi negara 
yang benar-benar maju dan makmur. Dalam konteks ini Wawasan tersebut 
memerlukan beberapa perisian penting, di antaranya ialah kualiti tenaga kerja 
yang dihasilkan oleh sistem pendidikan, perubahan sikap dan nilai, penekanan 
keada sains dan teknologi, perancangan, dan peranan sektor swasta yang lebih 
dinamik. 

((Rujukan: http://pmr.penerangan.gov.my/) 

 

 

 



 
 

Lampiran 2 

BERSIH, CEKAP DAN AMANAH 

Latarbelakang  
 
Pada pertengahan April 1982, Y.A.B. Dato' Sri Dr. Mahathir Mohamad telah 
melancarkan kempen Bersih, Cekap dan Amanah sebagai satu dasar yang 
menjadi amalan kepada semua di negara ini. Konsep ini adalah selaras dan 
sebagai asas kepada Kempen Kepimpinan Melalui Teladan pada 19hb. 
Mac,1983.  

Rasional 

Pembangunan dan kejayaan sesebuah negara adalah bergantung besar kepada 
sikap yang positif serta bermoral tinggi pengurusan-pengurusan pekerjaan, 
pentadbiran dan rakyat secara keseluruhannya. Di atas hakikat ini kesedaran 
haruslah ditanamkan di jiwa pegawai-pegawai awam, pegawai-pegawai swasta, 
pekerja-pekerja dan rakyat supaya mereka memahami tugas dan tanggungjawab 
masing-masing dan melaksanakannya dengan cekap dan berkesan, di samping 
mempunyai sikap bersih dan beramanah.  

Perasaan dan tanggapan bahawa mereka bekerja semata-mata bagi memenuhi 
keperluan diri sendiri iaitu untuk mendapat upah atau ganjaran hendaklah dikikis 
tetapi sebaliknya semangat bekerja bagi faedah negara dan rakyat 
keseluruhannya hendaklah ditanamkan di jiwa semua.  

Bersih, Cekap dan Amanah adalah satu framework yang diharapkan dapat 
mencapai tujuan tersebut. 

Objektif 

Objektif utama dasar ini adalah sebagaimana berikut:  

1. Bagi mengujudkan satu etika kerja dan sikap berkhidmat yang baru bagi 
rakyat Malaysia dengan memberi keutamaan kepada peningkat hasil 
(productivity) dan mutu kerja.  

2. Untuk meningkatkan semangat atau motivasi pekerja seiring dengan 
Penerapan Nilai-Nilai Islam dan Kepimpinan Melalui Teladan.  

Secara khususnya sifat-sifat yang ingin diterapkan ke jiwa setiap golongan 
pekerja dan rakyat adalah seperti berikut: 

1. Bersih iaitu: 

a. Mempunyai moral yang tinggi, bertatatertib dan berdisiplin, tidak 
menyeleweng dan tidak rasuah.  

b. Berkecuali iaitu tidak memihak ke mana-mana atau berat sebelah. 

c. Tidak mementingkan diri sendiri. 

d. Tidak khianat, hasad dan dengki. 

2. Cekap iaitu:  

a. Berani dan cepat membuat keputusan. 



 
341 

 

b.  Menghadapi krisis dengan tenang 

c. Bersikap tegas kepada prinsip. 

d. Mempunyai produktiviti yang tinggi dan kualiti dalam kerja. 

e. Mempunyai keyakinan diri. 

f. Berpandangan jauh - proaktif dan bukan reaktif. 

g. Berpengetahuan, berpengalaman dan mahir dalam bidang-bidang tertentu. 

3. Amanah iaitu: 

a. Rela dan cuba menjalankan tugas dan tanggungjawab yang diamanahkan 
dalam batas kuasa yang ditentukan dengan penuh gigih dan ikhlas bagi 
mencapai objektif yang ditetapkan.  

b. Mempunyai sifat luhur dan murni, jujur kepada diri sendiri, rakan dan 
organisasi  

Strategi Pelaksanaan Dalam  

Strategi dalam melaksanakan konsep ini Kerajaan telah mempraktikkannya 
sendiri terlebih dahulu dengan mengambil daya utama bagi membaiki 
perkhidmatan-perkhidmatan yang diberikan oleh pentadbiran awamnya melalui 
langkah-langkah tertentu, di antaranya ialah: 

1. Mengadakan Manual Prosedur Kerja (MPK) & Fail Meja (FM) 

Kerajaan telah menyedari bahawa terdapat kelemahan dalam pentadbiran 
awamnya berpunca dari ketidakpastian pegawai dan kakitangan Kerajaan 
mengenai tugas dan kuasa untuk bertindak dan ujudnya pertindihan tugas 
dan tanggungjawab. Kerana ketidakpastian ini pegawai-pegawai tidak yakin 
untuk membuat keputusan, tetapi sebaliknya terpaksa merujukkan kepada 
pihak atasan atau kepada agensi lain. MPK dan FM akan menentukan 
sejelas-jelasnya cara sesuatu kerja harus dijalankan, siapa yang 
bertanggungjawab, siapa yang mempunyai kuasa, pihak yang harus 
dihubungi, apa peraturan dan undang-undang yang disemak dan langkah-
langkah yang harus diambil. 

Kesemua Jabatan Kerajaan telah diminta menyediakan MPK dan FM ini, dan 
diharapkan ini dapat melicinkan pentadbiran dan mempercepatkan tindakan. 

2. Membaiki aspek pengurusan melalui teknik-teknik baru seperti 
mesyuarat dan kumpulan meningkat Mutu Kerja (QCC). 

Dalam teknik ini pegawai-pegawai dan kakitangan awam di semua lapisan 
boleh memberi sumbangan fikiran dan tidak pasif iaitu menunggu arahan 
semata-mata. Di dalam mesyuarat-mesyuarat dan KMK ini idea-idea baru 
dan pandangan praktikal boleh disuarakan untuk membaiki kerja. Secara 
khususnya teknik baru ini memerlukan setiap penjawat awam mempunyai 
sikap 'innovative dan creative'. 

3. Pengluasan khidmat pusat-pusat pembayaran bil setempat 

Ini adalah bertujuan untuk memberi kemudahan kepada orang ramai 
menyelesaikan urusan mereka dengan cepat dan menjimatkan masa tanpa 
mereka terpaksa pergi ke beberapa jabatan yang berasingan.  

4. Pejabat Pelan Terbuka 



 
342 

 

Bagi mempastikan ruang pejabat digunakan secara optima, dan 
membolehkan pengawasan dijalankan dengan lebih sempurna. 

5. Kad perakam waktu 

Ini bukan sahaja bagi menentukan semua pegawai mengikut waktu sebagai 
satu formaliti tetapi yang penting ialah mereka mengambil berat tentang 
waktu dan bertindak mengikut jadual. 

6. Pengisytiharan harta oleh para anggota kabinet dan pegawai serta 
kakitangan Kerajaan. 

7. Pemakaian 'name tag' oleh kakitangan Kerajaan. 

8. Menegaskan dan mengukuhkan peranan Badan Pencegah Rasuah 
khasnya bagi menyiasat tuduhan-tuduhan rasuah. 

9. Perkhidmatan Cemerlang bagi menghargai pegawai-pegawai yang 
didikasi dan telah memberikan sumbangan yang istimewa. Di dalamnya 
terkandung tujuh Teras Perkhidmatan yang menjadi asas bagi prestasi 
kelakuan dan kerja-kerja seharian kakitangan awam. 

10. Penghantaran pegawai-pegawai melanjutkan pelajaran bagi meluaskan 
pengetahuan dan pengalaman mereka agar dapat memberi sumbangan 
yang lebih bermakna dan produktif apabila balik nanti. 

Penutup 

Bersih, Cekap dan Amanah adalah satu konsep yang murni. Sifat-sifat ini adalah 
asas yang penting di dalam mengujudkan satu masyarakat Malaysia yang benar-
benar bertamaddun dan bermoral bersesuaian dengan Islam sebagai ugama 
rasmi. 

Dengan itu konsep ini tidak boleh dipisahkan dan hendaklah berjalan seiring 
dengan Dasar Penerapan Nilai-Nilai dan Konsep Kepimpinan Melalui Teladan 
serta Rukun Negara. 

Jika dikaji keseluruhannya slogan BCA ini akan memberi kesan dalam 
pencapaian satu pentadbiran yang benar-benar berhasrat mencapai daya 
pengeluaran yang tinggi melalui etika dan nilai bekerja yang progresif selaras 
dengan kehendak-kehendak moral yang murni dan terpuji.  

(Rujukan: http://pmr.penerangan.gov.my/) 

 



 
 

 

Penyampai : DATO' SERI DR. MAHATHIR BIN MOHAMAD 

Tajuk : DI MAJLIS PELANCARAN KEMPEN "KEPIMPINAN 
MELALUI TAULADAN" 

Lokasi : STADIUM TUN RAZAK, KUALA LUMPUR 

Tarikh : 19-03-1983 

   

Assalamu `alaikum warahmatullahi wabarakatuh dan selamat pagi saudara dan 
saudari sekelian. 

Saya bersyukur ke hadrat Allah subhanahu wataala, kerana dengan izinNya, 
kita dapat bersama-sama berkumpul pada pagi ini, baik di Stadium mahupun di 
mana-mana sahaja saudara-saudari berada, untuk membulat dan membaharui 
azam kita bagi meningkatkan taraf pencapaian, serta mutu dan hasil kerja 
masing-masing, selaras dengan cita-cita ke arah mencapai kesejahteraan, 
keteguhan dan kedaulatan negara. 

Negara kita Malaysia adalah sebuah negara berbilang kaum yang sedang 
membangun. Sementara kita telah mencapai satu tahap kemajuan yang boleh 
dibanggakan sejak merdeka hampir 26 tahun dahulu, tetapi kita masih jauh 
ketinggalan jika dibandingkan dengan negara-negara yang sudah maju. Kita 
bukan berhajat semata-mata kepada kehidupan yang mewah, tetapi kita sedar 
bahawa tidak ada penghormatan kepada negara dan bangsa yang daif dan 
mundur. Untuk memelihara maruah dan kehormatan kita, maka kita haruslah 
menguasai segala bidang yang kini dimiliki oleh bangsa-bangsa yang maju. 
Hanya apabila kita setanding dengan mereka baharulah kita tidak akan 
dipermain dan diperbudak-budakkan. Cuma mereka yang tidak bermaruah 
sahaja yang sanggup bangsa dan negaranya dihinakan. Hajat dan matlamat kita 
yang utama ialah memelihara kedaulatan negara dan maruah bangsa kita 
Malaysia. 
 
Memandang kepada hakikat ini, maka Kerajaan telah berjanji akan mendirikan 
sebuah pemerintahan yang bersih, cekap dan amanah. Janji ini dibuat kerana 
pemerintahan yang bersih, cekap dan amanah bukan sahaja akan 
membolehkan kita mencapai kemajuan yang pesat, tetapi rakyat 
keseluruhannya akan hidup lebih bahagia hasil dari amalan nilai-nilai yang mulia 
ini. Kita tidak syak bahawa pemerintahan yang bersih, cekap dan amanah akan 
melicinkan pentadbiran dan urusan Kerajaan, mempertingkatkan lagi daya 
pengeluaran dan menjadikan negara ini stabil, kukuh dan kuat. 

Tetapi janji asal dibuat semata-mata oleh pemimpin politik Kerajaan sahaja. 
Tidak ada janji yang sama yang dibuat oleh pegawai dan kakitangan Kerajaan 
yang mana tugas merekalah yang akan membawa hasil yang diidamkan. Oleh 
kerana pentadbiran yang bersih, cekap dan amanah cuma memberi makna jika 
pemimpin serta pegawai dan kakitangan memiliki sifat-sifat yang dijanjikan, 
maka pemimpin Kerajaan yang terdiri dari ahli politik dan perkhidmatan awam 
terpaksalah membuat ikrar untuk berusaha menanam dan menentukan nilai-nilai 
tersebut diamalkan. Tidak ada usaha yang lebih penting daripada 
memanjangkan janji-janji tadi kepada pegawai dan kakitangan Kerajaan. Inilah 
sebabnya yang hari ini kita semua berhimpun untuk berikrar. 



 
344 

 

 

 
 
Ikrar pula tidak bermakna melainkan ia diamalkan. Untuk menentukan janji yang 
dibuat ditunaikan maka yang utama yang perlu mengamalkan janji ialah 
pemimpin sendiri. Tidak ada gunanya pemimpin menyeru kepada kebaikan jika 
ianya sendiri tidak mengamal apa yang diseru olehnya. Memang benar 
pemimpin, sebagai manusia biasa, tidak sunyi dari kesilapan. Tetapi pengikut 
akan memaafkan perbuatan yang tidak disengaja, asalkan usaha dibuat untuk 
mengamal yang baik dan kesalahan dibetulkan. Kesilapan yang dimaksudkan di 
sini bukanlah berasas kepada fitnah yang sering dilempar tetapi adalah 
kesilapan yang nyata. Perbuatan memfitnah adalah satu perbuatan keji yang 
tidak harus dibuat oleh sesiapa.  

Kepimpinan melalui tauladan yang baik adalah cara yang berkesan sekali bagi 
menentukan kebaikan diamal oleh semua. Tidak ada kebaikan dari tabiat 
bercakap lain dan membuat lain. Sebab itulah thema kempen yang bermula 
pada hari ini ialah "Kepimpinan Melalui Tauladan". Tauladan memang 
merupakan beban yang berat. Namun demikian, bagi mereka yang ikhlas, yang 
ingin melihat negara ini aman dan maju-jaya, dihormati dan dibanggakan, beban 
yang berat ini tentulah akan dipikul dengan hati yang tabah. 

Saudara-saudari sekelian. 

Kita semua yang berkumpul pada hari ini adalah pemimpin di samping menjadi 
pengikut atau anak-buah. Mereka yang tidak hadir juga demikian. Setiap orang 
dari kita mempunyai ketuanya dan mempunyai orang di bawah jagaannya. Jika 
tidak pada hari ini, pada satu hari nanti kita tetap akan jadi pemimpin. Oleh itu, 
setiap orang dari kita perlulah awal-awal lagi menunjuk tauladan yang baik yang 
boleh meyakinkan semua pihak dan menentukan pentadbiran negara ini 
berjalan dengan cukup berkesan. 

Tauladan yang pertama yang perlu kita tunjukkan ialah kebersihan dalam 
semua aspek, kebersihan moral dan kebersihan fisikal. Kebersihan moral 
bermakna sentiasa berfikiran bersih dan menjalankan tugas kita seperti yang 
telah kita janjikan, tanpa muslihat atau niat yang tidak baik. Kita tidak harus 
melewat-lewatkan kerja kerana ingin mendapat sogokan. Kita tidak harus 
mengambil apa yang bukan hak kepada kita. Kita tidak sepatutnya terlibat 
dengan sebarang jenayah dan rasuah. Kita tidak harus menyalahgunakan 
kuasa dan kita tidak harus sombong dan angkuh. 

Kita harus tertib dari segi pakaian dan kelakuan serta menentukan keadaan di 
sekeliling kita, sama ada di tempat kerja atau di rumah, juga bersih dan teratur. 
Kita harus mengelak dari mencemar alam sekeliling. Pendek kata, semua yang 
dianggap bersih, kita amalkan, dan semua yang dipandang jijik dan hina kita 
jauhkan diri. 

Berkenaan dengan kecekapan pula kita tentu maklum akan pentingnya. Tidak 
ada kerja yang boleh dibuat dengan sempurna tanpa kecekapan. Sementara 
pelajaran di sekolah membekal kita dengan asas-asas pengetahuan, kecekapan 
cuma boleh diperolehi melalui latihan tertentu dan pengalaman. Oleh itu 
berlatihlah sepanjang masa, tuntutlah segala ilmu yang berkaitan, dan 



 
345 

 

 

amalkanlah tiap sesuatu kerja berkali-kali sehingga kecekapan diperolehi. 
Setiap orang dari kita mempunyai kebolehan yang istimewa, dan kebolehan ini 
boleh dicanai melalui amalan yang berturut-turut. Oleh itu berusahalah. 

Kita tidak harus puas hati kerana kita boleh buat sesuatu. Kita perlu 
meningkatkan lagi kebolehan kita sepanjang masa melalui penyelidikan, 
pelajaran dan amalan. Insya-Allah, jika kita tekun dan tabah hati, akhirnya 
kecekapan kita akan meningkat. Kualiti mestilah dijadikan matlamat kita, kerana 
kualiti membawa manfaat kepada kita dan kepada masyarakat. Negara yang 
ditadbir oleh orang yang cekap akan menjadi lebih maju dan kukuh. Sudah tentu 
maruah negara akan lebih terpelihara. 

Janji yang ketiga yang perlu kita amalkan ialah amanah. Sebenarnyalah 
amanah amat penting bagi manusia yang bermasyarakat. Tanpa amanah, 
kucar-kacir tetap akan berlaku. Jika kita tidak boleh harap atau 
pertanggungjawabkan apa-apa sesuatu kepada sesiapa, adalah mustahil kita 
dapat menguruskan kerja atau kewangan, serta harta Kerajaan dan harta 
rakyat. Kerja dan urusan Kerajaan tidak boleh diserah kepada seorang sahaja. 
Ramai yang akan terlibat dengan pengurusan pentadbiran. Jika anggota 
Kerajaan tidak boleh dipercayai, maka akan hancurlah Kerajaan, dan akan 
wujudlah anarki yang akan mengancam diri kita sendiri. 

Setiap pegawai Kerajaan, sama ada berpangkat rendah atau tinggi, diberi 
kuasa. Kuasa ini diberi, kerana tanpa kuasa, urusan kawalan yang menjadi 
tanggungjawab Kerajaan tidak dapat dijalankan. Malangnya, kuasa mudah 
disalahgunakan. Apabila disalahgunakan, kuasa tidak lagi menjadi alat 
pengawal tetapi akan menghalang, serta merosakkan segala kegiatan 
masyarakat. Sama ada kuasa yang dimaksudkan ialah kuasa mengeluar lesen 
penjaja, atau kuasa melulus projek ratusan juta, penyalahgunaannya tetap 
membawa akibat yang buruk kepada masyarakat. Akhirnya, semua rakyat akan 
rugi akibat tidak adanya amanah ini. 

Demikian juga dengan urusan biasa Kerajaan. Jika surat dari rakyat dihilangkan, 
atau pembayaran tidak dibuat mengikut jadual, atau arahan dicuaikan, maka 
pentadbiran akan menjadi lemah dan tidak berkesan. Dan pentadbiran yang 
lemah dan tidak berkesan akan mengekalkan negara ini sebagai negara 
membangun, dan penduduknya daif dalam segala bidang. Kita akan dikeji dan 
dihinakan sepanjang masa. 

Tentulah jelas bahawa tanpa pentadbiran yang bersih, cekap dan amanah di 
semua peringkat, dari pemimpin politik dan pegawai pentadbiran awam yang 
tertinggi hingga ke budak pejabat, negara ini dan bangsa Malaysia tidak akan 
maju-jaya dan tidak akan dihormati oleh sesiapa. Akan sia-sia sahajalah 
kemerdekaan yang kita capai kerana maruah kita akan terus berada di tahap 
yang lama, tahap orang yang dijajah, tahap hamba yang hina. Tidak ada 
sesiapa pun yang boleh kita salahkan oleh kerana nasib kita telah berada di 
dalam tangan kita sejak 26 tahun yang lalu. 

Inilah sebabnya yang kita mahu pemerintahan yang bersih, cekap dan 
beramanah. Tetapi kita akui bersih, cekap dan beramanah sahaja tidak 
mencukupi. Kita perlu sifat-sifat yang lain bersama. Kita perlu kepada disiplin, 
kepada ketertiban dan kesopanan, kepada keberanian, kepada budi-bahasa 



 
346 

 

 

yang baik, kepada kerajinan, dan lain-lain lagi nilai yang mulia, yang boleh 
menjadikan kita lebih bahagia. Semua nilai-nilai ini dituntut oleh semua agama. 
Semua nilai ini mencerminkan tanggungjawab dan timbang rasa yang 
diperlukan dari manusia yang hidup dalam masyarakat. Semua nilai ini 
membuktikan kesayangan manusia kepada masyarakat, bangsa dan kepada 
negaranya. "Habul watan minal iman". 

Dengan melafazkan ikrar pada hari ini kita membuat pengakuan bahawa kita 
akan menunjuk tauladan yang baik sebagai pemimpin. Amalan yang baik akan 
membawa kebaikan bukan sahaja kepada perkhidmatan awam, tetapi kepada 
seluruh masyarakat, termasuklah diri sendiri. Tidak ada kerugian dari khidmat 
yang baik kerana kebaikan yang akan didapati dalam masyarakat akan dirasai 
juga oleh kita sendiri. 

Memandang kepada hakikat ini, tentulah kita tidak boleh menganggap bahawa 
khidmat yang kita beri adalah barang jualan untuk sekian banyak upahan 
sahaja. Apakah berkhidmat kepada diri sendiri memerlukan bayaran oleh orang 
lain? Bagi yang insaf pula, apakah khidmat kepada orang lain tidak merupakan 
satu tanda peradaban yang baik? Tidakkah khidmat untuk masyarakat 
merupakan satu ibadat? Jika kita menjawab `ya` kepada soalan-soalan ini, 
maka khidmat yang kita beri mestilah lebih daripada semata-mata untuk 
mencari nafkah. Dan tentulah kita akan sanggup memberi khidmat yang lebih 
baik kerana matlamat yang mulia ini. 

Sebab itu, saya ingin tekankan, iaitu semua kita harus bekerja bukan setakat 
upahan yang kita terima, tetapi lebih dari itu, iaitu kerana bangsa, negara dan 
kerana Tuhan yang memberi begitu banyak nikmat kepada kita. Janganlah kita 
terlalu berkira akan titik-peluh kita yang bernilai sekian banyak, tetapi hendaklah 
kita jalankan tugas kita kerana ini adalah sumbangan kita kepada masyarakat 
dan negara kita sendiri. Nikmat yang kita dapati dari sebuah negara yang stabil, 
dan yang aman damai, tidak boleh kita lupakan, bahkan patut kita sedar, dan 
insaf, dan kita bersyukur kerananya. Dan kita akan dapati lebih banyak nikmat 
kerana kesyukuran kita. 

Saudara-saudari sekelian, 

Negara kita adalah negara berbilang kaum. Sungguhpun perasaan perkauman 
terpaksa diakui, tetapi umumnya, kita hidup aman damai, dan kita mempunyai 
perhubungan yang baik antara satu kaum dengan kaum yang lain. Berbanding 
dengan lain-lain negara berbilang kaum atau berbilang agama, di mana begitu 
kerap rusuhan antara kaum berlaku dengan pembunuhan yang ramai, 
kefahaman dan harmoni antara kaum di Malaysia boleh kita banggakan. 

Tetapi, kerjasama dan kefahaman ini masih boleh diperbaiki. Dalam negara kita, 
tidak dapat tidak anggota-anggota dari kaum-kaum yang berlainan terpaksa 
bekerja bersama-sama di mana-mana tempat. Akan terjadi pula keadaan di 
mana ketua dan pekerja terdiri daripada kaum-kaum yang berlainan. Biasanya, 
dalam keadaan ini, perasaan tidak puas hati akan timbul, dan tuduhan 
penindasan, sabotage dan sebagainya akan disuarakan. 

Mungkin sungutan dan tuduhan ini berasas, tidak kira yang mana satu kaum 
yang membuat dakwaan. Tetapi, elemen syak wasangka kerana berlainan kaum 



 
347 

 

 

biasanya membesarkan peristiwa-peristiwa yang kecil. Jika terdapat pula orang 
yang berkepentingan, maka syak wasangka ini ditokok tambah, sehingga 
ketegangan berlaku, dan kerja tidak dapat dijalankan dengan baik. Peristiwa-
peristiwa seperti ini berlaku dalam jabatan-jabatan Kerajaan, dan juga dalam 
firma-firma swasta. Tentulah nyata, bahawa keadaan seperti ini tidak sihat, dan 
tidak menolong membangunkan negara. yang berbilang kaum ini, kita tidak 
dapat elak dari bercampur-gaul di antara kaum di waktu bekerja. Adalah lebih 
baik bagi semua pihak jika kita semua cuba mengurangkan perbuatan 
diskriminasi, dan jika berlaku sedikit-sebanyak perbuatan yang boleh 
menimbulkan keraguan tentang sikap, kita ketepikan sahaja, dan kita tumpukan 
kepada kerja yang perlu dibuat dengan sempurna. Mereka yang sempurna 
kerjanya, lambat laun akan dihormati dan disegani dan akan diberi layanan yang 
saksama. Dengan perkataan lain, terimalah hakikat hidup, dan bekerja dalam 
masyarakat majmuk, dan sesuaikanlah diri dengan hakikat ini. Kurangkanlah 
tuduh-menuduh, tetapi sebaliknya, eratkan perhubungan antara kaum, baik di 
waktu bekerja atau selepasnya. 

Saudara-saudari sekelian, 

Dalam usaha kita mempertingkatkan taraf hidup kita, serta kebahagiaan 
masyarakat dan negara, kita mempunyai dua pilihan -- satu pilihan jangka 
pendek, dan satu lagi ialah pilihan jangka panjang. Mereka yang membenarkan 
nafsu menguasai diri akan memilih keuntungan jangka pendek. Walaupun 
`nikmatnya` akan dirasai lebih awal, tetapi akhirnya kesan buruk akan melanda 
dirinya. Orang yang selalu mengutamakan faedah jangka pendeklah yang kerap 
terlibat dengan rasuah, kecurangan dan berbagai lagi amalan yang tidak baik. 

Bagi yang mengutamakan faedah jangka panjang, korban perlu dibuat dahulu 
sebelum nikmat yang lebih berkekalan dapat dirasai. Kata pepatah, "Sesal 
dahulu pendapatan, sesal kemudian apa gunanya". Sebab itu kita disuruh 
berkorban kerana korban boleh membawa nikmat akhirnya, nikmat yang lebih 
berkekalan. Oleh itu kita semua patutlah utamakan kebaikan jangka panjang. 
Adalah lebih baik kita tekun bekerja sekarang, kerana bukan sahaja kita akan 
mendapat faedah yang lebih baik kemudian, tetapi dengan negara ini menjadi 
lebih bersih dan maju- jaya, zuriat-zuriat kita pun akan turut mengecapi nikmat. 
Mereka akan hidup bermaruah tinggi, dihormati oleh semua orang, dan mereka 
akan lebih berupaya menentukan zuriat mereka pula berada dalam keadaan 
yang lebih mulia. Oleh itu, berkorbanlah untuk agama dan tanahair kerana 
korban membawa nikmat yang lebih kekal kepada pengamalnya. 

Saudara-saudari sekelian, 

Hari ini kita akan lafazkan ikrar -- ikrar untuk menunjuk tauladan yang baik, ikrar 
untuk mengamalkan segala nilai yang mulia, ikrar untuk menjadikan negara kita 
lebih kukuh dan maju-jaya, dan ikrar untuk menjadikan masyarakat berbilang 
kaum kita ini, masyarakat yang lebih bahagia, bersatupadu dan berjaya. Dengan 
nada yang serius kita ikrar untuk membina negara kita supaya tidak siapa boleh 
memandang rendah atau menghina kita. Insya-Allah, jika kita pegang kepada 
ikrar ini, kita akan capai matlamat kita. 

Sebagai petanda bahawa ikrar kita adalah ikrar yang datang dari hati yang suci, 



 
348 

 

 

dibuat dengan ikhlas, kita perlu membuktikan pegangan kita kepada ikrar ini. 
Kita perlu membuat satu pengorbanan sebagai bukti dan tanda keikhlasan ikrar 
ini. Saya ingin menganjurkan supaya, sebagai satu simbol yang nyata dan 
berkesan, kita semua mengorbankan 15 minit dari masa kita khas untuk 
masyarakat dan negara. Kita semua harus datang ke pejabat pada masa yang 
ditetapkan, tetapi kita tinggalkan pejabat 15 minit lebih lewat dari masa yang 
ditetapkan. Ini adalah sebagai khidmat rela kita kepada masyarakat dan negara. 
Insya-Allah kita semua akan mendapat nikmat daripadanya. 

Syor saya ini ialah syor sahaja. Tidak ada paksaan dalam perkara ini. Tetapi, 
oleh kerana amalan ini adalah amalan yang baik, dan kita berikrar akan 
"Memimpin Melalui Tauladan", saya yakin negara dan masyarakat tidak akan 
dihampakan. Walau bagaimanapun, kita perlu ingat bahawa ikrar kita belum 
dapat dipenuhi jika kita beri khidmat percuma ini sahaja. Banyak lagi yang perlu 
diamalkan oleh kita supaya ikrar yang dibuat mempunyai makna. 

Acara pada hari ini melibatkan pegawai dan kakitangan Kerajaan sahaja. Tetapi, 
tauladan yang kita tunjuk pada hari ini tentulah akan dicontohi oleh pihak swasta 
jua. Malaysia memerlukan rakyat yang bersih, cekap dan beramanah, yang rajin 
dan berdisiplin untuk menjadikan negara kita selamat dan maju jaya. Kerajaan 
sahaja tidak mungkin berkesan jika pihak swasta dan orang awam 
keseluruhannya tidak memberi kerjasama dan tidak mengamalkan amalan yang 
baik yang kita utarakan. 

Insya-Allah keinsafan dan kesyukuran akan membawa balasan yang baik 
kemudiannya. Bersama-samalah kita berdoa semoga kita diberi taufik dan 
hidayah serta kekuatan untuk melaksanakan azam kita ini dengan jayanya. 

Dengan harapan ini, saya dengan nama Allah Yang Maha Pemurah Lagi Maha 
Penyayang, melancarkan kempen "Kepimpinan Melalui Tauladan".  

Wassalamu `alaikum warahmatullahi wabarakatuh dan terima kasih. 

 

 
Kami menerima 348138 kunjungan sejak 17 Disember 2008  

Paparan terbaik pada skrin 1024 x 768 dengan Internet Explorer 7+ dan Mozilla 
Firefox 3+ ©2009 Hakcipta Terpelihara SMPKE, Pejabat Perdana Menteri 

(http://pmr.penerangan.gov.my/) 
 
 



 

 

Lampiran 4 

DASAR PENERAPAN NILAI-NILAI ISLAM DALAM PENTADBIRAN 

Latarbelakang   

Di dalam Perlembagaan Malaysia, Islam ialah agama rasmi Negara dan hak 
mengendalikan hal ehwal Islam diberikan kepada Raja-raja dan Kerajaan-
kerajaan Negeri. Sungguhpun demikian, penganut-penganut agama lain adalah 
bebas mengamalkan agama masing-masing. 

Penglibatan Raja-raja, Kerajaan-kerajaan Negeri dan Persekutuan dalam bidang 
ini bermula sebelum merdeka lagi. Antara aktiviti dan program penting yang 
dikelolakan oleh mereka termasuklah sistem sekolah agama, sistem undang-
undang mahkamah syariah, pembinaan surau dan masjid, pungutan dan 
pengurusan zakat fitrah dan Baitulmal. Dalam tahun-tahun awal selepas 
kemerdekaan, aktiviti dan program ini telah dipergiat dan ditambah pula dengan 
perkara-perkara baru, antaranya termasuklah tilawah Al-Quran yang telah 
mengharumkan nama negara di kalangan negara-negara Islam. 

Sementara langkah-langkah ini sedang dikelolakan, dunia Islam sejagat telah 
bangun semula, didorong oleh satu kesedaran baru tentang kemurnian Islam dan 
peranan yang boleh dan patut dimainkannya dalam hal ehwal negara dan 
peribadi. Kesedaran baru ini, yang menjadi ketara dalam dekad tujuh puluhan, 
juga dirasai di Malaysia. Dalam keadaan ini, Kerajaan Persekutuan sendiri telah 
terdorong untuk meluas dan mengukuhkan programnya mengenai hal ehwal 
Islam. Sehubungan dengan ini, usaha-usaha baru telah diambil, antaranya 
termasuklah penubuhan sekolah-sekolah menengah agama berasrama penuh, 
Universiti Islam Antarabangsa, Bank Islam, Syarikat Insurans Islam dan 
pengukuhan Bahagian Hal-Ehwal Islam, Jabatan Perdana Menteri. Selaras 
dengan usaha-usaha ini, satu lagi usaha yang dipanggil 'Dasar Penerapan Nilai-
nilai Islam dalam Pentadbiran' telah diperkenalkan pada tahun 1985.  

Rasional 

Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam dalam Pentadbiran adalah sebahagian 
daripada pelbagai usaha Kerajaan Malaysia untuk memasukkan unsur-unsur 
Islam dalam pentadbiran dan kehidupan rakyat Malaysia. Rasional Kerajaan 
memberi perhatian kepada nilai-nilai khususnya nilai-nilai Islam ialah: 

"Dalam usaha untuk memelihara maruah Warganegara Malaysia, maka perlulah 
ia mempunyai satu identiti yang kukuh. Dalam konteks ini, unsur yang terpenting 
sekali dalam pembentukan identiti Warganegara Malaysia ialah nilai. Ia 
merupakan satu faktor utama yang boleh memastikan kelahiran sesebuah 
masyarakat yang disegani. Sesuatu bangsa yang tidak mempunyai nilai 
kehidupan yang tertentu akan mudah menjadi mangsa kepada bangsa lain yang 
sentiasa berusaha mengembangkan nilai-nilainya dan dengan perkembangan ini 
akan dapat menguasai bangsa yang tidak mempunyai nilai-nilai yang kukuh." 



 

350 

 
 

 

Bagi masyarakat Malaysia yang terdiri daripada berbagai kaum dan agama dan 
menjalani cara hidup yang berbeza-beza, pengamalan nilai-nilai yang dapat 
diterima oleh semua rakyat adalah menjadi asas penting dalam usaha ke arah 
membentuk identiti dan perpaduan. Tanpa nilai yang universal ini rakyat akan 
terdorong untuk menerima dan menyanjung nilai-nilai lain yang sangat asing bagi 
masyarakat Malaysia. Ini akan menyebabkan kesetiaan rakyat Malaysia serta 
identitinya sebagai satu warganegara akan menjadi kabur dan maruah bangsa 
tidak dijunjung tinggi dan mungkin mereka akan memperkecil-kecilkan negara 
dan bangsa sendiri. Dengan itu rakyat Malaysia haruslah mempunyai identitinya 
sendiri dengan setiap individu, organisasi dan semua sektor yang melaksanakan 
pelbagai aktiviti menjalankan kerja yang boleh memberikan sumbangan kepada 
kesejahteraan negara. Urusan-urusan yang dijalankan dengan penuh rapi, teliti, 
amanah dan rasa bertanggungjawab boleh membawa kepada pembentukan 
identiti yang diperlukan oleh sesebuah negara seperti Malaysia ini. Tanpa 
penerimaan nilai-nilai hidup yang mulia tidak mungkin identiti yang 
membanggakan dapat dicapai. 

Sebagaimana yang sedia dimaklumi 'identiti' tidak boleh pisahkan daripada nilai. 
Persoalannya ialah; "Apakah nilai yang boleh digunakan bagi mengukuhkan 
sesuatu identiti?" Ramai yang berpendapat masalah nilai lebih sesuai diserahkan 
kepada individu-individu dan komuniti-komuniti yang berkenaan untuk 
menentukannya. Tetapi ini tidak akan menyelesaikan masalah, malah ia akan  
berakhir  dengan kekeliruan yang berterusan di dalam masyarakat. Oleh itu 
adalah sangat wajar sekiranya dijelaskan secara langsung nilai yang perlu 
diterima dan diterapkan dalam masyarakat. Bagi masyarakat Malaysia adalah 
tepat sekiranya nilai itu diasaskan kepada  kehendak  dan pengajaran Islam bagi 
membentuk sebuah negara yang produktif dan bermoral tinggi. Mungkin pada 
awalnya ia akan dipersoalkan menerusi kacamata agama atau budaya lain 
kerana memilih nilai yang diasaskan kepada satu agama sahaja. Tetapi dengan 
merenung kembali dan memahami negara Malaysia itu sendiri, setiap rakyat 
akan mendapati dan menyedari bahawa langkah untuk memilih nilai Islam itu 
adalah langkah yang wajar. Sebaliknya pula mereka yang tidak memahami 
tentang kedudukan Negara Malaysia dari segi geografi, sejarah, kebudayaan, 
perlembagaan dan lain-lainnya akan terus mempertikaikan perkara ini. 
Walaubagaimanapun, setelah melihat secara objektif, maka tidak akan ada satu 
sebab pun untuk menolak bahawa nilai yang berasaskan kepada agama Islam itu 
ialah yang paling sesuai untuk membangunkan masyarakat Malaysia umumnya. 
Nilai-nilai Islam itu  boleh menjadi penggerak ke arah membanteras unsur-unsur 
keburukan yang menjadi musuh utama negara ini seperti fahaman komunis, 
kemiskinan, rasuah, kecuaian, kejahilan,  penyelewengan  dan sebagainya yang 
sentiasa mengancam usaha-usaha perpaduan rakyat dan  pembangunan 
negara. 

Al-Quran juga telah menamakan agama Islam sebagai agama yang bernilai. 
Penamaan ini memberikan keyakinan kepada semua orang bahawa kandungan 
yang terdapat di dalam kitab suci Al-Quran itu adalah merupakan nilai-nilai yang 
mulia kerana ia merupakan bimbingan-bimbingan (hidayah) yang datang 
daripada Allah s.w.t. dan ditujukan kepada semua manusia, bukan sahaja 
kepada yang beragama Islam. Di antara bimbingan-bimbingan yang terpenting 
ialah perkara-perkara yang berkaitan dengan moral (akhlak). Ini bererti bahawa 
apa yang dimaksudkan dengan Dasar Penerapan Nilai-nilai Islam dalam 
Pentadbiran ialah bimbingan pembentukan akhlak yang berfaedah dan berfungsi 



 

351 

 
 

 

dalam kehidupan setiap rakyat menuju ke arah ketinggian maruah di samping 
menanam nilai-nilai yang murni dan membina ke dalam sistem pentadbiran 
negara. 

Pemilihan pentadbiran negara sebagai komponen yang pertama dalam 
penerapan nilai-nilai Islam adalah antara lain berasaskan tanggungjawab 
Kerajaan memastikan kelicinan jentera pentadbiran Kerajaan yang merupakan 
saluran terpenting dalam pelaksanaan sesuatu dasar. Kejayaan rancangan-
rancangan yang diatur oleh Kerajaan sebahagian besarnya bergantung kepada 
penjawat-penjawat dalam perkhidmatan awam. Penghayatan nilai-nilai Islam oleh 
mereka akan menjamin kelancaran dan kecekapan jentera Kerajaan yang besar 
dan menghindarkan perbuatan rasuah, penyelewengan dan sebagainya. 

Bagi menjayakan pentadbiran Kerajaan, nilai-nilai Islam yang diutamakan boleh 
diamalkan oleh semua rakyat Malaysia, sama ada mereka Islam atau bukan 
Islam. Menurut YAB. Perdana Menteri, nilai-nilai yang diutamakan untuk 
pentadbiran yang boleh diterima oleh orang Islam dan bukan Islam ialah amanah 
kejujuran, tanggungjawab, rajin, ikhlas, tertib, disiplin, mengutamakan 
masyarakat lebih daripada diri sendiri, sanggup berkorban, tidak tamak, 
berpandangan jauh, bermoral dan berkelakuan baik dan lain-lain. 

Objektif 

Objektif dasar ini adalah seperti berikut:  

1. Membentuk sebuah masyarakat Malaysia yang bermaruah, beridentiti  kukuh 
dan disegani oleh masyarakat lain;  

2. Menubuhkan sebuah 'negara bahagia';  

3. Menghapuskan sikap yang negatif dalam menjalankan tugas yang 
dipertanggungjawabkan; dan  

4. Menghasilkan perkhidmatan yang bermutu.  

Berdasarkan kepada objektif-objektif ini adalah jelas bahawa dasar ini bukannya 
bertujuan mengislamisasikan rakyat Malaysia yang bukan beragama Islam, tetapi 
sebenarnya memupuk amalan nilai-nilai murni yang boleh diterima oleh semua 
pihak dan golongan kerana agama-agama lain juga menitikberatkan amalan nilai-
nilai seperti ini. 

Nilai-nilai Islam  

Hanya sebelas daripada nilai-nilai Islam yang banyak telah dipilih untuk dijadikan 
asas dasar ini. Nilai-nilai tersebut ialah: Amanah; Tanggungjawab; Ikhlas; 
 Dedikasi; Sederhana; Tekun; Bersih; Berdisiplin; Bekerjasama; Berbudi Mulia; 
dan Bersyukur.  

Sebelas nilai ini dipilih kerana ia merupakan unsur-unsur yang boleh diterima 
sebagai kunci kepada kejayaan dalam menjalankan urusan-urusan kehidupan 
terutamanya dalam pentadbiran sesebuah negara. 



 

352 

 
 

 

Bagaimanakah nilai-nilai Islam ini boleh dihayati? Berikut ialah takrif/pandangan 
mengenai sikap dan budaya kerja berdasarkan nilai-nilai Islam yang ingin 
diterapkan ke dalam pentadbiran awam. 

Amanah   

1. Menyedari hakikat bahawa tugas adalah amanah yang perlu dilaksanakan 
dengan sebaik-baiknya;  

2. Mempunyai pengetahuan dan kemahiran yang diperlukan bagi  menjalankan 
tugas yang dipertanggungjawabkan;  

3. Menghindarkan dengan rela hati kepentingan diri dari mengatasi kepentingan 
tugas;  

4. Menentukan tiada penyelewengan dalam tugas sama ada dari segi masa, 
kuasa, sumber wang dan peralatan serta tenaga kerja; dan  

5. Mengutamakan kepentingan awam sebagai teras perkhidmatan.  

Tanggungjawab  

1. Menerima hakikat akauntabiliti akhir adalah terhadap Tuhan, di samping 
pekerjaan dan majikan;  

2. Melakukan tugas dengan kesedaran terhadap implikasi baik dan buruknya 
iaitu sentiasa waspada dan jujur;  

3. Bersedia berkhidmat dan menghulurkan bantuan bila-bila sahaja diperlukan;  

4. Bercita-cita untuk tidak mengkhianati kepentingan organisasi/instutusi/awam 
dalam menjalankan tugas; dan  

5. Bersedia menjaga maruah agama, bangsa dan negara.  

Ikhlas  

1. Berhati mulia dalam melaksanakan tugas tanpa mengharapkan balasan dari 
manusia;  

2. Mempunyai niat bertugas kerana Tuhan, kerana mencari rezeki yang halal 
serta mencari keredhaannya; dan  

3. Mengikis sebarang unsur "kepentingan diri" dalam melaksanakan tugas 
sebagai asas pengisian amanah.  

Dedikasi  

1. Kesetiaan yang tinggi kepada tujuan organisasi di bawah peraturan-peraturan 
yang ada;  

2. Komited kepada sebarang perubahan yang positif dan kepada kebaikan;  

3. Sedia mengubah sikap demi kebaikan bersama dan tugas;  

4. Sedia memulakan pembaikan; dan  

5. Berinisiatif dan proaktif dalam melaksanakan tugas harian.  



 

353 

 
 

 

Sederhana  

1. Menjamin perseimbangan equilibrium dalam diri dan tugas;  

2. Keseimbangan dalam membuat keputusan dengan mengambil kira fakta fakta 
yang terdapat dalam alam sekitar;  

3. Rajin mempelajari pengetahuan dan kemahiran yang berkaitan untuk 
membaiki cara bekerja;  

4. Berusaha gigih untuk menghasilkan kerja yang memuaskan pihak-pihak yang 
berharap kepadanya; dan  

5. Berusaha gigih bagi memperbaiki hasil kerja  sehingga mencapai  tahap 
cemerlang.  

Tekun  

1. Berusaha bersungguh-sungguh untuk mencapai kesempurnaan dalam tugas 
dan kehidupan;  

2. Berusaha meninggikan imej perkhidmatan dan organisasi;  

3. Rajin mempelajari pengetahuan dan kemahiran yang berkaitan untuk 
membaiki cara bekerja;  

4. Berusaha gigih untuk menghasilkan kerja yang memuaskan pihak-pihak yang 
berharap kepadanya; dan  

5. Berusaha gigih bagi memperbaiki hasil kerja sehingga mencapai tahap 
cemerlang.  

Bersih  

1. Mengamalkan kebersihan hati dalam menjalankan tugas seharian;  

2. Mengamalkan kebersihan pakaian, bangunan dan alam sekitar sebagai satu 
cara hidup;  

3. Bersih dalam pemilikan harta dan perjalanan tugas;  

4. Membuat pertimbangan yang teliti dan adil dalam membuat keputusan;  

5. Berkhidmat demi kebajikan semata-mata; dan  

6. Menjauhi hawa nafsu dan emosi dari mempengaruhi pekerjaan dan pemikiran 
dalam membuat keputusan.  

Berdisiplin  

1. Mengetahui priority dan mengutamakan yang lebih utama;  

2. Menilai tinggi masa dan janji;  

3. Mengamalkan cara bekerja yang kemas dan terancang; dan  

4. Mempunyai etika kerja dan profesionalisme yang tinggi.  



 

354 

 
 

 

Bekerjasama  

1. Mengamalkan sikap tolong-menolong dalam melaksanakan kerja;  

2. Sentiasa secara sukarela menyertai aktiviti-aktiviti organisasi  sebagai 
sebahagian daripada usaha mempertingkatkan semangat kerjasama; 

3. Mengutamakan kepentingan organisasi dan pasukan di tempat kerja daripada 
kepentingan peribadi;  

4. Mengamalkan permuafakatan dalam semua perkara kepentingan bersama; 
dan  

5. Mengelakkan konflik kepentingan berdasarkan peribadi: 

6. Mengorbankan kepentingan diri yang bercanggah dengan kepentingan 
organisasi, agama, bangsa dan negara.  

Berbudi Mulia  

1. Bermanis muka sepanjang masa;  

2. Bertimbang rasa dan bertolak-ansur;  

3. Menghormati rakan sejawat dan pelanggan/pelawat; dan  

4. Sentiasa memulakan 'pertanyaan' dengan tujuan untuk menolong  pelanggan/ 
pelawat. 

Bersyukur  

1. Bersyukur kerana dapat melakukan tugas untuk menjamin kesejahteraan 
hidup sebagai seorang anggota masyarakat;  

2. Berkecenderungan melihat keadaan dengan lebih positif sehingga  
menggerakkan untuk lebih berusaha gigih;  

3. Menghayati budaya kerja yang bersopan dan tidak bertentangan dengan 
kehendak agama (nilai-nilai agama dan kerohanian);  

4. Tidak berbangga dengan kedudukan dan pangkat;  

5. Tidak membazirkan perbelanjaan untuk perkara yang sia-sia;  

6. Berkhidmat sebagai ibadah; dan  

7. Bercita-cita menjadi manusia yang mempunyai sumbangan yang  banyak 
kepada masyarakat, negara dan agama. 

Penghayatan terhadap nilai-nilai akhlak yang murni dan membina itu akan 
memudahkan usaha-usaha untuk memajukan berbagai-bagai bidang yang 
diperlukan oleh sesebuah negara seperti kesihatan, pendidikan, ekonomi, 
pembangunan, undang-undang, dan lain-lain. 

(Rujukan: http://pmr.penerangan.gov.my/) 

 

  


