
Hakcipta © tesis ini adalah milik pengarang dan/atau pemilik hakcipta lain. Salinan 

boleh dimuat turun untuk kegunaan penyelidikan bukan komersil ataupun 

pembelajaran individu tanpa kebenaran terlebih dahulu ataupun caj. Tesis ini tidak 

boleh dihasilkan semula ataupun dipetik secara menyeluruh tanpa memperolehi 

kebenaran bertulis daripada pemilik hakcipta. Kandungannya tidak boleh diubah 

dalam format lain tanpa kebenaran rasmi pemilik hakcipta. 

 



AMALANDANPENGARUHPEMBACAANNASKHAH 
TULKIY AMAT SEBAGAI MEDIUM DAKW AH DALAM 

TRAD ISi MASY ARAKA T MAKASSAR 

NUR SETIA WATI MAPPASELLENG 

IJAZAB DOKTOR FALSAFAH 
UNIVERSITI UTARA MALAYSIA 

2019 



AMALAN DAN PENGARUH PEMBACAAN NASKHAH  

TULKIYAMAT SEBAGAI MEDIUM DAKWAH  DALAM 

TRADISI MASYARAKAT MAKASSAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NUR SETIAWATI  MAPPASELLENG 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tesis yang Diserahkan  kepada Kolej Sastera dan Sains Universiti Utara 

Malaysia sebagai memenuhi syarat Ijazah Doktor Falsafah 

 





i 

 

Kebenaran Mengguna 

 

Dalam membentangkan tesis ini, bagi memenuhi syarat sepenuhnya untuk memperoleh 

ijazah Doktor Falsafah (Ph.D) Universiti Utara Malaysia, saya bersetuju bahawa 

Perpustakaan Universiti boleh secara bebas membenarkan sesiapa sahaja untuk 

memeriksa. Saya bersetuju bahawa bagi tujuan kesarjanaan, penyelia saya atau jika 

ketiadaan beliau, Dekan Awang Had Salleh Graduate School of Arts and Sciences 

Dekan Pusat Pengajian Umum dan Kolej Sastera dan Sains, Kerajaan dan Pengajian 

Antarbangsa diberi kebenaran untuk membuat salinan tesis ini dalam sebarang bentuk, 

sama ada keseluruhannya atau sebahagiannya. Adalah dimaklumkan bahawa sebarang 

penyalinan atau penerbitan atau kegunaan tesis ini sama ada sepenuhnya atau sebahagian 

daripadanya bagi tujuan keuntungan kewangan tidak dibenarkan kecuali pengiktirafan 

harus diberi kepada saya dan Universiti Utara Malaysia dalam sebarang kegunaan 

kesarjanaan terhadap sebarang kutipan daripada tesis ini. 

 

Sebarang permohonan  untuk menyalin atau mengguna bahan dalam tesis ini, sama ada 

sepenuhnya atau sebahagiannya  hendaklah dialamatkan kepada: 

 

 

 

Dekan Awang Had Salleh Graduate School of Arts and Sciences 

UUM College Arts and Science 

Universiti Utara Malaysia 

06010 UUM Sintok 

Kedah, Darul Aman, Malaysia 

 

 

 

 



ii 

 

Abstrak 

 

Tulkiyamat adalah naskhah antik yang ditulis di dalam tulisan Serang dan diadaptasi 

daripada tulisan Arab dengan menggunakan bahasa Makassar. Naskhah ini lazimnya 

dibacakan pada malam pertama sehingga malam ketujuh apabila salah seorang ahli 

keluarga meninggal dunia. Naskhah ini juga mengandungi permasalahan tentang agama 

Islam,terutamanya yang berkaitan tentang kehidupan setelah mati, hari kiamat serta 

kenikmatan hidup di alam syurga. Kajian ini bertujuan untuk mengetahui mesej yang 

terkandung dalam Naskhah Tulkiyamat dan untuk mengkaji pengaruh Naskhah 

Tulkiyamat sebagai medium dakwah tradisional terhadap perubahan perilaku 

masyarakat Makassar, yang bertempat di Desa Sanrobone, kabupaten Takalar. 

Penyelidik menggunakan kaedah penyelidikan berbentuk kualitatif. Kaedah persampelan 

yang digunakan dalam kajian ini adalah persampelan bertujuan. Kaedah pengumpulan 

data menggunakan data perpustakaan dan data lapangan. Kaedah analisis data dilakukan 

melalui dokumentasi, temu bual dan pemerhatian. Hasil kajian menunjukkan bahawa 

Tulkiyamat mengandungi mesej dakwah, terutamanya ajaran Islam tentang akidah, 

syariah dan akhlak. Pengaruh naskhah Tulkiyamat sebagai medium dakwah dapat dilihat 

dalam skema perubahan sikap bermula dari aspek perubahan pendapat (cognitive), 

perubahan pemahaman (affective), dan penerimaan (conative) masyarakat Sanrobone 

terhadap Tulkiyamat sebagai salah satu pedoman hidup dalam interaksi kehidupan 

bermasyarakat. Hasil dari perubahan sikap terlihat dari pengakuan (testimoni) 

masyarakat yang selalu merasa bersyukur, bersikap sabar, toleransi dan hidup dalam 

kesederhanaan dalam perilaku kehidupan sehari-hari. 

 

 

 

Kata Kunci: Pengaruh Tulkiyamat, Makassar, Medium dakwah, Islam, Perubahan sikap 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



iii 

 

Abstract 

 

Tulkiyamat is a classical script written in Serang script adapted from Arabic script that 

uses Makassar language. Such script is usually read on the first night until the seventh 

night when one of the family members died. This script also contains about Islamic 

teachings, especially the life after death, doomsday and the enjoyment of life in heaven. 

This study aims to find out the messages contained in the Tulkiyamat script and to 

examine the influence of Tulkiyamat script as a medium of traditional preaching on the 

changes of behaviour of Makassar’s society, located in the village of Sanrobone, Takalar 

district. The researcher used a qualitative method. The sampling technique used in this 

study is purposive sampling. The data gathered through library and field work. The data 

collection is conducted through documentation, interview and observation. The result of 

the study shows that Tulkiyamat contains the message of preaching, especially the 

Islamic teaching about aqidah, shariah and moral. The influence of Tulkiyamat as a 

medium of preaching can be seen in the scheme of attitude change from the aspect of 

cognitive, affective and conative of the Sanrobone society as one of life guidance in the 

interaction of social life. The result of a change in attitude is evident from the confession 

(testimony) of the people who always feel grateful, patient, tolerant and live in 

simplicity in the behavior of everyday life. 

 

 

 

Keywords: Influence Tulkiyamat, Makassar, Medium preaching, Islam, Attitude change 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



iv 

 

Penghargaan 

 
Dengan nama Allah SWT yang maha pemurah lagi maha penyayang, selawat serta 

salam ke atas junjungan Nabi Muhammad SAW, saya panjat kesyukuran kepada Allah 

SWT kerana dengan limpah dan rahmatNya maka saya boleh menyelesaikan tesi ini. 

Pertama sekali saya ingin merakamkan setinggi-tinggi penghargaan kepada penyelia 

saya Dr. Haji Ahmad Zaharuddin Sani Bin Ahmad Sabri, di atas segala sokongan, 

bimbingan, galakan dan nasihat dari penyelia di semua perngkat dalam menyiapkan tesis 

ini.   

Bimbingan penyelia merupakan intipati utama bagi menyiapkan tesis ini, saya juga ingin 

merakamkan penghargaan kepada semua pihak di Universiti Utara Malaysia 

terutamanya Pihak Pengurusan AHSGS, UUM CAS, Pusat Pengajian Umum, IPDM 

yang telah membantu dalam usaha pentadbiran pengajian saya. 

Penghargaan dan terima kasih juga ditujukan kepada Universiti Muslim Indonesia yang 

telah memberi kesempatan kepada saya bagi melanjutkan dan menyelesaikan pengajian 

peringkat Ph.D di Universiti Utara Malaysia. 

Berbanyak terima kasih kepada Balai Penyelidikan dan Pengembangan Agama 

Makassar, Daerah Takalar, Kecamatan Sanrobone yang telah memberi keizinan dan 

kesempatan kepada saya menjalankan penyelidikan. 

Berterima kasih juga yang saya cintai kedua orang tua H.Mappaselleng Dg Maggaoe, 

BA (Almarhum) dan Ibunda Hj. Insana Dg Baek (Almarhumah) kepada suami saya 

Ambo Masse, SS dan saudara saya, Dr.H. Abd. Kadir Ahmad, MS. APU. Ir. Hj. Nur 

Andriyani, Drs. H. Mappasikra, Drs. Asgem, MM, Hj Nur Fadhilah Mappaselleng, 

SH.MH, Ph.D, Baso Marannu SP.d, MM, Dian Ekawati, SS dan Ir. Imelda Putri yang 

telah memberikan sokongan dalam usaha menyelesaikan pengajian Doktor Falsafah di 

Universiti Utara Malaysia.    

 

 



v 

 

Isi Kandungan 
 

Kebenaran Mengguna………………………………………………………….…….....    i 

Abstrak………………………………………………………………………….…........  ii 

Abstract ……………………………………………………………………………....... iii  

Penghargaan ….……………………………………………………………….….......... iv 

Isi Kandungan ….…………………………………………………………………........  v 

Senarai Jadual……………………………………………………..…………...….........  ix 

Senarai Rajah   ……………………………………………………………………........   x 

Senarai Singkatan  ………………………………………………………………. ......... xi 

Senarai Lampiran …………………………………………………………………....... xii 

Glosari  …………………………………………………………………………. ........ xiii 

 

BAB SATU PENDAHULUAN…………………………………………………….....   1 

1.1  Pengenalan   ……… ……………………..……………...............….……..........   1 

1.2  Latar Belakang Kajian ………….………………………………..….……….....   3 

1.3  Pernyataan Masalah ……….. ...…………………………………..…….............   9 

1.4  Skop Kajian  …………….…………………………………………..…….........  12 

1.5  Objektif Kajian  ……………………………………………………….……......  13 

1.6  Persoalan Kajian …………...…………………………….…………………...... 13 

1.7  Kerangka Kajian  ………….……………………………….………………....... 13 

1.8  Kepentingan Kajian  ………….…………………………………………….......  15 

1.8.1 Dari Sudut Teori ……. ………………………….….……………….......  15  

1.8.2 Dari Sudut Praktis …….……..…………………………………….....…  16 

1.9 Definisi Operasional  …………………….……………..………………............  16 

1.9.1 Naskhah  ……..……………………………………………………........   16 

1.9.2 Tulkiyamat  …………..…………………..…………………………......  17 

1.9.3 Medium  …………..……………………….……………………....……  17 

1.9.4 Dakwah  …………..………………………………………………....….  18 

1.9.5 Tradisi  ………….…………………………………………………....…  20 

1.9.6 Sikap  ……………..…….………………………………………….... …  21    



vi 

 

1.10   Rumusan  …………………………………………………………………....…  22 

 

BAB DUA TINJAUAN LITERATUR……………………….………..….…....…...  25 

2.1 Pengenalan  ……………….…………………..…………………………....... ...   25 

2.2 Profil Daerah Takalar ………………………………………………...……..…    25 

2.2.1 Profil Kecamatan Sanrobone ………………………………….……… ...   31 

2.2.2 Sistem Kekeluargaan ………………………………………………...…   33 

2.2.3 Sistem Stratifikasi Sosial … ………………………………………...…   34 

2.2.4 Sistem Kepercayaan …………………………………………………....   39 

2.2.5 Tradisi Masyarakat Islam di Daerah Takalar ……………………….. ...   42  

2.3 Kajian Awal Kewujudan Naskhah dan Teks  ……………........................... ...   53 

2.4    Orang Melayu dan Penggunaan Aksara Serang  …………...............................     61 

2.5    Fungsi Naskhah Tulkiyamat bagi Pemiliknya ……………………………...   63 

2.6    Fungsi Naskhah Tulkiyamat bagi Masyarakat ……………………………..... ...   65  

2.7    Medium Dakwah  ………….………………………………………………...   67 

2.8    Hubungan antara Budaya dan Komunikasi  …………...............................   71 

2.9    Budaya dan Tradisi Keagamaan  …………................................................. ...   73 

2.10 Perilaku dan Perubahan Sikap Manusia  …...................................................   74 

2.11 Perhatian …………………………………………………………………..........   84 

2.12 Makna dan Pembelajaran tentang Mati …………………………………...........   87 

2.13 Makna dan Pembelajaran tentang Kiamat dan Akhirat …………………......  89  

2.14 Perubahan Afeksi …………………………………………………………......  92  

2.15 Rumusan  …………….………………………………………………...........  106 

 

BAB TIGA KAEDAH PENYELIDIKAN………………………………….........  108 

3.1 Pengenalan …………………………………………….…………………....…  108    

3.2 Jenis Penyelidikan  .............................................................................................  108 

3.3     Kaedah Persampelan  ………………….….………………………….…….....  110 

3.4     Teknik Pengumpulan Data ………………………………….………………...  111 

            3.4.1  Pemerhatian ……………….…………………………………......…….   111 

            3.4.2  Temu bual …………………………………….……………………..…   113 



vii 

 

3.4.3   Dokumentasi ………………………………………………………. ..     117 

3.5 Kaedah  Pendekatan  …………………………………………..…………….     118 

3.5.1  Pendekatan Sejarah  ………………………………………………….     118 

3.5.2  Pendekatan Dakwah  …………………………………….………....     120 

3.5.3 Pendekatan Interaksionisme Simbolik  ……………………………..     120 

3.6  Populasi dan Sampel …………….........................................................     122     

3.7  Kaedah Pengolahan dan Analisis Data ……………...............................    123 

3.8  Analisis dan Pengukuran Sikap  ……………........................................     123 

3.9  Batasan Kajian ……………………………………………………………     124    

3.10  Rumusan …………………………………………………………….……     124 

 

BAB EMPAT DAPATAN AMALAN PEMBACAAN……………….………...      126 

4.1     Pengenalan  ……………..………………………………………..…..……..      126 

4.2     Dapatan  Berdasarkan Objektif Kajian ………………….……………….....      127 

 4.2.1  Mesej  Dakwah ……………..………………………..........................      127 

 4.2.2  Unsur Dalam Ajaran Islam  …….………..…………………………..     130 

    4.2.2.1   Akidah …………..…………………………….…...……….     131 

     4.2.2.2   Syariah ………….…………………….………………..…...     136  

      4.2.2.3   Akhlak …………..………………………………….………     142 

 

BAB LIMA DAPATAN PENGARUH AMALAN PEMBACAAN …………...      151 

5.1    Pengenalan…………………………………………………………………...      151 

5.2    Sikap…………………………………………………………………………      152 

5.3    Pemahaman…………………………………………………………………..      153 

5.4    Penerimaan…………………………………………………………………...     160 

5.5    Pujukan…………………………………………………………….…………     163 

          5.5.1 Perubahan Pendapat …………………………………………………...     165 

          5.5.2 Perubahan Tindakan …………………………………………………..     170 

5.6   Testimoni Masyarakat Sanrobone………………………………….…………     181  

5.7    Rumusan……………………………………………….………….………….     187 

 



viii 

 

BAB ENAM KESIMPULAN DAN CADANGAN………………………………     189 

6.1   Pengenalan  ………………………………..............................................…….     189 

6.2   Perbincangan tentang Dapatan Kajian  ………….............................................     189 

6.3   Kesimpulan Kajian   ……………………………………..………………........    190 

6.4   Implikasi Kajian   ………………………………………..………………........    191 

6.5   Cadangan Modul Naskhah Tulkiyamat  ………………………………............    191 

6.6   Rumusan  …………………………………………………...............................    196 

 

RUJUKAN.................................................................................................................    198 

 

LAMPIRAN..............................................................................................................    203 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



ix 

 

Senarai Jadual 

  

Jadual 2.1 Penduduk Daerah Takalar Diperincikan Mengikut Kecamatan 2010 -

2016 ……….......................................................................................... 

 

28 

Jadual 2.2 Penduduk Daerah Takalar Diperincikan Mengikut Kecamatan dan 

Jantina ………………...........................................................................  

 

28 

Jadual 2.3 Taburan Penduduk, Rumah Tangga dan Kepadatan Penduduk Setiap 

Desa di Kecamatan Sanrobone Tahun 2016…………………………..   

 

32 

Jadual 2.4 Tempat Ibadah di Setiap Desa/Kelurahan di Kecamatan Sanrobone 

Tahun 2016 ………...............................................................................  

 

33 

Jadual 2.5 Sarana Komunikasi Menurut Jenisnya di Setiap Desa di Kecamatan 

Sanrobone Tahun 2016 …….….......................................................   

 

33 

Jadual 3.1   Nama Peserta Kajian di Kecamatan Sanrobone ………........................   116 

Jadual 5.1 Komposisi Bab dan Pasal dalam Naskah Tulkiyamat………………... 153 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 

 

Senarai Rajah 

 

Rajah 1.1    Wang dan rokok yang diletakkan di atas piring pada saat menjemput 

ke bilik pembaca naskhah Tulkiyamat ……........................................ 

      

8 

Rajah 1.2

  

Naskhah Tulkiyamat dari Balai Penyelidikan dan Pembangunan 

Agama Makassar tahun 2010 ….......................................................... 

       

10 

Rajah 1.3    Pembacaan Naskhah Tulkiyamat di rumah keluarga yang berduka 

(Pembaca Daeng Nompo)  ….…........................................................ 

      

11 

Rajah 1.4    Suasana keluarga yang mendengarkan pembacaan naskhah 

Tulkiyamat…………………………………………………………….  

    

11 

Rajah 1.5    Kerangka kajian secara umum…………………….…………………     15 

Rajah 2.1    Peta Pentadbiran Daerah Takalar ……..................................................   27 

Rajah 2.2    Naskhah salinan yang ditulis oleh Abd Rajab Dg Beta pada tahun       

1976…………………………………………………………………… 

   

56 

Rajah 2.3    Konsep skematik Rosenberg & Hovland mengenai sikap ……...........    75 

Rajah 2.4    Langkah-langkah perubahan sikap menurut model Hovland, Janis, 

Kelley ……............................................................................................   

    

79 

Rajah 2.5    Pendekatan komunikasi dan proses memujuk menurut Model Studi 

Yale …….....................................................................................  

    

80 

Rajah 2.6   Model pendekatan belajar mesej ……...................................................   82 

Rajah 3.1    Temubual  dengan peserta kajian pembaca naskhah Tulkiyamat  

(Bapak Muh Tahir Daeng Nompo) ……..............................................  

 

117 

Rajah 3.2    Temubual  dengan peserta kajian pembaca naskhah Tulkiyamat   

 (Bapak Abdul Rasyid) ...........................................................................  

 

117 

 

  



xi 

 

Senarai Singkatan 

 

NK  :  Naskhah Tulkiyamat 

RI  :  Republik Indonesia 

QS  :  Qur’an Surah 

SWT  :  Subhana Wa Taala 

SAW  :  Sallallahu Alaihi Wasallam 

SK  :  Syair Kiamat 

HK  :  Hikayat Kiamat 

PNRI  :  Perpustakaan Nasional Republik Indonesia 

Dg  :  Daeng 

Kr  : Karaeng 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 

 

Senarai Lampiran  

 

 

Lampiran 1 :  Akuan Kesahan Modul Naskhah Tulkiyamat………………………  203 

 

Lampiran 2 :  Akuan Kesahan Panduan Temu Bual……………………………… 212 

 

Lampiran 3 :  Akuan Kesahan Hasil Temu Bual…………………………………. 213  

 

Lampiran 4 :  Foto Kegiatan Pembacaan Naskhah Tulkiyamat…………………… 225 

 

Lampiran 5 :  Gambaran Suasana dan Kegiatan Masyarakat di Desa Sanrobone…  227 

 

Lampiran 6 :  Foto Bersama selepas  melaksanakan Temu Bual dengan peserta  

                       kajian di Desa Sanrobone………………………………………….. 228 

 

Lampiran 7 :  Beberapa contoh Naskhah Kuno Tulisan Arab Melayu yang ada  

                      di  Indonesia………………………………………………………..   230 

 

Lampiran 8 :  Contoh Kitab Akhbar al-Akhira fi-Ahwal  al-Kiyama yang terdapat  

                      di Aceh………………………………………………………….….  232 

 

Lampiran 9 :  Contoh Penulisan Ulang Naskhah Tulkiyamat yang ditulis oleh  

                       Muhammad Tahir Daeng Nompo di Desa Bontoa ………..………  234 

  

Lampiran 10: Kitab Akhbarul Akhirat (Kitab Kana-Kananna Allo Riboko)  

                       yang telah ditahshihkan oleh Balai Penyelidikan dan Pengembangan  

                       Agama Makassar…………………………………………….……  237      

 

  



xiii 

 

Glosari 

 

ada’ adat – sistem norma kehidupan masyarakat 

Makassar 

aksara serang menulis disesuaikan daripada tulisan arab yang 

menggunakan bahasa Makassar 

akhbarul akhirat fi ahwalil qiyamat khabar akhirat  

appau-pau menyampaikan kepada keluarga berita  

kesedihan 

assidakka sedekah 

ammaca kanre untuk menyediakan makanan untuk mayat  

tersebut 

appare bunga  membuat bunga 

appare bulekang membuat keranda 

akkeke kuburu  penggalian kubur 

ajikkiri  peringatan 

a’roko’  mengkafankan 

appangngaji  Qiraat di rumah keluarga yang bersedih 

ammaca-maca  membaca kitab 

ammaca talakking  pembacaan talkin 

barakka’  berkat 

dewata  Tuhan 

jangang-jangang  burung-burung 

kitta’kana-kanangna allo ribokowa kitab tentang hari kiamat 

latoa’  kumpulan aturan adat kerajaan Bone 

lontara  sebutan naskhah asli di Makassar 

punggawa  pemilik modal 

pangngadakkang   sistem adat 



xiv 

 

maudu barakkaka  rahmat mawlid 

nakasa tabu (hari yang dilarang untuk beraktiviti) 

ni je’ne salai   dimandikan untuk sementara 

ni unjuruki  dibaringkan di atas kasur 

ni sarei dupa ri tujunna ulunna  diletakkan kemenyan di dekat kepala 

nisambayangngi  disembahyangkan 

ni awangngang pengebumian 

siri’  maruah 

sanro  dukun 

sara’   mengatur kelakuan berdasarkan syariat                                                                   

Islam 

turiolo   nenek moyang 

tulkiyamat  naskhah antik yang di tulis dalam tulisan 

Serang  yang diadaptasi daripada aksara Arab 

yang menggunakan bahasa Makassar 

 

     

 

     

 

  

    

           

         

   

           

 

 



1 
 

BAB SATU 

PENDAHULUAN 
 

1.1 Pengenalan 
 
Walaupun manusia mempunyai kuasa, akal fikiran atau harta benda yang melimpah, 

tetapi manusia tidak akan dapat mengetahui apa yang akan berlaku pada masa 

hadapan. Jika berada dalam keadaan sihat, memiliki wang atau bekalan, tiket telah 

berada di tangan untuk berangkat pada esok hari, namun manusia tidak dapat 

memastikan perkara itu akan terjadi, kerana mungkin ada halangan yang 

menyebabkan perjalanan tersebut ditunda atau dibatalkan sama sekali.  

Tidak ada sesuatu pun yang pasti bagi manusia. Hanya kematian sahaja yang akan 

dirasai oleh setiap diri manusia, masing-masing akan meninggal dunia dan sesudah 

meninggal dunia akan dihidupkan dan dibangkitkan kembali dalam kehidupan 

akhirat, sebagaimana firman Allah SWT dalam Qur’an surah al-Hajj ayat : 7 

Yang bermaksud: 

 Dan sesungguhnya hari kiamat itu pastilah datang, tak ada 
keraguan padanya, dan bahawasanya Allah membangkitkan semua 
orang dalam kubur. 

  
 

Kematian adalah suatu perkara yang pasti, tidak ada satu jiwa yang mampu 

menghindarinya. Ramai orang yang tidak bersedia untuk menghadapi kematian. 

Jikalau boleh, manusia mahu hidup lebih lama. Quraish Shihab (2012), orang ramai 

berkata dalam hatinya seperti ucapan Chairil Anwar “Aku mahu hidup seribu tahun 

lagi”. Bahkan bukan hanya seribu tahun, yang diinginkan adalah hidup di dunia buat 

selama-lamanya, keinginan untuk hidup secara kekal, antara lain disebabkan oleh 

umur manusia tidak sepanjang harapan dan cita-citanya (Komaruddin Hidayat, 

2012). 



2 
 

Ketahuilah bahawa kematian merupakan perkara yang sangat dahsyat dan 

menakutkan. Ramai di anatara kita masih leka dengan kehidupan dunia sehingga 

melupakan kematian kerana mereka kurang mengingati kematian dan terlalu 

memikirkan soal keduniaan. Malah, orang yang mengingati kematian pun tidak 

mengingatinya dengan sepenuh hati. Maka, tidak hairanlah mereka masih leka 

dengan kehidupan di dunia walaupun mereka selalu diperingatkan tentang kematian. 

Oleh yang demikian, cara untuk mengelakkan perkara itu berlaku adalah dengan 

mengosongkan hati daripada segala perkara, kecuali ingatan kepada mati yang 

sentiasa mengejar kita seperti orang yang berniat untuk melibatkan diri dalam 

pengembaraan ekstrim kepadang pasir atau berlayar ke tengah lautan yang tentunya 

tidak akan memikirkan perkara lain. Manakala ingatan terhadap kematian 

menggugah hatinya dan telah menimbulkan kesan di hatinya. Maka ketenangan dan 

kesenangan duniawi akan mula pudar dan hatinya akan hancur (Jalaluddin Rahmat, 

2010). 

 
Cara yang paling produktif untuk mewujudkan keadaan ini adalah melazimi diri 

dengan mengingati sahabat handai yang telah meninggal dunia. Kita hendaklah 

mengambil iktibar daripada kematian mereka dan cerita tentang seksaan yang bakal 

dihadapi  dalam kubur serta mengingati kembali bagaimana penampilan dan keadaan 

kita sebelumnya. Renungkan bagaimana sekarang tanah telah menghilangkan 

kecantikan dan ketampanan kita, bagaimana bahagian tubuh kita yang mereput di 

dalam kubur. Bagaimana keadaan isteri dan anak-anak kita setelah kematian 

menjemput, bagaimana pula peninggalan harta pusaka, masjid tidak lagi dapat 

dikunjungi dan jejak langkah mereka juga akan terhapus. 



3 
 

Sesungguhnya ingatan terhadap kematian membantu kita dalam usaha untuk 

membentuk diri dan budi pekerti yang mulia. Oleh itu, amat penting untuk kita selalu 

mengingati kematian, bukan untuk menakutkan diri sehingga menyebabkan batin 

terseksa, sebaliknya mengingati kematian akan menghilangkan rasa takut, ngeri serta 

menguatkan jiwa dan menambahkan kekuatan dalaman seseorang 

Orang yang memahami hakikat kematian adalah orang yang mempunyai 

kepercayaan dan keyakinan terhadap persoalan mati. Ia menandakan bahawa orang 

itu memahami akan maksud hakikat kehidupan, dia akan menjalani kehidupan 

melalui tindakan dan sikap yang bersesuaian dengan kepercayaan dan keyakinannya. 

Dengan mengingati kematian, seseorang itu akan lebih banyak melakukan ketaatan 

kepada Allah SWT, kerana mati bererti kembali menghadap Allah. Orang yang 

sering mengingati kematian, akhlak dan budi pekertinya menjadi lebih baik, dia akan 

terhindar daripada sifat tamak haloba, sombong dan sifat mazmumah yang lain.  

 

1.2 Latar Belakang Kajian 
 

Salah satu warisan kebudayaan Indonesia yang tidak ternilai adalah karya bertulis 

yang terkandung di dalam pelbagai naskhah. Naskhah adalah salah satu bentuk 

peninggalan bertulis pada masa lampau. Ia melibatkan dokumen atau arkib 

kebudayaan yang mengandungi gagasan pemikiran utama, variasi ilmu pengetahuan 

tentang alam semesta menurut persepsi budaya masyarakat pendukungnya, termasuk 

ajaran keagamaan yang mengandungi nilai-nilai murni budaya bangsa, dan 

merupakan dokumen yang dicatatkan secara bertulis berdasarkan peristiwa pada 

masa lampau sebagai manifestasi dan refleksi terhadap kehidupan masyarakatnya 

(Husnul Fahima Ilyas, 2011). 



4 
 

Perkara di atas menggambarkan naskhah sebagai jambatan yang menghubungkan 

generasi masa lampau, masa sekarang dan masa yang akan datang yang dapat 

memberikan sumbangan besar dalam kajian mengenai sesebuah kelompok sosial 

budaya yang melahirkan naskhah tersebut. Naskhah juga berkait rapat dengan 

kecekapan dari segi membaca dan menulis serta kemajuan peradaban masyarakat 

pendukungnya pada masa lampau, isi kandungan teks dalam naskhah dapat 

memberikan kesaksian yang dapat “menyatakan secara langsung” kepada kita 

melalui bahasa yang digunakan dalam tulisan tersebut. 

Naskhah juga merupakan sebuah dokumen bertulis. Di Makassar terdapat sebuah 

naskhah yang sangat istimewa dan unik yang popular dengan nama Tulkiyamat. 

Tulkiyamat adalah naskhah antik yang ditulis di dalam aksara serang yang diadaptasi 

daripada aksara Arab yang menggunakan bahasa lokal Makassar. Prosa kata serang 

berasal daripada perkataan “Seram” kerana orang Bugis-Makassar pada mulanya 

banyak dikaitkan dengan bangsa Seram yang terlebih dahulu menerima Islam. Di 

Seram, masyarakatnya sendiri menggunakan huruf Arab sebagai tulisan dalam 

penyebaran Islam (Mattulada, 1985). 

Bahasa yang digunakan di dalam naskhah ini ialah bahasa Makassar. Bahasanya 

mudah difahami dan tidak sukar untuk memahaminya. Sering juga perkataan Arab 

yang mengandungi isi ayat al-Qur’an atau Hadis ditemui dalam penulisan naskhah. 

Naskhah ini dapat difahami dengan mudah kerana naskhah tersebut meliputi nasihat 

yang mengandungi ajaran keagamaan (Ambo Gani, 1990). 

Naskhah Tulkiyamat (NT ) ini lazimnya dibacakan pada malam pertama sehingga 

malam ketujuh apabila salah seorang ahli keluarga meninggal dunia, para pembaca 

Naskhah Tulkiyamat secara bergilir-gilir, membacakan teksnya dengan alunan suara 



5 
 

merdu dan indah sesuai dengan teks atau mesej yang dibaca dalam naskhah, 

pembacanya lebih banyak daripada kaum laki-laki juga dari golongan tertentu (orang 

yang mempunyai pengetahuan agama) yang mampu membaca dan memahami isi al-

Qur’an, teks yang terdapat dalam Naskhah Tulkiyamat mengandungi permasalahan 

tentang agama yang berkaitan, terutamanya permasalahan tentang kehidupan setelah 

mati, hari kiamat serta kenikmatan hidup di alam syurga (Ambo Gani, 2011). 

Hari kiamat merupakan salah satu rukun iman dalam agama Islam. Orang Islam 

wajib mempercayainya. Permasalahan ini merupakan intipati cerita dalam naskhah 

yang berjudul Akhbarul Akhirat fi Ahwalil Qiyamat, ertinya khabar akhirat kerana 

menceritakan perkara yang dahsyat yang akan dialami oleh setiap orang, iaitu hari 

kiamat, sakaratul maut, kehidupan selepas mati, perihal syurga dan sebagainya. 

Naskhah ini merupakan naskhah terjemahan daripada naskhah berbahasa Melayu 

yang ditulis oleh Syekh Nuruddin ar-Raniri (Nuruddin ar-Raniri, 1983). 

Hari kiamat seperti mana yang diketahui, merupakan salah satu rukun iman dalam 

agama Islam. Orang Islam wajib mempercayainya. Permasalahan ini merupakan 

intipati cerita dalam naskhah yang berjudul Akhbarul Akhirat fi Ahwalil Qiyamat, 

ertinya khabar akhirat kerana menceritakan perkara yang dahsyat yang akan dialami 

oleh setiap orang, iaitu hari kiamat, sakaratul maut, kehidupan selepas mati, perihal 

syurga dan sebagainya. Naskhah ini merupakan naskhah terjemahan daripada 

naskhah berbahasa Melayu yang ditulis oleh Syekh Nuruddin ar-Raniri (Nuruddin ar-

Raniri, 1983). 

Pelaksanaan dakwah merupakan kerja dan karya besar manusia, baik secara individu 

mahupun kelompok yang dipersembahkan untuk tuhan dan sesama manusia adalah 

usaha untuk mewujudkan kesedaran dalam rangka menegakkan keadilan, 



6 
 

meningkatkan kesejahteraan, menyuburkan persamaan dan mencapai kebahagiaan 

melalui keredhaan Allah SWT. Oleh itu, teologi mahupun sosiologi dakwah akan 

sentiasa wujud selagi umat manusia masih ada dan selagi Islam masih menjadi 

agama bagi manusia (Enjang AS, 2009). 

Di samping itu, Islam sebagai agama yang disebut sebagai agama dakwah, 

maksudnya adalah agama yang disebarkan dengan cara perdamaian, bukan melalui 

kekerasan. Walaupun terdapat beberapa peperangan dalam sejarah Islam, sama ada 

pada zaman Nabi Muhammad SAW masih hidup atau pada zaman sahabat dan 

seterusnya, peperangan itu bukanlah dalam rangka untuk menyebarkan Islam, tetapi 

dalam rangka untuk mempertahankan diri umat Islam atau melepaskan masyarakat 

daripada penindasan penguasa yang bersifat kuku besi (Moh Ali Aziz, 2004). 

Secara teologi, dakwah merupakan sebahagian daripada aktiviti yang sangat mulia 

bagi umat Islam. Sebagaimana firman Allah SWT, dalam Qur’an surah Ali-Imran 

ayat 3 

Yang bermaksud : 
Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru 
kepada kebajikan, menyuruh kepada yang ma'ruf dan mencegah 
dari yang munkar, merekalah orang-orang yang beruntung. 

 

Menurut Jum’ah Amin (2000), ayat tersebut dengan jelas menunjukkan kewajipan 

untuk berdakwah, kerana ada lam amar di dalam kalimat wal takun. Manakala, 

kalimat minkum menunjukkan fardhu kifayah, maka seluruh umat Islam 

diperintahkan agar sebahagian mereka melaksanakan kewajipan ini. Jika ada 

sekelompok individu yang melaksanakannya, maka dakwah telah menjadi fardhu 

kifayah untuk orang tertentu, berdasarkan syarat-syarat yang ada pada mereka 



7 
 

sebagaimana juga kewajipan itu jatuh kepada orang lain. Jika tidak ada orang yang 

melaksanakannya, maka semua orang akan menanggung dosa.  

Kegiatan dakwah juga sering difahami sebagai percubaan untuk menyediakan solusi 

bagi umat Islam dalam menghadapi pelbagai isu dan cabaran dalam kehidupan, 

masalah kehidupan tersebut merangkumi semua aspek, seperti ekonomi, 

sosiobudaya, undang-undang, politik, sains dan sebagainya (Jum’ah Amin Abd Aziz, 

2000). 

Oleh yang demikian, kegiatan dakwah perlu dipertingkatkan melalui cara dan kaedah 

yang tepat dan relevan. Dakwah perlu dilaksanakan melalui fakta dan konteks yang 

sebenar bagi menyelesaikan isu dan cabaran semasa serta hangat diperkatakan dalam 

kalangan masyarakat. Fakta dalam erti kata yang konkrit dan nyata, konteks dalam 

erti kata yang relevan dan berkaitan dengan permasalahan yang dihadapi oleh 

masyarakat (Munir, 2006). 

Kemudian secara sosiologi, kegiatan dakwah dalam apa jua bentuk dan konteksnya 

akan diperlukan oleh umat manusia dalam rangka untuk mewujudkan kepekaan 

individu dan meningkatkan kebajikan sosial, iaitu peribadi yang memiliki kasih 

sayang terhadap sesama manusia dan mewujudkan kehidupan bermasyarakat yang 

dipenuhi dengan perasaan cinta yang didasari oleh kebenaran tauhid.  

Salah satu elemen utama yang tidak boleh dilupakan oleh pendakwah, adalah 

medium dakwah sebagai alat untuk menyampaikan mesej-mesej keagamaan, 

sehingga seluruh mesej yang disampaikan dapat diterima dengan baik dan jelas. 

Salah satu medium dakwah yang masih dipertahankan oleh komuniti masyarakat 

Makassar yang bertempat di Kecamatan Sanrobone, Daerah Takalar, iaitu 

pembacaan Naskhah Tulkiyamat, dalam kalangan keluarga yang sedang berduka atau 



8 
 

keluarga yang mendapat musibah kematian salah seorang saudara yang telah pergi 

buat selama-lamanya.  

Untuk memenuhi undangan, atau dalam bahasa Makassar nibuntuli pembaca 

Naskhah Tulkiyamat perlu membawa peralatan khusus, seperti wang dan rokok di 

atas piring kepada pemilik naskhah sekaligus sebagai pembaca naskhah, setelah hajat 

atau pembacaan naskhah dilaksanakan, maka keluarga yang berduka kembali lagi ke 

rumah si pemilik naskhah dengan membawa hadiah seperti pisang, wang serta kek, 

sebagai tanda terima kasih kerana telah membacakan naskhah tersebut di rumah 

mereka.  

 

Rajah 1.1. Wang dan rokok yang diletakkan di atas piring pada saat menjemput  
                  ke bilik pembaca naskhah Tulkiyamat. 
 

 
Aktiviti pembacaan Naskhah Tulkiyamat, menjadi tradisi atau kebiasaan secara 

turun-temurun yang masih diamalkan sehingga kini. Fenomena ini menarik untuk 

dikaji sebagai satu medium dakwah, terutamanya permasalahan yang dikaitkan 

dengan perilaku dalam aspek kemasyarakatan dalam kalangan masyarakat Makassar 

terutamanya di Daerah Takalar. 



9 
 

1.3 Pernyataan Masalah 
 
Naskhah Tulkiyamat (2012), adalah naskhah yang penceritaan kisah tentang 

kehidupan selepas seseorang meninggal dunia atau bercerita tentang asal usul 

kejadian manusia, ketika meninggal dunia atau jasad telah terpisah daripada roh, 

pertanyaan Malaikat kepada roh ketika berada di dalam kubur, hari kebangkitan, hari 

kiamat dan keindahan syurga. Kematian bukanlah persoalan mengenai kemusnahan 

hidup semata-mata.  

Kematian merupakan peristiwa yang memutuskan hubungan roh dengan jasad dan 

perpindahan dari satu tempat ke tempat yang lain. Kematian adalah musibah terbesar 

sebagaimana yang dinyatakan di dalam firman Allah SWT dalam Qur’an surah Al-

Maidah ayat : 106 

Yang bermaksud: 

 Lalu kamu ditimpa bahaya kematian 

Kematian memang suatu musibah dan malapetaka besar, tetapi ada musibah yang 

lebih besar lagi, iaitu melupai kematian, tidak mahu mengingati atau memikirkannya, 

bahkan tidak mahu beramal sebagai bekalan untuk menghadapinya, padahal 

disebalik kematian itu sendiri terdapat pelajaran bagi orang yang mahu berfikir. 

Apabila berlaku kematian NT akan dibaca sebagai satu konsep berdukalara. NT 

merupakan sebuah naskhah yang mengandungi beberapa penceritaan berlandaskan 

agama. Antara kisah-kisah yang terdapat dalam naskhah tersebut adalah mengenai 

bagaimana seseorang mulai dari kelahiran hingga mencapai ajal yang telah 

ditetapkan oleh Allah SWT.   



10 
 

Dalam Naskhah Tulkiyamat ini telah ditashihkan oleh Balai Penelitian dan 

Pengembangan Agama Makassar (Litbang Agama) pada tahun 2010, sebanyak 347 

muka surat. Aktiviti pembacaan Naskhah Tulkiyamat ini dilakukan apabila salah 

seorang ahli keluarga meninggal dunia, dibacakan selepas jenazah dikebumikan. 

Naskhah ini mula dibacakan pada malam hari mulai jam 20.00 sampai 24.00 selama 

7 hari atau 40 hari bergantung kepada kemampuan keluarga si mati, yang turut hadir 

adalah keluarga yang terdekat, kaum kerabat dan jiran yang tinggal berhampiran 

dengan keluarga si mati. 

 

 

Rajah 1.2. Naskhah Tulkiyamat dari Balai Penyelidikan dan Pembangunan Agama  
                  Makassar tahun 2010 
 
 



11 
 

Aktiviti pembacaan Naskhah Tulkiyamat ini dilakukan apabila salah seorang ahli 

keluarga meninggal dunia, dibacakan selepas jenazah dikebumikan, dan ahli keluarga 

yang berduka menyampaikan dan menjemput pembaca naskhah.  

 
Naskhah Tulkiyamat ini selakunya mula dibacakan pada malam hari mulai pukul 

20.00 sampai pukul 24.00 selama 7 hari atau sampai 40 hari bergantung kepada 

kemampuan keluarga si mati, kebiasaannya yang turut hadir adalah keluarga yang 

terdekat, kaum kerabat dan jiran yang tinggal berhampiran dengan keluarga si mati. 

 

                       
Rajah 1.3. Pembacaan Naskhah Tulkiyamat di rumah keluarga yang berduka  
                 (Pembaca Daeng Nompo) 
 

 

Rajah 1.4.Suasana keluarga yang mendengarkan pembacaan Naskhah Tulkiyamat 



12 
 

Pembacaan naskhah ini telah menjadi suatu kebiasaan atau tradisi secara turun- 

temurun bagi masyarakat Desa Sanrobone Daerah Takalar sehingga ke hari ini. 

Pembacaan Naskhah Tulkiyamat ini adalah salah satu medium tradisional yang masih 

digunakan oleh masyarakat tempatan sebagai medium dakwah.  

Medium dakwah ini sangat penting kerana pendengar mampu menerima dan 

memahami makna mesej yang terkandung di dalam Naskhah Tulkiyamat tersebut 

disebabkan bahasa yang digunakan adalah Bahasa Makassar. Hal ini dapat 

membantu atau memberi kesan kepada kehidupan beragama seseorang baik dari segi 

akidah, syariah dan akhlak dalam kehidupan seharian. 

Kenyataan yang terjadi ketika ini, dengan adanya pembacaan Naskhah Tulkiyamat 

yang menjadi tradisi masyarakat Makassar, serta menjadi medium dakwah 

tradisional, apakah masyarakat mampu memahami makna atau mesej yang 

terkandung di dalam Naskhah Tulkiyamat atau bolehkah masyarakat memahami 

mesej yang dapat mengubah kehidupan beragama mereka daripada kurang baik 

menjadi lebih baik.  

1.4 Skop Kajian 
 

Penyelidikan ini merangkumi mesej atau isi naskhah yang terkandung di dalam 

Naskhah Tulkiyamat, serta pengaruh daripada amalan pembacaan Naskhah 

Tulkiyamat sebagai medium dakwah kepada masyarakat Makassar yang berada di 

Desa Sanrobone Daerah Takalar (Sulawesi Selatan).  

 

 

 

 

 



13 
 

1.5 Objektif Kajian 
 

Kajian ini secara umum bertujuan : 

1.5.1. Menguji mesej yang terkandung di dalam Naskhah Tulkiyamat sebagai 

medium dakwah tradisional bagi masyarakat Makassar, yang bertempat di 

Desa Sanrobone, Daerah Takalar. 

1.5.2. Menganalisis pengaruh amalan pembacaan Naskhah Tulkiyamat sebagai 

medium dakwah tradisional terhadap perilaku masyarakat Makassar di 

Daerah Takalar. 

1.6 Persoalan Kajian 
 

Kajian ini mencuba menjawab beberapa persoalan iaitu : 

1.6.1. Adakah mesej yang terkandung di dalam Naskhah Tulkiyamat dapat 

menjadi medium dakwah tradisional bagi masyarakat Makassar di Daerah 

Takalar ? 

1.6.2. Apakah amalan pembacaan Naskhah Tulkiyamat dapat mempengaruhi 

perilaku masyarakat Makassar di Daerah Takalar ? 

1.7 Kerangka Kajian  
 

Perbahasan mengenai kerangka kajian adalah bertujuan untuk menjelaskan tentang 

cara aliran dan peringkat daripada keseluruhan penyelidikan yang akan dilakukan 

serta konteks sosial dan budaya di lokasi yang menjadi tumpuan penyelidikan. 

Gambaran tentang kerangka kajian penyelidikan ini dapat digambarkan seperti 

berikut: 

Secara umum, latarbelakang penyelidikan ini bersumberkan kepada pembacaan 

Naskhah Tulkiyamat dalam kalangan masyarakat di sesetengah daerah yang berada 



14 
 

di Sulawesi Selatan, khususnya di Daerah Takalar. Tradisi pembacaan Naskhah 

Tulkiyamat di Daerah Takalar yang masih diamalkan sehingga hari ini yang 

mendorong penyelidik melakukan penyelidikan lanjut tentang isi kandungan 

naskhah, medium dan interaksi dalam penyampaian mesej kepada masyarakat yang 

dianggap sebagai salah satu medium bagi menyampaikan mesej yang berunsurkan 

Islam yang khusus melalui latarbelakang tradisi dan pengetahuan masyarakat 

setempat.  

Dalam penyelidikan ini, pengumpulan data akan dilakukan menelusuri kajian 

kepustakaan, pemerhatian secara langsung terhadap kegiatan rutin masyarakat dan 

melakukan temu bual dengan masyarakat yang terlibat secara langsung dan tidak 

langsung dalam tradisi pembacaan Naskhah Tulkiyamat. Temu bual yang dijalankan 

meliputi pertanyaan tentang pengetahuan, pemahaman dan penerimaan mesej melalui 

hasil pembacaan Naskhah Tulkiyamat. Kemudian, dilanjutkan dengan pertanyaan, 

perubahan dari segi persepsi, kesan dan tindakan yang telah terjadi dalam diri 

mereka, khususnya dalam melaksanakan semua perkara yang diperintahkan oleh 

Allah SWT. 

Daripada hasil kajian melalui temu bual pertama, diskusi antara masyarakat dengan 

penyelidik bagi mewujudkan interaksi dan pelbagai pendapat serta pengalaman 

daripada pihak tertentu untuk menambahkan nilai bagi kajian lepas.  

 
Hasil kegiatan tersebut seterusnya dikaji dengan lebih mendalam.Temu bual secara 

mendalam juga dijalankan bersama individu tertentu untuk mendapatkan maklumat 

lanjut tentang perkara-perkara yang berkaitan. Dari hasil dapatan tersebut analisis 

dibuat dalam bentuk kesimpulan dan cadangan bagi penyelidikan, serta pembentukan 

modul pembacaan NT yang berkesan. 



15 
 

Di bawah ini adalah kerangka kajian secara umum sebagai gambaran pada proses 

penyelidikan: 

                              

 
Rajah 1.5. Kerangka kajian secara umum  
 
 

1.8 Kepentingan Kajian 
 

Untuk mendapatkan gambaran yang lebih jelas, penyelidik membahagikan 

kepentingan kajian kepada dua, iaitu dari sudut teori dan praktikal: 

1.8.1 Dari Sudut Teori 
 

i. Sebagai khazanah pengetahuan dakwah Islam bagi mengembangkan 

pemikiran dakwah yang sesuai dengan keadaan sosial dan budaya masyarakat 

Sulawesi Selatan. 



16 
 

ii. Sebagai sumbangan dalam bentuk keilmuan Islam dalam bidang dakwah bagi 

meningkatkan keilmuan dalam disiplin ilmu dakwah dan komunikasi. 

iii. Menjadi khazanah pemikiran bagi mengembangkan dakwah Islam dengan 

menggunakan medium, khususnya medium tradisi lisan masyarakat setempat.  

1.8.2 Dari Sudut Praktis 
 

Secara praktikal, penyelidikan ini diharapkan memberikan implikasi secara langsung 

kepada pemerhati dakwah, komunikasi dan kepentingan bagi pemerintahan kerajaan.  

 
i. Penyelidikan ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana pengaruh amalan 

pembacaan Naskhah Tulkiyamat sebagai medium dakwah tradisional dalam 

tradisi masyarakat  Makassar di Daerah Takalar. 

ii. Penyelidikan ini menjadi bahan untuk menilai keberkesanan kaedah atau 

pendekatan dakwah melalui Naskhah Tulkiyamat, yang selama ini masih 

diamalkan dalam kalangan masyarakat Makassar di Daerah Takalar. 

iii. Penyelidikan ini akan mencadangkan satu metode pembacaan NT yang boleh  

memberi impak kepada pembaca dan pendengar. 

1.9 Definisi Operasional 
 
Untuk menghindari interpretasi yang berbeza dengan maksud yang difahami oleh 

penyelidik, maka terdapat beberapa perkataan yang perlu dijelaskan, iaitu: 

1.9.1 Naskhah 
 

Naskhah adalah karangan yang ditulis dengan tangan, sebuah manuskrip lengkap. 

Naskhah adalah salah satu bentuk warisan bertulis pada masa lampau, merupakan 

dokumen atau arkib kebudayaan yang mengandungi pelbagai gagasan pemikiran 

utama, pelbagai bentuk pengetahuan tentang alam semesta menurut persepsi budaya 



17 
 

masyarakat pendukungnya, termasuk ajaran keagamaan yang mengandungi nilai-

nilai murni budaya bangsa, dan merupakan dokumen yang dicatatkan secara bertulis 

berdasarkan kepada kegiatan masa lampau sebagai manifestasi dan refleksi terhadap 

kehidupan masyarakatnya (Husnul Fahima Ilyas, 2011). 

1.9.2 Tulkiyamat  
 

Tulkiyamat adalah naskhah kuno yang ditulis dalam bahasa Makassar yang 

mengandungi isu-isu keagamaan yang memberi inspirasi tentang kehidupan di dunia 

dan akhirat kelak. Naskhah ini merupakan naskhah terjemahan daripada naskhah 

berbahasa Melayu yang ditulis oleh Syekh Nuruddin al-Raniri dengan judul 

Akhbarul Akhirat fi Ahwalil Qiyamah (Ambo Gani, 1990). 

Tulkiyamat adalah naskhah keagamaan, di dalamnya membicarakan tentang hari 

kiamat, hari yang dihadapi oleh manusia setelah meninggalkan dunia. Naskhah 

Tulkiyamat menggunakan huruf Arab dan dibaca dengan bahasa Makassar, yang 

lebih dikenali dengan aksara Serang yang ditulis dalam bahasa Makassar yang 

menampilkan isu-isu keagamaan. 

1.9.3 Medium  
 

Medium adalah alat untuk mengalihkan atau mencapai sesuatu secara perantaraan. 

Dalam bahasa Arab, medium adalah perantara (wasilah) atau penyampai 

mesejmelalui sesuatu mediumyang menjadi wahana bagi menyampaikan maklumat. 

Medium juga adalah bahan atau sesuatu yang menjadi perantara bagi  menghasilkan 

sesuatu kesan.  

 



18 
 

       Medium dapat diertikan sebagai sarana yang digunakan untuk menyampaikan mesej 

daripada komunikator kepada khalayak. Dalam komunikasi antara manusia, medium 

yang paling dominan dalam berkomunikasi adalah pancaindera manusia seperti mata 

dan telinga. Mesej yang diterima oleh pancaindera selanjutnya diproses dalam fikiran 

manusia untuk mengawal dan menentukan sikapnya terhadap sesuatu, sebelum 

dinyatakan dalam tindakan (Hafid Cangara, 2011). 

1.9.4 Dakwah 
 

Dakwah sebahagian daripada aktiviti untuk mengajak atau menyeru seseorang untuk 

melakukan perubahan sikap, tingkah laku dan sebagainya. Kerja-kerja konkrit dan 

luhur dalam bentuk dakwah tadi masih sentiasa diperlukan oleh manusia dan 

kehidupannya sesama manusia (community) dan kehidupan (life) memaknai hakikat 

dakwah sebagai hal yang positif dan guna menuju serta kemajuan zaman. 

 
Dakwah adalah medium. Secara lebih meluas, dapat dinyatakan sebagai alat 

komunikasi yang boleh digunakan sebagai medium dakwah. Alat atau kaedah 

tersebut dapat dinyatakan sebagai medium dakwah apabila ditujukan untuk 

berdakwah. Semua alat itu bergantung kepada tujuannya, ada beberapa pendapat 

tentang medium, antara lain : 

a. Syeikh Ali Mahfudh dalam kitabnya Hidayatul Mursyidin, menyatakan 

bahawa dakwah mendorong manusia untuk berbuat kebajikan dan 

mengikut petunjuk (agama), menyeru mereka kepada kebaikan dan 

mencegah mereka daripada perbuatan mungkar agar memperolehi 

kebahagiaan dunia dan akhirat (Moh Ali Aziz, 2004). 



19 
 

b. Menurut Moh Natsir, dakwah mengandungi erti kewajipan yang menjadi 

tanggungjawab bagi seorang muslim dalam amar ma’ruf nahi munkar 

(Wahidin Saputra, 2011). 

c. Al-Bayanuni, hanya membahagikan medium dakwah kepada dua, iaitu 

media materi (madiyyah) dan bukan materi (ma’nawiyyah). Yang disebut 

materi adalah semua yang diterima oleh pancaindera untuk membantu 

pendakwah dalam misi dakwahnya, seperti ucapan, gerakan, alat-alat, 

perbuatan dan sebagainya. Jika tidak boleh diterima oleh pancaindera, 

iaitu perasaan (hati) dan fikiran, maka dinamakan sebagai medium bukan 

materi seperti keimanan dan keikhlasan pendakwah (Syaiful Bahri, 

2006). 

Menurut M. Nasir (2006) dakwah mengandungi akibat dalam penerapannya iaitu : 

i   Dakwah mahulah bersih dari rasa benci dan permusuhan 

ii  Tutur kata dengan pelaku dakwah harus bersendikan (Halik karimah) 

iii  Menjauhi sifat yang berkesan membuka aib sesama manusia 

iv  Menciptakan kondisi yang bersahabat dengan objek dakwah agar tanggungjawab 

untuk meneruskan mesej-mesej kepada rakan-rakan yang lain sebagai kelanjutan 

dari maklumat dakwah yang diterimanya. 

 

Dalam hal ini dakwah harus tampil aktual, fakta dan kontekstual, aktual ertinya 

dakwah harus mampu menyelesaikan persoalan kekinian yang sedang menjadi 

perbincangan dalam masyarakat, fakta ertinya konkrit dan nyata sesuai dengan 

keadaan yang sebenarnya manakala konstekstual ertinya relevan dan menyentuh 

persoalan yang dihadapi oleh masyarakat. Kerana itu memilih kaedah yang tepat 

menjadi sebahagian dari strategi dakwah.  



20 
 

Dalam pemikiran Fadhlan Al-Garamatan, Ahmad Fadhilah (2007) menunjukkan 

bahawa dakwah adalah merupakan suatu cara untuk menggerakkan hati seseorang 

serta membina kesedaran untuk selalu mengingat Allah SWT, untuk selalu taat 

kepada Allah SWT, juga memberikan penjelasan kepada orang lain untuk sentiasa 

mengerjakan apa yang Allah sudah perintahkan, dan menjauhi apa yang sudah Allah 

SWT larangkan. Melalui aktiviti dakwah, maka umat Islam akan memiliki kualitas 

yang baik.  

1.9.5 Tradisi  
 

Kehidupan manusia tidak terlepas daripada perubahan nilai meskipun telah banyak 

pengaruh kebudayaan yang baharu menghampirinya. Perubahan ini tidak lain adalah 

warisan nenek moyang yang secara turun-temurun diamalkan oleh setiap bangsa. 

Sehingga kini, meskipun berada dalam era industrialisasi, perubahan ini masih 

menjadi bahagian yang diperolehi oleh kehidupan manusia sebagai kesetiaan 

terhadap warisan nenek moyang terus menjadi pengetahuan setempat dan tetap tidak 

dilupakan. Ini kerana apabila melanggar suatu tradisi yang ada dianggap tidak baik 

selagi tradisi itu tidak bertentangan dengan norma-norma agama (Muhammad Ramli, 

2010). 

 

Tradisi adalah Purwanto (2007) kompleks yang meliputi pengetahuan, kepercayaan, 

kesenian, moral, hukum, adat istiadat dan lain-lain yang berkaitan dengan 

kemampuan dan kebiasaan manusia sebagai anggota masyarakat.  

Ilyas Upe (2013) Islam dan tradisi lokal, Islam sebagai agama, sentiasa terkait dua 

hal utama iaitu: pertama, perkara substansial yang sering disebut ibadah Sunnah, 

(mahdah maupun ghoiru mahdah), kedua berhubungan dengan kebiasaan (tradisi) 



21 
 

yang berkembang dalam masyarakat. Namun demikian tradisi seringkali atau seakan-

akan tidak dapat dibedakan sekalipun dapat dipisahkan, misalnya penggunaan beduk 

di masjid dibunyikan menjelang solat jumaat atau setiap solat lima waktu, ertinya 

penggunaan beduk hanyalah perkara tradisi (kebiasaan) yang dapat terjadi di 

masyarakat Islam. Namun memiliki fungsi keterkaitan dengan pelaksanaan solat, 

beduk hanya berfungsi sebagai pengingat solat. 

Terdapat banyak tradisi yang berkembang dalam masyarakat sebagai bentuk 

kebudayaan lokal membaca selawat nabi atau membaca surah yasin setiap malam 

jumaat maknanya adalah membangun tradisi dan melestarikan tradisi yang baik yang 

tidak bertentangan dengan ajaran Islam, ertinya tetap melestarikan yang lama (yang 

baik) dan mencari tradisi yang baru.   

Mengikuti teori sosial lainnya, apa yang dinamakan tradisi lokal seperti dalam 

masyarakat Islam Indonesia sebenarnya sejalan dengan apa yang dinamakan dengan 

local wisdom atau social capital (modal sosial) yang berwujud modal kultural 

khususnya dalam tradisi keagamaan Islam. 

1.9.6 Sikap  
 

Sikap adalah suatu bentuk evaluasi atau reaksi perasaan. Sikap seseorang terhadap 

suatu objek adalah perasaan mendukung atau memihak mahupun perasaan yang tidak 

mendukung atau tidak memihak. Secara spesifik, Louis Thurstone memformulasikan 

sikap sebagai kesan positif atau kesan negatif terhadap suatu objek psikologi (Azwar, 

2011). 

Melalui golongan ahli Psikologi Sosial dan Psikologi Keperibadian seperti Bogardus, 

Mead dan Gordon Allport (Azwar, 2011), memberi pengertian yang sikap dengan 



22 
 

lebih kompleks. Menurut mereka, sikap merupakan persediaan untuk bertindak balas 

terhadap suatu objek dengan kaedah tertentu, secara umum mentakrifkan sikap 

sebagai “suatu pola perilaku, rendensi atau antisipatif, predisposisi untuk 

menyesuaikan diri dalam situasi sosial, atau dalam erti kata lain, sikap adalah respon 

terhadap stimuli sosial yang telah disesuaikan dengan keadaan”.   

1.10 Rumusan 
 
 
Fenomena kehidupan di dunia ini dihiasi dengan pelbagai kenikmatan, kemewahan, 

keindahan serta keinginan yang melampaui batas, sehingga manusia hampir lupa 

bahawa kehidupan ini tidak hanya sampai di sini, di mana bumi dapat dipijak, 

dimana langit dapat dilihat dengan mata kasar. Namun, ada kehidupan yang lebih 

baik dan lebih abadi, iaitu akhirat, suatu kehidupan yang lebih menjanjikan 

kebahagiaan yang tidak akan berakhir. 

Walau bagaimanapun, tidak semua manusia menyedari hal tersebut, sekalipun 

banyak peristiwa dan contoh yang telah dilihat sedikitpun manusia belum ingin 

menerima kenyataan itu, walaupun  kematian sentiasa berlaku dalam kalangan kita 

semua. Apabila mengingati kematian, ia merupakan suatu perkara yang sangat 

menakutkan dan menggelisahkan. Manusia tidak akan dapat lari daripada kematian 

sehingga manusia berjumpa dengan sang Malaikat Maut, pencabut segala 

kenikmatan. 

Jika manusia meyakini bahawa ada kehidupan setelah kematian melalui proses yang 

panjang, ia perlu disertai dengan keimanan sehingga segala sesuatu yang dialami di 

dunia ini akan dihadapi sesuai dengan kekuatan dan kemampuan yang telah 

dititipkan oleh Allah SWT ke dalam hati dan jiwa manusia.  



23 
 

Perilaku manusia dalam menerima fenomena dan proses kematian tidaklah sama, ada 

yang sangat memilukan, menyakitkan, bahkan menyesali apa yang Allah SWT telah 

tentukan, sebaliknya ada yang menerima dengan sukacita, berlapang dada, dan itulah 

keyakinan yang sentiasa dipahatkan. Hal ini memerlukan pengetahuan tentang 

hakikat kematian, kesedaran yang maksima, sikap menerima setiap apa yang 

ditetapkan oleh Allah SWTuntuk kita di dunia dan akhirat.  

Salah satu naskhah yang menjadi medium dakwah adalah Naskhah Tulkiyamat. 

Naskhah Tulkiyamat ketika dibaca menggunakan bahasa Makassar dan tulisan Arab, 

yang mengandungi kisah-kisah atau mesej keagamaan yang dikaitkan dengan 

kehidupan akhirat, diawali dengan kejadian atau penciptaan Nabi Adam A.S saat 

manusia menghadapi sakaratul maut, jawapan roh terhadap Malaikat Maut ketika 

akan dicabut nyawanya, proses yang berlaku ketika jasad terpisah dengan roh, saat 

mayat akan dimandikan, lalu diusung di atas keranda menuju ke perkuburan 

sehingga amal baik dan buruk diperhitungkan, seterusnya ke syurga ataupun neraka. 

Dalam kalangan masyarakat Makassar yang berada di Kecamatan Sanrobone, 

pembacaan Naskhah Tulkiyamat masih diamalkan, kerana diyakini bahawa dengan 

membaca dan didengari oleh keluarga dan masyarakat disamping berdakwah juga 

menjadi pahala kebajikan jika yang mendengar ada niat untuk mengubah perilaku, 

sikap dan perkataan kearah yang lebih mulia dan menjadi teladan bagi masyarakat 

(Ambo Gani, 1990). 

Untuk mengubah sikap dan perilaku seseorang bukanlah mudah seperti 

menterbalikkan telapak tangan, memerlukan strategi dan kesedaran yang konsisten, 

mendengarkan Naskhah Tulkiyamat yang dibaca oleh imam yang sangat 



24 
 

berpengalaman ternyata bukanlah serta merta. Sikap dan perilaku memerlukan proses 

yang memakanmasa yang lama untuk meningkatkan keimanan dalam diri seseorang. 

Cabaran yang dihadapi melalui penggunaan medium yang bersifat tradisional ini, 

melalui Naskhah Tulkiyamat, di samping banyak medium dakwah yang ditawarkan 

berupaya untuk mempertahankan tradisi pembacaan, melalui variasi yang lebih 

berunsurkan Islam dan bukan hanya sekadar dibaca, tetapi ada penjelasan di sebalik 

pembacaan sehingga pendengar berasa senang untuk terus mendengar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 
 

BAB DUA 
TINJAUAN  LITERATUR 

 

2.1 Pengenalan 
 

 Usaha untuk mencipta disiplin ilmu berkaitan aksara bermula dengan proses 

menyimpan idea dalam konteks pemikiran manusia yang dihasilkan daripada bahasa 

yang diungkapkan secara lisan. Dalam hal ini, aksara merupakan salah satu bidang 

penyelidikan yang dapat dianggap sebagai tanda atau simbol sekunder bagi mewakili 

bahasa lisan. Dalam erti kata lain, aksara merupakan sistem untuk berkomunikasi 

yang dihasilkan melalui pembinaan asas yang kompleks.  

Naskhah Tulkiyamat dianggap sebagai medium dakwah yang amat mudah diterima 

oleh masyarakat kerana bahasa Makassar digunakan untuk menerangkan teksnya 

walaupun sumber asalnya ditulis dalam bahasa Arab. 

 
Bab ini membincangkan tentang konsep dan teori berkenaan dengan naskhah, yang 

ditemui dalam beberapa buah siri penulisan seperti Jurnal, disertasi atau buku yang 

berkaitan dengan kajian naskhah, termasuk hubungan antara budaya dan komunikasi 

yang terdapat dalam masyarakat di Daerah Sanrobone, khususnya tradisi pembacaan 

Naskhah Tulkiyamat. 

2.2 Profil Daerah Takalar  
 

Daerah Takalar yang diwujudkan pada tanggal 10 Februari 1960, proses 

pembentukannya melalui episod perjuangan yang panjang. Sebelum ini, Takalar 

sebagai Onder Afdeling yang termasuk dalam daerah Swatantra MAKASSAR 

beserta Onder Afdeling Makassar, Gowa, Maros, Pangkajene Kepulauan dan 

Jeneponto. 



26 
 

Onder Afdeling Takalar, menaungi sesetengah daerah, iaitu (Daerah 

Polombangkeng, Daerah Galesong, Daerah Topejawa, Daerah Takalar, Daerah 

Laikang, Daerah Sanrobone. Setiap Daerah diperintah oleh seorang Ketua 

Pemerintah yang dikenali sebagai Bangsawan, kecuali Daerah Topejawa diperintah 

oleh Ketua Pemerintah yang dikenali sebagai Lo’mo. 

 
Perjuangan yang berpanjangan yang ditempuhi oleh masyarakat Daerah Takalar 

akhirnya tamat setelah pembentukan Undang-Undang RI Nombor 29 Tahun 1959 

(LN Nombor 74 Tahun 1959), tentang Pembentukan Daerah-Daerah Peringkat II di 

Sulawesi Selatan yang melibatkan Daerah Takalar. Berdasarkan Undang-Undang 

Nombor 29 Tahun 1959, sejak tanggal 10 Februari 1960, terbentuklah Daerah 

Takalar, dengan Bupati, iaitu Ketua Daerah (Pertama) adalah Encik H. Donggeng 

Dg. Ngasa  seorang Pamongpraja Senior (Pegawai Pentadbiran Negara). 

 

Seterusnya, Peraturan Daerah (Perda) Daerah Takalar Nombor 13 Tahun 

1960 menetapkan bahawa Pattallassang  sebagai Ibu Negeri Daerah Takalar. Melalui 

Peraturan Daerah (Perda) Kabupaten Takalar Nombor 7 Tahun 1990 menetapkan 

Tanggal 10 Februari 1960 sebagai Hari Penubuhan Daerah Takalar. 

 

Dari segi geografi, Daerah Takalar terletak di bahagian selatan Wilayah Sulawesi 

Selatan dengan jarak 40 km dari Bandar Makassar dan terletak di antara 

5031 sehingga50381  arah selatan dan di antara 1990221 sehingga 1990391  Arah Timur 

dengan keluasan wilayah sebanyak 566,51 Km2, yang terdiri daripada kawasan hutan 

seluas 8.254. Ha (14,57%), sawah seluas 16.436, 22 Ha (29,01%), ladang tebu PT. 

XXXII seluas 5.333,45 Ha (9,41%), tambak seluas 4.233,20 Ha (7,47%), tanah 



27 
 

seluas 3.639,90 Ha (6,47%),  kebun campuran seluas 8.932,11 Ha (15,77%), 

perkarangan seluas 1,929,90 Ha (3,41%) dan lain-lain seluas 7.892,22 Ha (13,93%). 

 
 
 

Rajah 2.1. Peta Pentadbiran Daerah Takalar 
 

Sempadan batas wilayah Daerah Takalar adalah seperti berikut :  

1. Sebelah Utara dengan Bandar Makasar dan Daerah Gowa 

2. Sebelah Selatan dengan Laut Flores 

3. Sebelah Barat dengan Selat Makassar 

4. Sebelah Timur dengan Daerah Jeneponto dan Daerah Gowa 

 
Wilayah Daerah Takalar terdiri daripada  9 (sembilan) Kecamatan iaitu :  

1. Kecamatan Manggarabombang 

2. Kecamatan Mappakasunggu 

3. Kecamatan Polombangkeng Selatan 

4. Kecamatan Polombangkeng Utara 

5. Kecamatan Galesong Selatan 

6. Kecamatan Galesong Utara 



28 
 

7. Kecamatan Pattalassang 

8. Kecamatan Galesong 

9. Kecamatan Sanrobone 

 
Jumlah penduduk Daerah Takalar menurut Badan Pusat Statistik (BPS) Daerah 

Takalar tahun 2016 adalah seperti berikut : 

 

Jadual 2.1   

Penduduk Daerah Takalar Diperincikan Mengikut Kecamatan 2010-2016 
 

Kecamatan   2010   2011   2015  2016 
01. Mangarabombang 36.810 37.058 38.381 38.653 
02. Mammpakasunggu 15.189 15.291 15.887 16.010 
03. Sanrobone 15.520 13.410 13.885 13.595 
04. Polombangkeng Selatan 26.842 27.023 28.070 28.287 
05. Pattalassang 34.834 35.079 37.809 38.394 
06. Polombangkeng Utara 45.976 46.286 48.766 49.288 
07. Galesong  Selatan 29.953 24.094 25.395 25.668 
08. Galesong 37.949 37.747 40.012 40.481 
09. Galesong Utara 36.084 36.328 38.721 39.228 

Kabupaten Takalar      270.491      272.316      286.906 289.978 
SUMBER: Kabupaten Takalar dalam Angka 2016 
 
 

 
Manakala, pembahagian jumlah penduduk mengikut jenis kelamin secara terperinci 

dapat dilihat dalam Jadual 2.2 seperti di bawah:   

Jadual 2.2  

Penduduk Daerah Takalar Diperincikan Mengikut Kecamatan dan Jantina 
 

Kecamatan  Lelaki Perempuan Jumlah 
01. Mangarabombang  18.498 20.155 38.653 
02. Mappakasunggu  7.548 8.462 16.010 
03. Sanrobone  6.574 7.385 13.595 
04. Polombangkeng Selatan 13.303 14.984 28.287 
05. Pattallassang  18.172 20.222 38.394 
06. Polombangkemg Utara 23.916 25.372 49.288 
07 .Galesong Selatan  12.205 13.463 25.668 
08. Galesong  19.955 20.536 40.491 
09. Galesong Utara  19.210 20.018 39.228 

Daerah Takalar  139.381 150.597     289.978 
SUMBER: Kabupaten Takalar dalam Angka 2016 
 
 
 



29 
 

Topologi wilayah Daerah Takalar terdiri daripada pantai, daratan dan perbukitan. Di 

bahagian barat adalah kawasan pantai dan dataran rendah dengan kemiringan 0-3 

darjah, manakala ketinggian ruang bervariasi antara 0-25 m, dengan batuan 

geomorfologi dataran didominasi oleh endapan aluvium, endapan rawa pantai, batu 

kapur, terumbu dan tufa serta beberapa tempat batuan lelehan basal. Daerah Takalar 

dilewati oleh 4 buah sungai, iaitu Sungai Jeneberang, Sungai Jenetallasa, Sungai 

Pamakkulu dan Sungai Jenemarrung. Bagi keempat-empat sungai tersebut telah 

dibuat empangan bagi pengairan sawah seluas 13.183 Ha. 

 
Dari segi hidrologi, Daerah Takalar beriklim tropika yang mengalami dua musim, 

iaitu musim hujan dan kemarau. Musim hujan biasanya terjadi antara bulan 

November hingga bulan Mei. Purata tadahan hujan bulanan pada musim hujan antara 

122,7 mm hingga 653,6 mm dengan purata dahan tertinggi harian adalah sebanyak 

27.9 darjah celcius (Oktober) dan terendah adalah sebanyak 26.5 darjah celcius 

(Januari-Februari). Suhu udara terendah secara puratanya antara 22.2 hingga 20.4 

darjah celcius pada bulan Februari-Ogos dan tertinggi pula sebanyak 30.5 hingga 

33.9 darjah celcius pada bulan September-Januari. 

 

Berdasarkan kedudukan geografinya, Daerah Takalar dapat dibahagikan kepada 3 

bahagian, iaitu: 

 
a. Daerah Takalar bahagian Timur (meliputi kawasan Polombangkeng Utara dan 

Polombangkeng Selatan) merupakan sebahagian dataran rendah yang cukup 

subur dan sebahagiannya pula merupakan bukit-bukit (Gunung Bawakaraeng). 

Wilayah ini merupakan kawasan yang sesuai untuk pertanian dan perladangan. 



30 
 

b. Daerah Takalar bahagian Tengah (kawasan Pattalassang; Bandar Takalar) 

merupakan dataran rendah dengan tanah yang agak subur. Ia merupakan 

kawasan yang sesuai untuk pertanian, perladangan dan perikanan. 

 c.   Daerah Takalar bahagian Barat (meliputi Mangarabombang, Galesong Utara, 

Galesong Selatan, Galesong Kota, Mappakasunggu dan Sanrobone) 

merupakan sebahagian dataran rendah yang cukup subur untuk pertanian dan 

perladangan, sebahagiannya merupakan daerah pesisir pantai yang sesuai 

untuk perternakan dan perikanan. Potensi ikan terbang, telur ikan terbang, dan 

rumput laut di wilayah ini dilihat mempunyai potensi yang tinggi untuk 

dikembangkan. 

 
Kekayaan sumber alam semula jadi yang dinikmati oleh penduduk di Daerah Takalar 

meliputi bidang perikanan, pertanian, perladangan dan penternakan. Keluasan 

kawasan penternakan ikan pada tahun 2006 adalah sekitar 4.856 ha, penternakan ikan 

seluas 4.343 ha yang tersebar di hampir setiap Kawasan Pengeluaran ikan laut di 

Daerah Takalar pada tahun 2006 mencecah 26.776 tan. Selain itu, Daerah Takalar 

terkenal sebagai pengeluar ikan terbang dan rumput laut. Dalam Program Gerbang 

Emas Daerah Takalar sangat berpotensi untuk dijadikan sebagai pusat inkubator 

pengembangan rumpai laut. 

 
Takalar adalah salah sebuah daerah penyangga Bandar Makassar. Kota Makassar 

adalah  Ibu Negara sekaligus pusat ekonomi bagi Sulawesi Selatan dan kawasan 

Indonesia Timur. Bidang ekonomi di Daerah Penyangga di Takalar dilihat bersifat 

positif, jika Daerah Takalar dapat mengandaikan dengan baik perkembangan yang 

pesat berlaku dalam kegiatan industri di Bandar Makassar,  iaitu dengan 



31 
 

menyediakan ruang alternatif bagi pembangunan kawasan industri yang representatif, 

kondusif dan strategik. 

 
Sebahagian wilayah di Daerah Takalar merupakan kawasan pesisir pantai, iaitu 

sepanjang 74km meliputi Kecamatan Mangarabombang, Kecamatan 

Mappakasunggu, Kecamatan Sanrobone, Kecamatan Galesong Selatan, Kecamatan 

Galesong Kota dan Kecamatan Galesong Utara. Sebagai wilayah pesisir yang juga 

telah dilengkapi dengan kemudahan pelabuhan walaupun pelabuhan tersebut tidaklah 

begitu besar.  Daerah Takalar memiliki akses perdagangan serantau, nasional bahkan 

antarabangsa. Kedudukan geografi yang strategik ini menjadikan Takalar sebagai 

alternatif terbaik untuk pelaburan dan penanaman modal. 

 
Melalui kemudahan pelabuhan yang ada, Takalar memiliki keupayaan akses serantau 

dan nasional sebagai pintu masuk baharu bagi kegiatan perindustrian dan 

perdagangan untuk kawasan Indonesia Timur setelah Makassar mengalami kepesatan 

ekonomi. Demikian pula dengan sokongan dari segi sarana dan prasarana 

pengangkutan darat, seperti; akses jalan menuju Bandar Makassar, jarak yang agak 

tidak jauh dari pelabuhan Soekarno-Hatta Makassar, jalan dan sarana pengangkutan 

laut yang  memadai berupa pelabuhan atau dermaga, Takalar bersedia menunjang 

aktiviti perdagangan di peringkat antarabangsa. 

 

2.2.1 Profil Kecamatan Sanrobone 
 

Menurut Dg Tola, salah seorang tokoh agama mengatakan bahawa nama Sanrobone 

diambil bersempena dengan kisah seorang raja dahulu kala yang menghidap penyakit 

yang serius dan tidak ada sesiapa pun yang dapat menyembuhkan penyakitnya. 

Akhirnya, raja itu menemui seorang dukun (Bahasa Makassar Sanro) yang berasal 



32 
 

dari Daerah Bone, dukun tersebut berjaya menyembuhkan penyakit baginda. 

Kemudian, baginda bertitah bahawa kerajaan ini dinamakan kerajaan Sanrobone. 

 
Sanrobone adalah salah sebuah kecamatan daripada 9 Kecamatan yang ada di Daerah 

Takalar. Sempadan wilayahnya adalah seperti berikut: 

(1) Sebelah Utara bersempadan dengan Kecamatan Galesong Selatan 

(2) Sebelah Timur bersempadan dengan Kabupaten Gowa 

(3) Sebelah Selatan bersempadan dengan Kecamatan Mappakasunggu 

(4) Sebelah Barat bersempadan dengan Selat Makassar 

 

Kecamatan Sanrobone memiliki 6 Desa iaitu : 

1) Desa Lagaruda 

2) Desa Sanrobone 

3) Desa Banyuanyara 

4) Desa Paddinging 

5) Desa Ujung Baji 

6) Desa Tonasa 

 

Jadual 2.3   

Taburan Penduduk, Rumah Tangga dan Kepadatan Penduduk Setiap Desa di 
Kecamatan Sanrobone Tahun 2016 

 
Desa Penduduk Rumah 

Tangga 
Kepadatan Purata 

ART 
Nisbah 
Jantina 

Laguruda 1.483 321 32,09 4,51 88 
Sanrobone 2.683 541 424,53 4,69 94 
Banyuanyara 2.868 674 361,66 4,31 88 
Paddinging 1.854 481 550.15 3,71 90 
Ujung Baji 2.180 500 658,61 4,23 85 
Tonasa 2.797 562 728,39 4,78 86 

Jumlah 13.865 3.079 472,24 4,38 88 
 
Sumber :Statistik Daerah Kecamatan Sanrobone 2016 



33 
 

Jadual 2.4    

Tempat Ibadah di Setiap Desa/Kelurahan di Kecamatan Sanrobone Tahun 2016 
 

Desa/Kecamatan Masjid Langgar Gereja  Vihara Kuil 

Laguruda 4 1 - - - 
Sanrobone 4 - - - - 
Banyuanyara 6 - - - - 
Paddinging 3 - - - - 
Ujung Baji 5 - - - - 
Tonasa 6 - - - - 
Jumlah 29 1 - - - 

   
Sumber Data: Kecamatan Sanrobone Pada Tahun 2016 

 

Jadual 2.5 
 
Sarana Komunikasi Menurut Jenisnya di Setiap Desa di Kecamatan Sanrobone Pada 
Tahun 2016 

 
Desa/Kecamatan Pejabat Pos Televisyen Radio Telefon 

Laguruda - 321 26 - 
Sanrobone - 541 36 - 
Banyuanyara - 674 73 - 
Paddinging - 481 16 - 
Ujung Baji - 500 44 - 
Tonasa - 562 32 - 
Jumlah - 3.079 227 - 

 
Sumber Data: Kecamatan Sanrobone Pada Tahun 2016 

2.2.2 Sistem Kekeluargaan 
 

Masyarakat Makassar yang bermukim di Kecamatan Sanrobone pada umumnya 

masih mengamalkan sistem kekeluargaan yang bersifat dua hala (bilateral), sesuai 

dengan prinsip dua hala tersebut, maka hubungan kekeluargaan setiap orang dapat 

ditelusuri lembarannya melalui dua saluran, iaitu institusi kekeluargaan dipilih 



34 
 

daripada ayah ataupun ibu. Dalam hal ini, sistem kekeluargaan terbentuk melalui dua 

cara, iaitu perkahwinan dan kelahiran. 

 
Istilah kerabat atau keluarga yang digunakan dalam Bahasa Makassar adalah bija 

pammanakkang. Ia membawa makna kumpulan yang terbentuk melalui kelahiran 

dan bija passarikbattangang pula terbentuk melalui perkahwinan.  

 
Kumpulan dalam unit sosial yang paling kecil disebut sebagai bija pammanakkang 

sibatu balla (rumah tangga). Konsep ini mempunyai kesan-kesan sosial bahawa 

setiap individu dalam keluarga terikat dalam kesatuan sosial, budaya, ekonomi dan 

agama. Demikian pula apabila seseorang ahli keluarga mendapat musibah, terutama 

yang berkaitan dengan masalah siri’ (harga diri, rasa malu). Maka, seluruh ahli 

keluarga bertanggungjawab untuk menegakkan kembali maruah keluarganya, bahkan 

ahli keluarga yang lebih jauhpun biasanya turut sama bertanggungjawab terhadap 

ahli keluarga yang lain bagi membela dan mempertahankan maruah keluarganya. 

 
Bagi orang Bugis dan Makassar, dengan menghayati pengertian maruah (siri’) 

,mereka berasa bertanggungjawab terhadap diri mereka sendiri untuk 

mempertahankan suatu nilai yang dihormati. Nilai yang dihormati, dihargai dan 

dimiliki oleh mereka pastinya mempunyai pengertian yang sangat besar bagi seluruh 

ahli keluarga.  

 

2.2.3 Sistem Stratifikasi Sosial 
 

Masyarakat Makassar yang berada di Kecamatan Sanrobone telah mengenali sistem 

sosial berdasarkan keturunan. Pada masa silam,  masyarakat setempat terbahagi 

kepada tiga peringkat menurut asal-usul keturunannya masing-masing terdiri 



35 
 

daripada keturunan yang dinamakan sebagai bija karaeng, bija tusamarak serta bija 

ata. 

 
Bija Karaeng adalah keturunan bangsawan Makassar, mereka biasanya dihormati, 

bahkan juga ditaati oleh masyarakat umum, bija karaeng secara umumnya dapat 

dikenali melalui gelaran bangsawan yang digunakan baik dalam istilah sapaan atau 

sebutan. Gelaran bangsawan yang lazimnya digunakan oleh penduduk setempat 

adalah karaeng, sebagai gelaran yang diletakkan di hadapan nama seseorang serta 

istilah daeng yang biasanya diletakkan dibelakang nama seseorang. 

 
Bagi masyarakat yang masih mempunyai pertalian persaudaraan dengan keluarga 

karaeng, namun kehidupannya biasa-biasa sahaja maka biasanya mendapat gelaran 

daeng, mereka adalah keturunan orang baik-baik walaupun tidak dikira sebagai 

penguasa wilayah atau memegang jawatan penting dalam sistem pemerintahan. 

 

Bija Tusamarak, adalah kelompok yang berasal daripada keturunan keluarga biasa, 

mereka bukan dari kalangan bija karaeng, namun bukan pula dari kalangan belia. 

Golongan tusamarak tersebut termasuk lapisan kedua dalam sistem stratifikasi sosial 

orang Makassar. 

 
Lapisan ketiga adalah bija ata, iaitu mereka yang berasal daripada hamba sahaya. 

Pada dasarnya, salah satu golongan ata inilah yang berasal daripada keturunan ayah 

atau ibu. Ata dapat diwariskan kepada keturunan seorang tuan atau apabila 

dikehendaki yang berkaitan dengan orang yang meninggal dunia.   

 
Stratifikasi sosial yang telah diketahui dalam masyarakat Sulawesi Selatan pada 

umumnya termasuk di Daerah Takalar adalah berdasarkan keturunan. Susun lapis ini 



36 
 

adalah lumrah sebagai masyarakat yang terbentuk hasil daripada kerajaan yang 

mengagungkan sistem keturunan. Susun lapis yang lain timbul melalui 

perkembangan nilai-nilai yang dianggap berharga oleh masyarakat. Saat ini, selain 

keturunan, kekayaan, kuasa, pendidikan dan keimanan pula dianggap sebagai sesuatu 

yang bernilai tinggi (Ajiep Pandindang, Tradisi Masyarakat Islam di Sulawesi 

Selatan Makassar, 2003). 

 
Gelaran bangsawan hanya diperolehi berdasarkan kelahiran. Dalam hal ini, ayah dan 

ibu memegang peranan untuk menentukan stratifikasi sosial seseorang. Oleh itu, 

perkahwinan merupakan salah satu cara untuk meningkatkan status seseorang. Strata 

berdasarkan kekayaan telah wujud. Orang-orang yang memiliki harta kekayaan yang 

banyak akan dilayan secara terhormat, lebih-lebih lagi apabila orang tersebut 

disenangi dan dikenali oleh masyarakat. Kekayaan seseorang hanya meletakkan 

dirinya dalam kelompok yang disegani dan dihormati, tetapi tidak memberi kesan 

tambahan bagi gelaran seperti andi, karaeng atau daeng.   

 
Menurut Sugira Wahid, gelaran penguasa Desa terdapat dalam persekitaran kerajaan 

Gowa pada fasa terakhir perkembangannya, dapat digambarkan seperti berikut: 

1) Gallarang, seperti Gallarang Mangasa, Gallarang Tombolo. 

2) Anrongguru, seperti Anrongguru Lempangang, Anrongguru Moncobalang. 

3) Daeng, Daeng Palangga, Daeng Paku 

4) Batang Banoa, seperti Batang Banoa Bajeng, Batang Banoa Pammase. 

5) Jannang, seperti Jannang Gentungang, Jannang Data 

6) Aruk, seperti Aruk Pao. 

 



37 
 

Kepimpinan yang berkembang di peringkat pusat kerajaan, kepimpinan pinawang 

nampaknya lebih bersifat fungsional. Terdapat dua jawatan yang dikembangkan di 

pusat pemerintahan kerajaan ini. Pertama, jawatan eksekutif, dipegang oleh keluarga 

bangsawan Gowa sendiri. Kedua-dua jawatan perundangan tetap dipegang oleh 

keluarga Bate. Perkara ini telah lama dilaksanakan dan ia seterusnya berkembang 

serta dikaitkan dengan sejarah pelantikan raja yang pertama, tumanurung (Sugira 

Wahid; Orang Makassar). Daripada keseluruhan jawatan di pusat pentadbiran 

kerajaan, yang tinggal pada fasa terakhir pemerintahan kerajaan dapat dinyatakan 

seperti berikut: 

1. Sombaya (raja Gowa) 

2. Tumabbicara Butta (mangkubumi) 

3. Tumailalang Towa (penasihat utama) 

4. Tumailalang Lolo (penasihat muda) 

5. Tukkajannangngang (panglima perang) 

6. Paccallaya (ketua badan perundangan) 

7. Bate Salapanga (sembilan bate yang menjadi ahli badan perundangan) 

 
Oleh sebab lapisan ini bersifat sosial, maka mobilitinya tampak dengan jelas dalam 

perkembangan riwayat hidup seseorang. Darah bangsawan dapat dijejaki berdasarkan 

riwayat mengenai keturunan seseorang. Keluarga yang mempunyai pertalian yang 

amat kuat dengan penguasa yang memegang jawatan sementara, dalam urusan 

jawatan dan kuasa, akan lebih memperlihatkan darah kebangsawanannya melalui 

pemegang kuasa itu. Harta kekayaan berupa pemilikan tanah warisan juga menjadi 

petanda yang jelas bagi lapisan ini (Sugira Wahid, 2010). 



38 
 

Masyarakat di Daerah Takalar sebahagiannya adalah nelayan. Mereka juga 

mengetahui tentang strata punggawa dan sawi. Susun lapis ini timbul disebabkan 

oleh sawi, iaitu pekerja yang memerlukan pekerjaan, modal dan perlindungan, di 

samping punggawa sebagai pemilik modal dan perahu yang menjadi tempat 

bergantung kepada para sawi. Di sini mungkin memperlihatkan hubungan diantara 

punggawa dan sawi yang lebih bersifat hubungan patron pelanggan. 

 
Kealiman ataupun pengetahuan agama yang dimiliki oleh seseorang merupakan 

wahana untuk mendapatkan penghargaan dalam masyarakat. Hal ini disebabkan oleh 

masyarakat di Takalar umumnya beragama Islam dan hampir semua kegiatan 

keagamaan memerlukan bantuan dan bimbingan daripada orang yang soleh dan alim. 

Pengetahuan agama belum cukup untuk memasuki strata ini kerana keimanan dan 

tingkah laku yang mencerminkan sifat orang-orang yang taat beragama juga 

diperlukan. Ulama dan tokoh agama di Takalar selain berasal daripada keturunan 

Sayyid, ada juga yang berasal daripada keturunan bangsawan dan juga golongan 

biasa.  

 
Pendidikan yang diperolehi oleh seseorang juga merupakan alat untuk mencapai 

tahap status sosial tertentu. Ini kerana orang yang memiliki tahap pendidikan yang 

tinggi kemungkinan akan mendapat pekerjaan atau jawatan yang tinggi. Selain itu, 

orang yang memiliki ilmu yang tinggi selalunya menjadi rujukan masyarakat dalam 

pelbagai bidang. Kedudukan strata bangsawan di Takalar dan Sulawesi Selatan pada 

umumnya tidak sekukuh dahulu, sudah banyak simbol-simbol kebangsawanan yang 

telah mengalami perubahan dari segi makna dan fungsinya seperti dalam upacara-

upacara keagamaan dan perkara yang tinggal hanyalah penghormatan dengan 



39 
 

meletakkan mereka di barisan hadapan sahaja dalam majlis perkahwinan, akikah, 

maulid, dan lain-lain. 

2.2.4 Sistem Kepercayaan 
 

Dalam hidup bermasyarakat serta pengkelasan sosial juga terdapat aktiviti-aktiviti 

keagamaan. Penyatuan masyarakat merupakan interaksi antara orang-orang yang 

hidup dengan orang-orang yang sudah mati. Nenek moyang mereka diperlakukan 

sebagai pelindung dan dihormati dengan tujuan untuk kebaikan dan keselamatan bagi 

anak dan cucunya. 

 
Sebelum kedatangan Islam di Sulawesi Selatan sekitar awal abad ke-17, masyarakat 

di Sulawesi Selatan telah menganut kepercayaan animisme dan dinamisme (nenek 

moyang) yang mereka warisi secara turun-temurun. Oleh sebab itu, tradisi 

keagamaan yang berkembang dalam masyarakat Sulawesi Selatan dapat dibahagikan 

kepada dua kategori, iaitu tradisi asli yang diwariskan sejak zaman nenek moyang 

dan tradisi keagamaan yang bersumberkan ajaran Islam. 

 
Tradisi keagamaan dari kategori pertama didasari oleh kepercayaan tentang adanya 

roh-roh nenek moyang dan dewata yang berpengaruh dalam kehidupan manusia. 

Roh-roh nenek moyang itu yang dianggap memelihara dan memberikan 

perlindungan kepada manusia dan kadang-kadang mereka berasa marah jika tidak 

diperhatikan dengan memberikan hadiah atau hidangan. Selain itu, ada pula roh-roh 

dan makhluk halus lainnya yang jahat yang mendatangkan malapetaka atau penyakit 

dan mengganggu kehidupan manusia. Oleh itu, dalam setiap peristiwa penting dalam 

kehidupan manusia perlu diadakan upacara-upacara dengan memberikan 

persembahan berupa hidangan serta menyampaikan harapan-harapan kepada roh-roh 



40 
 

tersebut agar mereka tidak marah dan tetap memberikan perlindungan kepada 

manusia. 

 
Dalam tradisi kepercayaan warisan nenek moyang ini, roh nenek moyang dianggap 

mempunyai tempat pemukiman khusus, antaranya adalah perkuburan atau batu-batu 

besar yang dikeramatkan yang biasa dikunjungi pada hari-hari tertentu serta 

dipersembahkan haiwan-haiwan tertentu. Tempat-tempat yang dikeramatkan itu, 

antaranya adalah kubur Syeikh Yusuf yang berada di Daerah Gowa. Selain tempat 

keramat, dahulu sebenarnya ada tempat-tempat khusus yang dibangunkan sebagai 

tempat persembahan roh-roh nenek moyang yang dikenali sebagai Saukang. Saukang 

biasanya dibina di tengah sawah, kebun atau di bawah pohon besar berupa replika 

rumah, didalamnya diletakkan benda-benda tertentu seperti piring, gelas atau 

pelbagai peralatan yang biasa digunakan oleh manusia. Dewasa ini fungsi Saukang 

beralih ke tempat-tempat atau kadang-kadang orang menyimpan di atas loteng atau 

bilik khusus. Saukang ini dianggap sebagai tempat roh nenek moyang yang datang 

pada bila-bila masa dan roh mereka perlu sentiasa dipuja (diberikan persembahan). 

Adapula kubur Karaeng Lolo Bayo (seorang pejuang) di Salekoa, kubur ini begitu 

keramat sehingga kebanyakan pelawat yang sering berkunjung ke makam tersebut, 

penjaga kubur tersebut ialah Dg Nompo ( Syamsuddin dg Ra’ga, wawancara). 

 
Selain kepercayaan-kepercayaan di atas, sebahagian masyarakat juga percaya tentang 

hari-hari pantang, dalam istilah orang Bugis dan Makassar disebut hari pemali 

(nakasa). Hari-hari nakasa merupakan hari-hari yang dilarang untuk melakukan 

pelbagai kegiatan dan tindakan, terutama tindakan-tindakan yang menentukan 

kehidupan manusia seperti berkahwin, memulakan aktiviti perniagaan, memulakan 

aktiviti penanaman padi, merantau atau berkelana serta mengadakan sesuatu majlis 



41 
 

atau upacara. Setiap majlis atau keramaian besar ditentukan tarikhnya terlebih dahulu 

agar tidak jatuh pada hari nakasa (Ajiep Padindang, 2003). 

 
Perjalanan sejarah semenjak penubuhan kerajaan-kerajaan tempatan di Sulawesi 

Selatan sehinggalah kedatangan Islam,  merupakan tempoh masa yang yang cukup 

panjang untuk mencorakkan kehidupan sesebuah masyarakat. Di samping 

kepercayaan kepada nenek moyang yang dianuti sekian lama sangat mempengaruhi 

tingkah laku masyarakat, keperibadian dan institusi-institusi yang ada telah diwarnai 

oleh nilai-nilai yang diagungkan oleh kerajaan-kerajaan di Sulawesi Selatan. Dalam 

keadaan dan situasi sedemikian, Islam diterima di Sulawesi Selatan. Hanya faktor 

yang menguntungkan Islam sahaja kerana ia datang melalui “pintu istana” sehingga 

mudah baginya untuk disebar dan diterima oleh masyarakat walaupun pelbagai usaha 

ke arah perpaduan (sinkretisme) yang mewarnainya. 

 
Keadaan ini menyebabkan perkaitan di antara adat dan syara’ (syariat) semakin 

dapat dirasai. Kaitan pertama ini dapat dilihat dalam sistem pangadereng atau 

pangadakkang masyarakat di Sulawesi Selatan, syara’ diperakui sebagai salah satu 

aspek pangadakkang. Itulah sebabnya sehingga simbol keramat masyarakat Sulawesi 

Selatan daripada angka “empat” (sulapa appa) berubah menjadi lima setelah syara’ 

diperakui sebagai aspek pangadakkang. Sistem pangadakang terdiri daripada empat 

aspek, iaitu ada, rapang, wari’ dan bicara, dan dicukupkan lima ketika Islam 

menyebarkan keislamannya dan dimasukkan juga unsur syara’ sebagai syariat Islam 

kedalam kehidupan masyarakat Bugis-Makassar. 

 
Islam diterima dan syara’ dijadikan (syariat Islam) sebagai unsur penyatuan melalui 

pangadakkang, maka institusi-institusi kehidupan sosial budaya orang Bugis-

Makassar mula berwajah baharu. Ini kerana syara’ memperlihatkan peranannya 



42 
 

dalam pelbagai tingkah laku kehidupan sosial budaya. Ketaatan orang Bugis-

Makassar kepada syara’ sama dengan ketaatan mereka kepada aspek-aspek 

pangadakang ( Suriadi Mappangara dan Irwan Abbas, 2003). 

2.2.5 Tradisi Masyarakat Islam di Daerah Takalar 
 

Proses awal kedatangan Islam di Sulawesi Selatan bermula dengan iman dan tauhid. 

Sendi-sendi kehidupan masyarakat dengan nilai-nilai kesusilaan yang bertujuan 

untuk menjunjung tinggi martabat dan darjat manusia menurut fitrah ajaran Islam, 

kebanyakannya diperolehi daripada konsep siri’ yang disesuaikan dengan nilai 

kemanusiaan menurut Islam. Oleh kerana sifat-sifat penyesuaian, maka penerimaan 

sara’ ke dalam pangadakkang menjadi sarana utama berlangsungnya proses 

sosialisasi dan enkulturasi Islam ke dalam kebudayaan orang Makassar.    

 
Berkaitan dengan bahasa dan sastera, sebelum kedatangan Islam, isi kandungan 

dalam karya sastera orang Bugis-Makassar, diselitkan dengan ilmu-ilmu ghaib dan 

kepercayaan turiolo (nenek moyang). Dalam buku Sejarah Islam di Sulawesi Selatan, 

(Suriadi Mappangara dan Irwan Abbas, 2003), ini dijelaskan bahawa dalam 

kehidupan mereka seharian (kelahiran anak, kematian, pernikahan dan lain-lain), 

bahkan ketika kesusasteraan yang menampilkan tarian dan bunyi-bunyian juga 

sangat dipengaruhi oleh kepercayaan lama. Begitu juga cerita-cerita yang dipenuhi 

dengan cerita tentang dewata, kekeramatan manusia dan jenis haiwan tertentu. 

Cerita-cerita tradisional berunsurkan mitologi yang sarat dengan lagenda, 

Selanjutnya, hampir semua kisah yang dinyatakan dihasilkan melalui kepercayaan 

animisme. Demikian pula kata-kata (kalimat) adat di istana raja-raja, mantera, jampi-

jampi, petua, peribahasa dan nyanyian, keseluruhannya merujuk kepada kepercayaan 

animisme purbakala. 



43 
 

Setelah gelombang kebudayaan Islam memasuki Sulawesi Selatan, maka tampaklah 

unsur-unsur kearaban dan keislaman dalam pemakaian nama-nama individu, baik 

orang-orang dewasa yang baru memeluk agama Islam atau pun anak-anak yang 

dilahirkan oleh ibu bapa yang telah memeluk agama Islam. Ini dapat dilihat dari segi 

gelaran raja-raja di Gowa-Tallo. Sebelum Islam diterima sebagai agama kerajaan, 

gelaran raja tidak menggunakan nama-nama Islam. Selepas kedatangan Islam, kata 

Sultan digunakan yang membawa maksud “penguasa” kemudian diikuti dengan 

nama-nama Arab seperti : Sultan Alauddin, Sultan Hasanuddin, Sultan Abdullah 

Awwalul Islam dan sebagainya. Ini merupakan bukti penerimaan Islam sebagai 

sebahagian daripada sistem kehidupan orang Makassar terlihat dalam penulisan 

lontarak yang dilakukan oleh kerajaan-kerajaan setempat. Bahkan, beberapa buah 

naskhah lontarak ditulis dengan menggunakan huruf Arab, namun kandungannya 

dikekalkan dalam bahasa Makassar, yang menggunakan aksara seperti ini disebut 

sebagai “aksara (ukirik) serang” (Suriadi Mappangara dan Irwan Abbas,  2003). 

 
Sesetengah tradisi masyarakat di Daerah Takalar yang masih ditemui, ialah tradisi 

Berzanji, Maulid Nabi Muhamnnad dan Pembacaan Tulkiyamat. Di Sulawesi 

Selatan, sumber bagi kisah Maulid yang dibaca ialah sebuah kitab yang berjudul 

“Majmuu’t Maulud Sharf Al Anam” (Ajiep Padindang, 2003). 

 
Mukaddimah kitab tersebut dihasilkan di dalam bahasa Melayu. Manakala, 

tulisannya merujuk kepada tulisan Arab Serang. Mukaddimah itu antara lain 

memperlihatkan tujuan kisah Mulid dibacakan, iaitu menghormati dan memuliakan 

hari ulang tahun kelahiran Nabi Muhammad SAW sambil mengharapkan syafa’at 

pada hari kiamat. Kegiatan berzanji dalam kehidupan sosial masyarakat Islam 

Sulawesi Selatan dapat dilihat sepanjang hidup mereka. Bermula dengan seseorang 



44 
 

yang dilahirkan (akikah), perkahwinan, dan meninggal dunia. Disamping itu, 

berzanji dapat pula disaksikan ketika ada orang yang akan menunaikan ibadah haji, 

menamatkan pengajian di menara gading, usahanya berjaya, membeli kereta baharu, 

mendirikan rumah dan sebagainya. 

 
Perayaan Maulid diadakan di Sulawesi Selatan. Perayaan diadakan sepanjang bulan 

Rabiul Awwal secara silih-berganti di masjid, organisasi sosial dan politik, sekolah 

dan institusi. Di daerah Takalar, ada perayaan maulid yang cukup terkenal, iaitu 

Maulid Akbar Cikoang dan Maudu Barakka ri Galesong (Maulid Berkah di 

Galesong). Maulid Akbar Cikoang atau biasa disebut sebagai Maudu’ Lompoa 

Cikoang (dalam bahasa Makassar) merupakan gabungan unsur interaksi budaya 

dengan ritual-ritual keagamaan yang digelar setiap tahun pada bulan Rabiul Awwal 

berdasarkan Kalendar  Hijriyah untuk memperingati hari kelahiran Nabi Muhammad 

SAW. 

 
Kegiatan ini dikendalikan oleh masyarakat Cikoang sebagai keturunan anak Nabi 

Muhammad SAW yang datang menyebarkan ajaran Islam di Cikoang sehinggalah 

dikenali dengan nama keluarga Sayyed. Maudu Lompoa Cikoang adalah pesta 

keagamaan masyarakat Cikoang yang sarat dengan nilai-nilai budaya yang terus 

dilestarikan secara turun-temurun. Pelaksanaan Maudu Lompoa (maulid besar) 

mempunyai ritual-ritual dan pelaksanaan adat yang dijalankan selama 40 hari 

sebelum kemuncak acara pesta (Ajiep Padindang, 2003). 

 
Pelaksanaan Maudu Barakkaka ri Galesong (Maulid Berkah Di Galesong). Menurut 

cerita turun-temurun dalam keluarga Daengta Mangindara bahawa suatu hari 

bertepatan dengan hari Jumaat 21 Rabiul Awwal 1062 Hijriyah tahun 1641 Masihi, 

ada seseorang yang datang dari arah pantai dan bertanya kepada warga, “Yang mana 



45 
 

satu rumah pemerintah disini? Lalu, dia dibawa ke rumah Daengta Mangindara 

Muhammad Ali Daeng Sitaba, (Keturunan Bangsawan dari Sanrobone). Orang ini 

mahu menunaikan solat Jumaat. Selepas solat, orang itu bercerita secara ringkas 

bahawa dia hendak menuju ke Topejawa atas perintah Sombaya Ri Gowa (Raja 

Gowa) Sultan Malikussaid/Muhammad Said ayah kandung Sultan Hasanuddin untuk 

mengajar ilmu tauhid dan mengislamkan sekelompok orang yang masih kafir di 

Topejawa. Orang itu memperkenalkan namanya sebagai Sayyed Jalaluddin Al Aidid 

dari Acheh. Sebelum pergi, orang itu meminta Daengta Mangindara agar 

melaksanakan Maudu kerana kedatangannya bertepatan dengan Bulan Rabiul 

Awwal, kemudian Daengta bertanya apa itu Maudu kemudian dijelaskan bahawa 

Maudu itu adalah wujud/bukti kecintaan umat Islam terhadap Rasulullah SAW 

sebagaimana Allah SWT dan para malaikat juga cinta akan  Rasulullah Muhammad 

SAW. 

 
Kemudian, orang itu meminta diri dengan memberi salam kemudian kembali menuju 

ke pantai, dihantar oleh Daengta Mangindara kemudian orang itu menghamparkan 

jubahnya/sejadah tersebut di atas air menuju selatan sebagaimana layaknya Perahu 

yang menghantar orang tersebut, sehingga Daengta Mangindara mengatakan kepada 

rakyat Mangindara bahawa yang datang tadi itu adalah Awalli  (seorang Wali) dan 

Maudu yang diminta olehnya untuk dilakukan adalah Barakka (Berkah). Setelah 

peristiwa itu, ia dikenali sebagai Maudu Barakkaka (maulid berkat).  

 
Peristiwa Maudu tersebut disampaikan juga kepada seluruh keluarga di Arena hujung 

utara Galesong, maka secara rasminya ia dilaksanakan di Mangindara/Galesong, iaitu 

pada hari Sabtu 28 Rabiul Awwal tahun 1062 Hijriyah atau sekitar tahun 1641 M, 

369 tahun yang lalu dan dihadiri oleh Karaeng Bontomarannu, Karaeng Galesong, 



46 
 

dan Karaeng Popo. Maudu Barakkaka adalah sebuah bakul yang diperbuat daripada 

daun Lontara berwarna putih dengan ukuran Patanggantan yang diisi dengan 

Kaddo/Kanre Barakka, ayam yang sudah digoreng satu ekor, telur ayam tujuh biji, 

dan beberapa makanan lainnya. Bahagian luar bakul dihiasi dengan 30 biji telur yang 

dicucuk dengan belahan bambu kemudian dibungkus dengan kain putih, kemudian 

diadakan ritual A’rate Maudu, Maudu Barakkaka juga disertai dengan Kaddo 

Patangrupa/Nasi empat macam (nasi pulut putih, nasi pulut hitam, nasi putih biasa 

dan nasi berwarna merah) masing-masing satu piring, biasa juga disebut Kaddo 

Salamat, pisang tiga sisir. Masyarakat umum sekarang ini bebas berkreativiti untuk 

memeriahkan Maulid Nabi Besar Muhammad SAW dengan pelbagai cara. 

 
Salah satu bentuk sarana sosialisasi yang diketahui oleh masyarakat Takalar, 

terutama yang masih kuat berpegang kepada tradisi turun-termurun ialah upacara 

lama yang berkaitan dengan kematian. Upacara kematian dalam masyarakat Takalar 

dianggap begitu penting kerana pada dasarnya mempunyai kaitan langsung dengan 

kepercayaan. Upacara kematian merupakan kebiasaan yang telah ada yang secara 

turun-temurun diwariskan kepada generasi berikutnya sehingga tetap dipertahankan 

sebagai unsur kebudayaan yang memperlihatkan kepentingan nilainya bagi 

masyarakat. 

 
Menurut A. Zaga Alam Al-Aidid dan Karaeng Sutte, pelaksanaan upacara kematian 

dalam kalangan masyarakat Makassar dilihat melalui dua bahagian, iaitu pelaksanaan 

sebelum mayat dikebumikan dan pelaksanaan setelah mayat dikebumikan (Sugira 

Wahid, 2008). Pelaksanaan sebelum mayat dikebumikan terdiri daripada: 

i. Appau-pau (memberitahu kepada seluruh keluarga) selepas seseorang dipastikan 

telah meninggal dunia. 



47 
 

ii. Ni je’ne Salai (dimandikan untuk sementara). Pelaksanaan ajje’ne salai hanya 

dilakukan bagi mayat tertentu, iaitu apabila ada mayat yang dalam keadaan sakit 

bertahun-tahun sehingga mengeluarkan bau busuk atau meninggal dunia alam 

keadaan luka parah. 

iii. Ni Unjuruki (dibaringkan di atas kelarai atau tikar). Setelah dimandikan, maka 

proses selanjutnya ialah memindahkan mayat ke tempat lain yang lebih baik, iaitu 

dengan cara membaringkan si mayat di atas kelarai atau tikar dalam keadaan 

terbalik. Kemudian, mayat ditutup dengan kain sarung yang disebut dalam bahasa 

Makassar sebagai Pallole. 

iv. Ni Sarei Dupa ri Tujunna Ulunna (diletakkan kemenyan di bahagian kepalanya). 

Menurut sebahagian masyarakat Takalar, maksud pemberian kemenyan (dupa) di 

bahagian kepala si mayat supaya bau mayat (apabila mayat berbau) tidak dicium 

oleh pelawat.  

v. Appare Bunga (pembuatan bunga-bungaan). Pembuatan bunga-bungaan 

dilakukan oleh orang yang pakar. Bunga yang digunakan adalah daun pandan 

(pandan bunga). Bunga tersebut dibuat dalam beberapa bentuk seperti persegi, 

segitiga, dan ada yang dihiris halus. Bunga ini akan ditaburkan di atas kubur si 

mati setelah dikebumikan. 

vi. Appare Bulekang (Penghasilan Keranda). Keranda mayat diperbuat daripada 

buluh dan ada pula yang dipadankan dengan pohon pinang (poko’rappo) yang 

menjadi penyangga keranda agar lebih kuat. Dibahagian atasnya berbentuk lasugi 

(walasuji) yang mengelilingi bulekang tersebut dan di bahagian dalamnya 

dibuatkan pula “sarigan” berbentuk balai-balai, tempat mayat diletakkan. Di 

tengah lasugi yang berbentuk persegi panjang dibuat “Rangka-rangka” untuk 



48 
 

menutup badan mayat. Juga digunakan kain sarung yang belum dijahit atau kain 

panjang.  

vii. Akkeke Kuburu (Penggalian Kubur). Untuk memulakan proses menggali kubur, 

maka dihubungilah orang-orang yang pakar dalam urusan menggali kubur, dalam 

Bahasa Makassar disebut “Panyabbala Kalibong”. Setelah dimulakan oleh  

“Panyabbala Kalibong”, maka diteruskan oleh orang lain sehingga selesai. 

viii. Ajje’ne (Memandikan mayat). Sebelum mayat dimandikan, perkara-perkara 

berikut disediakan terlebih dahulu: 

a. Peralatan untuk memandikan mayat. 

b. Petugas yang akan melaksanakan acara tersebut perlu hadir sebelum acara 

ajje’ne dimulakan.  

c. Keluarga terdekat atau yang paling dekat perlu hadir seperti suami atau 

isteri, anak, ibu atau bapa dan lain-lain yang dianggap perlu hadir 

sebelum mayat dimandikan. 

ix. A’roko (Mengkafankan). Untuk proses mengkafankan mayat, perkara pertama 

yang disediakan adalah kain kafan dan tentunya petugas yang akan melaksanakan 

tugas ini sudah hadir sebelum acara dimulakan.  

x. Nisambayangngi (disembahyangkan). Apabila mayat selesai dimandikan (nije’ne) 

dan sudah dikafankan, maka mayat disembahyangkan. Adapun yang memimpin 

solat jenazah ini biasanya imam Desa atau imam Kampung, manakala yang 

menjadi makmum (yang mengikuti) tidak dihadkan, semakin ramai semakin 

bagus. 



49 
 

xi. Ajjikkiri (Berzikir). Setelah mayat selesai disembahyangkan, majlis diteruskan 

dengan acara zikir (ajjikkiri) yang diketuai oleh imam yang memimpin solat 

jenazah tadi dan diikuti oleh makmum yang lain.    

xii. Menghantar mayat ke kubur. Selepas berzikir, peluang diberikan kepada keluarga 

terdekat untuk melihat mayat tersebut sebagai peluang terakhir. Selepas itu, mayat 

dibawa ke keranda dengan berhati-hati, untuk dihantar ke kubur. Sebelum mayat 

dinaikkan ke keranda, jika seorang raja atau bangsawan, maka seekor kerbau 

disembelih berhampiran kerandanya, jika dari kalangan masyarakat biasa, 

memadailah dengan seekor ayam sahaja. Acara menyembelih kerbau atau ayam 

ini dalam bahasa Makassar  dikenali sebagai “Ni ceraki bulekanna”. 

xiii. Ni awangngang (Pengebumian). Selepas mayat tiba di perkuburan, maka mayat 

diangkat dari dalam keranda untuk dimasukkan ke liang lahad. Setelah mayat 

berada di liang lahad, seluruh pengikat kain kafan dilepaskan kemudian kain 

kafan di bahagian muka mayat dibuka sehingga kelihatan wajahnya, lalu 

diberikan segumpal tanah oleh petugas yang menurunkannya. Segumpal tanah ini 

simbolik kepada penciptaan manusia daripada tanah, maka manusia pasti akan 

kembali ke tanah jua. Dalam bahasa Makasar dikenali sebagai “ Ni pasiamaki 

Buttaya”. 

xiv. Ammaca Talakking (pembacaan Talkin). Selepas proses perkuburan si mati, acara 

seterusnya dengan menabur bunga di atas kubur, selepas itu Talkin dibacakan (Ni 

pammacangi Talakking) yang dikendalikan oleh imam atau pegawai agama atau 

Angrong Girunna (gurunya) sendiri. 

xv. Assidakka (Pelaksanaan Sedekah). Sekembali orang dari kubur, maka proses 

selanjutnya adalah assidakka (sedekah). Adapun sedekah ini diberikan kepada 



50 
 

orang-orang tertentu yang membantu dalam pelaksanaan upacara kematian 

sebelumnya.  

  
Sehubungan dengan ritual pelaksanaan kegiatan selepas mayat dikebumikan, masih 

ada lagi beberapa hal yang dilakukan antara lain: 

1. Ammaca Kanre (Mendoakan hidangan bagi si mayat). Menurut sebahagian orang 

Takalar bahawa orang mati sampai di akhirat masih memerlukan makanan, 

sebagaimana layaknya orang hidup di dunia. Melalui pemikiran ini, maka pihak 

keluarga si mati menjalankan “Assurommaca Kanre” untuk orang mati. Ammaca 

kanre ini dilakukan pada waktu-waktu tertentu, iaitu pada waktu siang dan 

malam. Ammaca kanre ini dilakukan selama 40 hari. 

2. Appangaji (Mengaji Al-Quran di rumah keluarga si mati). Pelaksanaan appangaji 

ini dilakukan bermula pada malam pertama sehingga pada malam ke empat puluh. 

Pelaksanaan angngaji terbahagi kepada dua, iaitu Angngaji jamak (malam 

pertama sehingga malam ke tiga) dan Angngaji Tadarrusu (tadarusan) bermula 

pada malam ke-4 sampai ke-40. Selepas selesai 30 juz, maka diadakanlah 

“Penamatan” (Pembacaan Al-Quran) yang disebut sebagai Appatamma. 

3. Ammaca-maca (Membaca Kitab/Kitta). Di samping pembacaan al-Quran dan 

zikir dalam acara pattumateang dibacakan pula sebuah kitab yang disebut sebagai 

Akhbarul Akhirat, iaitu seperti kitab yang mengisahkan perjalanan orang yang 

telah meninggal dunia, sejak dicabut nyawanya sehinggalah perjalanannya 

bermula untuk mendapatkan syurga. Warga masyarakat Takalar percaya bahawa 

pembacaan kitab “Akhbarul Akhirat“ dapat menolong si mati dalam 

perjalanannya, sehingga dia tidak sesat atau salah jalan. Selain itu, isi kitab itu 

diharapkan pula dapat menjadi pedoman bagi keluarga yang masih hidup. 

Pembacaan biasanya dilakukan oleh seseorang yang pakar dalam membaca kitab 



51 
 

(kitta) dan biasanya dilakukan selepas acara mengaji selesai. Sementara 

keluarganya yang lain memberikan perhatian terhadap apa-apa yang disampaikan. 

4. Ajjikkiri (Dzikir). Setelah al-Quran selesai dibacakan, majlis diteruskan dengan 

acara ajjikkiri (dzikir). Sebelum acara zikir diteruskan, sebaiknya diketahui 

bersama bahawa masyarakat Takalar percaya bahawa roh si mati akan melalui 

tujuh peringkat pemeriksaan atau penyeberangan. Penyeberangan itu disebut 

“Bahrullah” (Lautan Tuhan) yang akan ditempuhnya selama 40 hari. 

Penyeberangan itu dilakukan dalam waktu-waktu tertentu. 

5. Patang Pulo Bangnginna (Malam ke-40) atau Patang Pulo Allonna (hari ke-40). 

Pada malam dan hari ke-40 merupakan kemuncak bagi upacara kematian. Banyak 

kegiatan yang dilakukan oleh keluarga si mati, seperti menyembelih haiwan 

seperti kambing atau kerbau (bergantung kepada kemampuan pihak keluarga si 

mati), majlis khatamal Qur’an secara besar-besaran, dzikir (ajjikkiri), dan 

memberi sedekah kepada orang yang berzikir.     

6. Appanaung Pangngangreang (menurunkan hidangan dan kelengkapan bagi 

tempat tidur). Setelah acara dzikir selesai dilakukan, maka acara terakhir yang 

menjadi kemuncak bagi upacara kematian ini adalah appanaung 

pangngangreang. Adapun jenis-jenis pangngangreang adalah;  

a. Satu set peralatan hidangan, disertai dengan beberapa jenis makanan dan 

kek. 

b. Satu set tempat tidur yang terdiri daripada tilam, katil dan bantal,  

c. Almari pakaian. 

d. Satu set kerusi, barang-barang pangngangreang ini juga disesuaikan 

dengan keadaan keluarga si mati, pangngangreang ini sebagai sedekah, 



52 
 

hanya diberikan kepada Angrong Guru yang selama 40 malam untuk 

mengatur dan memimpin acara Pattumateang. 

Demikianlah pelaksanaan upacara kematian dalam kalangan masyarakat Takalar, dan 

menurut Tuan Molla dan Tuan Loto daripada masyarakat Cikoang yang berada di 

Takalar, pelaksanaan adat bagi upacara kematian di Takalar, khususnya di 

Kecamatan Cikoang, difokuskan kepada 4 golongan sasar (Sugira Wahid, 2004) 

iaitu: 

1. Pihak keluarga yang ditinggalkan oleh si mati. Oleh sebab itu, dalam keadaan 

berduka, maka perlu dilayan untuk meringankan penderitaan batin keluarga. 

Sedangkan pihak penganjur, iaitu sanak saudara, selain turut berduka, juga 

berkewajipan untuk membantu sanak saudaranya yang sedang berduka.    

2. Golongan pemerintah. Penglibatan golongan pemerintah atau adat dengan 

memberikan sumbangan berupa wang ringgit, juga menguruskan upacara atau 

peringkat tertentu yang dilakukan pada hari-hari berikutnya. 

3. Ditujukan kepada orang yang meninggal dunia, iaitu memberi atau 

membacakan doa-doa, maksudnya agar arwah orang yang meninggal dunia 

tidak tenang dan berterbangan seperti gentayangan dan mengganggu 

masyarakat yang masih hidup. 

4. Ditujukan kepada masyarakat umum. Sudah menjadi kewajipan masyarakat 

setempat untuk datangke rumah saudara si mati untuk memberikan bantuan, 

baik berupa sokongan moral atau pun wang ringgit. 

 
Berkaitan dengan salah satu peringkat kegiatan selepas  mayat dikebumikan, iaitu 

Ammaca-maca atau membaca Kitab/Kitta, hal ini berkait rapat dengan tradisi yang 

sering dilakukan oleh masyarakat Takalar adalah pembacaan Naskhah Tulkiyamat 

atau juga disebut sebagai Kitta Kana-Kananna Allo Ribokowa. Kitta Kana-Kananna 



53 
 

Allo Ribokowa adalah naskhah kuno yang ditulis dalam bahasa Makassar 

mengandungi mesej keagamaan. Naskhah ini merupakan naskhah terjemahan 

daripada naskhah berbahasa Melayu yang ditulis oleh Syeikh Nuruddin al-Raniri 

melalui judulnya, Akhbarul Akhirat fi Ahwalil Qiyamah. (Abd Kadir Masoweang, 

Jurnal Al-Qalam, 2010). 

Pembacaan naskhah Kitta Kana-Kananna Allo Ribokowa dibacakan beberapa malam 

selepas mayat dikuburkan, bergantung kepada kemampuan keluarga yang berduka. 

Proses pembacaannya pada umumnya dilakukan oleh beberapa orang yang boleh 

membacakan Kitta Kana-Kananna Allo Ribokowa ketika acara membacakan naskhah 

tersebut dilakukan. Selepas dibacakan beberapa baris, kemudian diulas dan 

dijelaskan dengan memberikan contoh dalam kehidupan seharian, sehingga isi dan 

kandungannya mudah difahami oleh para hadirin. Adapun orang-orang yang 

membacakan naskhah ini adalah pegawai agama kerana ini merupakan perkhidmatan 

keagamaan bagi masyarakat yang mengetengahkan proses rangkaian kematian, 

sedangkan bagi bangsawan dan orang kaya lebih ramai kerana mampu menjemput 

lebih ramai orang.  

2.3 Kajian Awal Kewujudan Naskhah dan Teks 
 

Karya yang melibatkan pelbagai dokumen dan maklumat dalam bentuk tulisan 

pernah dihasilkan secara besar-besaran di Indonesia pada masa lampau, terutamanya 

apabila kita melihat kepada jumlah naskhah yang ditemui sekarang, sama ada yang 

ditulis dalam bahasa asing, seperti Arab dan Belanda, mahupun dalam bahasa daerah, 

seperti Melayu, Jawa, Sunda, Bali, Madura, dan Bugis. Ini kerana alat percetakan 

belum lagi diperkenalkan secara meluas hingga abad ke-19, khususnya di wilayah 

Melayu-Nusantara. Maka, tidak hairanlah kita dapat melihat pelbagai khazanah 



54 
 

penulisan atau naskhah nusantara dihasilkan sama ada berkaitan dengan bidang 

sastera, falsafah, adat istiadat, mahupun keagamaan, menggunakan tulisan tangan. 

 
Dalam naskhah keagamaan, khususnya Islam terdapat beberapa jumlah naskhah yang 

dapat dilihat ia dikaitkan dengan proses Islamisasi di Indonesia yang banyak 

melibatkan golongan ulama yang begitu aktif menghasilkan karya penulisan. 

 
Abd Kadir Massoweang (2010), data-data yang ditemui secara umumnya 

menjelaskan bahawa naskhah-naskhah keagamaan tersebut ditulis oleh para ulama, 

terutama dalam konteks penyebaran ilmu Islam, iaitu proses menyebarkan ilmu 

dalam kalangan ulama Melayu-Nusantara, termasuklah Indonesia, dan golongan 

ulama Timur Tengah, mahupun antara ulama Indonesia dan murid-murid di pelbagai 

buah wilayah. 

 
Dalam konteks naskhah keagamaan Islam ini, dua bentuk penyebaran ilmu berlaku di 

wilayah Indonesia yang telah membentuk dua jenis naskhah: pertama, naskhah yang 

ditulis dalam bahasa Arab dan yang kedua, naskhah yang ditulis dalam bahasa 

daerah. Dalam perkembangannya, jumlah naskhah tersebut kemudiannya semakin 

bertambah seiring dengan tradisi penyalinan naskhah dari semasa ke semasa. 

 
Naskhah, pada hakikatnya merupakan salah satu bentuk kebudayaan bertulis yang 

dihasilkan pada zaman dahulu. Ia terdiri daripada dokumen atau arkib kebudayaan 

yang mengandungi sumber, gagasan idea utama, pelbagai bentuk pengetahuan 

berkenaan alam semesta menurut persepsi budaya masyarakat yang mendukungnya, 

termasuk ajaran agama yang mengandungi nilai-nilai budaya dan jati diri bangsa juga 

dokumen bertulis berdasarkan aktiviti-aktiviti masa lampau yang menjadi 



55 
 

manifestasi dan refleksi dalam kehidupan masyarakatnya (Husnul Fahimah Ilyas, 

2011). 

 
Penulisan juga merupakan salah satu bukti peradaban dan pengukuran jati diri dalam 

sesebuah komuniti. Tradisi menghasilkan karya di Indonesia terhad kepada beberapa 

suku-suku tertentu sahaja, tidak semua suku yang ada mengamalkan tradisi tersebut. 

Suku Bugis dan Makassar di Sulawesi Selatan serta suku Mandar di Sulawesi Barat 

termasuk suku yang memiliki keunikan dan keistimewaan tulisan yang dilakarkan 

dalam tiga jenis aksara, iaitu jangang-jangang (burung-burung), serang yang diambil 

daripada aksara Arab atau Jawi yang menggunakan bahasa Bugis, Makassar atau 

Mandar, dan lontaraq (Husnul Fahimah Ilyas, 2011). 

 
Penyelidikan yang dijalankan oleh Abd. Kadir M (seorang penyelidik dari Balai 

Penyelidikan Pengembangan Agama Makassar), terhadap sebahagian Naskhah 

Tulkiyamat yang terdapat di Sulawesi Selatan, seperti di Daerah Jeneponto, Takalar 

dan Gowa, mendapati bahawa Naskhah Tulkiyamat biasa juga disebut dengan Kitta 

Kana-kananna Allo Ribokowa, merupakan naskhah terjemahan daripada naskhah 

asal yang berjudul Akhbaru Akhirati Ahwalil Qiyamati. Naskhah ini dikarang oleh 

Nuruddin ar-Raniri. Nama penuhnya ialah Nuruddin Muhammad ibnu Ali Hamis ar-

Raniri. Beliau dilahirkan di Ranir (kini Render) yang terletak berhampiran Surat, 

Gujerat, India. Beliau tiba di Acheh pada 6 Muharram 1047 H (31 Mei 1637) dan 

tinggal di Acheh dalam jangka waktu yang lama, khususnya pada masa pemerintahan 

Sultan Iskandar Tsani. Naskhah “Akhbar” ini berbahasa Melayu dan ditulis dengan 

huruf Arab-Melayu (Bugis : Serang) (Abd Kadir Masoweang, 2010). 

 
Dalam penyelidikan tersebut, juga didapati bahawa Naskhah Tulkiyamat yang 

terdapat di Daerah Jeneponto merupakan naskhah salinan yang ditulis oleh 



56 
 

Almarhum Abd Rajab Dg. Beta  pada tahun 1976. Naskhah salinan ini dimiliki oleh 

kebanyakan masyarakat, terutama pegawai agama. Manakala, naskhahnya yang asal 

disimpan oleh isteri penulisnya di Kolaka, Sulawesi Tenggara.  

 

 

 
Rajah 2.2. Naskhah salinan yang ditulis oleh Abd Rajab Dg Beta pada tahun 1976 
 
 
Naskhah Tulkiyamat yang terdapat di Daerah Gowa ditemui di Daerah Sombaopu. 

Naskhah ini dianggap sebagai naskhah salinan berdasarkan kertas yang digunakan 

dalam penulisannya. Kertas yang digunakan agak tebal dan bergaris. Naskhah ini 

menggunakan aksara Arab (tulisan condong). Secara umum, naskhah salinan 

dianggap sebagai naskhah lama. Dalam naskhah tersebut, dinyatakan tarikh ia ditulis, 

iaitu pada hari Sabtu, 23 Januari 1960. Manakala, naskhah yang ditemui di Daerah 

Takalar adalah milik Daeng Sayu (seorang ibu suri yang selalu membaca naskhah 

Tulkiyamat) di Malewang. Jumlah halamannya masih lengkap, iaitu 339 halaman 



57 
 

dengan ukuran kertas 16x20 cm, di bahagian akhir naskhah diketahui bahawa 

naskhah ini disalin semula oleh Bajeng Daeng Mari di Sulung Manongko, ditulis 

pada hari Isnin, 30 Ogos 1982 M, bersamaan tahun 1402 H. 

 

Sebagaimana kajian naskhah tentang kiamat, Khairil Anwar, (2009) dalam buku 

Naskhah Klasik Keagamaan, kajian yang bersifat teologi dan filologi dijalankan 

terhadap naskhah Syair Kiamat yang ditulis dalam bahasa Melayu dan aksara Arab. 

Naskhah ini berada di perpustakaan Nasional Jakarta. Naskhah ini berukuran 33x20 

cm dengan jumlah halaman sebanyak 66 halaman, setiap halaman mengandungi 19 

baris. Penulis syair ialah Encik Hussin, orang Bugis yang diam di keling, syair ini 

selesai ditulis pada tahun 1281 H (1865) tatkala ia pergi dari Terengganu ke 

Singapura. Di Singapura, ia terkenang segala dosa yang pernah dilakukannya dan 

berhasrat untuk bertaubat serta menunaikan fardu haji. Beliau adalah individu yang 

bertanggungjawab dalam penyalinan teksnya. Teks dalam SK Syair Kiamat 

mengandungi perbahasan mengenai ahli teologi yang dianggap beraliran Sunni. 

Naskhah ini antara lain membahaskan tentang kehancuran dunia, dan keabadian 

akhirat, tanda-tanda kiamat, proses terjadinya kiamat, kebangkitan manusia daripada 

kubur, balasan di padang mahsyar, syafaat Nabi Muhammad SAW, titian (al-sirat), 

timbangan (al-mizan), syurga (al-jannah) dan neraka (an-nar). 

 
Karya sastera Melayu klasik lain yang membahaskan tentang kiamat adalah Hikayat 

Kiamat. Hikayat Kiamat merupakan salah sebuah karya sastera Melayu klasik yang 

dapat dikategorikan sebagai karya sastera berunsurkan Islam. Ding Choo Ming 

(2009) telah menyatakan dalam buku Pengajian di Alam Melayu tentang manuskrip 

yang penting dan perlu didokumentasikan untuk penyelidikan lebih lanjut. 

Sebelumnya, Ali Suhada (2008) juga telah menjalankan kajian dan mengemukakan 



58 
 

analisis mengenai penulisan teksnya di Universiti Diponegoro  serta membincangkan 

naskhah Hikayat Kiamat dalam Suntingan Teks dan Tinjauan Eskatologi. Ali Suhada 

(2008) menyebutkan bahawa Naskhah Hikayat Kiamat ini disimpan di Perpustakaan 

Nasional Republik Indonesia (PNRI), Jakarta dengan nombor katalog W.34, yang 

mengandungi 27 halaman berbentuk prosa berbahasa Melayu dan menggunakan 

huruf Arab Melayu.  

 
Isi kandungan naskhah Hikayat Kiamat berkenaan dengan kejadian kiamat besar 

(kubra) yang meliputi;  

i. Tiupan trompet (Sangkakala) yang mengakibatkan kehancuran alam dan 

mematikan seluruh penghuninya. 

ii. Kebangkitan kembali saat Allah SWT menghidupkan kembali semua makhluk 

daripada kematian. 

iii. Mahsyar, tempat berkumpulnya semua makhluk yang telah dihidupkan kembali  

      oleh Allah SWT daripada kematiannya. 

iv. Syafaat yang agung daripada Nabi Muhammad SAW bagi seluruh umatnya. 

v.  Peristiwa Hisab atau perhitungan amalan baik dan buruk. 

vi.Adanya Mizan atau neraca untuk menimbang amalan manusia, jika amalan 

baiknya lebih berat daripada amalan buruknya, maka dia termasuk orang yang 

beruntung atau sebaliknya. 

vii. Shirath, jambatan yang terletak diantara mahsyar dan syurga serta dibawahnya 

terdapat neraka yang menyala-nyala, setiap manusia pasti akan melaluinya. 

viii.  Syurga dan Neraka, iaitu pembalasan bagi manusia sesuai dengan amalan yang 

dilakukan ketikahidup di dunia, jika amalannyadi dunia baik, maka manusia akan 

masuk syurga dan jika amalannya buruk ketika hidup di dunia, maka seksaan 

neraka lebih layak untuknya.  



59 
 

Berkenaan dengan kajian naskhah tersebut, filologi merupakan kaedah penyelidikan 

yang dikaitkan dengannya. Filologi merupakan pengetahuan tentang sastera dalam 

skop yang luas merangkumi bidang bahasa, sastera dan kebudayaan. Penyelidikan 

filologi merupakan salah satu kaedah untuk mengkaji bahasa melalui tiga bidang, 

iaitu:  linguistik, filologi dan ilmu sastera. Dalam perkembangannya yang lebih 

lanjut, filologi ternyata hanya mengambil kira makna perkataan dan berusaha untuk 

memurnikan teks daripada kesalahan-kesalahan yang terdapat dalam proses 

penyalinan (Nabilah Lubis, 2007). 

 
Dalam bahasa Arab, filologi adalah ilmu “tahqiq al-nushush”. Tahqiq adalah 

penyelidikan yang teliti terhadap sesebuah karya yang mencakupi hal-hal seperti; 

apakah benar karya yang dikaji merupakan naskhah asal pengarangnya?, adakah 

tahap kebenarannya seiring dengan aliran pemikiran pengarang? memberi penjelasan 

terhadap isu yang kurang jelas seperti nama orang, kejadian dan sebagainya. Dengan 

demikian, tahqiq merupakan usaha keras untuk menampilkan karya klasik dalam 

bentuk yang baharu dan mudah difahami. 

 
Melalui penggarapan naskhah, seorang ahli filologi mengkaji teks klasik dengan 

tujuan mengetahui teks itu dengan sempurna dan kemudian memperlihatkannya 

dalam konteks sejarah suatu bangsa. Dengan mempelajari keadaan asal teks, maka 

teks dapat dirungkaikan dengan sempurna. Secara terperinci, dikatakan bahawa 

filologi mempunyai tujuan umum dan tujuan khusus (Nabilah Lubis, 2007). 

 
Maka kajian filologi mempunyai beberapa tujuan seperti berikut: 

a. Tujuan Umum: 

1. Memahami perkembangan suatu bangsa melalui sasteranya, baik tulisan 

maupun lisan. 



60 
 

2. Memahami makna dan fungsi teks bagi masyarakat penciptanya/penulisnya. 

3. Mengungkapkan nilai-nilai budaya lama sebagai alternatif pengembangan 

kebudayaan. 

 

b. Tujuan Khusus : 

1. Menyunting sesebuah teks yang dilihat hampir dengan teks asalnya. 

2. Merungkai sejarah kemunculan teks dan sejarah perkembangannya. 

3. Mengungkapkan persepsi pembaca pada setiap kurun masa penerimanya. 

 
Kegunaannya, sebagaimana diketahui bahawa naskhah-naskhah itu mengandungi 

maklumat yang sangat berharga. Apabila isi kandungan naskhah dikaji dengan 

menggunakan kaedah filologi, maka hasil penyelidikannya dapat digunakan oleh 

cabang-cabang ilmu lain, seperti sejarah, perundangan, perkembangan agama, sastera 

dan kebudayaan, komunikasi dan dakwah. Hasil penyelidikan naskhah merupakan 

sumbangan dari segi gagasan pemikiran yang sangat berharga, lebih-lebih lagi dalam 

rangka memperkenalkan buah fikiran para pelopor, sehingga dikenali dan diketahui 

oleh generasi seterusnya. 

 
Naskhah dan teks merupakan gabungan yang tidak dapat dipisahkan. Teks adalah 

kandungan atau isi naskhah. Teks terdiri daripada isi dan bentuk. Isi mengandungi 

idea, atau amanat yang ingin disampaikan oleh pengarang kepada pembaca. 

Manakala, bentuk memuatkan cerita atau pelajaran yang hendak dibaca dan dipelajari 

melalui pelbagai pendekatan, sama ada perwatakan, gaya dan sebagainya. (Nabilah 

Lubis, 2007). Menerusi proses tersebut, maka lahirlah tiga bentuk teks, iaitu: teks 

lisan (tidak bertulis), teks tulisan tangan dan teks bercetak. Penting untuk difahami 

bahawa sesuatu teks mengandungi unsur filologi dan kaedahnya yang tersendiri. 



61 
 

Namun, kita perlu menyedari bahawa tidak ada perbezaan yang jelas antara teks lisan 

dan teks bertulis. 

 
Penyalinan teks secara turun-temurun disebut sebagai tradisi. Penulisan dan 

penyalinan naskhah semakin mendapat tempat dalam masyarakat disebabkan oleh 

beberapa faktor, antara lain: orang ingin memilikinya, naskhah asal sudah ditelan 

zaman, atau terbakar, terkena tumpahan cecair atau untuk keperluan lain. Oleh itu, 

beberapa kali naskhah bagi sesuatu teks disalin semula sama ada ia berkaitan dengan 

cerita atau teks keagamaan. Dalam proses penyalinan naskhah atau teks, ada 

kemungkinan berlaku kesilapan. Tanpa menafikan perubahan yang terjadi kerana 

ketidak sengajaan, sebenarnya penulis bebas untuk menambah, mengurang dan 

mengubah naskhah mengikut ideanya yang disesuaikan dengan kondisi dan situasi 

ketika proses menyalin naskhah atau teks dilakukan. Dengan demikian, naskhah 

salinan belum tentu menghasilkan salinan yang sempurna seperti naskhah yang asal. 

Disinilah tugas utama ahli filologi yang ingin memurnikan teks dengan melakukan 

pemerhatian terhadap naskhah yang disalin, untuk mengenal pasti ketulenan dan 

penambahan. 

2.4 Orang Melayu dan Penggunaan Aksara Serang 
 

Hubungan antara orang Melayu dengan penduduk di Sulawesi Selatan, nampaknya 

telah lama bertaut dengan baik sebelum mereka memeluk Islam secara rasmi di 

Sulawesi Selatan. Pada masa pemerintahan Raja Gowa X (Raja I Manrigau Daeng 

Bonto Karaeng Lakiung Tonipalangga, 1546-1565) telah wujud perkampungan orang 

Melayu di Sulawesi. Pada masa pemerintahan Raja Gowa XI (Raja I Tajibarani 

Daeng Marompa Karaeng Data Tonibatta, 1565) beliau telah membina sebuah masjid 

di Mangallekana berhampiran Somba Opu untuk orang Melayu (Sewang, 2005). 



62 
 

Hubungan orang Melayu dengan masyarakat Sulawesi Selatan secara rasmi bermula 

dengan kedatangan seorang pedagang Melayu, iaitu Datuk Maharaja Bonang untuk 

memohon kepada Raja Gowa X supaya mereka dapat menetap dan berniaga di 

Makassar (Nomay, 2009). Permohonan mereka kemudiannya diperkenankan dan 

mereka diberikan keizinan untuk menetap di Mangallakana. Hubungan orang Melayu 

dengan penduduk di Sulawesi Selatan tidak hanya tertumpu kepada aktiviti 

perdagangan di Makassar, tetapi juga berperanan untuk membawa pengaruh Islam ke 

dalam struktur masyarakat Sulawesi Selatan (Nomay,  2009). 

 
Penempatan pedagang Melayu di Makassar ketika itu melibatkan mereka yang terdiri 

daripada golongan yang kaya, bijak pandai, tukang emas dan seniman. Orang 

Melayu mengembangkan pengajian al-Qur’an dalam kalangan mereka dan mengajar 

anak-anak mereka membaca dan memahami al-Qur’an. Anak-anak perempuan 

mereka diajar membaca dan mengubah bait-bait dalam bahasa Melayu, mahupun 

dalam bahasa Bugis dan Makassar. Mereka mengajar hikayat dan sopan-santun 

mengikut adat resam orang Melayu. Orang Melayu pada zaman itu menjadi 

penduduk Makassar yang paling terkemuka, berbanding dengan orang Bugis dan 

Makassar yang juga menetap di Makassar (Mattulada, 1991). Orang Melayu ketika 

itu telah mengetahui aksara Arab dan menggunakannya dalam kehidupan mereka, 

iaitu aksara Jawi sejak abad ke-14, sangat menyumbang kepada penulisan naskhah-

naskhah di Sulawesi Selatan, sehingga mendorong mereka memegang jawatan tinggi 

dalam Kerajaan Gowa. 

 
Pada pemerintahan Raja Gowa X, seorang keturunan Melayu yang bernama I Daeng 

Mangallekana dilantik sebagai syahbandar. Sejak itu, jawatan syahbandar secara 

berturut-turut dipegang oleh orang Melayu. Apalagi setelah kerajaan Gowa 



63 
 

menerima Islam sebagai agama rasmi, sistem pentadbiran dan pemerintahan perlu 

diberikan nafas baru agar seiring dengan budaya Islam. Selain jawatan syahbandar, 

jawatan lain yang diberikan kepada orang Melayu ialah juru tulis istana. Jawatan juru 

tulis istana yang dipegang oleh orang Melayu secara terus-menerus ketika 

pemerintahan Raja Gowa XVI (Sultan Hasanuddin  1653-1669). Antara juru tulis 

istana dari kalangan Melayu yang paling aktif menjalankan peranannya ialah Encik 

Amin. Pada masa pemerintahan Sultan Hasanuddin, beliau telah menghasilkan 

sebuah karya berjudul Syair Perang Makassar’ (Nomay, 2009). 

 
Fakta ini menunjukkan bahawa penggunaan aksara Arab, iaitu aksara Serang di 

Sulawesi Selatan diinspirasikan oleh orang Melayu yang menjawat jawatan sebagai 

juru tulis istana dalam kerajaan Gowa. Sebelum Islam tersebar ke Sulawesi Selatan, 

orang Melayu telah memiliki ilmu tentang aksara Jawi dan menggunakannya dalam 

kehidupan seharian mereka sejak abad ke-14. Mereka berusaha pula untuk 

mengadaptasikan aksara Jawi. Hasilnya, karya Melayu menjadi lebih produktif. 

Akhirnya, aksara Jawi telah dianggap sebagai wahana dalam usaha untuk 

menyebarkan Tamadun Islam (Cho Tae Young, 2012). Oleh yang demikian, aksara 

Jawi tidak terpisah dari kehidupan orang Melayu, sebagai salah satu bukti 

kedatangan Islam. Ketika tamadun Islam mula tersebar ke kepulauan Indonesia, 

aksara Jawi disebarkan pula oleh orang Melayu dalam bentuk penyalinan naskhah 

atau teks mengenai ajaran Islam ke bahasa setempat sebagai simbol keislaman 

(Rahman dan Salim, 1996). 

2.5 Fungsi Naskhah Tulkiyamat bagi Pemiliknya 
 

Naskhah Tulkiyamat ini, apabila ditinjau isinya, jelas sekali tergolong dalam naskhah 

keagamaan, di dalamnya banyak dijumpai ayat-ayat al-Qur’an atau kalimat-kalimat 



64 
 

petikan dari hadis. Kerana isinya, sehingga amat dimuliakan oleh pemiliknya. 

Mengenai fungsinya dapat dikatakan mempunyai dua fungsi, pertama sebagai benda 

bertuah yang diwariskan turun-temurun, kedua sebagai Naskhah yang dimuliakan 

kerana mengandungi ayat al-Qur’an. Umar Dg Nappa, adalah pemilik Naskhah 

Tulkiyamat yang asli, pertama pada tahun 1943, setelah beliau meninggal dunia maka 

diserahkan ke anaknya yang bernama Musa Dg Naro, beliau meninggal dunia pada 

tahun 1984 di Desa Sanrobone,  maka pada tahun 1985 salah seorang keluarga iaitu 

Pasarai Dg Ngempo meminta Naskhah Tulkiyamat tersebut untuk disimpan dan 

dilestarikan sebagai Naskhah yang memiliki nilai sejarah dari orangtua, pada tahun 

1990 atas dasar kecintaan pada Naskhah Tulkiyamat ini yang semakin hari semakin 

tua dan  kusam, dimakan masa, maka Tahir Dg Nompo berinisiatif pada tahun 1990 

mulai menyalin kembali Naskhah Tulkiyamat selama kurang lebih 4 tahun. 

(Sarialang, temu bual pada 10 Mac 2015). Menurut Pasarai Dg Ngempo, 

Kittaka anne sannakmi toana, kubolik-boliki nasaba pusakana tong tau toa 

riolo, nakanremi wattu, jadi nitulisi ulangi ri Tahere dg Nompo, riolo 

tenapa tau jai appakainga’ jari Kitta ka anne ni baca’. (Kitab ini sudah 

sangat tua, saya simpan-simpan, sebab ini adalah peninggalan orangtua 

dahulu, sudah dimakan masa, maka disalin atau ditulis ulang oleh Tahir dg 

Nompo, dulu belum banyak penceramah jadi naskhah inilah yang selalu di 

baca). (Dg Ngempo, temu bual, pada 15 Mac 2015). 

 

Tahir Dg Nompo salah seorang penyalin, pemilik, pembaca Naskah 

Tulkiyamat yang masih aktif “membacakan” pada setiap kegiatan ketika ada 

keluarga yang berduka (meninggal dunia), beliau berkata “battungku ca’di-

ca’di umuru sampulo taung nabiasamo kullangngere’ tau ammaca Kitta 

Tulukiyamak, sanna bajikna nilangngere apa pode punna pila 

lantangbangngi (Ketika saya masih kecil, waktu itu umur sepuluh tahun, 



65 
 

saya biasa dengarkan orang tua membacakan naskhah tulkiyamat sangat 

indah apalagi menjelang tengah malam). 

 
Selanjutnya Dg Nompo menambahkan, bahawa saya sangat bersyukur dan 

bahagia dengan adanya Kitta Tulkiyamat ini, sejak saya menyalin dan 

memiliki Naskhah Tulkiyamat ini, ada rasa bangga tersendiri, karena saya 

dapat membantu membacakan isi dari Kitta Tulkiyamat, untuk kebaikan 

bagi yang mendengar, apalagi pada saat di baca ada orang yang bertanya 

hal-hal yang belum jelas dan alhamdulillah saya merasa bahagia ketika 

selesai membacakan siapapun yang mengundang saya.(Dg Nompo, temu 

bual, pada 15 Mac 2015). 

 

Sesungguhnya pemilik naskhah ini, juga berasa bangga kerana Naskhah Tulkiyamat 

yang dimilikinya tidak terlalu banyak persamaannya. Naskhah Tulkiyamat seperti ini 

hanya satu dua jumlahnya kerana ia tidak pernah dicetak berulang kali. 

Cadangannya, pemilik Naskhah ini merasa bangga kerana Naskhah yang dimilikinya 

termasuk dalam barang berharga, juga berasa bahagia kerana ia merupakan warisan 

daripada nenek moyang secara turun menurun. Menjadi lebih bahagia lagi kerana 

dapat menolong orang yang ditimpa musibah yang meminta agar dipinjamkan 

naskhahnya (Kittanya) untuk dibacakan pada malam-malam tertentu.  

2.6 Fungsi Naskhah Tulkiyamat bagi Masyarakat 
 

Seperti telah disebutkan sebelum ini, bahawa Naskhah Tulkiyamat terrmasuk 

naskhah keagamaan, di dalamnya membicarakan tentang hari kiamat, hari kemudian 

setelah seseorang meninggal dunia. Isinya berbeza dengan naskhah yang lain, 

mempunyai pengertian tersendiri bagi masyarakat. Diterima oleh masyarakat bukan 

sahaja sebagai naskhah kuno, melainkan juga sebagai kitta atau buku yang membawa 

ajaran keselamatan baik di dunia mahupun di akhirat. 



66 
 

Ketika ada keluarga yang meninggal dunia, yang pertama adalah  menyampaikan 

(appau-pau) berita duka yang telah dialami kepada seluruh keluarga, kedua paling 

penting adalah segera mendatangi, mengunjungi rumah pemilik Naskhah Tulkiyamat 

(ammuntuli Pammaca Kitta Tulkiyamat), memohon kesediannya untuk membacakan 

Naskhah Tulkiyamat di rumah yang sedang berduka. Ketika pembaca Naskhah 

Tulkiyamat menerima undangan sesuai dengan hajatnya, tentu keluarga yang berduka 

sangat bahagia. Oleh itu, ketika Naskhah Tulkiyamat dibaca di rumah yang memiliki 

hajat, maka orang akan datang dan mendengar pesanan yang terkandung di dalam 

Naskhah Tulkiyamat, ketika pulang dan melaksanakan atau ada perubahan dalam 

keluarga dan masyarakat. Barrang Dg Kanang, suri rumah tangga, mengatakan: 

“Inakke bakukku allangngere Kitta’ka anne nibaca, sanna bajikna 

pa’maikku, napunna nia bijangku ammoterang,  tassere’ tena “na sah” 

punna tena nibacangi Kitta’Tulukiyamak’ tallung banggi atturu’turu” 

(Ketika saya mendengar Naskhah ini dibaca, hati saya berasa tenang, ketika 

ada keluarga yang meninggal dunia tidak sah jika tidak dibacakan Naskhah 

Tulkiyamat), (Barrang dg Kanang, temu bual pada 17 Mac 2015) . 

 
Sebagaimana yang diketahui bahawa Naskhah Tulkiyamat ini dibaca ketika ada 

keluarga yang meninggal, dengan membacakan Naskhah Tulkiyamat ini, sekurang-

kurangnya akan menjadi hiburan dan mengurangkan rasa sedih dan duka keluarga 

yang ditinggalkan dan peringatan bagi keluarga atau masyarakat. Mengingatkan 

bahawa Naskhah Tulkiyamat ini digunakan oleh masyarakat, maka fungsi sosialnya 

tidak lagi meragukan, masyarakat menganggap bahawa Naskhah Tulkiyamat ini 

adalah milik mereka bersama, kerana isinya adalah keselamatan umat manusia 

keseluruhannya sebagai bekal bagi menghadapi maut dan hari akhirat. 

 



67 
 

2.7 Medium Dakwah 
 

Berdasarkan hasil penyelidikan dan kajian mengenai naskhah dan teks Tulkiyamat 

yang telah disebutkan sebelumnya, dapat disimpulkan bahawa Naskhah Tulkiyamat 

merupakan naskhah keagamaan yang memiliki keistimewaan tersendiri dalam 

kalangan masyarakat Makassar berbanding dengan naskhah keagamaan lain, kerana 

kandungan naskhah ini berkenaan dengan ajaran-ajaran Islam, terutama yang 

berhubungan dengan salah satu rukun iman, iaitu percaya pada hari akhirat. Dapat 

disimpulkan juga bahawa tradisi pembacaan naskhah sangat relevan untuk 

disosialisasi, dikembang dan dilestarikan dalam masyarakat. Hal ini berkait rapat 

dengan bidang ilmu dakwah dan komunikasi. 

 
Pengertian dakwah secara etimologi berasal daripada bahasa Arab, iaitu da’a, yad’u, 

da’watan. Ia memberi, seruan, panggilan, jemputan, undangan dan pelawaan. Dari 

segi konsep, dakwah mestilah mengandungi tiga unsur, iaitu menyampaikan mesej 

atau menyebarkan maklumat serta menerima mesej atau maklumat tersebut. Namun, 

dakwah mempunyai pengertian yang lebih luas melalui istilah tersebut, kerana istilah 

dakwah merujuk kepada aktiviti menyampaikan ajaran Islam, menyuruh berbuat baik 

dan mencegah perbuatan mungkar, serta memberi khabar gembira dan peringatan 

kepada manusia (M. Munir dan Wahyu Ilahi, 2006). 

 
Secara terminologi, pengertian dakwah dilihat dari aspek positif, iaitu mengajak ke 

arah kebaikan dan menjamin keselamatan di dunia dan akhirat. Sedangkan para 

ulama memberikan takrif yang pelbagai seperti, Ali Makhfud (2004) dalam kitabnya 

idayatul Mursyidin menyatakan bahawa dakwah mendorong manusia untuk 

membuat kebaikan dan mengikut petunjuk (agama), menyeru mereka kepada 



68 
 

kebaikan dan mencegah perbuatan mungkar agar memperoleh kebahagiaan dunia dan 

akhirat.  

 
Manakala, Muhammad Khidr Husain (2005) dalam bukunya al dakwah ila al Ishlah 

menyatakan, dakwah adalah usaha untuk memotivasikan orang ramai agar berbuat 

baik mengikut jalan petunjuk dan melakukan amar ma’ruf nahi mungkar dengan 

tujuan mendapatkan kejayaan serta kebahagiaan dunia dan akhirat. 

 
Manakala, Nasaruddin Latif menyatakan bahawa, dakwah adalah setiap usaha dan 

aktiviti secara lisan mahupun penulisan yang bersifat menyeru, mengajak, 

memanggil manusia lainnya untuk beriman dan mentaati Allah SWT, sesuai dengan 

garis panduan akidah dan syariah serta akhlak Islamiah. 

 
Bagi menjayakan kegiatan dakwah dalam jangka masa panjang, kegiatan dakwah 

perlu diperkemaskan lagi menerusi sistem pengurusan komunikasi sama ada 

melibatkan percakapan mahupun perbuatan yang sangat relevan dan berkait rapat 

dengan nilai-nilai keislaman. Dengan melihat kepada konteks tersebut, pendakwah 

mestilah mempunyai pemahaman yang mendalam tentang konsep dakwah yang 

sebenar dalam kerangka amar ma’ruf nahi munkar bukan  hanya menyampaikan 

sahaja, bahkan perlu memenuhi beberapa syarat, antaranya mencari bahan yang 

sesuai, mengetahui objektif dakwah secara tepat, memilih kaedah yang sesuai dan 

menggunakan bahasa yang baik (M. Munir 2006). 

 
Untuk mewujudkan komuniti masyarakat yang merealisasikan ajaran Islam, tentu 

sahaja memerlukan kefahaman dan ilmu yang mendalam dalam bentuk teori dan 

amali. Kegiatan dakwah diharapkan mampu membangkitkan kesedaran dan 

mendorong manusia ke arah yang lebih baik walaupun hakikatnya manusia itu terdiri 



69 
 

dari pelbagai latar belakang yang berbeza dari segi ragam dan perwatakan (Munzier 

Suparta dan Harjani Hefni, 2003).  

 
Dalam hal ini, manusia sama ada secara individu mahupun khalayak ramai 

menghadapi pelbagai bentuk permasalahan, persoalan yang kadangkala tidak dapat 

dijawab, perancangan dasar yang berfokuskan kebijaksanaan adalah sesuatu yang 

perlu diperhatikan dalam melihat sasaran dakwah yang sangat beraneka ragam. 

Pendakwah sebagai ejen perubahan perlu menyelami suasana masyarakat dan 

menelusuri masalah psikologi yang dihadapi oleh masyarakat. 

 
Dakwah sebagai kegiatan menyampaikan mesej-mesej kebenaran bersumberkan al-

Quran dan Hadis sebagai landasan normatif ajaran Islam memerlukan suatu pakej 

penyampaian nasihat secara berhemah dan telus sehingga dapat mencapai 

matlamatnya. Suatu hal yang mungkin tidak boleh dipisahkan dalam pemikiran 

pendakwah bahawa kebenaran yang menjadi agenda tugasnya memerlukan strategi 

dalam memilih intonasi yang sesuai agar kebenaran itu sendiri diterima sebagai 

sebuah kebenaran. Di sinilah pentingnya penyebaran dakwah dilakukan agar 

kebenaran dapat diterjemahkan dalam konteks hidup bermasyarakat atau sekurang-

kurangnya dapat mengurangkan rangsangan-rangsangan negatif setempat, terutama 

dalam mendepani cabaran melalui arus teknologi maklumat yang kian berkembang. 

 
Kegiatan dakwah juga melibatkan aktiviti komunikasi, ini bererti dakwah 

menampilkan unsur-unsur yang wajar diberikan perhatian oleh pendakwah atau da’i, 

iaitu da’i (komunikator), materi dakwah (nasihat) dan sarana dakwah (medium). 

Berhubung dengan tajuk penyelidikan ini, unsur dan medium dakwah perlu diberikan 

penekanan. Komunikasi dakwah terdiri daripada kandungan mesej, akan tetapi 

simbol yang biasa digunakan dalam komunikasi dakwah melibatkan bahasa, gambar, 



70 
 

visual, dan sebagainya. Dalam kehidupan seharian, mesej komunikasi dakwah yang 

disampaikan kepada audiens sasaran dengan menggunakan gabungan simbol, seperti 

pesanan melalui akhbar dan televisyen.  

 
Walau bagaimanapun, menurut Wahyu Ilahi (2010) mesej komunikasi dakwah 

adalah komunikasi yang menggambarkan kaedah yang digunakan oleh seseorang 

pendakwah dalam menyampaikan dakwah melalui bahasa atau simbol-simbol 

tertentu kepada audiens sasaran dengan menggunakan media. Oleh sebab itu, dalam 

merencanakan sebuah mesej, pendakwah perlu mengambil kira perkara-perkara 

berikut Wahyu Ilahi, (2010), (1) Mesej mestilah dirancang dan disampaikan 

sedemikian rupa sehingga dapat menarik perhatian audiens yang dimaksudkan. (2) 

Mesej mestilah menggunakan simbol atau tanda yang merujuk kepada pengalaman 

yang sama di antara penyampai dan pendengar, sehingga sama-sama dapat 

memahaminya. (3) Mesej mestilah mengambil kira keperluan peribadi pendengar 

dan menyarankan beberapa cara untuk mendapatkan keperluan itu. (4) Mesej 

mestilah menyarankan suatu cara untuk mendapatkan keperluan tersebut yang sesuai 

dengan situasi kumpulan, iaitu tempat pendengar berada ketika kegiatan dakwah 

dijalankan untuk menjayakan matlamat dakwah. 

 
Berkaitan dengan media komunikasi dakwah, jumlahnya cukup banyak, bermula 

dengan media komunikasi tradisional hingga moden, misalnya kentongan (diperbuat 

daripada buluh), beduk (gendang), seni persembahan, akhbar, majalah, filem, radio, 

televisyen dan lain-lain. Untuk mendekati audiens dalam komunikasi dakwah, 

pendakwah boleh memilih salah satu medium, berdasarkan kepada tujuan yang akan 

dicapai, mesej dakwah yang akan disampaikan serta teknik dakwah yang akan 

digunakan. Memilih yang terbaik dari pelbagai bentuk media komunikasi dakwah. 



71 
 

Namun begitu, setiap medium yang digunakan ada kelebihan dan kekurangannya 

sendiri.  

 
Medium tradisional, iaitu pelbagai bentuk seni persembahan yang dipentaskan secara 

tradisional di hadapan khalayak ramai, terutama sebagai sarana hiburan yang bersifat 

komunikatif. Berkenaan dengan komunikasi dakwah, media tradisional dalam bentuk 

seni persembahan berunsurkan Islam yang dipersembahkan secara tradisional di 

hadapan khalayak ramai yang menerapkan elemen hiburan yang bersifat komunikatif 

dan ternyata mudah digunakan sebagai medium dakwah yang berkesan. Dalam hal 

ini, terdapat begitu banyak medium dakwah yang diperlihatkan dalam masyarakat 

bersifat tradisional, akan tetapi proses tersebut perlu mengambil kira aspek berikut: 

iaitu aspek keberkesanan komunikasi, dan aspek kesesuaian. 

2.8 Hubungan antara Budaya dan Komunikasi 
 

Penyelidikan komunikasi antara budaya bermula pada tahun 1950-an dan 1960-an 

mengikut arus globalisasi dan kemunculan Amerika Syarikat dalam pasca-Perang 

Dunia II sebagai lambang kekuasaan dunia. Ia memperlihatkan idealisme dan 

optimisme Amerika Syarikat dalam mendepani arus globalisasi dan Presiden 

Kennedy menubuhkan Badan Perdamaian pada 1961, mempelawa warga Amerika 

untuk berkhidmat dengan negara mereka dan mengambil langkah-langkah 

perdamaian. Dalam konteks sejarah ini, kajian awal mengenai komunikasi antara 

budaya diinspirasikan oleh ciri-ciri kemanusiaan, dengan harapan akan menghasilkan 

pengetahuan yang dapat membantu meningkatkan pemahaman yang lebih baik dan 

komunikasi yang berkesan antara individu yang dilahirkan dalam budaya yang 

berlainan. 

 



72 
 

Komunikasi antara budaya pada umumnya ditakrifkan menurut dua konsep utama, 

iaitu budaya dan komunikasi. Konsep antropologi tentang budaya digunakan untuk 

melabelkan pengalaman hidup dan budaya secara kolektif dalam sesebuah 

masyarakat atau bangsa. Seiring dengan peredaran zaman, konsep tersebut telah 

berkembang sehingga merangkumi aktiviti komunikasi yang melibatkan individu 

dari pelbagai kumpulan domestik  dengan latarbelakang yang berbeza, seperti etnik, 

bangsa dan kategori sosial yang lain. Dalam disiplin ilmu komunikasi, komunikasi 

antar budaya dapat dibezakan secara konseptual daripada komunikasi interpersonal 

berdasarkan kadar perbezaan yang agak tinggi berkenaan dengan sistem makna, 

pengetahuan, nilai-nilai dan pandangan dunia para komunikator yang berakar umbi 

dalam budaya atau sub-budaya (Charles, 2014). 

 
Komunikasi antara budaya berlaku apabila penghantar mesej adalah ahli dalam 

sesuatu budaya dan penerima mesejnya adalah ahli dalam budaya lain. Dalam 

keadaan sedemikian, masalah-masalah yang dihadapi dalam sesuatu situasi dikaitkan 

dengan sesuatu bangsa dan ia perlu melihat kembali budaya lain. Budaya 

mempengaruhi orang yang berkomunikasi, budaya bertanggungjawab terhadap 

seluruh perilaku komunikatif dan makna yang dimiliki setiap orang. Hasilnya, 

perilaku komunikatif oleh dua orang yang berbeza dari segi budaya akan 

memperlihatkan perbezaannya secara jelas lalu menimbulkan pelbagai kesukaran. 

Namun, melalui kajian dan pemahaman terhadap komunikasi antara budaya, kita 

dapat menghilangkan kesukaran-kesukaran tersebut. Paling tidak, kita mampu untuk 

mengurangkan tekanan di sebalik kesukaran yang dihadapi. 

 
Hubungan antara budaya perlu difahami bagi menghayati komunikasi antara budaya. 

Ini kerana manusia belajar berkomunikasi melalui budaya. Orang Korea, orang Mesir 



73 
 

atau orang Amerika belajar berkomunikasi seperti bangsa mereka yang lain. Perilaku 

mereka melambangkan budaya mereka kerana perilaku tersebut dipelajari dan 

diketahui melalui adat resam mereka sendiri. Kebanyakan orang memandang dunia 

mereka melalui kategori, konsep dan label yang dihasilkan oleh budaya mereka. 

 
Kemiripan budaya dalam persepsi memungkinkan pemberian makna yang mirip 

kepada sesuatu objek sosial atau peristiwa. Cara-cara berkomunikasi, keadaan 

komunikasi, bahasa dan gaya bahasa yang digunakan, dan perilaku-perilaku bukan 

lisan (nonverbal), semua itu merupakan tindakbalas terhadap fungsi dan budaya. 

Komunikasi terikat dengan budaya. Sebagaimana budaya berbeza antara satudengan 

yang lainnya, maka amalan dan perilaku komunikasi individu-individu yang dibina 

dalam budaya-budaya tersebut juga akan memperlihatkan perbezaannya. 

 

Budaya adalah pola hidup yang menyeluruh. Budaya bersifat kompleks, abstrak dan 

luas. Banyak aspek budaya turut menentukan perilaku komunikatif (Deddy Mulyana, 

2001). 

2.9  Budaya dan Tradisi Keagamaan  
 

Kebudayaan adalah cara bersosial dalam sesebuah masyarakat yang diwariskan dari 

generasi ke generasi berikutnya. Kebudayaan juga menjadi acuan pedoman hidup 

yang cenderung menjadi sebuah tradisi. Tradisi akan tetap ada sampai bila-bila dan 

sukar untuk diketahui sumber asalnya kerana sudah menjadi darah daging dalam 

kehidupan masyarakat yang mendukungnya. Oleh itu, tradisi melibatkan proses 

membentuk norma kehidupan bermasyarakat. Secara umumnya, tradisi merupakan 

kerangka acuan norma dalam masyarakat yang dikenali sebagai pranata. Pranata ini 

ada yang bercorak rasional, terbuka dan umum, kompetetif, dan konflik yang 



74 
 

menekankan kesahihan, seperti pranata politik, pranata pemerintahan, ekonomi, dan 

pasaran, pelbagai lagi bentuk pranata hukum dan hubungan sosial dalam masyarakat 

yang berkenaan. Para pakar sosiologi menyebutnya sebagai pranata sekunder. 

Pranata ini dapat mengubah struktur dan peranan hubungan antara peranannya 

dengan mudah di samping norma-norma yang berkenaan dengan pertimbangan 

rasional yang menguntungkan yang dihadapi dalam kehidupan sehari-hari (Parsudi 

Suparlan, 1995). 

2.10 Perilaku dan Perubahan Sikap Manusia 
 

Agama merupakan salah satu ejen perubahan sosial. Agama dalam hal ini berperanan 

dalam mempengaruhi pemikiran manusia melalui doktrin yang diajarkan kepada 

umatnya. Melalui doktrin ini, manusia akan diberi kepercayaan mengenai pelbagai 

usaha yang dapat dilakukan oleh manusia untuk mencapai kejayaan. Kekuatan akal 

budi manusia moden ternyata tidak mampu menyelesaikan pelbagai persoalan yang 

dihadapi. Akhirnya, manusia akan kembali mengiktiraf kewujudan agama, agama 

menjadi institusi yang kekal (Nanang Martono, 2012). 

 
Sasaran dalam melihat perubahan sosial dapat ditujukan kepada individu, kelompok 

masyarakat tertentu atau masyarakat secara keseluruhan yang akan mengalami 

perubahan. Dalam konteks ini dapat difokuskan kepada tiga aspek, iaitu: 

a. Ciri-ciri individu. Ciri-ciri individu dapat digunakan untuk melihat 

perubahan sosial. Karakter ini dapat meliputi sikap, kebiasaan, perilaku, 

pola fikir atau pengetahuan dan ciri-ciri demografi (umur, jenis kelamin, 

dan peluang hidup).  

b. Aspek budaya. Aspek ini berkenaan dengan norma dan nilai. 



75 
 

c. Aspek struktur. Aspek ini sangat luas cakupannya (Nanang Martono, 

2012). 

 
Sikap manusia telah ditakrifkan dalam pelbagai jenis kepakaran. Salah satu 

kumpulan pemikiran yang berorientasikan skim triadik (triadic scheme). Menurut 

kerangka pemikiran ini, sikap merupakan kumpulan bagi komponen kognitif, afektif 

dan kognitif yang saling berinteraksi dalam memahami, menjiwai dan 

mendefinisikan sikap terhadap sesuatu objek (Secord & Backman dalam Saifuddin 

Azwar, 2011). 

 
Dalam Rajah 2.3, diperlihatkan bahawa sikap seseorang terhadap sesuatu objek 

selalu berperanan sebagai perantara antara tindakbalas dan objek yang berkaitan. 

Respon dibahagikan kepada tiga jenis, iaitu tindakbalas kognitif (tindakbalas 

konseptual dan pernyataan mengenai perkara yang diyakini), tindakbalas afektif 

(tindakbalas saraf simpatetik dan pernyataan akibat/kesan), serta tindakbalas perilaku 

atau konatif (tindakbalas berupa tindakan dan pernyataan mengenai perilaku). 

Ketiga-tiga tindakbalas ini masing-masing berkaitan dengan komponen sikapnya. 

       
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rajah 2.3.  Konsep skematik Rosenberg & Hovland mengenai sikap 

Tindakan yang 
kelihatan 

 
Pernyataan lisan 
tentang perilaku 

Pemboleh 
ubah Bebas 
yang dapat 

diukur 

Pemboleh 
ubah yang 
dihasilkan 

 
PERILAKU 

 
SIKAP 

 
AFEKTIF 

Respon 
Saraf Simpatetik 

 
Pernyataan lisan 

tentang kesan 

RANGSANGAN 
(individu, situasi, 

isu sosial, 
kelompok sosial, 
dan objek sikap 

yang lain 

 
KOGNISI 

Respon Persepsi 
 

Pernyataan lisan 
tentang keyakinan 

Pemboleh ubah 
Bersandar yang 
dapat diukur 



76 
 

Nilai (value) dan pendapat (opinion) sangat berkait rapat dengan sikap. Seringkali 

kita menemui penggunaan istilah sikap, nilai dan pendapat yang mempunyai makna 

yang sama atau berbeza. Sebenarnya istilah tersebut berbeza dari segi maknanya. 

Pendapat merupakan pernyataan sikap yang sangat terperinci atau sikap dalam erti 

kata yang lebih sempit. Pendapat terhasil daripada sikap yang sudah mampan, akan 

tetapi pendapat lebih merujuk kepada situasi dan bersifat sementara. 

 
Nilai merupakan kedudukan yang lebih luas dan sifatnya lebih mendasari. Nilai 

bertukar secara lebih stabil berbanding dengan sikap individu. Lebih daripada itu, 

nilai dianggap sebagai sebahagian personaliti individu yang dapat mewarnai 

keperibadian sesuatu kumpulan. Maka, nilai bersifat lebih mendasari dan stabil 

sebagai sebahagian daripada ciri keperibadian, sikap bersifat menilai dan berakar 

umbi dalam nilai yang diamati dan terbentuk hubungannya dengan sesuatu objek, 

sedangkan pendapat merupakan sikap yang lebih terperinci dan sangat merujuk 

kepada situasi serta lebih mudah untuk diubah (Azwar, 2011). 

 

Selain daripada pengaruh orang lain dalam persekitaran, budaya hidup kita dalam 

konteks tumbesaran kita mempunyai pengaruh yang besar terhadap pembentukan 

sikap. Apabila kita hidup dalam budaya sosial yang sangat mengutamakan kehidupan 

berkumpulan, maka kita cenderung bersikap negatif terhadap kehidupan 

individualisme yang mengutamakan kepentingan peribadi. Kita memiliki pola sikap 

dan perilaku tertentu disebabkan oleh sokongan atau ganjaran daripada masyarakat 

yang menyumbang kepada sikap dan perilaku tersebut. 

 
Dari satu segi, sikap manusia terbentuk dan berubah oleh pengaruh modenisasi 

komunikasi dan adakalanya sikap itu sendiri berpengaruh terhadap pelbagai aspek 



77 
 

kehidupan sosial. Pemahaman mengenai mekanisma perubahan dan perubahan sikap 

sangat diperlukan kerana sebagai manusia kadangkala kita berperanan sebagai ejen 

perubahan dan adakalanya kita berperanan sebagai subjek perubahan. Satu masa 

nanti mungkin kita yang menginginkan orang lain agar mengubah sikap dan di lain 

waktu mungkin kita perlu mempertahankan sikap daripada anasir-anasir yang ingin 

mengubahnya.  

 
Bagaimanakah sikap boleh berubah atau diubah? Perbahasan mengenai proses 

perubahan sikap selalunya difokuskan kepada cara-cara memanipulasi atau 

mengendalikan situasi dan lingkungan untuk menghasilkan perubahan sikap seperti 

yang dikehendaki. Dalam teori Kelman misalnya, ditunjukkan bagaimana sikap boleh 

berubah melalui tiga proses (Saifuddin Azwar, 2011), iaitu kesediaan, identifikasi, 

internalisasi. 

 
Namun begitu, perubahan sikap tidak hanya semata-mata tertumpu kepada persoalan 

bagaimana organisasi sikap dapat mempertahankan prinsip konsistensinya atau 

bagaimana organisasi boleh berubah sesuai dengan perubahan aspek kognitif ataupun 

aspek afektif sikap, akan tetapi lebih tertumpu kepada faktor yang dianggap sangat 

berpengaruh dalam mengarahkan sikap kepada bentuk yang dikehendaki. Faktor 

tersebut adalah faktor luaran, iaitu faktor yang ada di luar diri individu, yang 

dimaksudkan untuk mempengaruhi sikap manusia secara sedar atau tidak sedar, 

individu yang berkenaan akan mengadaptasikan sikap tertentu. 

 
Pujukan (persuasif) merupakan usaha mengubah sikap individu dengan memasukkan 

idea, fikiran, pendapat, bahkan fakta baharu melalui pesanan-pesanan komunikatif. 

Pesanan yang disampaikan dengan sengaja dimaksudkan untuk menimbulkan 

kontradiksi dan inkonsistensi antara komponen sikap individu atau antara sikap dan 



78 
 

perilakunya sehingga mengganggu kestabilan sikap dan membuka peluang kepada 

perubahan yang diinginkan. 

 
Hovland, Brehm & Kassin dalam Saifuddin Azwar, (2011) menjalankan kajian 

mengenai faktor-faktor yang dapat mempengaruhi komunikasi persuasif. Dalam 

penyelidikan yang dijalankan oleh Brehm & Kassin, mereka mendefinisikan 

komunikasi sebagai suatu proses yang digunakan oleh komunikator untuk 

menyampaikan rangsangan (yang biasanya dalam bentuk lisan) untuk mengukur 

perilaku orang lain. 

 
Dalam mempelajari kesan daripada sumber komunikasi, iaitu komunikator, para 

penyelidik memanipulasi pelbagai ciri komunikator seperti sejauh mana ia boleh 

dipercayai, kepakaran, status, populariti. Kemudian mereka mempelajari pula 

pelbagai ciri pesanan yang disampaikan dengan memanipulasikan pelbagai aspek dan 

jenis komunikasi yang berlainan. Dari segi lain, kajian tersebut mengkaji pelbagai 

pembolehubah yang terdapat dalam diri subjek penerima pesanan itu seperti 

kemudahannya untuk dipertimbangkan, sikap mereka sebelum diberikan pesanan, 

kecerdasan, harga diri, kompleksiti kognitif, dan pelbagai sifat peribadi yang lain. 

 
Andaian asas yang mendasari kajian Hovland dan kawan-kawan adalah anggapan 

bahawa kesan suatu komunikasi tertentu yang berupa perubahan sikap bergantung 

kepada sejauh mana komunikasi itu diperbaiki, difahami, dan diterima. Sebagaimana 

ditunjukkan dalam rajah 2.4 : 

 

 

 

 

 



79 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rajah 2.4.  Langkah-langkah perubahan sikap menurut model Hovland, Janis,    
                   Kelley 

 

Faktor-faktor utama dalam model yang diusulkan oleh Hovland, iaitu perhatian dan 

pemahaman subjek terhadap komunikasi atau pesanan yang disampaikan akan 

menentukan perkara yang akan dipelajari oleh subjek mengenai isi pesanan tersebut. 

Sedangkan proses-proses lain dianggap menentukan sama ada isi yang dipelajari itu 

akan diterima atau diadaptasi oleh subjek mahupun tidak. Gambaran ringkas 

berkenaan kaedah komunikasi dan pujukan menurut Model Kajian Yale (Azwar, 

2011) berkaitan dengan  pesanan yang mempengaruhi sikap dan perubahan sikap 

seseorang dalam setiap interaksi, komunikasi, dan pujukan seperti dinyatakan dalam 

rajah 2.5 di bawah ini :  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Rangsangan 

Perhatian 
 
Pemahaman 
 
Penerimaan 

Respon 
(Perubahan Sikap ) 
 



80 
 

Pemboleh ubah       Proses perantara  Efek Komunikasi 
yang Mempengaruhi       Internal   yang Tampak 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

--- 

 

 

 

                        

Rajah 2.5. Pendekatan komunikasi dan proses memujuk menurut Model Studi Yale  
 

 
Berkenaan dengan model kaedah, McGuire seterusnya merangkum dan merumuskan 

bahawa ia dianggap sebagai suatu proses yang mencakupi dua langkah utama, iaitu 

mendapatkan isi pesanan (reception) dan menerima apa-apa yang telah difahami 

(acceptance) (Azwar, 2011).  

 
Rumusan tersebut menunjukkan bahawa perubahan pendapat atau perubahan sikap 

yang berlaku merupakan fungsi interaksi antara kemungkinan munculnya 

Faktor-faktor 
sumber 

- Dipercayai 
- Kepakaran 
- Status 
- Bangsa 
- Agama 

Faktor-faktor Pesan 

- Urutan argumentasi 
- Satu sisi atau dua 
sisi 
- Tipe daya Tarik 
- Kesimpulan implisit 
atai eksplisit 

Faktor-faktor subjek 
penerima 

- Kemudahan dibujuk 
- Sikap pemula 
- Intelegensi 
- Harga diri 
- kepribadian  

Perhatian 

Pemahaman 

Penerimaan 

Perubahan sikap 

Perubahan 
pendapat 

Perubahan 
persepsi 

Perubahan 
afeksi  

Perubahan 
tindakan 



81 
 

pemahaman dan kemungkinan isi yang difahami akan diterima oleh individu. 

Selanjutnya, McGuire menambah pula bahawa terdapat dua langkah lanjutan dalam 

proses memujuk, iaitu retensi atau proses memadatkan kandungan yang telah 

dipersetujui dan tindakan yang sesuai dengan kandungan tersebut.  

 
Dengan demikian, pujukan dapat dikatakan sebagai proses yang melibatkan 

pemerhatian, pemahaman, penerimaan, pengendapan (memadatkan kandungan), dan 

tindakan. Dikatakan bahawa penerima pesanan mestilah melalui semua langkah 

tersebut agar komunikasi menghasilkan kesan yang optima dalam proses memujuk. 

Langkah tersebut masing-masing dilihat sebagai suatu kemungkinan bagi mengukur 

perubahan sikap. Di sini, dapat difahami bahawa untuk mencapai tujuan dari segi 

perubahan sikap, komunikator perlu memusatkan perhatian kepada kaedah memujuk 

yang digunakan dalam diri subjek yang hendak diubah sikapnya.  

 
Keberkesanan komunikasi dan pengaruhnya terhadap perubahan sikap dapat dilihat 

melalui dua aspek, iaitu organisasi komunikasi dan isi kandungan komunikasi atau 

pesanan yang disampaikan. Pada dasarnya, komunikasi akan lebih berkesan apabila 

disampaikan secara bersemuka (face to face). Teknik komunikasi yang berkesan 

adalah dengan mengemukakan kesimpulan komunikasi secara eksplisit kepada 

subjek yang sikapnya hendak diubah, dan dengan mengulang-ulang (repetition and 

familiarity) hujah yang mendukung sikap yang dimaksudkan (Middlebrook, dalam 

Saifuddin Azwar, 2011). 

 
Komunikasi pujukan boleh dianggap sebagai peristiwa yang melibatkan tiga faktor, 

iaitu sumber (oleh siapa), pesanan (apa yang dikatakan dan dalam konteks apa) dan 

sasaran (kepada siapa). Faktor ini masing-masing dapat mempengaruhi kaedah 

komunikasi penerima pesanan. Apabila pesanan penting disampaikan dengan jelas, 



82 
 

berhikmah dan penuh perhatian, tentu sahaja individu yang menerima pesanan akan 

memerhati dan menyemak pesanan dengan baik dan akan memberi pertimbangan 

berkenaan maksud dan tujuan disebalik pesanan tersebut. Begitu pula sebaliknya, 

apabila mesej yang disampaikan tidak dianggap  begitu penting atau disampaikan 

dengan cara yang tidak jelas, maka besar kemungkinan ia tidak akan menarik 

perhatian orang ramai.  

 
Sebagai pelengkap kepada model kaedah kajian Yale sebelumnya,  kini ada Kaedah 

mempelajari pesanan (message learning approach) yang menyatakan bahawa proses 

yang paling utama dalam mengubah sikap manusia adalah penumpuan, pemahaman, 

penerimaan dan penyimpanan (retensi) (Azwar, 2011). Keempat-empatnya 

merupakan proses perantara dalaman yang dipengaruhi oleh ciri-ciri sumber mesej, 

mesej itu sendiri, sasaran atau orang yang hendak diubah sikapnya dan kaedah yang 

digunakan dalam penyampaian dan penerimaan mesej. Gambaran model seperti 

dinyatakan dalam rajah 2.6 di bawah ini, 

 

 

Rajah 2.6. Model pendekatan belajar mesej 
 



83 
 

Melalui model kaedah mempelajari mesej ini, diperlihatkan bahawa selain faktor 

sumber mesej, mesej dan sasaran atau penerima, faktor saluran atau jalur komunikasi 

yang digunakan dianggap mempunyai peranan yang sangat penting dalam 

menentukan keberkesanan komunikasi persuasif (pujukan). 

 

Komunikasi dapat disampaikan melalui pelbagai media atau saluran. Keberkesanan 

komunikasi akan lebih dipertingkatkan apabila saluran yang digunakan sesuai 

dengan kebenaran maklumat atau saranan yang hendak disampaikan. Mesej yang 

berbentuk pujukan yang mengandungi pesanan yang kompleks akan lebih mudah 

diperhati dan difahami. Tambahan pula, ia disampaikan melalui media cetak 

berbanding dengan media massa. Walau bagaimanapun, apabila pemahaman sudah 

terhasil, maka media massa menjadi medium yang lebih berkesan berbanding dengan 

media cetak dalam usaha untuk mencapai proses penerimaan dan penyimpanan 

(retensi). 

 
Berkenaan dengan saluran komunikasi pesanan, dalam tradisi pembacaan Naskhah 

Tulkiyamat masih menggunakan model komunikasi tradisional. Namun, dengan 

model komunikasi seperti ini memiliki dimensi sosial budaya yang sangat mendalam 

dan luas kerana ia menggabungkan antara tradisi lisan dan penulisan yang muncul 

dalam masyarakat Takalar khasnya dan Sulawesi Selatan amnya. 

 
Komunikasi tradisional sangat penting dalam sesebuah masyarakat kerana dapat 

mengeratkan silaturrahim dan kerjasama untuk mengimbangi tekanan sosial budaya 

yang datang daripada luar. Komunikasi tradisional mempunyai dimensi sosial, 

mendorong manusia untuk bekerja, menjaga keharmonian hidup, menjalin rasa 

kebersamaan dalam menentukan kepentingan bersama.      



84 
 

Uniknya, kajian ini memaparkan tradisi pembacaan Naskhah Tulkiyamat secara 

turun-temurun apabila ahli keluarga meninggal dunia selama 3 hingga 40 hari 

berturut-turut, pada malam hari setelah jenazah dikebumikan, penulisan naskhah 

beraksara Arab dan menggunakan bahasa Makassar agar mudah difahami, naskhah 

ini tidak boleh dibaca pada waktu lain, kecuali apabila ada orang meninggal dunia. 

 
Variasi penyelidikan berbeza yang telah dijalankan oleh para penyelidik di atas 

antara lain: mengumpulkan naskhah-naskhah Tulkiyamat dari sesetengah daerah 

kemudian disatukan sebagai bahan penyelidikan, menganalisis dan menterjemahkan 

naskhah eskatologi agar mudah dibaca, kemudian penyelidik yang lain hanya 

mentransliterasikannya ke bahasa Makassar, menterjemahkan dari bahasa Melayu ke 

bahasa Makassar. Oleh yang demikian, penyelidik ingin mengetahui mesej-mesej 

yang terkandung di dalam Naskhah Tulkiyamat, serta pengaruhnya sebagai medium 

dakwah terhadap masyarakat Makassar sehingga masyarakat boleh berubah kearah 

kehidupan beragama lebih baik sama ada dari segi akidah, syariah dan akhlak. 

2.11 Perhatian 
 

Aspek perhatian masyarakat terhadap kewujudan dan tradisi pembacaan Naskhah 

Tulkiyamat sangat dipengaruhi oleh latar belakang sosial dan kebudayaan Bugis-

Makassar, sejarah perkembangan Islam di Sulawesi Selatan, serta sistem 

kepercayaan dan agama yang dianuti oleh masyarakat Daerah Takalar, khususnya, di 

Desa Sanrobone.  

Perhatian terhadap keberadaan dan tradisi pembacaan Naskhah Tulkiyamat di Desa 

Sanrobone, Kecamatan Sanrobone, Daerah Takalar, dapat diketahui melalui carian 

jejak penulisan Skrip Tulkiyamat di Sulawesi Selatan. Melalui sesetengah keputusan 

penyelidikan dan kajian yang telah dilakukan selama ini diketahui bahawa penulis 



85 
 

awal Naskhah Tulkiyamat adalah Nuruddin ar-Raniri, pada awalnya ia ditulis dalam 

bahasa Arab dengan judul Akhbar al-Akhirah fi Ahwal al-Qiyamah.  

Kemunculan Nuruddin Ar-Raniri dan peranan yang dimainkannya tidak dapat 

dipisahkan daripada Sastera Kitab yang berkembang di Aceh pada abad ke 17. 

Menurut Roolvink, Sastera Kitab merupakan bidang ilmu yang amat luas. Kajian 

mengenai al-Quran, tafsir, tajwid arkam, usuluddin, feqah, tasawwuf, tarikat, zikir, 

rawatib, doa, himpunan risalah, wasiat dan kitab (ubat-ubatan, jampi-jampi), 

semuanya boleh dimasukkan ke dalam Sastera Kitab. Namun, bahagian yang 

terpenting dalam Sastera Kitab adalah sastera tasawwuf. 

Nuruddin ar-Raniri merupakan salah seorang ulama besar di Aceh yang berperanan 

dalam perkembangan Islam di Nusantara. Nama sebenarnya ialah Nuruddin ar-

Raniri b. Hasanji b. Muhammad Hamid ar-Raniri al Quraisyi  al Syari’i. Hasil 

karyanya berjumlah kira-kira 29 buah dan mencakupi pelbagai bidang, seperti ilmu 

feqah, hadis, akidah, tasawwuf, sehingga mencipta sejarah dunia (Liaw Yock Fang, 

2011). Selain bergelar seorang ulama, beliau juga merupakan pengarang, pujangga, 

ahli sufi, ahli perundangan, politik dan negarawan terulung. Beliau menjadi Kadi 

Malikul Adil pada masa pemerintahan Sultan Iskandar Tsani dan Ratu Safiatuddin. 

Syeikh menguasai pelbagai bahasa dengan baik serta mampu menghasilkan karya 

dalam bahasa Arab, Urdu, Parsi dan Melayu. 

Penyelidikan lebih lanjut dijalankan di Sulawesi Selatan pada tahun 1990. Projek 

Penyelidikan dan Kajian mengenai Kebudayaan Nusantara yang kemudiannya 

menerbitkan sebuah buku yang diberi nama Tulkiyamat. Perkataan Tulkiyamat 

diambil daripada naskhah kuno yang berbahasa Makassar dan aksara Arab, untuk 

penulisan ayat-ayat, hadis dan al-Qur’an dengan tulisan Lontara Makassar yang 



86 
 

diberi judul Tulkiyamat. Kumpulan penulis buku ini terdiri daripada H. Ambo Gani, 

Husna G, Baco B, dan H. Ahmad Yunus. Buku ini diterbitkan oleh Projek 

Penyelidikan dan Kajian mengenai Kebudayaan Nusantara, Bahagian Sejarah dan 

Nilai Tradisional, Bahagian Jenderal Kebudayaan, Jabatan Pendidikan dan 

Kebudayaan. 

 
Naskhah ini ditemui di Daerah Peringkat II Goa (sekarang Daerah Gowa). Naskhah 

tersebut merupakan naskhah salinan yang berusia lebih kurang lima puluh tahun. 

Naskhah ditulis atas perintah Karaeng Tumalompoa (Sombaya). Nama pengarang 

tidak diketahui, tapi menurut pengakuan penulisnya, isi naskhah ini disunting 

daripada beberapa buah buku karangan Al-Ghazali. Kertasnya sudah mula 

menguning, sudah ada sedikit bintik-bintik. Saiz naskhah 20x15 cm. Setiap halaman 

mengandungi 17 baris tulisan. Cara penjilidannya tidak menggunakan paku atau 

dawai serta tidak menggunakan gam, melainkan dijahit. 

 
Dalam perkembangannya, naskhah Akhbar al-Akhirah fi Ahwal al-Qiyamah ini di 

Sulawesi Selatan sering diguna pakai dan diterjemahkan dalam bahasa Makassar 

dengan nama Kitta Tulkiyamat kerana dianggap banyak menceritakan tentang hari 

kiamat. Penyelidikan yang dijalankan oleh Balai Penyelidikan dan Pembangunan 

Agama Makassar di Daerah Gowa, Takalar dan Jeneponto (2007) telah menemui 

beberapa buah Kitta Tulkiyamat yang ditulis dalam bahasa Arab dan bahasa 

Makassar dengan huruf Arab. Naskhah Tulkiyamat yang ditemui tersebut merupakan 

naskhah salinan dan fotokopi daripada naskhah salinan yang dimiliki oleh 

masyarakat. 

 
Penyelidikan yang dijalankan di Daerah Takalar, Naskhah Tulkiyamat yang ditemui 

adalah milik Daeng Sayu yang tinggal di Malewang. Sedangkan pembaca atau orang 



87 
 

yang selalu meminjam dan membaca Naskhah Tulkiyamat tersebut adalah Nyanrang 

Daeng Ropu dan beberapa orang pembaca lainnya. Kitab ini mengandungi 338 

halaman dengan Saiz kertas 16x20 cm. Saiz isi 12x15.5 cm. Kertas yang digunakan 

tidak bercap dan bergaris. Selain garis kertas, penulisnya juga menambah dua garis 

berwarna merah dan biru pada perenggan di dalam kertas sebagai tempat (sempadan) 

awal dan akhir penulisan. Bahagian akhir kitab ini diketahui bahawa kitab ini disalin 

oleh Bajeng Daeng Mari beralamat di Sulung Manongko. Ditulis pada hari Isnin, 

pada tarikh 30 Ogos 1982 M bersamaan tahun 1402 H. 

2.12 Makna dan Pembelajaran tentang Mati 
 

Kematian pasti berlaku. Tidak ada sesiapa pun yang dapat lari daripada kematian. 

Boleh dikatakan bahawa semua orang merasa sangat keberatan untuk meninggalkan 

kehidupan di dunia ini. Kematian adalah salah satu fenomena yang  pasti berlaku 

kepada semua makhluk yang bernyawa. Semua ingin mempertahankan hidupnya. 

Maut telah menjadi perbahasan ahli falsafah dan banyak dihuraikan oleh pelbagai 

agama di dunia. 

 
Menurut Quraish Shihab dalam Jalaluddin (2012), ahli falsafah terbahagi kepada dua 

pandangan yang dikemukakan mengenai kehidupan. Ada yang pesimis sehingga 

memandang hidup ini sebagai sesuatu yang berat, penuh kesedihan dan kesulitan lalu 

berakhir dengan kematian, ada juga yang optimis menilai hidup sebagai 

penghormatan dan tanggungjawab yang boleh diakhiri dengan kebahagiaan dan 

kesenangan yang baru diperolehi melalui kematian.  

 
Bagi sebahagian ahli falsafah yang bersifat pesimis, ada yang berpandangan bahawa 

selagi kita hidup, kita dapat melakukan apa saja yang menyenangkan hati. Tidak 



88 
 

perlu menghiraukan apapun, kerana pada akhirnya suka atau tidak suka hidup kita 

pasti akan berakhir. Tidak perlu menghiraukan kesedihan dan kepedihan kerana itu 

dianggap tidak bermanfaat. Begitu juga yang berpandangan bahawa ini merupakan 

suatu rantaian kepedihan, kesedihan, penyakit, dan sebagainya. Alam ini terus 

berubah, daripada kelahiran disusuli pula dengan kematian, kehidupan diakhiri 

dengan ketiadaan dan kebinasaan. Oleh sebab itu, mereka menganggap tidak perlu 

menolak kematian.  

 
Mereka yang bersikap optimis, berpandangan bahawa kematian bukan pengakhiran 

bagi kewujudan manusia, menganggap bahawa yang meninggalkan dunia ini, hanya 

berpindah dari satu tempat ke tempat yang lain, mereka juga merasa masih dapat 

berhubungan dengan yang telah pergi, melalui doa-doa, tetapi tidak sedikit yang 

menyampaikan keluhan dan harapan mereka kepada yang telah meninggal. Bahkan, 

ada yang membuatkan patung-patung untuk disembah. Ada yang menilai bahawa 

perjalanan manusia mencapai kesempurnaannya haruslah melalui pintu kematian.  

 
Kematian dalam pandangan para agamawan memiliki peranan yang sangat besar 

dalam memantapkan kepercayaan dan mendorong pengabdian kerana kematian lebih 

bersedia untuk dihadapi jika berlaku setelah kemusnahan alam ini (Shihab dalam 

Hidayat, 2012). Oleh itu, ditemukan anjuran untuk memperbanyakkan 

mengingatinya. 

 
Agama Islam berbicara tentang kematian, berupaya untuk meningkatkan optimisme 

penganutnya sekaligus mengurangkan rasa cemas dan rasa takut. Ketakutan terhadap 

kematian boleh jadi disebabkan oleh apa-apa yang terjadi sesudahnya merupakan 

sesuatu misteri. Boleh jadi, rasa takut itu disebabkan  memikirkan ahli keluarga yang 



89 
 

akan ditinggalkan. Boleh juga ketakutan timbul disebabkan tempat yang akan 

dikunjungi sangat buruk dan tidak ada alternatif lain kecuali dengan amal kebajikan.  

 
Islam memandang bahawa hidup ini sangat bererti. Tidak ada yang bebas daripada 

keluh kesah dan kesusahan. Tidak ada seorangpun yang bebas daripada kesusahan. 

Jika kekurangan tidak berlaku, maka perkara yang meresahkan boleh jadi anak, 

isteri, dan ahli keluarga. Akan tetapi, kesusahan itu tidak bererti tanpa imbalan. Oleh 

itu, kehidupan dunia harus disyukuri dan dijadikan sarana untuk menempuh alam 

yang kekal selamanya tanpa  rasa takut atau sedih.       

2.13 Makna dan Pembelajaran tentang Kiamat dan Akhirat 
 

Secara umum, tujuan pokok diutusnya para Nabi dan Rasul dan diturunkannya kitab-

kitab suci oleh Allah melibatkan dua perkara (Bey Arifin, 2012 : 11).  

1. Menerangkan kepada manusia siapa Tuhan yang sebenarnya, iaitu Allah SWT 

yang Esa dan tidak ada Tuhan selain Allah SWT. 

2. Menerangkan kepada manusia bahawa sesudah hidup yang terbatas waktunya 

didunia ini, manusia akan dihidupkan kembali menempuh kehidupan buat kedua 

kalinya, iaitu kehidupan yang kekal dan abadi, manusia menerima pembalasan 

dan perbuatan mengikut amalan yang pernah dilakukan. Jika amalannya baik 

akan mendapat ganjaran yang baik dan perbuatan yang buruk akan dibalas 

dengan balasan yang berupa azab dan seksaan yang pedih.    

 
Oleh sebab itulah, para nabi dan rasul yang diutus oleh Allah SWT selalu 

mengingatkan akan datangnya hari kiamat. Dalam al-Quran, Allah SWT memberikan 

banyak gambaran dan dimensi makna mengenai hari kiamat. Hari tersebut  

digambarkan sebagai hari yang belum pernah dirasakan oleh manusia sebelumnya, 



90 
 

hari yang sangat menggemparkan, hari berakhirnya kehidupan dunia dan bermulanya 

kehidupan akhirat yang abadi, hari itu akan dimulakan dengan pembukaan lembaran-

lembaran manusia untuk  dipertanggungjawabkan. 

 
Pada dasarnya, banyak sekali kepercayaan-kepercayaan yang diajarkan oleh Agama 

Islam, tetapi yang terpenting ialah enam kepercayaan yang dinamakan Rukun Iman, 

iaitu percaya kepada Allah, Malaikat, Rasul-rasul, Kitab-kitab Allah, Akhirat dan 

Qadha dan Qadar. Tetapi, antara enam kepercayaan yang dinamakan sebagai Rukun 

Iman yang tersebut di atas, hal yang sangat penting ialah kepercayaan kepada Allah 

SWTdan kepercayaan kepada hari Akhirat. 

 
Sering dinyatakan di dalam ayat-ayat al-Quran dan hadis yang menegaskan tentang 

keimanan kepada Allah SWT, Rasul-Nya dimaksudkan untuk difahami dan diyakini 

oleh manusia bahawa kehidupan akhirat itu adalah penghidupan yang amat penting, 

jauh lebih penting daripada kehidupan di dunia sekarang (Arifin, 2012). Kehidupan 

di dunia ini hanya merupakan suatu permainan sahaja dan tidak kekal. Kehidupan di 

dunia hanya dianggap sebagai setitis air bila dibandingkan dengan kehidupan akhirat 

yang dikatakan oleh Rasulullah SAW sebagai samudera yang luas yang tidak 

diketahui pinggir dan kedalamannya.  

 
Perbandingan kehidupan dunia dan kehidupan akhirat ialah seperti seorang yang 

berjalan ke laut lalu memasukkan satu jarinya ke laut, lalu mengangkatnya. Maka, air 

yang melekat pada jarinya itulah dunia ini. Sedangkan air yang masih tertinggal di 

lautan luas adalah kehidupan akhirat. Begitupula dengan perbandingan kehidupan di 

dunia dimana rata-rata umur manusia di dunia antara 50 sampai 70 tahun dan ada 

sebahagiannya yang berumur lebih daripada seratus tahun, dianggap oleh Allah SWT 



91 
 

sangat singkat dan terbatas. Dibandingkan dengan kehidupan di akhirat yang 

lamanya tidak terbatas, kekal dan abadi.  

 

Dengan demikian, alangkah ruginya manusia, apabila dalam kehidupan yang amat 

kecil ini, kita hidup senang dan bahagia, bergembira, tetapi dalam kehidupan di 

akhirat yang kekal dan abadi, kita susah, sengsara, terbakar dan terseksa di dalam 

neraka selama-lamanya. Untuk menghindarkan manusia daripada kesengsaraan yang 

luar biasa itu, maka Allah SWT mengutus nabi-nabi dan rasul-rasulnya yang 

berjumlah sekitar 124,000 orang sejak Nabi Adam yang pertama sehingga Nabi 

Muhammad SAW, sebagai nabi dan rasul yang terakhir (Arifin, 2012). 

 
Pengetahuan tentang akhirat berbeza daripada pengetahuan-pengetahuan lainnya. 

Pengetahuan biasa dapat dikatakan mengenai hal-hal yang sudah terjadi, sebab itu 

mempunyai fakta-fakta yang dapat diungkapkan oleh pancaindera manusia. Tetapi, 

pengetahuan tentang akhirat adalah pengetahuan tentang sesuatu yang belum terjadi, 

tentang sesuatu yang akan terjadi kelak dikemudian hari. Pengetahuan tentang 

akhirat hanya berdasarkan kitab-kitab suci yang diturunkan kepada rasul-rasul-Nya, 

yang kita dapat percayai berdasarkan fakta-fakta yang sudah terjadi di alam ini.  

 
Oleh sebab itu, tidak semua orang dapat mempercayai dan meyakininya. Ada orang 

yang mempercayai dan menyakininya. Ada pula yang tidak mempercayai dan 

meyakininya. Ilmu akhirat adalah ilmu yang tidak ada kaitannya dengan harta benda, 

makan, minum, pangkat dan lainnya. Pengetahuan tentang akhirat tertutup bagi 

syaitan dan iblis dan tertutup bagi manusia-manusia yang masih dipengaruhi oleh 

syaitan dan iblis. Hanya orang yang bersih dan selalu mensucikan diri yang dapat 

mencapai ilmu pengetahuan dan keyakinan terhadap akhirat.                   



92 
 

2.14 Perubahan Afeksi 
 

Hipotesis Rosenberg dalam teori Konsistensi Afektif-Kognitif (Azwar: 2011), 

menjelaskan bahawa hakikat dan kekuatan perasaan terhadap sesuatu objek, sikap 

berkorelasi dengan pengertian mengenai objek tersebut. Dikatakan bahawa kesan 

positif yang kuat dan stabil terhadap sesuatu objek sangat erat berhubungan dengan 

keyakinan bahawa kesan positif itu akan membawa kepada sejumlah nilai penting, 

sedangkan kesan yang negatif berkaitan dengan keyakinan bahawa kesan negatif 

akan menjadi penghalang dalam mencapai sejumlah nilai-nilai penting. 

Perubahan afeksi dapat dilihat daripada jenis respon yang diberikan oleh seseorang 

terhadap objek mesej yang diterima. Respon afektif lisan dapat dilihat daripada 

pernyataan lisan mengenai perasaan seseorang terhadap sesuatu. Respon afektif 

bukan lisan berupa reaksi fizikal seperti ekspresi muka yang mencebik, tersenyum, 

gerakan tangan dan sebagainya yang dapat menggambarkan perasaan seseorang 

apabila dihadapkan dengan objek sikap. 

Perbahasan lebih lanjut akan digambarkan melalui beberapa petikan teks Naskhah 

Tulkiyamat yang berbentuk naratif dan dialog yang lebih banyak menyentuh 

perasaan dan emosi pembaca atau pendengar dalam setiap pelaksanaan pembacaan 

Naskhah Tulkiyamat. Hal ini berkaitan dengan suasana dan kondisi keluarga yang 

masih berduka kerana terdapat ahli keluarga yang meninggal dunia. 

Salah satu bab dalam Naskhah Tulkiyamat yang berkesan dan banyak menyentuh 

emosi pendengar adalah bahagian yang membincangkan tentang Maut dan Sakaratul 

Maut. Hal ini banyak diungkapkan oleh beberapa responden yang kami temui. 



93 
 

Berikut beberapa petikan teks Naskhah Tulkiyamat yang berbentuk naratif dan dialog 

yang dikaitkan dengan gambaran Maut dan Sakaratul Maut yang terdapat dalam 

Naskhah Tulkiyamat yang mengisahkan tentang :  

(1) Jawapan nyawa kepada Malaikat Maut. 

(2) Godaan syaitan kepada orang mukmin untuk meninggalkan imannya.  

(3) Suara dari langit dan bumi. 

(4)  Suara-suara di bumi dan kubur. 

(5) Saat nyawa berpisah daripada badan. 

 

Gambaran teks akan diperlihatkan dalam dua bentuk, pertama dalam transkripsi 

bahasa Makassar dengan huruf latin, kedua dalam transkripsi bahasa Indonesia 

dengan huruf latin (Ambo Gani, 1990). 

Jawapan nyawa kepada Malaikat Maut: 
 

Sekre pole pau nikana-kanai rihaddeseka, punna nakaerokimo Allahu Taala 

mate tassitau-tau atanna Allahu Taala, battumo Malakalmaoti ritau 

mambaniya mate erok anggallei nyawana ribawana, assulukmi sikkirika 

manynyoro kana ri Allahu Taala ribawana : tamakulleiyai nuwalle nyawaku 

kamamanyorokanai ri Allahu Taala. 

 

Sebuah pendapat yang disebutkan dalam Hadis, “Jika seseorang 

hamba telah ditakdirkan oleh Allah SWT meninggal dunia, 

datanglah Malaikat Maut kepada orang yang mendekati 

kematiannya hendak mengambil nyawa melalui mulutnya.” 

Keluarlah zikir memohon ke hadrat Allah SWT, daripada mulutnya 

mengatakan engkau tidak dapat mengambil nyawaku kerana aku 

telah memohon ke hadrat Allah SWT. 

 
 



94 
 

Mammaliyammi Malakalmaoti manyomba ri Allahu Taala, angkanai 

pakkanana nyawayya. Nakanamo Allahu Taala: Allei nyawana pasuluk 

rimaraenganga. 

 

Maklampami mange Malakalmaoti erok anggallaei rilimanna, Nakanamo 

limanna: Tamakkulleyai nuwalle nyawaku rilimangku, kamajai passidakkana, 

majai tongi anak-anak makukang nasapu-sapu ulunna.  

 

Kembalilah Malaikat Maut menyembah ke hadrat Allah SWT 

mengemukakan perkataan nyawa itu. Allah SWT berkata,“Ambil 

sahaja nyawanya, keluarlah melalui tempat yang lain”. 

 

“Berangkatlah ke sana Malaikat Maut hendak mengambil nyawa 

melalui tangannya. Lalu, tangannya berkata, “Engkau tidak boleh 

mengambil nyawa melalui tanganku, kerana aku sentiasa 

bersedekah, banyak menulis kitab, banyak leher orang kafir yang 

telah dipenggal, banyak pula anak yatim yang telah diusap-usap 

kepalanya.” 

 

 

Mangiseng ribangkenna, nakanaseng bangkenna: Tamakulleyai nuwalle 

nyawaku  ribangkengku, kamaklampamange massambayang Jumak, 

makbarajama. Biyasa tonga maddalekang tupanrita. 

 

Lebbakki mangeiseng ritolinna erok anggallei nyawana ri tolinna. Nakanaseng 

tolinna: Tamakullei nuwallei nyawaku ritolingku, kamallanggeriki baca 

Qurang. 

 

Seterusnya di bahagian kaki, lalu kakinya berkata, “Engkau tidak 

dapat mengambil nyawaku melalui kakiku kerana aku sentiasa 

menunaikan solat Jumaat, sembahyang jemaah, sering juga kaki ini 

aku gunakan untuk melangkah ke tempat ulama’. 

 



95 
 

Seterusnya di bahagian telinga, hendak mengambil nyawa melalui 

telinganya itu. Lalu telinganya berkata, “Engkau tidak dapat 

mengambil nyawaku melalui telingaku, kerana selama ini aku 

gunakannya untuk mendengar bacaan al-Qur’an. 

 

Lebbaki mangeiseng rimatanna, nakaseng matanna: Tamakkulleyai nuwalle 

nyawaku rimatangku, kamaciniki Qurang siyagang kittak. 

 

Mamliyammi Malakalmaoti anynyomba ri Allah Taala angkana: Oh karaeng, 

nasurowak anggallaei nyawana atannu, naiya kananna    

 

Nakanamo Allahu Taala : Oh Malakalmaoti, ukiriki arengku rilimannu, 

nanupaccinikiyang atangku mokminga. 

 

Kemudian pergi lagi ke bahagian matanya, lalu matanya berkata, 

“Engkau tidak dapat mengambil nyawaku melalui mataku kerana 

aku selalu melihat al-Qur’an dan buku-buku agama.  

Kembalilah Malaikat Maut, menyembah ke hadrat Allah SWT dan 

berkata, “Ya Allah, Engkau memerintahkan padaku mengambil 

nyawa hamba-Mu, sedangkan dia berkata bahawa aku tidak dapat 

mengambilnya.” 

 

Allah SWT berkata, “Wahai Malaikat Maut, tulislah nama-Ku di 

tanganmu, kemudian perlihatkanlah kepada hamba-Ku yang 

beriman.” 

 

Naukirimi Malakalamaoti arenna Allahu Taala rilimanna, napacinikiyammo 

nyawana Mokminga. Naciniki arenna Allahu Taala, masuluk tommi nyawana 

ribatang kalena tamangngapa-apa.  

 

Iyamintu nanikana, iyaiyannamo tau ansuro kana pulanai arenna Allahu 

Taala, nipisalayyangi pakrisina mataya, antemo kamma nanataba pakrisikna 

mateya, kanaukiriki ripakmaikna arenna Allahu Taala.   



96 
 

 

Maka ditulislah nama Allah Swt di telapak tangannya, lalu 

perlihatkan kepada nyawa yang beriman, setelah dilihat nama Allah 

SWT, maka keluarlah nyawa daripada tubuhnya dengan tenang. 

 

Itulah sebabnya sehingga dikatakan, sesiapa yang tekun menyebut 

nama Allah SWT, akan dihindarkan daripada seksaan dan 

penderitaan menjelang saat kematian kerana telah tertulis dalam 

hatinya nama Allah SWT.   

 

Godaan syaitan kepada orang beriman untuk meninggalkan imannya. 

Nakana sipakgang tupanritaya : punna battumo pammallokinna mateya, 

taklalomi turerena tauwa, tak lalu tommi bambanna tauwa nasakring. Nabattu 

ngasemmi setanga riulunna tauwa mangngerang jeknek. Nakanamo tumateya: 

Sarelalowak jekneknu. 

Sebahagian Ulama berkata, “Jika sudah tiba saat kematian,maka 

orang yang terasa bahangnya berasa teramat haus. Datanglah 

semua syaitan di kepalanya membawa air.” 

 
Orang yang nazak itu berkata, “Berikanlah air kepada saya.” 

Nakanamo setanga : akkanako tanipakjariyai alanga, nakusareko  

jeknekku. 

 

Syaitan berkata, “katakanlah dulu, tidak diciptakan alam, baru aku 

akan memberikan air kepadamu,” 

 

Napunna teya Mokminga angkanangi, tau lamateya, battui pole setanga : 

Kanammijo nakusareko jeknekku. 

Jika orang beriman yang sedang nazak itu tidak mahu 

mengucapkan kata-kata itu, syaitan datang lagi lalu berkata, 

“Katakan sahaja sebegitu, baru aku akan memberikan air 

kepadamu.” 



97 
 

Nakanamo setanga : Akkanako makballeballei Surona Allahu Taala, 

nakusareko jeknekku. 

Berkatalah syaitan, “katakanlah dulu, tidak diciptakan alam, baru 

aku akan memberikan air kepadamu,” 

Punna tau cilaka naalleyammi kananna setanga, nalariang tamakullena 

natahang turereya siyagang bambanna. Iyamintu taena imanna tauwa 

rikattowang pakmaika. Napunna tau matuwa antu mate, tanaalleyangngami 

allo ribokowa, salamak tommi rikattowang palmaika rikanakanna 

Abajakariya: Iyamonjo tau majai dudu gauk bajikna ri Allahu Taala 

nabangbangimo mate, nabattu ngasemmo belanna angngajarri angkanana : 

Lailaha Illallah Muhammadan Rasulullah. Napasenja rupanna 

Abajakariya. 

Orang yang tidak beriman akan mengikut bicara syaitan kerana 

tidak mampu menahan dahaga. Itulah orang yang tidak ada 

imannya ketika nyawanya diambil. Jika orang beruntung (beriman) 

yang meninggal dunia, dia tidak akan menerima godaan syaitan. 

Dengan demikian, dia terselamat daripada godaan syaitan ketika 

nyawanya diambil. 

Dikatakan oleh Abjakariya, “Itulah orang yang banyak amal 

baktinya kepada Allah SWT. Ketika maut menjelma, datanglah 

semua sahabatnya dengan mengejarnya lalu mengucapkan : Lailaha 

Illallah Muhammadan Rasulullah.” 

 

Lebbaki niyajari pole, napasellenji rupanna. Lebbaki niyajari pole, 

napasellengji rupanna Abajakariya makapintalluna tikring nakanamo 

Abajakariya : Taerok angkana antu. 

Masimpung ngasemmi pakmaika tauwa siyagang tena malannasak 

ampaminrai mate belana. 



98 
 

Tikring mabajimi pole nasakring pakmaina Abajakariya, nacinik ngaseng 

tommi belana, nakanamo ribalana : Nuwajariya angkanang Lailaha Illallah 

Muhammadan Rasulullah. 

Tetapi, orang berdosa akan memalingkan mukanya ketika diajar 

mengucap. Kemudian diajar lagi, masih digelengkan kepalanya. 

Lalu diajar lagi, juga digelengkan sahaja kepalanya. Buat kali 

ketiga, tiba-tiba dia berkata, “Aku tidak mahu mengucapkan itu.” 

Semua sahabatnya berasa sedih kerana tidak berjaya untuk 

mengajarkan sahabatnya mengucap ketika ambang kematiannya. 

Tiba-tiba perasaan orang itu (Abjakaria) kembali pulih, dilihat 

pulalah semua sahabatnya dan berkatalah kepada sahabatnya, 

“Engkau mengajar aku mengucapkan Lailaha Illallah 

Muhammadan Rasulullah.” 

Nakanmo: Iyo kiyajarijako nanupasenja rupannu, maka pintallunapa 

nanukana taeorokak angkanangi antu. Nakanamo Abajakariya : Kaniyakintu 

sumpadeng ibillisik angkana rinakke, akkanako ruwai Allahu Taala, iyamintu 

kumammenggong ampasalengi rupangku. Nakana pole rinakke akkanako 

tanipajariyai alanga, iyamintu kemammenggong ampaselengi rupangku. 

Lekbaki battu pole angkana rinakke: akkanako akballe-ballei Surona Allahu 

Taala. Iyamintu nakukana: Taerokak angkanangi antu, nanapelakmo jekneka 

naeranga ibilisik antu. Namaklampamo kateyak ampinawangi ibilisik antu. 

Teyai pangngajarinnu kuteyai kumammenggong.  

Sahabatnya berkata, “Ya, kami mengajar engkau, sedangkan 

engkau memalingkan mukamu. Nanti ketiga kalinya baru engkau 

mengatakan, aku tidak mahu mengucapkan itu.” 

Orang itu (Abjakariya) berkata, “Tadi ada iblis berkata kepada aku, 

katakan olehmu bahawa Allah Taala itu ada dua. Itulah sebabnya 

aku menggelengkan kepalaku, memalingkan mukaku. Kemudian, 

berkata lagi kepada aku katakanlah bahawa Allah itu ada dua. 

sebabnya aku menggelengkan kepalaku, memalingkan mukaku. 

Dia berkata lagi kepadaku, katakanlah bahawa alam itu tidak 



99 
 

diciptakan, itulah sebabnya aku menggelengkan kepalaku 

memalingkan mukaku. Kemudian, datang lagi kepada aku meminta 

agar aku mengatakan bahawa Rasul Allah itu adalah pendusta. 

Itulah sebabnya aku mengatakan bahawa aku tidak mahu 

mengucapkan itu. Maka, dibuanglah air yang dibawa oleh iblis. 

Bukan pengajaranmu yang kutolak, sehingga aku menggelengkan 

kepalaku.” 

 
Lebbaki madodommi pole Abajakariya, nakanamo: Asyhadu Allahu Ilaha 

Illallah waasyhadu anna muhammadan Rasulullah. Lekbaki matemi 

Abajakariyah Rahmatullahi Alaihi.      

Kemudian lemahlah kembali orang itu (Abjakarya), diucapkanlah 

olehnya Asyhadu Allahha IlahaIllah waasyhadu anna 

Muhammadan Rasulullah. Sesudah itu meninggallah orang itu 

(Abjakariya) Rahmatullahi Alaihi. 

Suara dari langit dan bumi: 

Nikanai rihaddeseka, punna sisaklamo nyawayya ri batang kalenna, niyak 

sakra battu rilangika makkiyok pintallung ankana: Oh anak cucunna Adama, 

laku ampilari lino, lino ampilariko, Ikau ambunoi lino, lino ambunoko. 

Napunna lanijeknekmo tumateya, makkiyomi pole pintallung angkana : Oh 

anak cucunna Adam, keremi limannu magassinga, nadodommo. Keremi 

tuningainu tumateya, makkiyo kiyoki pole pintallung angkana : Oh anak cucu 

Adam, maklampamakontu tamakbokong. Napilarimi ballaknu tamamaliyang, 

mangemako riballak masino-sinowa. 

Dikatakan dalam hadis, jika sudah berpisah nyawa dengan tubuh, 

ada suara dari langit memanggil sebanyak tiga kali dengan 

mengatakan,“Wahai anak cucu Adam, engkau meninggal dunia, 

dunia meninggalkan engkau. Engkau membunuhnya dan dunia 

membunuhmu.” 

 
Jika sudah hendak dimandikan orang yang meninggal, suara itu 

memanggil sebanyak tiga kali dengan mengatakan, “Wahai anak 



100 
 

cucu Adam, tanganmu yang kuat dahulu kini sudah lemah, mulutmu 

yang dahulunya hebat berbicara, kini sudah bisu. Ahli keluarga yang 

kamu sayang dahulu, kini sudah menjauhkan diri daripadamu.” 

 

Napunna lanirokokmo tumateya, makkiyo pole pintallung angkana: Oh anak 

cucu Adam, maklampamakontu tamabokong. Napilarimi ballaknu 

tamamaliyang, mangemako riballak masinowa. 

Napunna ribulekmo tumateya makkiyoki pole pintallung angkana : Oh anak 

cucunna Adam matuwajako, punna tobakjako, punna nikapaktaijako ri Allahu 

Taala. Cilakako punna tatobakkako, nikalarroijako ri Allah Taala. 

Jika orang yang meninggal dunia sudah bersedia untuk 

dikafankan, suara dari langit memanggil sebanyak tiga kali 

dengan mengatakan, “Wahai anak cucu Adam, engkau sudah 

berangkat, sedang engkau tidak membawa bekal lagi. Engkau 

sudah menuju rumah yang sunyi.” 

 
Jika orang yang meninggal itu sudah diusung ke perkuburan, 

suara dari langit memanggilnya sebanyak tiga kali dengan 

berkata, “Wahai anak cucu Adam, engkau beruntung kalau 

engkau bertaubat, jika Allah Taala meredhaimu. Engkau celaka 

jika tidak bertaubat. Allah Taala memurkaimu.” 

Napunna nisambayangimo tumateya, makkio pole pintallung: Oh anak 

cucunna Adam, sikuntu gauk nugaukanga nucinimi sallang. Punna niyak bauk, 

maccinik tommako sallang bajik punna niyak gauk bajiknu. Napunna niyak 

gauk kodinu, maccinik tommako kodi. 

Napunna nipanaummo rikalikbonna, makkiyoki pole pintallung angkana : Oh 

anak cucunna Adam, lebbakmako numakkalak taklalolalo ritompokku, 

numeramako rikalibongku. Lekbakmako maklampa-lampa mange-mange 

ritompokku, mammantammako rikalikbongku, taenamo nugiyok-giyok 

rikalibongku. 



101 
 

Jika orang yang meninggal sudah disembahyangkan, suara dari 

langit memanggilnya sebanyak tiga kali, “Wahai anak cucu Adam, 

segala perbuatan baikmu, engkau akan melihatnya nanti. Jika ada 

perbuatan burukmu, engkau akan melihatnya juga nanti.” 

Jika orang yang meninggal itu sudah dikebumikan dalam liang 

lahad, suara dari langit memanggilnya sebanyak tiga kali dengan 

mengatakan, “Wahai anak cucu Adam, engkau sudah pernah tertawa 

berlebih-lebihan di atas tanahku, sekarang engkau sudah cemas di 

dalam lubangku. Engkau sudah berkata-kata berlebih-lebihan di 

atasku, engkau sudah menjadi busuk di dalam lubangku. Engkau 

sudah pernah berjalan-jalan pergi kemana-mana di atasku, tinggallah 

engkau di lubangku, tidak bergerak lagi. 

Napunna mammaliyangmo tumattarawanga, nakana Allahu Taala: Oh 

atangku, napilarimako bijabijannu, riyangasseng-ngasennu. Nabolimako 

rikalikbonnu masassanga, nalanri keknaninggamintu nukabeleng-belengang, 

nukjari doraka rinakke, anne allowa inakke mami mangngamaseyang, 

nitangbawangnga sikuntu mahalloka. Inakke mami angkamase yangko 

masarro pangngamaseyangku napangngamaseyang anronnu siyagang 

manggenu siyagang anaknu. 

Jika semua orang yang menghantar mayat ke kubur sudah pulang, 

maka Allah SWT berkata: “Wahai hamba-Ku, engkau sudah 

ditinggalkan oleh sanak saudaramu, kaum kerabatmu. Engkau sudah 

dibuang di lubangmu yang gelap. Oleh sebab itulah, dahulu engkau 

terumbang-ambing atau tidak menentu pendirianmu sehingga engkau 

menjadi derhaka kepada-Ku. Pada hari ini, hanya Aku yang 

mengasihi engkau, lagi Maha Penyayang melebihi kasih sayang ibu, 

bapa dan anakmu.” 

Suara-suara panggilan tanah dan panggilan kubur: 

Nakana anakna Ibanu Maliki Radiyallahu: Makkiyoki buttayya allo-allo 

pissampulo sitalloi. Makkiyo angkana: Oh anak cucunna Adam, lekbakmako 

maklampa-lampa mange-mange ritompokku, mammatammako rikalikbongku. 



102 
 

Lekbakmako numakkalak taklalo lalo ritompokku, numeramako rikalikbongku. 

Lekbakmako makkakdok anu harang ritompokku, makkakdomako olok-olok 

rikalibongku. Lekbakmako mettenetekne pakmaik ritompokku, mapakrisik 

mako rikalibongku. Lekbak mako mabajikbajik ritompokku, ancuruk tommako 

rikalikbongku. Lekbakmako lalowasa ritompokku, sekesmako rikalikbongku. 

Lekbak mako masingarak ritompokku, masassangmako rikalikbongku. 

Lekbakmako massekre-sekre ritompokku, kalekalennu mami rikalikbongku. 

Lekbakmako makrannurannu ritompokku, masingpunmako rikalaibongku. 

Nakana sipakgang tupanritaya, makkiyoki kuburuka allo-allo pintallung 

siyallo. Nakana pakkiyoka: Inakkeminne ballak massinowa, empowang sitau-

tau, suwarrimak tumanngaji Qurang. Innakkeminne ballak masassang 

singarimak sambayang tahajjuk, inakkeminne ballak tanilaparri, laparrima 

amalah saleh. Inakkeminne ballak ularak, bongkami 

Bismillahirrahmanirrahim punna mappakaramu apa-apa nugaukang. 

Inakkemine bali pakkutaknanna Mungkarong wa Nakirong.   

Anak Ibnu Malik R.A berkata, “Tanah memanggil tiap-tiap hari 10 

kali sehari. Memanggil dengan berkata, “Hai anak cucu Adam, 

engkau sudah pergi kemana-mana di atasku, kemudian engkau 

tinggal di lubangku. Menjadi cemaslah engkau di lubangku. 

Engkau sudah memakan makanan yang haram di atasku, akhirnya 

engkau dimakan binatang di dalam lubangku. Engkau pernah 

bergembira di atasku, sekarang engkau berasa terhimpit di dalam 

lubangku. Engkau pernah bersenang-lenang di atasku, sekarang 

hancurlah engkau di dalam lubangku. Engkau pernah berasa 

berkuasa di atasku, engkau berasa terhimpit di dalam lubangku. 

Engkau sudah merasakan terang-benderang di atasku, sekarang 

engkau merasakan gelap gelita di dalam lubangku. Engkau pernah 

berkumpul di atasku, sekarang engkau tinggal sendirian di dalam 

lubangku. Engkau pernah bersenang-senang di atasku, sekarang 

engkau berasa susah di dalam lubangku.” 

Sebahagian ulama berkata: “Kubur memanggil setiap hari sebanyak 

tiga kali. Bunyi panggilannya ini rumah yang sunyi senyap, tempat 



103 
 

untuk hanya seorang manusia. Ramaikanlah aku dengan orang 

yang mengaji Qur’an. Akulah rumah yang gelap gelita, terangilah 

aku dengan sembahyang tahajjud. Akulah rumah yang tidak dihiasi 

oleh pengalas, alaslah aku dengan anak yang soleh. Akulah tempat 

ular berada, usirlah ular itu dengan Bimillahiraahmanirrahim 

apabila engkau memulakan sesuatu pekerjaan. Akulah lawan bagi 

pertanyaan Munkar dan Nakir.  

Saat nyawa berpisah daripada tubuh: 

Kukanamo: Rasulullahi Sallallahu alaihi Wasallam, apa kaminang masarro 

mapakrisik ritumateya ?” 

Nakaanamo Nabbita: Uru-uruna, nieranna maklampa riballakna, 

namamminawammo anakna, uwau manggeku, nakana uwau angrongku. 

Napunna anaka nakana tosseng menggena: Uwau anakku. Iyatomminjo 

kaminang mappakrisik ritumateya. Punna nipanaummo rikalibonga 

nanitambungimo butta namammaliyammo bijabijanna, asseng-assenna, 

nanipappisonammo ri Allahu Taala siyagang amalakna. 

Rasulullah sallallahu alaihi wasallam berkata: Apa yang sangat 

pedih dirasakan oleh orang yang mati?” 

Nabi berkata, “Pertama, pada waktu jenazahnya dibawa pergi 

meninggalkan rumahnya dan anaknya mengiringinya ke kubur, 

maka bapanya berkata, wahai anakku. Itulah perkara yang paling 

perih dirasakan oleh orang yang meninggal. Jika jenazah sudah 

diturunkan ke dalam liang lahad, sudah ditimbuni tanah, sudah 

pulang sekalian sanak keluarga dan kaum kerabatnya, 

diserahkanlah sepenuhnya kepada Allah Taala melalui amalan yang 

dibawanya.” 

Nakanamo Nabbita Sallallahu Alaihi Wasallam: Oh Aisyah, iyaminne 

kaminang mapakrisik ritumateya. 

Nakana Sahibur Rawi: Pakrisikna tumateya anu masarrodudui, nakana Allahu 

Taala siyagang Surona anggassengi. 



104 
 

Nakana Nabbita Sallallahu Alaihi Wasallam: Mapakrisik dudutongi nasakring 

tumateya antu punna nanijeknekmi. Nanipalele ngasemmo topeya rikalenna, 

makkunrarimmi masaro dudu, nalangngerek ngasengi mahalloka 

passangngalinna jinga tallangereki si yagang tauwa tallangereki. Nakana 

batena akkana: Uwau rikodonng aring-aringi laloi palele topeya, mapakrisik 

dudui kusakring batena niyalle nyawaku ri Malakalamaoti. 

Nabi Sallallahu Alaihi Wasallam berkata: “Wahai Aisyah, inilah 

yang paling sedih dirasakan oleh orang yang meninggal.” 

Sahib Rawi berkata: “Kesedihan orang yang meninggal dunia amat 

dirasai, hanya Allah Taala dan Rasul-Nya sahaja yang 

mengetahui.” 

Nabi Sallallahu Alaihi Wasallam berkata: “Amat sakit dirasakan 

oleh orang yang mati apabila jenazahnya sudah bersedia untuk 

dimandikan dan sudah dilepaskan semua pakaian daripada 

tubuhnya. 

Merintihlah dia dengan sekuat hatinya, didengari oleh semua 

makhluk, kecuali jin dan manusia yang bunyi perkataannya, aduh 

perlahan-lahanlah dilepaskan pakaian, amat sakit kurasakan ketika 

nyawaku diambil oleh Malaikat Maut. 

Napunna nantirikmo jenne, makkunrarimmi pole angkana: Jene dingin lalo 

tirikiyangak, mabambang dudui kusakring kelengku batena massuluk nyawaku. 

Napunna nisossorokmo tumateya makanaseng: Aring-aringi laloi sossorok 

kapakrisik dudui kusakring batena massuluk nyawaku. Napunna lekbakmo 

nijeknek nanipamangemo ripanrokokna nakanaseng tumateya: Teyassamako 

tongkoki rupangku, kucinisai boneka ballakku, bijabijangku, iyamaminne 

allowa kalebakkang kucinikna kaiyamaminne allowa kusisaklakmo sanggenna 

allo kiyamaka. 

Apabila dicurahkan air kepadanya, merintihlah dia sambil berkata, 

air sejuk sahajalah yang engkau siramkan pada badanku kerana 

sangat panas sekali kurasakan ketika nyawaku dicabut. 



105 
 

Apabila menggosok tubuh si mati, maka si mati berkata lagi: 

gosoklah tubuhku perlahan-lahan, kerana sangat sakit sekali 

kurasakan saat nyawaku diambil. 

Apabila jenazah selesai dimandikan, kemudian dipindahkan untuk 

dikafankan, si mati berkata lagi: Janganlah dahulu ditutup mukaku, 

biarkanlah dahulu kulihat isi rumahku, sanak saudaraku. Inilah kali 

terakhir aku melihatnya. Hari ini adalah hari aku dipisahkan dengan 

kalian semua sehingga datang hari kiamat. 

Napunna nierammo maklampa tumateya nakanamo: Uwau teyak laloko 

karokaroiya erang, kupilangngerasai sakranna bone ballakku. Iyamaminne 

allowa kalekbakkang kucinikna, kulangngerekna pole. Uwau keknang, 

kupilarimi pakkalabiniyangku, balummintu, kupilarimi anakku, teyalaloko 

bawang-bawangi anakku. Kamaseyang anakku, anne inakke aklampamak 

tamamaliyang. 

Apabila jenazah dibawa pergi, maka dia berkata: Aduhai, janganlah 

engkau tergesa-gesa membawaku pergi, biarkanlah dahulu 

kudengarkan suara penghuni rumahku. Inilah hari terakhir aku 

melihat mereka dan mendengar suara mereka. 

Wahai, sudah kutinggalkan keluargaku, menjadi jandalah isteriku, 

menjadi yatimlah anakku. Janganlah sekali-kali ditelantarkan 

anakku. Kasihanilah anakku, aku ini pergi tidak akan kembali lagi. 

Napunna nibolikmo tumateya, magngarrukmi masarro dudu tumateya, jingga 

mami tallangngereki siyagang tauwa. Uwau sarikbattangku, uwau bija-

bijangku, uwau anrongku, uwau manggaku, uwau pakkalabiniyangku, 

teyalaloko kabeleng-beleng rilino, teyalaloko makring napakabeleng-beleng 

lino, nakarekkarenai lino. Inakkemonne cinik, inakkemo alle rapang 

nanubakuk rikalennu. 

Apabila si mati sudah dikuburkan, menangislah dia tersedu-sedan, 

hanya jin dan manusia yang tidak mendengarnya. 



106 
 

Wahai, saudaraku, wahai anak dan keluargaku, wahai ibuku, wahai 

bapaku, Janganlah sekali-sekali engkau dihanyut dan 

dipermainkan-mainkan oleh dunia. 

Lihatlah aku ini, akulah yang dijadikan perumpamaan, akulah yang 

menjadi ukuran bagi dirimu. 

Napunna nisambayangngimo tumateya namammalyammo tauwa sipakgang 

nakanamo tumateya: Uwau keknang, iyaji anne allowa kuukrangi, 

nukaluppaija sallang, taniawangangapak numammaliyang ngasemmo. 

Setelah si mati disembahyangkan, maka pulanglah sebahagian 

orang, lalu si mati berkata: “Wahai saudara, hanya hari ini kalian 

mengingatku, kalian akan melupakanku nanti. Aku belum 

dikuburkan, kalian semua sudah kembali meninggalkanku.” 

Napunna nipanaummo rikalikbonga nakanamo tumateya: Oh ikau ngaseng 

warisikku majaiji apa-apa kupilariyangko, manggaukang laloko pakkusiyang 

ri Allah Taala, lanring inakkemo nucinik pangngaji Qurang lalowak 

nanupapaladoangannga, teyak laloko kaluppaiyak. 

Jika si mati telah dimasukkan ke dalam liang lahad, maka si mati 

berkata: “Wahai semua ahli warisku, cukup banyak harta benda 

kutinggalkan kepadamu, kalian perlu bersungguh-sungguh 

beribadat kepada Allah SWT.  Lihat sahaja aku, bacakanlah Al-

Qur’an untukku, doakanlah aku, jangan sekali-kali kalian 

melupakanku.”  

2.15 Rumusan 
 

Perubahan sosial secara sederhana dapat diertikan sebagai perubahan yang berlaku 

dalam institusi-institusi masyarakat yang mempengaruhi sistem sosialnya. Konsep 

perubahan sosial dapat dibezakan dari segi perubahan budaya. Dengan konsep-

konsep perubahan sosial dan budaya ini, kita boleh membayangkan perubahan 

budaya kecil yang berlaku, tanpa menyebabkan perubahan sosial. Dari segi lain, 



107 
 

sukar untuk membayangkan terjadinya perubahan sosial tanpa didahului oleh 

perubahan kebudayaan yang bersifat fundamental yang dikaitkan dengannya.  

Seperti mana yang dinyatakan oleh Selo Sumarjan (2010), menyatakan bahawa pola 

makna yang berterusan dalam konteks sejarah yang wujud dalam simbol, sebuah 

sistem konsep yang diwariskan yang dirungkaikan dalam bentuk-bentuk simbolik 

atau perlambangan yang digunakan oleh manusia untuk berkomunikasi, memelihara 

dan mengembangkan pengetahuan mereka tentang kehidupan dan sikap terhadap 

kehidupan. 

Naskhah Tulkiyamat adalah warisan yang dipelihara sejak turun-temurun dan 

menjadi pedoman, penghibur di kala duka, pelajaran, maklumat dalam kehidupan 

untuk mengamalkan ajaran Islam melalui perubahan sikap yang lebih baik. Rujukan 

yang ditemui oleh penyelidik berkaitan dengan kajian ini, sama ada dalam bentuk 

jurnal, manuskrip naskhah, naskhah yang telah ditashihkan, tesis, penulisan ilmiah 

serta majalah yang menyokong semua keperluan dalam penulisan ini. 

 

 

 

 

 

 

 



108 
 

BAB TIGA 
KAEDAH PENYELIDIKAN 

 

3.1 Pengenalan 
 

Untuk menjayakan kajian ini, pelbagai sumber yang digunakan sebagai sandaran. 

Masing-masing memiliki ciri-ciri yang berbeza, sehingga memerlukan pendekatan 

yang sesuai dengan objektif  kajian ini. Berdasarkan itu, penyelidikan kaedah 

kualitatif amat sesuai diaplikasikan untuk kajian ini. 

Penyelidikan kualitatif merupakan kajian yang berfokuskan kepada pelbagai metode 

dan kaedah, termasuk pendekatan interpretatif dan naturalistik mengenai persoalan 

utama. Ini bererti para penyelidik kualitatif mengkaji latar belakang kajian, berusaha 

untuk memahami atau menginterpretasikan fenomena melalui definisi yang diberikan 

oleh para sarjana. Penyelidikan kualitatif meliputi penggunaan dan pengumpulan 

pelbagai bahan atau sumber empirikal yang digunakan dalam kajian kes, pengalaman 

individu, biografi dan teks wawancara, pemerhatian, sejarah yang mendiskripsikan 

kegiatan rutin, permasalahan serta pengertian dalam kehidupan peribadi (Rulam 

Ahmadi, 2014). 

Menjelaskan kaedah yang digunakan secara terperinci dalam mendapatkan data-data 

kajian serta analisis yang digunakan. 

3.2 Jenis Penyelidikan 
 

Kadir Ahmad (2003) Untuk kajian ini, penyelidik menggunakan kaedah penyelidikan 

berbentuk kualitatif. Tujuan penyelidikan kualitatif adalah untuk memahami realiti 

sosial baik secara individu, kelompok masyarakat, mahupun budaya. Pendekatan 

kualitatif berusaha untuk mengenal pasti perilaku, persepsi dan pengalaman manusia. 



109 
 

Dasar penyelidikan kualitatif terletak pada pendekatan interpretatif terhadap realiti 

sosial yang berlaku dalam kalangan masyarakat. Penyelidikan kualitatif juga 

bertujuan untuk memahami fenomena sosial dengan lebih mendalam, bukan 

melakukan generalisasi terhadap fenomena tersebut. 

 
Dalam bidang sosiologi, istilah metodologi penyelidikan merujuk kepada kaedah 

yang digunakan oleh seseorang penyelidik ketika menjalankan penyelidikan untuk 

memahami fenomena sosial yang kompleks. Seseorang penyelidik sosial tidak 

melihat fakta sebagai fenomena berasingan, malah melihatnya sebagai hubungan 

yang boleh dikaitkan bersama. Hakikatnya penyelidik bukan sekadar mengumpul 

fakta, bahkan perlu melakukan pemerhatian untuk mengetahui kejadian sebenar yang 

berlaku dan mengaitkan fenomena dengan fakta yang tepat. Kondisi seperti itu hanya 

boleh dilakukan apabila penyelidik sosial mampu melihat manusia sebagai entiti 

yang unik, yang memiliki dimensi kehidupan yang utuh dari segi sosial, ekonomi dan 

politik. 

 
Metode penyelidikan kualitatif sangat relevan dengan bidang sosiologi, baik kajian 

mengenai teks ataupun aspek sains sosial yang lain. Kajian teks atau kajian 

kepustakaan dapat dibezakan melalui dua kaedah penyelidikan:  

i. Kajian teks perlu diolah melalui definisi secara empirikal mengikut bidang yang 

mahu dikaji. 

ii. Kajian kepustakaan lebih menekankan kepada proses mengolah data secara teori 

dan falsafah. Penyelidikan agama yang bersifat empirikal sangat berkait rapat 

dengan nilai-nilai keagamaan yang merupakan hasil yang didapati daripada 

budaya yang ada dalam masyarakat setempat, mengingatkan setiap masyarakat 



110 
 

agar memiliki pandangan hidup sendiri, dan bagi masyarakat beragama, agama 

merupakan pandangan hidup masyarakat (Kadir Ahmad, 2003). 

3.3 Kaedah Persampelan 
 

Kaedah persampelan yang digunakan dalam kajian ini adalah persampelan tidak 

berkebarangkalian. Persampelan (rawak) tidak berkebarangkalian merupakan 

persampelan yang tidak mengikut kaedah persampelan sistematik. Jenis persampelan 

yang digunakan adalah persampelan bertujuan (purposive sampling) yang melibatkan 

responden, subjek atau elemen yang dipilih kerana ciri-ciri atau kualiti tertentu dan 

mengabaikan mereka yang tidak ditentukan (Morissan, 2014). 

 
Melalui kaedah persampelan bertujuan ini, sampel dipilih berdasarkan pengetahuan 

mengenai penduduk yang sedia ada, iaitu pengetahuan mengenai elemen-elemen 

yang wujud dalam kalangan penduduk dan tujuan penyelidikan yang hendak 

dijalankan. Sampel yang dipilih ditakrifkan sebagai jenis persampelan tidak 

berkebarangkalian yang mana unit yang hendak diperhatikan atau dikaji  dipilih 

berdasarkan cadangan yang dipertimbangkan oleh penyelidik.  

 
Dalam kaedah persampelan ini, responden atau sampel bagi kajian tidak dipilih 

secara rawak. Peserta kajian yang dipilih merupakan sampel populasi yang telah 

dikenal pasti oleh penyelidik merujuk kepada kriteria pemilihan responden yang 

telah disenaraikan. Dengan kata lain, persampelan bertujuan adalah sampel yang 

dipilih berdasarkan suatu panduan tertentu. Calon responden yang memenuhi kriteria 

tersebut kemudiannya dihubungi dan dijemput untuk bersedia  menjadi responden 

kajian.   

 



111 
 

3.4 Teknik Pengumpulan Data  
 

Kajian menggunakan data perpustakaan dan data lapangan. Teknik pengumpulan 

data dilakukan melalui pemerhatian, temu bual dan dokumentasi. 

3.4.1 Pemerhatian 
 

Teknik pemerhatian dalam kajian kualitatif adalah pengalaman. Pengalaman itu 

sendiri dikaitkan dengan diri manusia. Dalam konteks kajian sosial, pemerhatian 

secara umumnya diertikan sebagai pengumpulan maklumat dengan menggunakan 

deria terhadap realiti atau pengalaman manusia (Kadir Ahmad, 2003). 

 
Pemerhatian atau pengamatan adalah kegiatan keseharian manusia dengan 

menggunakan pancaindera mata sebagai alat bantu utamanya, disamping deria 

lainnya seperti telinga, hidung, mulut dan kulit. Oleh itu pemerhatian adalah 

kemampuan seseorang untuk menggunakan pengamatannya melalui hasil kerja deria 

mata serta dibantu dengan deria lainnya (Bungin,2013). 

 
Pemerhatian terhadap individu dilakukan dengan berdasarkan kepada kategori 

pemerhatian iaitu kategori tingkah laku, paras tafsiran pemerhati, generalisasi 

penggunaan serta pensampelan tingkah laku. Kategori-kategori tersebut 

memperincikan ciri-ciri tingkah laku yang perlu diperhatikan dan direkodkan. Sistem 

pengkodan kategori tingkah laku adalah satu contoh kaedah merekod maklumat. 

Melalui kaedah ini proses merekod maklumat dapat dilakukan dengan mudah 

(Kerlinger, 1973). 

 

Pentingnya pemerhatian sebagai teknik pengumpulan data dalam penyelidikan 

kualitatif, setidaknya didasari pada beberapa alasan sebagai berikut: 



112 
 

i.    Teknik pemerhatian didasarkan atas pengalaman secara langsung sebuah   

      maklumat data dan fakta menjadi semakin boleh dipercayai jika dapat disaksikan  

      secara langsung melalui pengamatan yang dilakukan. 

ii.  Dengan mengamati secara langsung, penyelidik bukan sahaja dapat memahami 

data, fakta dan maklumat penyelidikan, melainkan juga mengerti proses yang 

berlaku, termasuk mencatat atau dokumentasi. 

iii. Dengan mengamati, seorang penyelidik juga boleh melakukan verifikasi atau 

bahkan pembuktian terhadap data, maklumat dan fakta yang didapatkan dari 

teknik yang lainnya. 

iv. Dengan mengamati secara langsung, seorang penyelidik akan dapat memahami 

hal-hal yang sulit dari data, yang biasanya tidak difahami dari teknik 

pengumpulan data yang lain. 

v.   Pemerhatian menjadi pilihan penting jika dihadapkan pada situasi dan kondisi 

yang tidak membolehkan teknik lain digunakan seperti perilaku bayi yang masih 

belum boleh bercakap (Moleong, 2010). 

 
 Pemerhatian adalah suatu aktiviti yang dilakukan dalam usaha untuk mengenali 

tingkah laku individu dan biasanya diakhiri dengan proses mencatat perkara-perkara 

yang penting dan merupakan kajian yang dilakukan dengan sengaja dan secara 

sistematik melalui proses pengamatan atau gejala-gejala spontan yang terjadi pada 

waktu itu, (Poerwandari, 2007). Sehingga penyelidikan ini secara langsung dapat 

melihat teks Tulkiyamat yang berbentuk tulisan atau aksara serang, sekaligus 

mendengar teks Tulkiyamat dibacakan oleh pembaca yang memiliki kepakaran 

khusus (berpengalaman) ketika salah seorang ahli keluarga meninggal dunia. 

 



113 
 

Berdasarkan huraian di atas, penyelidikan ini bertujuan untuk menganalisis dan 

menjelaskan pengaruh yang terkandung dalam pembacaan Naskhah Tulkiyamat yang 

telah disahkan oleh Balai Penyelidikan dan Pembangunan Agama Makassar dan 

telah diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia dan bahasa Makassar oleh Ambo 

Gani dari Jabatan Pendidikan dan Kebudayaan. Amalan membaca Naskhah 

Tulkiyamat lazimnya dipraktikkan secara turun-temurun dalam kalangan masyarakat 

Makassar yang berada di Kecamatan Sanroboneketika melakukan upacara kematian 

atau setelah jenazah dikebumikan.  

 

3.4.2 Temu Bual 
 

Kaedah temu bual mencakupi cara yang digunakan apabila seseorang cuba untuk 

mendapatkan maklumat atau pendirian secara lisan daripada seseorang responden, 

dengan bersua muka dengan individu tersebut. Kebanyakan responden dalam 

penyelidikan kualitatif bersifat terbuka (open ended) dan mendalam, dilakukan 

secara tidak formal untuk mencungkil pandangan subjek yang dikaji tentang 

kebanyakan perkarayang amat berguna untuk dijadikan sebagai asas dalam kajian 

yang lebih terperinci. (Kadir Ahmad, 2003).   

 
Creswell (2010) menyatakan dalam melakukan temu bual dengan menggunakan 

protokol temu bual dan merakam jawapan-jawapan temu bual adalah kaedah yang 

praktikal. Protokol temu bual dimaksudkan memberikan kesempatan timbulnya 

respons terbuka dan fleksibel bagi penyelidik atau penemubual untuk mengumpulkan 

data mengenal dimensi dan topik yang dikaji oleh penyelidik (Bogdan &Biklen, 

2003). 

 



114 
 

Dalam panduan temu bual yang standard, lazimnya mencakupi komponen-

komponen: (1) Tarikh, lokasi, penyelidik, dan data dikumpul.(2) Arahan-arahan yang 

harus diikuti oleh responden agar temu bual berjalan lancar.(3) Soalan-soalan oleh 

penyelidik dan diikuti dengan pertanyaan penutup. Apabila jawaban pertama, kedua 

dan ketiga adalah sama maka dapat dijadikan data yang sudah tepu. (4) Proses 

pemeriksaan dengan mengajukan beberapa soalan, untuk meminta pemberi 

maklumat menjelaskan gagasan-gagasan mereka  lebih terperinci tentang apa yang 

mereka katakan. Soalan-soalan yang ditanya kadang-kadang berulang soalan yang 

sama, bertujuan untuk mengesahkan jawapan yang terdahulu. (5) Ucapan terima 

kasih kepada pemberi maklumat kerana meluangkan masa untuk bertemu bual. (6) 

Transkrip temu bual diberikan kepada informan untuk mendapatkan pengesahan 

supaya data itu sah. 

 
Temu bual yang dilakukan merupakan temu bual mendalam (depth interview) iaitu 

temu bual langsung secara berulang-ulang dan memakan masa yang panjang antara 

penyelidik dengan pemberi maklumat berdasarkan kepada kefahaman pemberi 

maklumat tentang tentang sesuatu perkara yang diperlukan oleh penyelidik. Temu 

bual yang panjang dengan soalan yang berulang-ulang akan dapat menjamin kesahan 

data yang dipungut. Sebelum temu bual, penyelidik terlebih dahulu memohon 

keizinan pemberi informan. Jika responden tidak bersetuju untuk ditemu bual, 

penyelidik tidak memaksa dan akan mencari responden yang lain. Dalam kajian 

kualitatif temu bual dilakukan secara bebas tetapi terkawal sehingga diperoleh data 

yang luas dan mendalam, tetapi masih terarah dan terbimbing kepada perkara-

perkara yang dikaji. Semasa temu bual, penyelidik membuat catatan dan dalam masa 

yang sama penyelidik menggunakan alat perakam suara untuk merakam temubual. 

Keizinan daripada responden juga diperoleh sebelum rakaman dilakukan. Selepas 



115 
 

selesai temu bual, penyelidik terus menyediakan transkrip dan hari berikunya 

penyelidik menemui pemberi maklumat berkenaan untuk menyemak dan 

mengesahkan catatan yang dilakukan oleh penyelidik. Dengan cara ini data yang 

dikutip adalah tidak diragui kesahannya. Mengikut Guba dan Lincoln (1985) cara 

kutipan data seperti ini akan meningkatkan tahap credibility kajian kualitatif. 

 
Ada dua jenis pedoman temu bual yang boleh disiapkan dalam penyelidikan 

kualitatif ini iaitu: 

i. Pedoman temu bual dalam bentuk senarai soalan-soalan umum yang ingin 

diberikan kepada peserta kajian untuk dijawab. Soalan-soalan tersebut sifatnya 

garis besar sahaja, kerana soalan tersebut pasti akan mengalami perkembangan 

atau penambahan dalam proses tanya jawab temu bual penyelidikan yang 

dilakukan. 

ii. Pedoman temu bual dalam bentuk penjabaran fokus utama penyelidikan kepada 

aspek-aspek fokus yang hendak digali datanya, dan ditanyakan kepada peserta 

kajian dalam penyelidikan. Kerana itu pedoman temu bual dalam bentuk ini nyaris 

tidak sedikitpun menggunakan kalimat tanya dalam rumusannya, sebagaimana 

bentuk pertama tadi (Ibrahim, 2015). 

 
Temu bual yang akan dilakukan oleh penyelidik sewaktu berada di lapangan (tempat 

orang yang memiliki dan membaca Naskhah Tulkiyamat) menyiapkan pita rakaman 

untuk merakamkan keseluruhan hasil temubual, kamera untuk merakamkan aktiviti 

(dokumentasi) bersama masyarakat yang ditemubual. Nama-nama yang akan 

ditemubual adalah seperti berikut : 

 

 



116 
 

Jadual 3.1  

Nama Peserta Kajian di Desa Sanrobone 

 

   Nama Umur Kategori 

Syamsuddin Dg. Ra’ga 47 tahun Pembaca Naskhah  

Abd. Syafaat Dg. Ngewa  67 tahun PembacaNaskhah 

Abd Rasyid Dg. Beta 60 tahun Pembaca Naskhah 

Sari Alang Dg. Te’ne 46 tahun Orang awam 

Barang Dg.Kanang 54 tahun  Orang awam 

Tahir Dg. Nompo 63 tahun Pemilik /Penulis Kitab 

Temba Dg. Ramma 75 tahun Pemilik Naskhah 

Pasarai Dg. Ngempo 70 tahun Pemilik Naskhah 

Muh. Tahir Dg. Lino 60 tahun  Tokoh agama 

Zainuddin Dg. Duni 52 tahun Tokoh masyarakat 

Muh Ali  Kr. Gassing 70 tahun  Tokoh masyarakat  

Baso Udin Dg. Lau, MM. 43 tahun Tokoh masyarakat  

Amiruddin Dg. Ngemba 57 tahun  Orang awam 

Abd. Sattar Dg. Ngago 48 tahun Tokoh agama 

Abd Azis Kr. Nassa 61 tahun Tokoh masyarakat 

Dg. Taba  63 tahun Orang awam 

Lalla Dg Muji 56 tahun Pembaca Naskhah 

Syahriah Dg Tino 47 tahun Suri Rumah 

Baso Udin Dg Lau 50 tahun Kantor Urusan Agama 

Nurhayati Dg Bau 49 tahun Kantor Urusan Agama 

 

 



117 
 

 

Rajah 3.1 Temubual dengan peserta kajian pembaca Naskhah Tulkiyamat   
    (Bapak  Muh Tahir Daeng Nompo) 

 

 

 

Rajah 3.2 Temubual  dengan peserta kajian pembaca Naskhah Tulkiyamat  
      (Bapak Abdul Rasyid ) 

 

3.4.3 Dokumentasi 
 

Kajian dokumentasi merupakan salah satu teknik pengumpulan data melalui sumber 

seperti dokumen peribadi, dokumen rasmi mahupun kajian teks (Arikunto Suharsimi, 

1998). Dokumentasi diperolehi daripada pelbagai sumber, baik secara individu 

mahupun institusi/agensi yang dikaitkan dengan fokus kajian. Dokumentasi sebagai 

data utama yang dikumpulkan melalui pelbagai sumber catatan dan dokumen, 



118 
 

dianalisis secara lebih mendalam untuk memahami kajian teks yang terdapat di 

dalam Naskhah Tulkiyamat.   

 

Dokumen sebagai sumber data dapat didefinisikan sebagai rekod dan dokumen. 

Rekod adalah setiap pernyataan tertulis yang disusun oleh seseorang atau lembaga 

untuk keperluan pengujian suatu peristiwa atau membentangkan perakaunan. 

Sedangkan dokumen ialah setiap bahan tertulis ataupun film (selain rekod) yang 

tidak bersedia kerana adanya permintaan seorang penyiasat (Ibrahim, 2015). 

 

3.5 Kaedah Pendekatan 
 

3.5.1 Pendekatan Sejarah 
 

Kaedah penyelidikan sejarah lazimnya disebut sebagai kaedah persejarahan. Kaedah 

persejarahan dimaksudkan dengan cara, jalan atau petunjuk pelaksanaan secara 

teknikal. Kita dapat membezakan di antara kaedah dan metodologi. Ini kerana 

metodologi merupakan ilmu tentang sesuatu kaedah (science of methods),iaitu ilmu 

yang membincangkan tentang pendekatan yang digunakan. Manakala, penyelidikan 

menurut Florence  M.A. Hilbish (1952) adalah penyelidikan yang saksama dan teliti 

terhadap suatu subjek melalui fakta-fakta tertentu untuk menghasilkan produk 

baharu, menyelesaikan sesuatu masalah, menyokong atau menolak sesuatu teori. 

Kaedah persejarahan secara umumnya adalah penyelidikan yang dijalankan 

mengenai sesuatuisu dengan mengaplikasikan pendekatan berbentuk sejarah untuk 

menyelesaikan masalah. 



119 
 

Berdasarkan pengertian di atas, para sejarawan menetapkan empat kegiatan utama 

dalam kaedah persejarahan. Istilah yang diguna pakai bagi keempat-empat kegiatan 

itu adalah berbeza, tetapi membawa pengertian yang sama, iaitu: 

 
Pengumpulan objek yang berasal daripada sesuatu zaman dan pengumpulan bahan-

bahan tertulis dan lisan yang sesuai. Menyimpulkan kesaksian yang boleh dipercayai 

berdasarkan bahan-bahan yang autentik. Penyusunan kesaksian yang boleh 

dipercayai menjadi suatu kisah atau penceritaan yang bermakna.  

 
Ringkasnya, setiap langkah ini selalu juga disebut secara berturut-turut sebagai 

heuristik, kritikan atau pengesahan, aufessung atau tafsiran, dan Darstellung atau 

dijadikan kaedah penyelidikan agama atas dasar pendekatannya, bukan materinya. 

Watak yang menonjol melalui pendekatan sejarah adalah kepentingan masa dan 

prinsip-prinsip kesejarahan tentang keperibadian dan perkembangan. Salah satu 

fokus bagi kajian agama yang menggunakan pendekatan sejarah adalah berupa salah 

satu naskhah, kitab suci atau perkembangan pemikiran (Imam Suprayogo, 2003) 

Pendekatan sejarah mengutamakan orientasi pemahaman atau tafsiran terhadap fakta 

sejarah. Dalam hal ini, sejarah berperanan sebagai kaedah analisis, kerana sejarah 

dapat menyajikan gambaran sebenar mengenai unsur-unsur yang menyokong sesuatu 

kejadian (Hasan Usman, 2000). 

 
Pendekatan sejarah ini digunakan kerana penyelidikan ini berhubungan dengan 

sejarah Naskhah Tulkiyamat yang wujud di Desa Sanrobone, bukan hanya ketika ia 

mula dibacakan, tetapi sumber yang perlu diketahui tentang keberadaan naskhah ini.   

 

 

 



120 
 

3.5.2 Pendekatan Dakwah 
 

Pelaksanaan dakwah perlu menggunakan pendekatan yang tepat. Apa dimaksudkan 

dengan pendekatan adalah menentukan strategi dan pola dasar serta langkah dakwah 

yang menampilkan kaedah dan teknik untuk mencapai matlamat dakwah. Penentuan 

pendekatan dakwah didasari olehsituasi yang berlaku dalam konteks kumpulan 

sasaran dakwah dan suasana yang melingkarinya. 

 
Sjaudi Siraj mengemukakan tiga jenis pendekatan dakwah, iaitu pendekatan budaya, 

pendekatan pendidikan dan pendekatan psikologi. Pendekatan-pendekatan ini lebih 

banyak memandang kepada keadaan subjek (mad’u). Ini kerana pendakwah perlu 

menggunakan kaedah dan media dakwah yang perlu disesuaikan dengan keadaan 

subjek. Hal yang sama dikemukakan oleh Toto Tasmara, menurutnya, pendekatan 

dakwah merupakan langkah-langkah yang diambil oleh seorang muballigh 

(komunikator) untuk mencapai suatu matlamat tertentu atas dasar hikmah dan kasih 

sayang. Dengan kata lain, pendekatan dakwah perlu berfokuskan kepada suatu 

pandangan berorientasikan manusia (human oriented) dengan memberikan 

penghargaan yang mulia ke atas diri manusia (Moh Ali Azis,  2003). 

3.5.3 Pendekatan Interaksionisme Simbolik 
 

Antara pelbagai pendekatan yang digunakan untuk mempelajari interaksi sosial, 

pendekatan yang dikenali dengan nama interaksionisme simbolik (symbolic 

interactionism) telah dikenal pasti. Pendekatan ini bersumberkan kepada pemikiran 

George Herbert Mead. Dari segi kosa kata interaksionisme, sudah terlihat bahawa 

sasaran pendekatan ini ialah interaksisosial; kata simbolik merujuk kepada 

penggunaan simbol-simbol dalam interaksi (Kamanto Sunarto, 2004). Herbert Mead 



121 
 

mengungkapkan bahawa bahasa atau komunikasi melalui simbol-simbol merupakan 

isyarat yang mempunyai pengertian khusus yang muncul terhadap individu lain yang 

memiliki idea yang sama dengan isyarat-isyarat dan simbol-simbol yang akan 

menggerakkan pemikiran. 

 
Manusia mampu membayangkan dirinya secara sedar melalui tindakannya dari 

kacamata orang lain; hal ini menyebabkan manusia dapat membentuk perilakunya 

secara sengaja dengan maksud menghadirkan respon tertentu daripada pihak lain. 

Susunan masyarakat didasari oleh komunikasi dan ini terjadi dengan menggunakan 

simbol. Proses komunikasi itu mempunyai implikasi terhadap proses pengambilan 

peranan (role taking). Komunikasi dengan dirinya sendiri merupakan suatu bentuk 

pemikiran (mind), yang pada hakikatnya merupakan kemampuan manusia yang 

khusus. 

 
Model interaksi dan komunikasi yang dibangunkan dalam tradisi pembacaan 

Naskhah Tulkiyamat sangat dikaitkan dengan penyampaian mesej simbolik tentang 

kematian, perkuburan, kiamat, akhirat, syurga,  neraka dan sebagainya. Mesej-mesej 

tersebut bertujuan untuk memberi peringatan dan pembelajaran terhadap jati diri dan 

tujuan hidup manusia di dunia dan akhirat.  

 
Hal ini juga digambarkan oleh George Herbert Mead tentang Konsep diri manusia 

yang terdiri daripada jawapan individu melalui pertanyaan “Siapa Aku”. Konsep diri 

terdiri melalui kesedaran individu mengenai keterlibatannya yang khusus dalam 

rangkaian hubungan sosial yang sedang dihadapi. Kesedaran diri merupakan hasil 

daripadaproses reflektif yang tidak kelihatan, dan individu itu melihat tindakan-

tindakan peribadi atau yang berpotensi dari sudut pandangan orang lain dengan siapa 

individu ini berhubungan. 



122 
 

3.6 Populasi dan Sampel  
 

Populasi adalah wilayah generalisasi yang terdiri daripada objek/subjek yang 

mempunyai kualiti dan ciri-ciri tertentu yang ditetapkan oleh penyelidik untuk 

mempelajari dan kemudiannya dapat menghasilkan kesimpulan (Burhan Mangun, 

2012). Teknik persampelan adalah suatu bentuk atau proses khusus bagi memusatkan 

perhatian atau memilih penyelidikan yang melibatkan sesuatu kaedah.  

 
Persampelan dalam penyelidikan kualitatif ini lebih bersifat selektif berdasarkan 

keperluan dan sifat ingin tahu penyelidik mengenai sesuatu perkara. Persampelan 

perlu mewakili ciri-ciri empirikal dan diarahkan bagi usaha generalisasi teori, bukan 

mengubah ciri-ciri populasi. Persampelan tidak difokuskan kepada pengambilan 

sampel (responden) secara besar-besaran yang mewakili penduduk melainkan 

berdasarkan ciri-ciri populasi. 

 
Dalam penulisan ini, populasinya adalah di Desa Sanrobone, Kecamatan Sanrobone, 

Daerah Takalar. Kecamatan Sanrobone merangkumi tanah seluas 29,36 km2, 

manakala jumlah penduduk Kecamatan Sanrobone tahun 2011 seramai 13,410 orang, 

yang terdiri daripada 6,294 orang lelaki dan 7,116 orang perempuan (Takalar, 2012). 

 
Sampel penyelidikan akan ditentukan berdasarkan perwakilan daripada kumpulan-

kumpulan masyarakat yang ada di Desa Sanrobone, Kecamatan Sanrobone, Daerah 

Takalar. Adapun wakil-wakil kelompok masyarakat dan jumlahnya yang menjadi 

sampel penyelidikan terdiri daripada: tokoh pemimpin (3 orang), tokoh agama (3 

orang), tokoh adat (3 orang), tokoh pemuda (3 orang), tokoh perempuan (3 orang), 

masyarakat awam (5 orang), dan pembaca naskhah (5 orang).     

 



123 
 

3.7 Kaedah Pengolahan dan Analisis Data 
 

Analisis data disebut juga pengolahan data dan tafsiran data. Analisis data adalah 

rangkaian kegiatan mengkaji, mengklasifikasi, mengemas kini sistem, menafsir dan 

mengesahkan data agar sesuatu fenomena memiliki nilai sosial, akademik dan ilmiah 

(Imam Prayogo, 2007). Analisis naskhah dilakukan terhadap naskhah-naskhah 

terpilih yangbersesuaian dengan bidang ilmu filologi, iaitu deskripsi naskhah, 

transliterasi dan terjemahan naskhah, dan analisis mengenai isi kandungan naskhah. 

Deskripsi dilakukan terhadap gambaran fizikal dan isi kandungan naskhah. 

Transliterasi digunakan dengan menukar tulisan huruf Serang ke dalam tulisan huruf 

Latin. Terjemahan dilakukan berdasarkan ejaan Bahasa Indonesia yang telah 

disempurnakan. 

3.8 Analisis dan Pengukuran Sikap 
 

Salah satu aspek yang sangat penting dalam penyelidikan ini adalah memahami sikap 

dan tingkah laku manusia yang disebut sebagai pengukuran sikap. Sikap boleh 

datang dalam bentuk positif ataupun negatif. Beberapa ciri bagi sikap manusia yang 

dapat diamati menurut Sax dalam (Azwar, 2011) adalah arah, intensiti, keluasan, 

konsistensi dan kespontanan. Idealnya, pengukuran dan pemahaman terhadap sikap 

perlu mencakupi keseluruhan aspek daripada ciri-ciri yang disebutkan di atas. 

Namun, dalam penyelidikan ini, kaedah yang digunakan untuk melihat perubahan 

sikap tersebut adalah dengan pengamatan langsung dan melakukan temu bual atau 

bertanya dengan responden secara langsung.      

 

 

 



124 
 

3.9 Batasan Kajian  
 

Kajian ini dilakukan di salah satu kabupaten yang terdapat di Sulawesi Selatan iaitu 

di Desa Sanrobone, kecamatan Sanrobone kabupaten Takalar terletak 60 km dari 

Bandar Makassar. Data-data dalam kajian ini yang penyelidik temukan mulai dari 

tahun 2014-2016 sehingga masa tersebut masih sangat aktual untuk memperoleh 

informasi baik dari Kementerian Agama tempatan mahupun dari kepala Desa. 

 
Penyelidikan ini terkait dengan pembacaan naskhah Tulkiyamat yang lazimnya 

dibaca pada saat ada keluarga yang meninggal dunia, akan tetapi kematian tidak ada 

masa ia bergantung pada kehendak dan kuasa Allah SWT untuk mengambil jiwa 

setiap hambaNya, sehingga penyelidik mengambil sampel dan temu bual sesuai 

dengan hasil pengalaman dan kenyataan selama mendengarkan orang-orang yang 

membaca naskhah Tulkiyamat di Desa Sanrobone ketika ada orang yang meninggal 

dunia. Dalam kajian ini pula  penyelidik menyedari bahawa masa dan tempat sangat 

jauh baik dari kampus dimana penyelidik belajar dan lokasi peenyelidikan untuk 

memperoleh data tentu memerlukan kewangan yang sesuai dengan kemampuan 

penyelidik.  

3.10 Rumusan 
 

Kaedah penyelidikan di atas berkaitan dengan naskhah yang mana penyelidik 

terlebih dahulu berupaya untuk memahami (boleh membaca aksara Arab dengan 

menggunakan bahasa Makassar), sehingga makna yang terkandung di dalam 

Naskhah Tulkiyamat ketika bersua muka dengan responden dan  temu bual 

dijalankan dengan mengajukan soalan menggunakan bahasa Makassar, hal ini perlu 

dilakukan untuk mendapatkan hasil yang lebih baik.  



125 
 

Pengolahan hasil data yang diproses dengan mengatur susunan data 

mengorganisasikannya dalam pola dan kategori akan dihuraikan dengan lebih lanjut 

dalam Bab Empat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



126 
 

BAB EMPAT 
DAPATAN AMALAN PEMBACAAN 

 

4.1 Pengenalan 
 

Setiap yang bernyawa pasti akan merasai kematian. Ia bukanlah sesuatu yang dapat 

disangkal lagi. Saat kematian seseorang tidak akan diawalkan atau dilewatkan sama 

sekali. Malaikat maut sentiasa bersiap sedia untuk mengambil nyawa setiap hamba 

berdasarkan perintah Allah SWT.  

 
Masyarakat Makassar pada umumnya ketika menghadapi sesuatu kematian yang 

menimbulkan perasaan pilu dan sedih, biasanya setelah jenazah dikebumikan, maka 

pada malam harinya mereka menjemput sanak saudara dan tetangga untuk 

menghadiri ceramah sekaligus menenangkan hati keluarga yang sedang berduka, 

tetapi masyarakat yang berada di Kecamatan Sanrobone  (Daerah yang ditadbir oleh 

seorang pegawai daerah) bacaan Naskhah Tulkiyamat diamalkan secara turun-

temurun yang mengandungi perbincangan mengenai kematian, sebagai salah satu 

proses ketenangan jiwa. 

 
Kajian ini merupakan kajian yang menggunakan kaedah kualitatif, manuskrip 

sebagai sumber utama, iaitu teks yang terkandung di dalam Naskhah Tulkiyamat, 

melalui pendekatan sejarah dan dakwah. Kajian ini berupaya untuk menjelaskan 

fenomena yang berlaku dalam kalangan masyarakat yang berkaitan dengan 

perubahan sikap dan tingkah laku, sekaligus Naskhah Tulkiyamat menjadi medium 

perubahan bagi pelaksanaan ajaran Islam.    

 

 

 



127 
 

4.2 Dapatan Berdasarkan Objektif Kajian 
 

4.2.1 Mesej Dakwah 
 

Mesej adalah intipati utama dalam setiap komunikasi. Mesej sebenarnya adalah 

bersifat abstrak, untuk mewujudkan mesej yang bersifat abstrak menjadi konkrit, 

manusia dengan akal budi menciptakan sejumlah lambang komunikasi. Mesej 

sebagai hasil penggunaan akal budi manusia untuk mewujudkan motif komunikasi. 

Sedangkan lambang komunikasi adalah simbol/tanda/kod/isyarat yang digunakan 

oleh manusia untuk mewujudkan motif komunikasi. Ini bererti lambang komunikasi 

wujud daripada mesej yang konkrit. Lambang komunikasi boleh jadi dalam bentuk 

mimik, gerak-geri, suara, bahasa lisan dan bahasa tulisan (Vardiansyah, 2005). 

Dalam merencanakan sebuah mesej dakwah, perkara berikut perlu diperhatikan: 

Mesej perlu dirancang dan disampaikan sedemikian rupa sehingga menarik perhatian 

golongan sasar yang dimaksudkan. 

i. Mesej perlu menggunakan tanda-tanda yang difokuskan kepada pengalaman yang 

sama antara komunikator dan khalayak sehingga dapat difahami secara bersama. 

ii. Mesej perlu membangkitkan keperluan peribadi pihak khalayak dan menyarankan 

beberapa cara untuk mendapatkan keperluan tersebut. 

iii. Mesej perlu menyarankan cara untuk mendapatkan keperluan tersebut yang layak 

bagi situasi kelompok tempat komunikan berada ketika ia digerakkan untuk 

memberikan tanggapan yang dikehendaki (Wahyu, 2010). 

 
Mesej-mesej daripada komunikasi ini secara khusus bersumberkan dari Al-Qur’an 

surah Al-Ahzab ayat : 39 



128 
 

Yang bermaksud: 

Iaitu orang-orang yang menyampaikan risalah-risalah Allah mereka 
takut kepada-Nya dan mereka tiada merasa takut kepada 
seorangpun selain kepada Allah. Dan cukuplah Allah sebagai 
pembuat perhitungan.  

 

Mengenai risalah-risalah Allah SWT ini, (Natsir) membahagikannya kepada tiga 

bahagian utama, iaitu: 

1. Menyempurnakan hubungan manusia dengan pencipta-Nya, (hablum 

minallah). 

2. Menyempurnakan hubungan manusia dengan sesama manusia (hablum 

minannas). 

3. Mewujudkan keseimbangan di antara kedua-dua perkara di atas dan dapat 

dijalankan dengan baik. (Toto Tasmara, 1997). 

 

Mesej adalah keseluruhan perkara yang disampaikan oleh komunikator. Mesej ini 

mempunyai intipati mesej (tema) yang sebenarnya menjadi pengarah dalam usaha 

untuk mengubah sikap dan tingkah laku komunikan. Mesej dapat secara panjang 

lebar mengupas mengenainya dalam pelbagai aspek, namun intipati pesanan daripada 

komunikasi akan selalu menjurus kepada tujuan akhir komunikasi (Wijaya, 2000).  

Prinsip ini, penyelidik mendapati Naskhah Tulkiyamat sebagai lambang komunikasi 

dalam bahasa tulisan, yang banyak menyampaikan mesej-mesej ajaran Islam, dibaca 

dengan menggunakan bahasa Makassar, tetapi memakai tulisan atau aksara Arab.  

 
Ketika upacara kematian atau setelah mayat dikuburkan, Naskhah Tulkiyamat ini 

dibacakan dihadapan atau di tengah masyarakat, sudah tentu orang yang 

membacakannya memiliki kemampuan di samping lancar berbahasa Makassar, fasih 

membaca al-Quran, memiliki akhlak yang baik, dan memiliki suara yang baik serta 

pengetahuan agama yang berkaitan dengan aksara Arab bahasa Makassar, sehingga 



129 
 

ketika membaca Naskhah Tulkiyamat, mesejnya dapat diterima dan difahami oleh 

jemaah atau masyarakat, bahkan jika ada makna yang kurang jelas, maka pembaca 

memberikan huraian dan penjelasan. 

Dalam proses dakwah, maddah atau materi adalah isi pesanan yang disampaikan 

oleh dai kepada mad’u / jemaah (audience). Dalam hal  ini, sudah jelas bahawa 

subjeknya adalah ajaran Islam itu sendiri, sebab semua ajaran Islam dapat dijadikan 

sebagai dakwah Islam, ia dapat dikelaskan seperti berikut:  

1. Aqidah merangkumi : 

a. Iman kepada Allah 

b. Iman kepada Malaikat-Nya 

c. Iman kepada Kitab-kitab-Nya 

d. Iman kepada Rasul-rasul-Nya 

e. Iman kepad Hari Kiamat 

f. Iman kepada Qadha’ dan Qadhar 

 
2. Syari’ah 

a. Syahadah 

b. Solat  

c. Zakat 

d. Puasa 

e. Haji 

 
3. Akhlak 

a. Akhlak terhadap khaliq (pencipta) 

b. Akhlak terhadap makhluk 

c. Akhlak terhadap alam.( Moh Ali Azis; 2000) 

 

Seperti yang dijelaskan sebelumnya dalam Bab Satu  bahawa Naskhah Tulkiyamat 

menceritakan tentang akhirat. Dalam Islam, percaya kepada hari kiamat termasuk 



130 
 

dalam rukun iman, iaitu rukun iman yang kelima, iman kepada hari kiamat selaras 

dengan firman Allah dalam Qur’an surah An-Nisaa ayat :136   

Yang bermaksud:  

Wahai orang-orang yang beriman, tetaplah beriman kepada Allah 
dan rasul-Nya dan kepada kitab yang Allah turunkan kepada rasul-
Nya serta kitab yang Allah turunkan sebelumnya. Barangsiapa 
yang kafir kepada Allah, malaikat-malaikat-Nya, kitab-kitab-Nya, 
rasul-rasul-Nya dan hari kemudian, maka sesungguhnya orang itu 
telah sesat sejauh-jauhnya. 

 

Naskhah Tulkiyamat membahaskan tentang kehidupan akhirat yang diertikan sebagai 

alam setelah kehidupan dunia atau alam yang kekal abadi. Hari kiamat adalah ruang 

dan waktu yang akan dialami oleh seluruh mahluk, semua makhluk yang bernyawa 

pasti mengalami kematian, manusia meninggal dunia dalam pelbagai peringkat usia, 

dan mempertanggungjawabkan segala perbuatannya kepada Allah SWT. Beriman 

kepada hari kiamat pada dasarnya ialah meyakini bahawa hari kiamat itu benar-benar 

akan terjadi. 

4.2.2 Unsur dalam Ajaran Islam 
 

Seperti yang telah dikemukakan dalam bab-bab sebelumnya, bahawa isi Naskhah 

Tulkiyamat dikategorikan sebagai naskhah keagamaan yang menceritakan tentang 

kehidupan akhirat, sebahagian besar isinya mengandungi pesanan dan unsur-unsur 

yang berkaitan dengan ajaran Islam dan rukun iman, iaitu percaya kepada hari 

akhirat. Hari akhirat adalah ruang dan waktu yang akan dialami oleh seluruh 

makhluk, khususnya manusia setelah berakhirnya kehidupan di dunia. 

Naskhah Tulkiyamat yang terdiri daripada 7 (tujuh) bab dan  25 (dua puluh lima) 

pasal, serta berjumlah 347 halaman,  mengandungi pesanan dalam ajaran Islam yang 

dapat memberikan kesedaran dan menguatkan ketakwaan untuk menjalani kehidupan 



131 
 

di muka bumi ini dengan cara yang lebih baik. Setelah penulis menelitinya, maka ada 

beberapa unsur yang dapat mencakupi keseluruhan isi seperti berikut:     

4.2.2.1 Akidah 
 

Akidah menurut ahli etimologi adalah ikatan, hubungan atau kesinambungan, kerana 

akidah mengikat dan menghubungkan segala sesuatu atau iman (keyakinan), 

(Muhammad Daud, 2002). Ayat yang ditemui dalam Naskhah Tulkiyamat seperti 

berikut dalam Qur’an surah An – Nisa ayat :108 

Yang bermaksud:  

Mereka bersembunyi dari manusia, tetapi mereka tidak 
bersembunyi dari Allah, Padahal Allah beserta mereka, ketika pada 
suatu malam mereka menetapkan keputusan rahasia yang Allah 
tidak redhai. dan adalah Allah Maha meliputi (ilmu-Nya) terhadap 
apa yang mereka kerjakan. 

 

Dalam tafsir Al-Misbah dijelaskan bahawa mereka ialah orang-orang yang 

melakukan khianat seperti Thu’mah yang mencuri perisai itu dan seumpamanya, 

bersembunyi daripada manusia kerana takut dan malu disebabkan oleh 

pengkhianatan dan dosanya, padahal manusia belum tentu mampu menjatuhkan 

hukuman terhadap mereka, tetapi mereka tidak bersembunyi daripada Allah, iaitu 

tidak takut dan malu kepada Allah SWT, padahal Allah berserta mereka melalui 

pengetahuan-Nya yang menyeluruh sewajarnya malu dan takut kepada-Nya dengan 

cara meninggalkan khianat dan dosa kerana Dia maha mengetahui gerak-geri serta 

lintasan hati manusia, termasuk ketika waktu malam dalam keadaan gelap dan 

melindungi mereka daripada menetapkan ucapan, iaitu ketetapan hati dan keputusan 

rahasia yang Allah tidak redhai, seperti merencanakan kejahatan dan pengkhianatan. 

Allah sejak dahulu hingga kini dan akan datang, Maha meliputi pengetahuan-Nya 



132 
 

yang menyeluruh mengenai sesuatu, segala sesuatu yang mereka kerjakan lahir dan 

batin, kebaikan mahupun keburukan (Quraisy Shihab, 2002). 

(١) Naskhah Tulkiyamat 

 

 

Ayat di atas mengingatkan kepada manusia yang seakan-akan lebih takut kepada 

sesama manusia daripada Allah SWT. Maka, manusia diperingatkan agar segera 

bertaubat sebelum kematian menjemputnya. Dalam Naskhah Tulkiyamat dapat 

dilihat dalam bab ini, tanda-tanda kematian dan sebab kematian seperti berikut: 

( ٣٩) 

  

Transliterasi : Alhamdulillahillazhi kana wa la syaiun maa’hu fala ana kama 
kana wahuwal hayyul azaliyyul abadiyyullazhi la yajri alaihi 
zamanan, battuwannasikontu pammujiyya ri Allahu Taala 
Karaeng niyaka wujukna nataena assingkammai manna 
sekrerisikontu makhluka iyyaji Karaeng tallasak taena 
pakaramullanna taena todong kalebakkanna.(h. 1) 

  Ertinya       : Segala puji bagi Allah, sesungguhnya Allah SWT hanya satu 
sifatnya. Tidak ada yang menyamainya dan tidak ada sekutu 
bagi Allah SWT. Dialah Allah SWT yang tidak ada 
permulaannya dan tidak pula ada pengakhirannya. 



133 
 

 

  

Transliterasi : Nanisaremo ri Allahu Taala Ijraila kagassingang nakullemi 
natakgalak mateya namanynyombamo mateya antu ri Allahu 
Taala angkana: Oh karaeng  nanrolalowak makkiyok sikali 
ribonena langika siyagang bonena buttayya.  

Ertinya       : Maka Allah SWT memberinya kekuatan kepada Izrail, maka 
mampulah Izrail memegang mati itu. Menyembahlah mati 
kepada Allah SWT dan berkata : Ya Tuhanku, berilah kekuatan 
yang besar daripada penghuni langit dan penduduk bumi. 

Transliterasi : Nanitanroimo ri Allahu Taala namakkiyokmo mateya antu 
masarro dudu sakranna angkana : inakkeminne nikana mate, 
ampasisaklaki anak anrongna manggeyya, sarikbattangna bija 
bijayya, inakkeminne nikana mate, ampasisaklaki tusingaiyya, 
ampasisaklaki tumakkalabiniyya, inakke tommi angsauruki 
tumagassing ri sikonyu anak cucunna Adama, inakke tommi 
anggesaraki pakrasanganga ampakasino-sinoi ballaka 
kamponga paralakkenga, inakke tommi anggappai tawwa 
manna ilalang ri patti bassiyya kataena tau lappasa... 
 

Ertinya       : Maka Allah SWT memberi kekuatan, manakala mati memanggil 
dengan suara yang sangat keras lalu berkata: Akulah yang 
dinamakan mati, yang memisahkan anak dengan orang tuanya, 
sanak saudara, akulah yang dinamakan mati, akulah yang 
memisahkan orang yang saling mencintai, memisahkan suami 
isteri, akulah yang mengalahkan orang kuat daripada anak cucu 
Adam, aku pula yang menjadikan kampung halaman sunyi, 
akulah yang sanggup mengejar orang walaupun berada di dalam 
peti besi. 



134 
 

Mati adalah suatu kejadian yang sangat berat, sangat menakutkan dan mengerikan. 

Sebuah kejadian yang pasti akan dihadapi dan dialami oleh setiap manusia, satu 

kejadian yang tidak dapat dihindari dengan apa cara sekalipun. Para Nabi, Rasul, jin 

dan malaikat sekalipun tidak dapat menghindarkan diri daripada kematian. Orang 

yang memahami hakikat kematian, iaitu orang yang mempunyai kepercayaan dan 

keyakinan tentang kematian, bererti orang tersebut memahami hakikat kehidupan, 

betapa sempitnya kehidupan tanpa kepercayaan ibarat sebuah kapal yang mati 

mesinnya di tengah samudera dan tidak mempunyai sauh, pastilah kapal itu mengikut 

sahaja arus ombaknya (Bey Arifin, 2012). 

Kematian merupakan janji Allah yang pasti datang dan merupakan hakim yang adil, 

namun meninggalkan luka serta kesedihan yang memilukan, kematian menyebabkan 

perpisahan, kematian melenyapkan kenikmatan dan angan-angan. Pernahkah kamu 

memikirkan tentang kematianmu, wahai anak cucu Adam? Itulah waktu yang 

memindahkan kamu dari tempatmu di dunia yang lapang ke sebuah liang lahad yang 

sangat sempit, waktu yang memperlihatkan teman-teman rapatmu mengkhianatimu 

tanpa kamu dapat berbuat apa-apa. Wahai orang yang selalu mengumpulkan harta 

dan saling berlumba-lumba mendirikan rumah ketika itu kamu sudah tidak memiliki 

harta, yang tinggal hanyalah selembar kain kafan (Imam Al-Qurthubi, 2012).  

 

 

 



135 
 

  

 

 

Transliterasi : Nakana pole haddeseka punna mate tassitau-tau anak cucunna 
Adam namassing niya ngasemmo bija-bijanna mappirau, 
mappitoto, niyakmintu Malakal Maoti ammenteng ritimunganga 
angkana: Mangngapako nukana tanarapikapi umurukna di 
nukana niyak ija dallekna di, nukana majekkonga rikau, napunna 
lanre inakke numappirau numappitoto, inakke anne atanna 
Allahu Taala kanisurowa napunna lanre tumateyya 
numappiraung numappitoto bicaranna Allahu Taala 
nipakammateyanna ikau sallang kualle.    
 

Ertinya       : Hadis pula menyebutkan  jika seseorang sudah meninggal dunia 
dan sanak saudaranya telah datang sambil menangis serta 
meraung-raung  sambil keluar daripada mulutnya kata-kata yang 
sia-sia, maka Malaikat Maut berdiri di pintu mengatakan: 
“mengapa engkau, apakah engkau kira belum sampai ajalnya si 
fulan, apakah masih ada rezekinya, engkau kira aku mengambil 
nyawanya sewenang-wenang. Aku ini hamba Allah SWT, 
pesuruh Allah. Jikahanya kerana orang mati sehingga engkau 
meraung-raung. Dia mati itu kerana ketentuan Allah SWT, lalu 
engkau meraung-raung atas kematian saudaramu, akanku ambil 
nyawamu jua nanti “  
 



136 
 

Nabi Muhammad SAW pernah bersabda: Sesiapa yang menghitamkan pintu atau 

pakaiannya ketika ditimpa musibah kematian, merosakkan tempat niaganya, 

menebang pepohonan atau mencukur rambutnya, maka daripada setiap sehelai 

rambut  yang dicukur atau digunting itu akan dibangunkan sebuah rumah di neraka 

untuknya (Syeikh Abdurrahman,  2013). 

4.2.2.2 Syariah 
 

Syariah secara harfiah bermaksud jalan yang harus dilalui oleh setiap Muslim, selain 

akidah (pegangan hidup), akhlak (sikap hidup), syariah (jalan hidup) adalah salah 

satu bahagian daripada ajaran Islam. Dari segi ilmu hukum, syari’at adalah norma 

hukum asas yang diwahyukan oleh Allah SWT, yang wajib diikuti oleh setiap 

Muslim, baik dalam berhubungan dengan Allah SWT mahupun dalam berhubungan 

dengan sesama manusia (Mohammad Daud, 2002). 

  Dalam Naskhah Tulkiyamat ada pasal yang menerangkan jawapan nyawa kepada 

Malaikat Maut  seperti petikan di bawah ini: 



137 
 

 

Transliterasi  :  Passalak Angkanakanai Pappuwalinna Nyawaya ri Malakamaoti 

Nikanakanai rihaddeseka, punna battumo Malakalmaoti 

erokangngallei nyawana tassitau tau atanna Allahu Taala, 

nakanamo nyawayya: Oh malakamauti taerokak nuwalle punna 

tanisurowako Allahu Taala. Nakanamo malakalmauti : Lekbak 

nisurowak inakke Allahu taala angngalleko. 

Nakanamo nyawaya: apa pammateinnu nisuro. Kaiya niparekkak ri 

Allahu Taala kunipantama ribatang kalengku taenako ikau. 

Mammaliyammi malakalmauti manynyomba ri Allahu Taala 

angkanakanai pakkanana nyawaya. 

Nakanamo Allahu Taala: Kamma tojengiintu kananna atangku, oh 

Malakalmauti, antamako risuruga mangngalle sibatu rapponna 

kayuwa antu nanupaccinikiyang atangku, mangemi Malakalmaoti 

risuruga mangngalle sibatu, naniukirik anjoreng 

Bismillajirrahmanirrahim. Nanipaccinikiyangmo nyawaya, matemi 

antu. Naciniki massuluk tommi ribatang kalenna dudu pakmaikna. 

 

Ertinya      :  Pasal yang menerangkan jawapan nyawa kepada malaikat maut, 

disebutkan dalam Hadis, kalau sudah datang malaikat Maut hendak 



138 
 

mengambil nyawa seseorang hamba Allah Taala. Berkatalah 

Malaikat Maut, “Saya memang telah diperintahkan Allah Taala 

untuk mengambil nyawanya.” 

 

Berkatalah nyawa. “Hai nyawa apa buktinya engkau ditugaskan 

oleh Allah Taala?” kembalilah Malaikat Maut, menyembah 

kehadirat Allah Taala mengemukakan pertanyaan nyawa itu tadi. 

 

Berkatalah Allah Taala, memang benar perkataan hambaKu itu, ya 

Malaikat maut. Masuklah engkau ke dalam syurga mengambil 

pohon yang bernama Tuffah. Dan tulislah namaKu, pada buah 

pohon itu, kemudian perlihatkanlah pada hambaKu. 

 

Pergilah malaikat Maut ke syurga mengambil sebuah buah Tuffah 

dan dituliskan disitu Bismillahirrahmanirrahim kemudian 

diperhatikanlah kepada nyawanya. 

 

 

 

 



139 
 

 

Transliterasi : Mammaliyammi mange Malakalamaoti erok angngallei 

rilimanna. Nakanamo limanna: Tamakkulleyai nuwalle 

nyawaku rilimangku, kamajai pasidakkana, majai tongi anak-

anak makukang nasapu-sapu ulunna. 

 

Mangeiseng ribangkenna, nakanaseng bangkenna: 

Tamakkulleyai nuwalle nyawaku ribangkengku, kamaklampai 

mange massambayang Jumak, makbarajama. Biyasa tongak 

mandallekang tupanrita. 

 

Lekbaki mangeiseng ritolinna, erok angngallei nyawana 

ritolinna. Nakanaseng tolinna: Tamakkulleyai nuwalle nyawaku 

ritolingku, kamalangngerekki baca Qurang. 

 

Lekbaki mangeiseng rimatanna, nakanaseng matanna: 

Tamakkulleyai nuwalle nyawaku rimatangku, kamacciniki 

Qurang siyagang kittak. 

 



140 
 

 

Ertinya       : Berkatalah Allah Taala “ambil saja nyawanya, keluarlah 

melalui jurusan lain” berangkatlah ke sa Malaikat Maut hendak 

mengambil nyawa pada tangannya. 

 

Berkatalah tangannya. “Engkau tidak boleh mengambil nyawa 

melalui tanganku, karena bersedekah, banyak menulis kitab, 

banyak pula leher orang-orang kafir yang telah dipotongnya, 

banyak pula anak-anak yatim yang telah dipegang kepalanya”. 

 

Pergi lagi ke kaki, berkatalah kakinya, “Engkau tidak dapat 

mengambil nyawaku pada kakiku karaena sentiasa pergi 

bersembahyang Jumaat, berjemaah, sering juga kupergunakan 

pergi menghadap Ulama”. 

 

Pergi lagi ke telinga hendak mengambil nyawa, melalui 

telinganya itu, berkatalah telinga “Engkau tidak dapat 

mengambil nyawaku melalui telingaku, karena selamanya 

mendengarkan bacaan Al-Quran”. Kemudian pergi ke matanya 

hendak mengambil nyawa melalui matanya karena aku selalu 

melihat Al-Quran dan kitab agama.  

 
 Matilah orang itu, setelah melihat buah Tuffah maka keluarlah nyawa 

daripada tubuhnya. Jika sudah dikehendaki oleh Allah SWT, meninggal 

seorang hamba-Nya, datanglah Malaikat Maut kepada orang yang mendekati 

kematiannya hendak mengambil nyawa melalui mulutnya. Keluarlah zikir 

memohon kehadrat Allah SWT, daripada mulutnya mengatakan engkau tidak 

dapat mengambil nyawaku, kerana aku telah memohon kehadrat Allah SWT. 

Kembalilah Malaikat Maut menyembah kehadrat Allah SWT, 

mengemukakan tutur kata nyawa itu. Allah SWT berkata, “Ambil sahaja 

nyawanya, keluarlah melalui bahagian lain.” Berangkatlah ke sana Malaikat 

Maut hendak mengambil nyawa melalui tangannya. 



141 
 

 Tangannya berkata, “Engkau tidak boleh mengambil nyawaku melalui 

tanganku, kerana aku rajin bersedekah, banyak menulis kitab, banyak pula 

anak-anak yatim yang telah dibantu dan diusap kepalanya.” 

 Seterusnya di bahagian kaki, lalu kakinya berkata, “Engkau tidak dapat 

mengambil nyawaku melalui kakiku kerana aku sentiasa menunaikan solat 

Jumaat, sembahyang jemaah, sering juga kaki ini aku gunakan untuk 

melangkah ke tempat ulama”. 

 Seterusnya di bahagian telinga, hendak mengambil nyawa melalui telinganya 

itu. Lalu telinganya berkata, “Engkau tidak dapat mengambil nyawaku 

melalui telingaku, kerana selama ini aku gunakannya untuk mendengar 

bacaan al-Qur’an.” 

Kemudian pergi lagi ke bahagian matanya, lalu matanya berkata, “Engkau 

tidak dapat mengambil nyawaku melalui mataku kerana aku selalu melihat al-

Qur’an dan buku-buku agama.” 

 Kembalilah Malaikat Maut, menyembah kehadrat Allah SWT dan berkata, 

“Ya Allah, Engkau memerintahkan padaku mengambil nyawa hamba-Mu, 

sedangkan dia berkata bahawa aku tidak dapat mengambilnya.” Allah SWT 

berkata, “Wahai Malaikat Maut, tulislah nama-Ku di tanganmu, kemudian 

perlihatkanlah kepada hamba-Ku yang beriman. “Setelah dilihatnya nama 

Allah, maka  keluarlah nyawa daripada tubuh tanpa sebarang kesulitan, itulah 

sebabnya sehingga dikatakan bahawa sesiapa yang tekun menyebut nama 

Allah SWT, maka akan terhindar daripada seksaan dan penderitaan 

menjelang kematian (Ambo gani;1990). 



142 
 

Sesiapa yang menginginkan agar Allah SWT menghindarkan seksaan kubur 

ke atasnya, maka dia perlu melakukan lima perkara, pertama mendirikan 

sembahyang, kedua mengaji, ketiga berpuasa pada bulan ramadhan, keempat, 

mengeluarkan zakat, kelima menunaikan haji bagi yang berkemampuan. 

Sesiapa yang sentiasa mengucapkan Lailaha illallah dan melaksanakan lima 

perkara itu, maka diluaskan pula kuburnya. Manakala, ada 4 perkara yang 

perlu dihindari, pertama berdusta, kedua, berzina, ketiga, berkhianat, keempat 

tidak bersih sewaktu membasuh air kencing (Ambo Gani, 1990). 

NH    : Perkara yang tertulis dalam Kitta Tulkiyamat di atas, selaras pula dengan 

ungkapan Nurhayati Dg Bau (49 tahun) guru Pesantren Mitzanul Ulum 

Sanrobone, setelah berulang-ulang saya mendengar bacaan Kitta 

Tulkiyamat, dibacakan di hadapan keluarga saya, atau kerabat di sekitar 

rumah saya mengenai pesanan di atas yang paling saya terkesan buat saya, 

untuk memperbanyakkan zikir, sedekah, solat dan mendengar bacaan al-

Qur’an, tentu disertai dengan hukum yang sesuai dengan tuntutan al-Qur’an 

dan sunnah Rasulullah saw. 

  

Di dalam Naskhah Tulkiyamat, sesiapa yang mendengarnya pasti memiliki 

pemahaman dan kesedaran beragama yang berbeza-beza, bergantung kepada sejauh 

mana seseorang itu memahami ulasan daripada pembaca Kitta Tulkiyamat itu sendiri, 

keikhlasan untuk mendengarnya sehingga selesai dan unsur syariah  ini adalah cara 

untuk menerima, mampu memahami serta melaksanakannya.     

4.2.2.3 Akhlak 
 

Orang yang berhasad dengki terhadap sesama manusia, lebih besar perintah di atas 

menuntut agar kita berbuat baik kepada orang yang dizalimi. Ini kerana jika kita 

hanya melihat ayat di atas, ia mengingatkan kita semua agar menjauhi sifat-sifat iri 



143 
 

hati, kerana sifat seperti itu hanya mendatangkan lebih banyak keburukan. 

Kesempatan untuk bertaubat dan sedar akan kekeliruan kita masih terbuka luas jika 

kita segera menyedarinya dalam Qur’an surahAl-Isra ayat :25 

 
Yang bermaksud :  

Tuhanmu lebih mengetahui apa yang ada dalam hatimu, jika kamu 
orang-orang yang baik. Maka, Sesungguhnya Dia Maha Pengampun 
bagi orang-orang yang bertaubat. 

 

Untuk menghindari keburukan, maka ayat ini menegaskan bahawa Tuhan kamu lebih 

mengetahui segala apa yang ada dalam hati kamu, termasuk sikap dan usaha untuk 

menghormati orang tua, dan hati kamu memang benar-benar hormat dan tulus, maka 

apabila sesekali kamu terlanjur sehingga berbuat kesalahan atau menyinggung 

perasaan mereka, mohonlah maaf kepada mereka nescaya Allah memaafkan kamu 

kerana sesungguhnya Dia Maha Pengampun bagi orang-orang yang bertaubat 

(Quraisy Shihab, 2002). 

 
Akhlak yang terpuji adalah perbuatan yang didambakan oleh setiap manusia, kerana 

bersikap baik, tutur kata yang baik, tentu mencerminkan dan menghasilkan akhlak 

yang baik pula. Namun, tidak mudah untuk diraih, ia perlu kepada pengetahuan dan 

kesedaran untuk menjadi manusia yang berakhlak seperti petikan di bawah ini: 

     Allah SWT berkata, “Ambil sahaja nyawanya, keluarlah melalui 

bahagian lain. “Berangkatlah ke sana Malaikat maut hendak mengambil 

nyawa melalui tangannya”. Lalu, tangannya berkata, “Engkau tidak 

boleh mengambil nyawa melalui tanganku, kerana aku selalu 

bersedekah” (Ambo Gani, 1990). 

 

Salah satu contoh perbuatan yang baik adalah sentiasa membahagikan rezeki yang 

kita miliki kepada yang berhak menerimanya, tanpa memikirkan terlebih dahulu 



144 
 

sesuatu yang akan diberikan. Untuk memperolehi akhlak yang baik, sentiasa 

menghindari sifat iri hati, dengki dan sombong. Seperti yang dinyatakan di dalam 

Qur’an surah At-Taubah ayat: 34. 

 Yang bermaksud: 

    Sembahlah Allah dan janganlah kamu mempersekutukan-Nya 
dengan sesuatupun. Berbuat baiklah kepada ibu dan bapa, kaum 
kerabat, anak-anak yatim, orang-orang miskin, jiran tetangga yang 
dekat dan tetangga yang jauh, teman sejawat, ibnu sabil dan hamba 
sahaya. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang 
sombong dan membangga diri. 

 

  Menurut Quraish Shihab, mukhtalan di atas diterjemahkan sebagai sombong, diambil 

daripada kata dasar yang sama dengan khayal. Perkataan ini pada mulanya 

bermaksud orang yang tingkah lakunya diarahkan oleh khayalannya, bukan oleh 

kenyataan yang ada dalam dirinya. Biasanya, orang seperti ini berjalan dengan 

angkuh dan merasa diri memiliki kelebihan jika dibandingkan dengan orang lain 

(Quraisy Shihab, 2002). 

 
Ayat di atas mengingatkan kita agar menjauhi sifat-sifat iri hati, kerana sifat seperti 

amatlah besar keburukannya, menyombong dan membanggakan diri dianggap 

sebagai perbuatan yang tidak baik dan dibenci oleh Allah  SWT. Oleh sebab itu, 

hendaklah dibuang dan dijauhi sifat yang hanya membanggakan diri sendiri sampai 

membentuk peribadi yang memiliki akhlak yang mulia. 

 

Salah satu petikan melalui pasal yang menerangkan suara dari langit seperti mana 

berikut: 

 

 



145 
 

 
 

 
 

 
 



146 
 

 
 
 
Transliterasi  :   Passalak angkanakanai sekre battuwa rilangika 

                          Nikakanai rihaddeseka, punna sisaklamo nyawaya batang kalenna, 

niyak sakra battu rilangika makkiyok pintallung angkana: Oh anak 

cucunna Adam, ikau ampilari lino, lino ampilariko. Ikau ambunoi 

lino, lino ambunoko.  

Napunna nanijeknekmo tumateya, makkiyokmi pole pintallung 

angkana: Oh anak cucunna Adam  keremi limangnu magassinga, 

nadodommo. 

Napunna lanirokomo tumateya  makkiyokmi pole pintallung 

angkana: Oh anak cucunna Adam, maklampamakoantu 

tamakbokong. Napilarimi ballanu tamammaliyang, mangemako 

riballak masinosinowa. 

Napunna nibulekmo tumateya makkiyokmi pole pintallung angkana: 

Oh anak cucunna Adam, mawupako punna tobakjako punna 

nikapaktaijako ri Allahu Taala. Cilakako punna tatobakkako 

nikalarroijako ri Allahu Taala. 

Napunna nisambayangngimo tumateya, makkiyokmi pole pintallung 

angkana: Oh anak cucunna Adam,sikontu gauk nugaukanga 

nucinikmi sallang, punna niyak gauk, maccinik tommako sallang 

bajik, punna niyak gauk bajiknu. Napunna niyak gauk kodinu, 



147 
 

maccinik tommako kodi.      

Napunna nipanaummo rikalikbonna, makkiyokmi pole pintallung 

angkana: Oh anak cucunna Adam, lekbakmako numakkalak 

taklalolalo ritompokku, numaramako rikalikbongku, lekbakmako 

majaikanakana ritompokku, mapepemako rikalikbongku, 

lekbakmako maklampa-lampa mange-mange ritompokku, 

mammantamako rikalikbongku, taenamo nukgiyok-giyok 

rikalikbongku. 

 

Ertinya        :     Pasal Yang Menerangkan Suara dari Langit. 

Dikatakan dalam Hadis, kalau sudah berpisah nyawa dengan tubuh, 

ada suara dari langit memanggil tiga kali dengan menagtakan: Hai 

anak cucu Adam, engkau meninggal dunia, dunia meninggalkan 

engkau. Engkau membunuhnya dan dunia membunuhmu . 

 
Kalau sudah hendak dimandikan orang yang meninggal 

memanggillah tiga kali dengan mengatakan “Hai anak cucu Adam, 

sudah dimana tanganmu yang kuat, sekarang sudah lemah. Sudah 

dimana mulutmu yang hebat berbicara, sekarang sudah bisu. Sudah 

dimana kesayanganmu, sekarang sudah menjauh dari padamu.” 

 
Kalau sudah mau dikafani orang yang meninggal, memanggil suara 

dari langit tiga kali dengan mengatakan “Hai anak cucu Adam 

engkau sudah berangkat, sedang engkau tidak membawa bekal lagi. 

Engkau sudah menuju rumah yang sunyi.” 

 

Kalau sudah diusung orang yang meninggal, memanggil suara dari 

langit tiga kali dengan mengatakan “Hai anak cucu Adam engkau 

beruntung kalau engkau bertaubat, kalau Allah Taala meredhaimu” 

Engkau celaka kalau tidak bertaubat. Allah Taala memurkaimu.” 

 
Kalau sudah disembahyangi orang meninggal, memanggil suara dari 

langit tiga kali dengan mengatakan “Hai anak cucu Adam, segala 

perbuatan baikmu, engkau akan melihat nanti kebaikan. Kalau ada 



148 
 

perbuatan burukmu, engkau akan melihat nanti keburukannya.” 

 
Kalau sudah di liang lahat, memanggil suara dari langit tiga kali 

dengan mengatakan “Hai anak cucu Adam, engkau sudah pernah 

tertawa berlebih-lebihan di atas tanahku, sekarang engkau sudah 

lemas di lubangku. Engkau sudah berkata-kata berlebih-lebihan di 

atasku, engkau sudah menjadi busuk di lubangku, engkau sudah 

berjalan-jalan pergi kemana-mana di atasku, tinggallah engkau di 

lubangku, tidak bergerak-gerak lagi. 

 
 

Keikhlasan adalah sikap hati yang tulus, tanpa mengharapkan balasan, sehingga 

apapun yang dikerjakan baik untuk diri sendiri lebih-lebih lagi untuk orang lain 

memberikan pelajaran dan hikmah yang sangat besar manfaat dan kebaikan yang 

akan diperolehi. Salah satu perbuatan yang memerlukan keikhlasan adalah 

bersedekah. Demikian pula apabila memberikan sedekah atau pemberian lainnya, 

hendaklah yang baik-baik dan janganlah memberikan sesuatu barang yang sudah 

rosak atau yang paling buruk. Kemudian, dalam Qur’an surah Al-Baqarah ayat :110, 

Allah berfirman yang bermaksud :  

Dirikanlah solat dan tunaikanlah zakat. dan kebaikan apa saja yang 
kamu usahakan bagi dirimu, tentu kamu akan mendapat pahalanya 
di sisi Allah. Sesungguhnya Allah Maha melihat apa-apa yang 
kamu kerjakan. 

 
 
Ayat ini mengingatkan kita akan kewajipan kita untuk mengeluarkan zakat. Ini 

kerana apabila kita lalai melaksanakannya, akan dirasakan sendiri akibatnya. 

Sesungguhnya zakat itu mempunyai pengertian yang sangat besar dalam kehidupan 

kita yang merupakan hak orang lain yang dititipkan kepada kita. Sesungguhnya zakat 

itu bukanlah milik kita melainkan milik orang lain.  

 



149 
 

Itulah sebabnya kita perlu mengeluarkannya, dalam Qur’an surah An-Nur ayat : 24, 

Allah berfirman yang bermaksud :  

Pada hari itu (ketika), lidah, tangan dan kaki mereka menjadi 
saksi atas mereka terhadap apa yang dahulu mereka kerjakan. 

 

Dalam ayat ini disebutkan bahawa “Pada hari ini kututup mulutmu, wahai manusia 

dan kujadikannya tidak dapat berkata-kata. Kakinya berkata tentang perkara yang 

pernah dilakukannya.” Ayat ini mengingatkan kita bahawa hari akhirat dinamakan 

sedemikian kerana yang menjawab semua pertanyaan bukan lagi mulut kita, 

melainkan semua anggota tubuh kita yang pernah digunakan untuk melakukan 

perkara tersebut.  

 
Dalam ayat yang lain disebutkan bahawa “Orang-orang yang menjadi saksi dusta, 

apabila dia mati kelak, dan dibangkitkan kembali maka diputarlah mukanya 

menghadap ke belakang.” Ayat ini mengingatkan kita agar kita tidak menjadi saksi 

palsu. Akibatnya, mukanya akan menghadap ke belakang.” 

 
Lebih lanjut disebutkan bahawa “Pada hari itulah, kejujuran yang diperlihatkan oleh 

orang yang benar diambil kira. Dibalaslah orang itu dengan syurga yang sungainya 

mengalir air susu dan air yang lebih manis daripada madu.” Ayat ini memberitahu 

kita tentang balasan yang akan diterima oleh orang yang jujur. 

 
Kemudian, diperintahkan untuk “berbuat baik kepada jiran, keluargamu, serta orang 

lain.” Perintah ini mengharuskan kita berbuat baik kepada jiran, keluarga serta 

kepada sesiapa sahaja, tidak terkecuali. Hal serupa diajarkan pula oleh orang-orang 

bijak dalam ungkapan yang berbunyi “Walaupun saudara kandung tetapi jauh, orang 

lain yang menjadi jiran kita tetap lebih utama,” orang yang dapat memberi 



150 
 

pertolongan dalam keadaan mendesak adalah tetangga kita. Hai ini mengingatkan 

kita agar suka menolong orang yang dizalimi. Ini kerana jika kita hanya melihatnya 

sahaja tanpa memberi pertolongan, akan mendapatkan pukulan tanpa ada alasan yang 

dapat kita berikan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



151 
 

BAB LIMA 
DAPATAN PENGARUH AMALAN PEMBACAAN 

 

5.1 Pengenalan 
 

Amalan pembacaan naskhah Tulkiyamat sudah sejak lama dilakukan secara turun- 

temurun pada masyarakat Desa Sanrobone, ketika ada keluarga yang meninggal 

dunia, amalan ini sudah menjadi kebiasaan yang sentiasa dibaca pada setiap anggota 

keluarga ataupun para jiran setempat. 

Ketika amalan pembacaan naskhah Tulkiyamat dibacakan, dari masa ke masa dari 

tahun ke tahun sampai saat ini, tentu pendengarnya mulai dari orang tua sampai 

kanak-kanak dengan teks dan irama yang sama, tentu pembacanya juga sudah 

berganti bermula dari nenek kemudian turun ke anak sampai ke cucu, tentu banyak 

sudah sanak saudara yang meninggal dunia.  

Kenyataan di atas memberikan gambaran bahawa amalan bacaan naskhah 

Tulkiyamat akan memberikan perubahan yang yang tidak cepat, tetapi seiring 

berjalannya masa maka tentu akan terjadi perubahan yang signifikan dengan 

pengalaman, nasihat dari orang tua, ceramah dari masjid ke masjid dan belajar di 

pondok pesantren yang dapat menumbuhkan nilai-nilai dan kecintaan kita kepada 

Allah SWT. 

Perubahan ini sangat diharapkan pada setiap individu yang mendengarkan secara 

langsung amalan pembacaan naskhah Tulkiyamat seperti perhatian, pemahaman dan 

penerimaan, sehingga masyarakat yang berada di Desa Sanrobone dapat 

mengamalkan perintah Allah SWT sesuai ajaran Islam dan menjadi syiar untuk 

masyarakat di sekitarnya. 



152 
 

5.2 Sikap 
 

Dalam melihat skim triadik, struktur sikap terdiri daripada tiga komponen yang 

saling mendasari, iaitu komponen kognitif (cognitive), komponen afektif (affective), 

dan komponen konatif (conative). Komponen kognitif merupakan mewakili apa-apa 

yang dipercayai oleh individu pemilik sikap, komponen afektif merupakan perasaan 

yang mengaitkan emosi dan komponen konatif merupakan aspek kecenderungan 

perilaku tertentu sesuai dengan sikap yang dimiliki oleh seseorang. 

Menurut Mann L, dalam Azwar (2011), komponen kognitif, mengandungi persepsi, 

kepercayaan dan stereotaip yang dimiliki oleh individu mengenai sesuatu. Seringkali 

komponen kognitif ini dapat disamakan dengan pandangan (pendapat), terutama 

apabila mengaitkan masalah atau isu yang kontroversi. Komponen efektif merupakan 

perasaan individu terhadap objek sikap dan mengaitkan masalah emosi. Aspek 

emosional inilah yang biasanya dikaitkan secara lebih mendalam sebagai komponen 

sikap dan merupakan aspek yang paling kukuh melewati pengaruh-pengaruh yang 

mungkin akan mengubah sikap seseorang. Komponen perilaku memperlihatkan 

kecenderungan untuk bertindak atau bertindak balas terhadap sesuatu dengan cara-

cara tertentu.   

Kesan terhadap komunikasi yang menampilkan perubahan sikap akan bergantung 

kepada sejauh mana komunikasi itu diperhati, difahami dan diterima. Dalam analisis 

lebih lanjut, komponen kognitif akan dibahaskan dengan lebih lanjut dalam aspek 

perhatian, komponen afektif dibahaskan dalam aspek pemahaman, dan komponen 

konatif dibahaskan dengan lebih meluas dalam aspek penerimaan.  

 



153 
 

5.3 Pemahaman 
 

Mengikut hasil penyelidikan dan penelusuran literatur terhadap seluruh naskhah baik 

yang berada di Muzium Nasional Jakarta mahupun naskhah-naskhah salinan yang 

ditemui di Sulawesi Selatan. Isi dan kandungan naskhah atau kitab Akhbar al-

Akhirah fi Ahwal al-Qiyamah atau Kitta Tulkiyamat dibahagikan kepada tujuh bab. 

Ringkasan tentang isi dalam bab masing-masing dijelaskan dalam Jadual 5.1 berikut: 

Jadual 5.1  
Komposisi Bab dan Pasal dalam Naskhah Tulkiyamat 

 
Bab I Kejadian Nur Muhammad 
Bab II     Kejadian Adam A.S 
Bab III    Maut dan Sakaratul Maut 
 Pasal  1 Mengisahkan jawapan nyawa kepada Malaikat 

maut 
Pasal  2 Mengisahkan godaan syaitan kepada orang 

Mukmin untuk meninggalkan imannya 
Pasal  3 Mengisahkan suara dari langit dan bumi 
Pasal  4 Mengisahkan suara di bumi dan kubur 
Pasal  5 Mengisahkan detik nyawa berpisah daripada 

badan 
Pasal  6 Mengisahkan pengharaman memukul mayat 
Pasal  7 Mengisahkan kesabaran dalam menghadapi 

kamatian 
Pasal  8 Mengisahkan situasi dan keadaan manusia ketika 

nyawa berpisah daripada tubuhnya 
Pasal  9 Mengisahkan tentang Malaikat yang datang ke 

kubur sebelum Mungkar dan Nakir 
Pasal  10 Mengisahkan jawapan mayat ketika ditanya oleh 

Malaikat Mungkar dan Nakir 
Pasal  11 Mengisahkan tentang Malaikat Kiraman dan 

Katibin 
Pasal  12 Mengisahkan tentang berangkatnya nyawa 

sesudah berpisah dengan tubuh 
Bab IV Tanda-tanda Kiamat 
 Pasal  1 Mengisahkan tentang keluarnya Imam Mahdi 

Pasal  2 Mengisahkan tentang keluarnya Dajjal dan 
segala sifatnya 

Pasal  3 Mengisahkan tentang turunnya Nabi Isa a.s. 
Pasal  4 Mengisahkan tentang keluarnya Yajuj wa Majuj 
Pasal  5 Mengisahkan tentang keluarnya Lasykar 

Habsyah 
Pasal  6 Mengisahkan tentang terbitnya Matahari dari 

Barat 



154 
 

Pasal  7 Mengisahkan tentang turunnya Dabbatul Ardh        
Bab V Hal Ehwal Kiamat 
 Pasal  1 Mengisahkan tentang ditiupnya Terompet atau 

Sangkakala 
Pasal  2 Mengisahakn tentang lenyapnya semua makhluk 

pada hari Kemudian 
Pasal  3 Mengisahkan tentang perhimpunan semua 

makhluk di Padang Mahsyar 
Pasal  4 Mengisahkan tentang orang yang datang ke 

Padang Mahsyar denganberkenderaan sesuai 
dengan haiwanqurban atau haiwan akikah yang 
pernah disembelih  

Pasal  5 Mengisahkan tentang manusia terbahagi kepada 
tiga kumpulan, iaitu kumpulan Mukminin, 
kumpulan Munafik dan kumpulan Kafir. 

Pasal  6 Mengisahkan tentang Laiwail Hamdu, bendera 
yang amat panjang dan luas  

Bab VI Neraka dan Isinya  
Bab VII Syurga dan Isinya 

 
 

Berkaitan dengan komposisi dan kandungan naskhah Tulkiyamat, maka secara 

ringkas akan ditambahkan beberapa penjelasan sebagai berikut:  

 
1. Makna dan Pembelajaran tentang Solat 

Pertanyaan mendasar yang selalu kita ajukan pada diri kita sendiri tatkala sedang 

menunaikan ibadah wajib itu, apa sebenarnya makna solat yang sebenarnya kita 

kerjakan itu? Dalam pembahasan tentang Nur Muhammad di awal Naskhah 

Tulkiyamat telah disebutkan bahawa Allah Swt memerintahkan makhluknya untuk 

mengerjakan solat sebagaimana tergambar dalam tulisan AHMAD yang terdiri dari: 

huruf Alif yang bererti berdiri, huruf Ha’ yangbererti rukuk, huruf Mim yang bererti 

sujud, dan huruf Dal yang bererti duduk, dimana bentuk dan simbol yang 

menyerupai  nama Ahmad dan Muhammad sebagai simbol kemuliaan. 

 
Kewujudan dari segi sejarah dan pengertian solat digambarkan oleh Dr. H. Burhan 

Jamaluddin, MA (2015) bahawa solat yang dilaksanakan oleh Rasulullah SAW buat 



155 
 

pertama kali dan pengikutnya ketika berada di Mekah adalah solat malam. Firman 

Allah dalam Qur’an surah Al-Muzammil ayat:1-4 

Yang bermaksud :  

Hai orang yang berselimut (Muhammad), bangunlah untuk 
sembahyang di malam hari kecuali sedikit (daripadanya), iaitu 
seperduanya atau kurangilah dari seperdua itu sedikit, atau lebih 
dari seperdua itu dan bacalah al-Qur’an itu dengan perlahan-
lahan.  

   

Setelah ayat ini diturunkan, kemudian Rasulullah SAW mula menunaikan solat 

malam. Ketika ayat yang pertama diturunkan (Al-Alaq), kerana ayat ini tidak ada 

perintah untuk melaksanakan solat, maka dakwah Rasulullah SAW hanya mengajak 

penduduk Mekah untuk mengakui Allah SWT sebagai Tuhan bukan berhala yang 

mereka sembah dan Nabi Muhammad SAW sebagai utusan Allah SWT. 

Kemudian satu setengah tahun menjelang hijrah ke Madinah, Allah SWT memanggil 

Muhammad yang dikenali sebagai Isra' Mi'raj untuk menghadapNya dan menerima 

perintah solat fardu yang berjumlah sebanyak 5 waktu sehari semalam. Dengan 

demikian,solat malam tidak menjadi kewajipan lagi dan menjadi sunnah. Menurut 

Burhan Jamaluddin, sejak menerima wahyu sehinggalah menerima kewajipan solat 

kira-kira 8,5 tahun lebih. Demikianlah panjangnya jarak antara Rasulullah SAW 

menerima wahyu pertama sebagai tanda kenabian dengan turunnya wahyu untuk 

menunaikan solat 5 waktu. Dari segi falsafah, tidak mungkin orang yang belum 

banyak beriman kepada Allah SWT dan Rasulullah SAW langsung diperintahkan 

melaksanakan solat 5 waktu. Sehingga ajaran syariat Islam memperlihatkan 

penerapannya secara berperingkat, bermula dengan ilmu tauhid, perintah untuk 

menunaikan solat malam, seterusnya kewajipan menunaikan solat lima waktu. 

Demikian juga syariat Islam lainnya, secara berperingkat. Misalnya, puasa 



156 
 

Ramadhan diwajibkan pada tahun ke-2 Hijriyah. Begitu juga dengan haji. Menurut 

sejarah, ia diperintahkan pada tahun 8 Hijriyah, iaitu menjelang kewafatan 

Rasulullah SAW, sehingga beliau menunaikan haji hanya sekali. 

Dalam menunaikan solat umat Islam diperintahkan untuk melaksanakannya tepat 

pada waktunya. Makna falsafahnya bahawa ketika di akhirat dan menghadap Allah 

SWT di akhirat nanti, kita mahu dipanggil oleh Allah SWT tanpa menunggu lama. 

Maka, ketika azan dikumandangkan, bersegeralah menuju ke masjid untuk 

menunaikan solat. Siapa tahu sebelum kita menunaikan solat sudah dipanggil oleh 

Allah SWT untuk menghadap-Nya (mati). 

Ketika memulakan solat, bermula dengan takbiratul ihram, bahawa setelah bertakbir 

tidak cekap lagi untuk melakukan kegiatan di luar solat. Lalu, mengucapkan takbir 

"Allahu Akbar", maknanya pengakuan sebagai hamba Allah SWT, bahawa Allah 

Maha Besar, maka ketika itu, kita adalah hina dihadapan Allah SWT. 

Ketika bertakbiratul ihram, diperintahkan untuk mengangkat tangan, maknanya 

adalah bukti kepasrahan dan ketundukan kita kepada Allah SWT kerana manusia 

ketika berada dihadapan Allah SWT tidak mempunyai sebarang kekuatan. Sama 

maknanya dengan seorang penjahat yang ditangkap oleh polis, dihadapan polis yang 

menghunuskan senjatanya. Seorang penjahat akan mengangkat tangannya, sebagai 

tanda pasrah dan tunduk kepada pihak polis. 

Rukuk. Mengenal Allah SWT melalui hasil ciptaan-Nya. Dalam perjalanan hidup, 

menemui, menyaksi dan merasai pelbagai nikmat: tanah, air, gunung, laut, haiwan, 

sistem kehidupan, rantaian makanan, rasa sedih, rasa tenang, rasa marah, kelahiran, 

kematian, Nabi juga Rasul. Ini merupakan bukti bahawa Allah SWT itu Wujud 

sebagai Pencipta. Tanpa petunjuk melalui para utusan Allah (Nabi dan Rasul) kita 



157 
 

tidak akan tahu bahawa semua itu adalah ciptaan Allah dan melalui para utusan-Nya, 

kita tahu tujuan hidup serta cara mengisi kehidupan ini dengan segala kebaikan. 

Sujud. Jika berdiri dianalogikan sebagai perjalanan jasad, maka sujud dengan kaki 

dilipat, atau sesetengah berdiri adalah simbol perjalanan hati (rohani). Dengan sujud, 

hati dan fikiran kita direndahkan serendahnya sebagai tanda kita mengakui segala 

kuasa dan kehendak Allah. Menyatukan kehendak Allah dengan Kehendak Kita.  

Tahiyat, pernyataan ikrar. Tahap kemantapan, kerana perjalanan hidup itu naik turun 

dan fitrah manusia tidak terlepas daripada sifat lupa, maka perlu pemantapan yang 

dilakukan secara berulang kali supaya menjadi lebih kukuh, iaitu dengan Ikrar 

Syahadah, dengan simbol pengukuhan ikrar melalui telunjuk kanan. Sebelum ikrar, 

memberikan penghormatan kepada para utusan Allah dan roh hamba-hamba soleh 

(Auliya), melalui merekalah ajarannya kita dibimbing ke jalan-Nya, serta menjadikan 

mereka menjadi saksi melalui Ikrar tersebut. 

Selawat menjadi pernyataan yang bersedia untuk mengikut apa-apa yang diajarkan 

oleh Rasulullah Muhammad SAW dan menempatkannya sebagai pemimpin dalam 

kehidupan kita. Salam penghormatan kepada bapa para Nabi (Ibrahim) yang menjadi 

bapa bagi ajaran Tauhid. Kemudian, diakhiri dengan permohonan doa dan 

permohonan perlindungan daripada kejahatan tipu daya syaitan dan jin agar kita tetap 

istiqomah dan berjaya mencapai keredhaan Allah. 

Salam adalah ucapan yang mengakui kewujudan manusia lain yang sama-sama 

menjalani kehidupan di dunia ini. Menunjukkan bahawa hidup ini bukanlah 

bersendirian, hendak menyebarkan salam dan keberkatan kepada sesama manusia 

untuk saling bantu-membantu bagi mencipta kehidupan yang (selaras) dengan ajaran 

Islam dan mewujudkan kedamaian, kesejahteraan dan keselamatan di muka bumi. 



158 
 

Salam adalah pembuka dan penutup bagi aplikasi solat dalam bentuk aktiviti 

kehidupan sehinggalah tiba waktu solat yang seterusnya. Salam itu menandakan 

pusingan yang bermula dari kanan ke kiri melalui fizikal badan. Jika dihubungkan 

dengan Hukum Kaedah Tangan Kanan bererti arah tenaga ke atas, simbolisasi 

bahawa kehidupan dikaitkan dengan Allah (di atas) sebagai penjamin keselamatan 

dalam menjalani kehidupan. 

 

Dari segi keutamaannya, (Al Rumi,1991) menyatakan beberapa keutamaan solat 

dalam kehidupan, antaranya:  

a. Solat menjadi tanda sekaligus motivator bagi meningkatkan keimanan. Solat 

menjadi benteng daripada kejahatan dan merupakan tiang agama. Banyak ayat 

yang menunjukkan perkara tersebut, seperti dalam firman Allah SWT dalam 

Qur’an surah Al Mukminun ayat: 1-2 dan 9  

Yang bermaksud :  

Sesungguhnya beruntunglah orang-orang yang beriman, iaitu 
orang-orang yang khusyuk dalam solatnya, dan orang-orang yang 
menjaga sembahyangnya. 

 
Dalam ayat tersebut, Allah SWT mengulangi perkataan solat dan pelakunya yang 

menunjukkan betapa mulianya orang beriman. Antara ciri orang beriman adalah rajin 

menunaikan solat. Ini bermakna bahawa ketika seseorang telah memiliki keimanan, 

maka secara automatik dia akan selalu berusaha untuk menjadi baik dan berbuat 

baik. 

 

b. Solat menjadi tuntunan kebaikan sekaligus menjadi benteng daripada kejahatan. 

Solat merupakan ibadah yang paling mulia sekaligus menjadi wahana bagi 

mendekatkan diri kepada Tuhan yang paling baik. Sehinggalah kesedaran untuk 

mendekatkan diri kepada Tuhan menyebabkan seseorang selalu memaknai 



159 
 

hidupnya sesuai dengan keinginan Sang Pemberi Kehidupan. Hal tersebut dapat 

dilihat dalam firman Allah SWT dalam Qur’an surah Al-Ankabut ayat : 45. 

 

Yang bermaksud :   
Bacalah apa yang telah diwahyukan kepadamu, iaitu Al-kitab (Al 
Quran) dan dirikanlah solat. Sesungguhnya solat itu mencegah dari 
(perbuatan-perbuatan) keji dan mungkar. dan Sesungguhnya 
mengingati Allah (solat) adalah lebih besar (keutamaannya 
daripada ibadat-ibadat yang lain) dan Allah mengetahui apa-apa 
yang kamu kerjakan 

 
 

“Sesungguhnya solat mencegah dari perbuatan keji dan mungkar”. Bahkan bukan 

hanya itu sahaja, solat juga mendidik diri supaya menjadi lebih berdisiplin yang 

menjadi salah satu syarat utama bagi mencapai kejayaan. Firman Allah SWT dalam 

al-Qur’an surah An Nisa’ ayat 103, yang menegaskan bahawa solat adalah ibadah 

yang memiliki batas-batas waktu tertentu. 

 

Yang bermaksud :  

       Maka apabila kamu telah menyelesaikan solat (mu), ingatlah Allah 
di waktu berdiri, di waktu duduk dan di waktu berbaring. 
Kemudian apabila kamu telah merasa aman, Maka dirikanlah solat 
itu (sebagaimana biasa). Sesungguhnya solat itu adalah fardu yang 
ditentukan waktunya atas orang-orang yang beriman.  

 
 

c. Solat menjadi salah satu faktor turunnya rahmat Allah. Allah SWT menyebutkan 

di dalam Qur’an surah An Nur ayat : 56.  

Yang bermaksud :  

              Dan dirikanlah sembahyang, tunaikanlah zakat, dan taatlah kepada 

rasul, supaya kamu diberi rahmat.  
 



160 
 

Dalam ayat tersebut, Allah SWT menyebutkan tiga syarat turunnya rahmat dan yang 

paling pertama disebutkan adalah solat. Demikian itu adalah kerana dalam 

mendirikan solat terdapat pemenuhan terhadap naluri manusia iaitu lemah, suka 

meminta, mengharapkan perlindungan, berdoa, munajat dan menyerahkan segala 

urusan kepada yang lebih kuat, penyayang, penyantun dan lebih sempurna. Solat 

juga menjadi bukti nyata akan kesyukuran dan penghambaan diri kepada-Nya. Oleh 

itu, orang yang mendirikan solat bagaikan ikan yang tidak boleh hidup kecuali di 

dalam air, apabila ia keluar daripada air ia sangat memerlukannya dan ingin sekali 

masuk kembali ke dalamnya. 

 

Betapa banyak dan besar kepentingan solat yang disebutkan dalam al Qur’an seperti 

mana disebutkan perkataan solat di dalamnya kerana hampir setiap surah tidak 

terlepas untuk menerangkan kelebihan-kelebihannya. Al Qur’an menerusi pelbagai 

ayat menerangkan tentang keutamaan dan hasilyang akan diperolehi daripada solat 

seperti pahala bagi yang mendirikannya dan seksaan bagi orang yang 

meninggalkannya di samping menerangkan pengaruhnya terhadap orang-orang 

mukmin dalam memperbaiki tingkah laku dan meningkatkan akhlaknya. Bahkan, al 

Qur’an juga menegaskan bahawa solat memiliki roh dan intipati yang perlu 

direalisasikan sehingga seorang manusia mampu hidup dengan solat dan solat hidup 

dengannya. 

5.4 Penerimaan 
 

Bentuk penerimaan sesuatu pesanan dalam konteks pembentukan sikap merupakan 

sikap sosial yang terbentuk daripada interaksi sosial yang dialami oleh seseorang. 

Dalam interaksi sosial, terjadi hubungan yang saling mempengaruhi antara seseorang 



161 
 

individu dengan individu yang lain. Terjadi hubungan timbal balik yang turut 

mempengaruhi perilaku individu masing-masing sebagai anggota masyarakat. 

Dalam interaksi sosial, seseorang akan bereaksi membentuk pola sikap tertentu 

terhadap berbagai objek psikologi yang dihadapinya (Azwar, 2011). Antara faktor 

yang mempengaruhi penerimaan dalam konteks pembentukan sikap adalah 

pengalaman peribadi, kebudayaan, orang yang dianggap penting, media komunikasi, 

pendidikan dan institusi agama, serta faktor emosi dalam diri seseorang. 

Beberapa faktor penting terhadap penerimaan masyarakat terhadap keberadaan dan 

tradisi pembacaan Naskhah Tulkiyamat adalah faktor kebudayaan, agama dan media 

komunikasi yang dibangunkan. Media komunikasi tradisional yang mempertemukan 

tradisi lisan (pembacaan Naskhah Tulkiyamat) dan tulisan (penulisan ulangan 

Naskhah Tulkiyamat) ini, merupakan daya penarik tersendiri dalam mempertahankan 

tradisi tersebut.  

Komunikasi tradisional sangat penting dalam sesebuah masyarakat kerana dapat 

mengeratkan silaturrahim dan kerjasama untuk mengimbangkan tekanan yang datang 

dari luar. Komunikasi tradisional mempunyai dimensi sosial, mendorong manusia 

untuk bekerja, menjaga keharmonian hidup, memberikan rasa keterikatan dalam 

mengambil keputusan bersama (Sariani, 2014).   

Penerimaan masyarakat Sanrobone terhadap kewujudan Naskhah dan tradisi 

pembacaan Naskhah Tulkiyamat serta makna penting yang terkandung didalamnya 

akan tergambar dalam proses pelaksanaan pembacaannya secara bertahap. Naskhah 

Tulkiyamat dibacakan pada waktu ada orang Islam yang meninggal dunia. 

Pembacaan Naskhah Tulkiyamat ini diadakan pada malam pertama setelah jenazah 

yang meninggal ini dikuburkan. Pada malam hari sekitar jam 20.00, selesai solat 



162 
 

Isyak, seluruh jiran, sanak saudara dan sahabat datang ke rumah orang yang berduka. 

Mereka datang tanpa melalui undangan, menjadi kebiasaan secara turun-temurun 

ketika ada keluarga, tetangga yang meninggal dunia maka segera untuk 

mengunjunginya sebagai tanda turut berduka cita. 

Setelah mereka datang, duduklah semuanya di atas tikar atau karpet yang telah 

dihamparkan. Apabila segala sesuatunya sudah dianggap telah siap, maka Naskhah 

Tulkiyamat di letakkan di atas bantal, lalu mulailah membaca Naskhah Tulkiyamat 

biasanya dimulakan dengan pemilik Naskhah, berikutnya oleh orang yang biasa dan 

terpanggil untuk membacakannya. Bermula daripada halaman 1 sehingga halaman 5 

atau 6, dan seterusnya sesuai isi dan cerita daripada Naskhah Tulkiyamat. Tidak 

semua orang yang hadir itu akan mendapat giliran untuk membaca, melainkan hanya 

kepada mereka yang dianggap mampu untuk membaca yang mendapat giliran. 

 
Pembacaan Naskhah Tulkiyamat setiap malam berakhir sekitar jam 23.00, sehingga 

naskhah ini haruslah dibaca berkisar sampai tujuh malam, barulah dapat ditamatkan. 

Pada malam terakhir atau malam ke tujuh itu, sambil menamatkan Kitta Tulkiyamat, 

dibacakan juga doa keselamatan. Pada malam itu diadakan makan bersama di rumah 

duka. Kelihatannya pesta makan bersama ini, agak memberatkan tuan rumah. Tetapi, 

pada hakikatnya tidak demikian. Ini kerana pada waktu orang-orang datang melawat 

beberapa hari yang lalu, mereka datang membawa sedekah berupa wang. Inilah yang 

digunakan untuk membiayai kenduri itu. 

 
Bagi pembacaan naskhah setiap malam, sesekali diberikan penjelasan terutama hal-

hal yang dianggap penting. Dalam pembacaan itu diselingi pula dengan acara 

istirahat sambil menikmati minuman dan makanan kecil atau kek-kek. Kek-kek ini, 



163 
 

ada dibuat dari rumah duka itu sendiri, tetapi ada juga yang datang dari keluarga atau 

tetangga. 

 
Sebagai tanda terima kasih bagi pemilik Naskhah Tulkiyamat biasa diberikan sarung 

yang berisi wang, oleh keluarga yang berduka. Di sini, seakan-akan menyulitkan 

bagi tuan rumah. Sesungguhnya tidaklah demikian, kerana sarung atau wang itu 

adalah pemberian orang yang datang melawat lebih dahulu. Orang yang datang 

melawat, ada yang membawa wang, ada pula yang membawa sarung atau barang 

lainnya, bahkan juga ada yang membawa kain kafan untuk jenazah. 

 
Demikianlah tradisi pembacaan Naskhah Tulkiyamat, yang dibacakan dengan 

mengikut tatacara yang telah ditentukan, dan hanya dibaca apabila ada orang yang 

meninggal dunia seperti yang disebutkan di atas. 

5.5 Pujukan 
 

Pujukan dari segi psikologi adalah usaha untuk mempengaruhi sikap, sifat, pendapat, 

dan perilaku seseorang atau orang ramai. Mempengaruhi sikap, sifat, pendapat dan 

perilaku dapat dilakukan dengan beberapa cara. Pujukan menggunakan cara 

komunikasi yang berasaskan kepada argumentasi dan alasan-alasan psikologi 

(Maulana & Gumelar, 2013).    

Hakikatnya, semua orang selalu berpeluang untuk memenuhi keperluan utamanya 

dari segi kesihatan, keamanan, pengaruh, kekuasaan dan kepuasan hidupnya secara 

biologi, zahir dan batin. Hal tersebut merupakan dasar bagi seseorang untuk berfikir, 

bertindak dan bertingkah laku di samping faktor keinginan dan dorongan jiwa. 

Sesetengah faktor tersebut merupakan pendorong bagi kehidupan manusia dan 

beberapa faktor tersebut dikendalikan oleh manusia melalui motivasinya. Oleh sebab 



164 
 

itu, dalam usaha memujuk yang dimaksudkan dengan beberapa faktor (keperluan, 

keinginan, dorongan jiwa, dan motivasi) selalu diambil kira dan dipertimbangkan. 

Berdasarkan pendedahan di atas, maka pujukan adalah terminologi dari segi 

psikologi untuk menjelaskan pengaruh atau dengan kata lain pengaruh wujud dalam 

proses komunikasi. Pujukan mencakupi pelbagai perkara, pengaruh yang diberikan 

dapat membentuk keyakinan, sikap, motivasi dan perilaku (Selter dalam Maulana & 

Gumelar, 2013). Pujukan adalah proses yang bertujuan untuk mengubah sikap atau 

perilaku orang lain dalam sebuah peristiwa, idea, ataupun objek lainnya dengan 

melalui bahasa lisan atau bukan lisan yang mengandungi maklumat, perasaan dan 

penalaran.  

Secara umum, diketahui bahawa komunikasi dibangunkan melalui tiga unsur asas, 

iaitu orang yang berbicara, materi pembicaraan yang dihasilkannya, dan orang yang 

mendengar. Aspek yang pertama disebut komunikator yang merupakan sumber 

komunikasi; aspek yang kedua adalah pesanan; dan aspek ketiga disebut komunikan, 

iaitu penerima komunikasi.  

Pesanan adalah segala sesuatu yang memberikan pengertian kepada penerima. 

Pesanan boleh jadi dalam bentuk lisan dan bukan lisan. Saluran merupakan perantara 

bagi orang-orang yang berkomunikasi. Bentuk saluran bergantung kepada jenis 

komunikasi yang dilakukan. Umpan balik adalah balasan atas perilaku yang 

dilakukan. 

Kesan komunikasi persuasif adalah perubahan yang terjadi pada diri komunikan 

sebagai akibat dan pesanan diterima melalui proses komunikasi. Kesan yang boleh 

membentuk perubahan sikap, pendapat dan tingkah laku. Lingkungan komunikasi 

persuasif adalah konteks situasi dalam proses komunikasi persuasif yang berlaku. 



165 
 

Hal ini dilihat melalui konteks sejarah, konteks fizikal temporal, kejadian-kejadian 

sementara dan norma-norma sosio-budaya.   

5.5.1 Perubahan Pendapat 
 

Perubahan pendapat sangat dikaitkan dengan pendapat dan persepsi masyarakat 

tentang gambaran isi mesej yang terdapat dalam Naskhah Tulkiyamat. Gambaran 

mengenai maklumat, kandungan dan periwayatan mesej dalam Naskhah Tulkiyamat 

ini untuk menggalakkan perubahan pendapat, persepsi dan sudut pandang lain 

tentang: Nur Muhammad SAW, kejadian Nabi Adam A.S terjadinya kematian, 

peristiwa kiamat, ganjaran yang akan diterima pada hari kiamat, serta gambaran 

tentang syurga dan neraka. 

i. Gambaran tentang kejadian Nabi Adam A.S 

Tentang kejadian Nabi Adam A.S Ibnu Abbas r.a menuturkan“ Allah SWT, 

menciptakan Adam A.S daripada bahagian tanah di muka bumi: kepalanya daripada 

debu tanah Baitul Muqaddas, mukanya daripada debu syurga, telinganya daripada 

debu gunung Tursina, keningnya daripada debu tanah Irak, tangannya yang kanan 

berserta jari-jarinya daripada debu Ka’bah, tangan kiri daripada debu Negara Parsi, 

kedua-dua kaki berserta betisnya daripada debu tanah India, tulangnya daripada debu 

gunung, uratnya daripada debu negeri Babylon, punggungnya daripada debu Irak, 

perutnya daripada Khurasan, hatinya daripada debu syurga Firdaus, lidahnya 

daripada Thalif, kedua-dua matanya daripada debu telaga Kauthar. 

 

Selanjutnya disebutkan pula bahawa setelah sesetengah lamanya tubuh Adam telah 

siap dicipta, dimasukkanlah nyawa melalui kepalanya. Setelah nyawa tiba 

dihidungnya, dia pun bersin kemudian Allah menuntun Adam mengucapkan 



166 
 

“Alhamdulillah” dan Allah Smenjawabnya dengan ucapan “Yaarhamkamallah” 

(Tuhanmu selalu merahmatimu), menurut ajaran Islam perlu dilakukan sedemikian. 

 
Setelah beberapa lama Nabi Adam A.S bersama isterinya Hawa berada di Syurga, 

kerana godaan syaitan lalu mereka memakan buah larangan, Adam bersama isterinya 

dikeluarkan dari Syurga dan diturunkan ke bumi. Lama kedua-duanya terpisah 

barulah dipertemukan kembali. 

 

ii. Gambaran tentang kematian 

Dalam bab yang membincangkan gambaran tentang kematian, di sini secara terpisah 

dibahaskan dalam beberapa pasal: 

 
Pertama, diceritakan tentang perilaku syaitan dalam menggoda orang mukmin agar 

tergoyah imannya. Salah satunya adalah menawarkan minuman ketika sakaratul 

maut. Orang yang sesat akan menerima godaan syaitan. Tetapi, orang yang teguh 

imannya akan berpegang teguh kepada imannya sehingga akhir hayatnya dan 

termasuk dalam kalangan muslim sejati. 

 
Kedua, menceritakan tentang adanya suara dari langit. Disebutkan bahawa apabila 

orang telah meninggal, maka ada suara dari langit mengatakan, sekarang engkau 

telah meninggal, tanganmu yang dahulunya kuat, sekarang menjadi lemah. Mulutmu 

yang dahulunya hebat berbicara sekarang sudah membisu. Semua yang engkau 

sayangi sekarang sudah menjauhimu. 

 
Ketiga, menceritakan adanya suara tuntutan dari dalam tanah dan kepada orang yang 

telah meninggal. Tanah dan kubur mengingatkan manusia yang meninggal, tentang 

kesenangan di atas bumi sewaktu masih hidup. Sekarang tanah dan kubur 



167 
 

membalasnya dengan menghimpitnya dalam kubur yang sempit dan gelap. Hanya 

amalan yang dilakukan ketika hidup yang dapat membantu. Salah satu hal yang 

sangat besar bantuannya ialah banyaknya membaca al-Qur’an semasa hidup. 

 
Keempat, menceritakan keadaan nyawa setelah berpisah daripada tubuh. 

Digambarkan tentang kaedah menguruskan jenazah. Ketika memandikan, 

mengkafankan, mengusung dan sebagainya. Dikatakan bahawa sesungguhnya 

jenazah itu masih mempunyai perasaan walaupun dia sudah meninggal, masih boleh 

merintih minta dikasihani. Hanya suaranya tidak dapat didengari oleh manusia yang 

hidup, hanya malaikat dan syaitan yang dapat mendengarnya.  

 
Kelima, membahaskan tentang kesabaran. Disebutkan bahawa kesabaran ada tiga 

jenis, iaitu berlaku sabar dan tekun dalam melaksanakan perintah Allah, sabar 

sewaktu mendapat musibah dan sabar terhadap maksiat. Sabar atas musibah yang 

menimpa akan dapat ganjaran yang berlipat kali ganda dan tidak terhingga 

banyaknya. Demikian pula dalam menjalankan perintah Allah. 

 
Keenam, menceritakan tentang keluarnya nyawa daripada tubuh, digambarkan 

bahawa apabila seseorang akan meninggal, maka terbukalah mulutnya dan menjadi 

pendek lidahnya. Jika dia berbicara, maka bicaranya tidak berapa jelas. Ketika Rakib 

dan Atid datang, lalu mereka memperlihatkan buku catatannya yang memuatkan 

semua perbuatannya sewaktu  masih hidup. Tidak ada yang terlepas daripada catatan 

itu. Perbuatan baik yang akan memberikan amal dan perbuatan buruk yang 

membawa kepada dosa. Pada waktu itu, keluarlah keringat orang itu melihat buku 

catatannya. Tapi apa boleh buat sebab pintu taubat sudah tertutup. 

 



168 
 

Ketujuh, membicarakan tentang Malaikat yang datang ke kubur sebelum Munkar dan 

Nakir tiba. Disebutkan bahawa yang lebih dahulu datang ialah Ikhraman. Dia 

menyuruh orang yang meninggal menulis semua perkara yang telah dilakukan 

sewaktu  masih hidup. Pada mulanya orang yang mati segan menulis perbuatannya 

yang buruk. Tetapi, akhirnya dia mengikut juga perintah Ikhraman itu. 

 
Kelapan, diceritakan mengenai jawapan orang yang meninggal, waktu ditanya oleh 

Malaikat Munkar dan Nakir. Pada waktu Munkar dan Nakir akan mendekati mayat 

yang akan ditanya, maka setiap anggota tubuh mengadakan pembelaan atas 

perbuatan baik orang itu semasa hidupnya. Ini kerana apa-apa yang dikatakan oleh 

anggota tubuh waktu itu, memang benar sehingga Munkar dan Nakir tidak dapat 

berbuat apa-apa. 

 
Kesembilan, membicarakan tentang tugas malaikat Rakib dan Atid, disebutkan 

bahawa setiap orang diawasi oleh dua Malaikat, iaitu Rakib dan Atid. Kedua-duanya 

bertugas mencatat semua perbuatan orang yang diawasinya. Perbuatan baik ataupun 

perbuatan jahat, tidak ada yang terlepas daripada catatan mereka. Pada hari kiamat, 

buku catatan ini akan dikeluarkan untuk menjadi bukti dalam pengadilan Tuhan. 

 

iii. Gambaran peristiwa kiamat 

Gambaran tentang peristiwa kiamat ini bermula dengan cerita tentang peniupan 

Sangkakala pertama yang menyebabkan semua makhluk yang mendengar suara 

tersebut akan mati dan hancur. Melalui tiupan kedua, semuanya bangkit kembali. 

Kemudian, manusia dikumpulkan di padang Mahsyar.  

 
Di padang Mahsyar, manusia dibahagikan kepada tiga kelompok, iaitu: kelompok 

orang mukmin, kelompok orang munafik dan kelompok orang kafir. Kelompok 



169 
 

orang kafir yang merasakan panas matahari. Kelompok orang munafik hanya 

merasakan panas yang biasa sahaja. Sementara orang mukmin, tidak merasakan 

teriknya matahari. 

 
Diceritakan bahawa terdapat bendera yang sangat panjang dan luas. Bendera ini ada 

tiga jenis. Masing-masing mempunyai tulisan sendiri, iaitu : 

  
(1) Bendera yang ditulis dengan kalimah Bismillahi Rahmanir rahim 

(2) Bendera yang ditulis dengan kalimah Alhamdu Lillahi Rabbil Alamin 

(3) Bendera yang ditulis dengan kalimah Lailaha Illalla Muhammadan  

     Rasulullah. 

 
iv.  Gambaran ganjaran yang akan diterima pada hari akhirat 

Diceritakan tentang ganjaran yang akan diterima oleh semua orang berdasarkan 

perbuatannya masing-masing. Tidak ada yang disembunyikan kerana bukan sahaja 

mulut yang berbicara, bahkan semua bahagian anggota tubuh akan menjelaskan apa-

apa yang telah dilakukannya. 

 
Bukan sahaja manusia biasa yang akan mendapat pertanyaan, melainkan juga para 

Nabi akan ditanya oleh umatnya masing-masing. Umat yang memang nyata berdosa, 

akan dimasukkan ke dalam neraka. Sedangkan umat yang banyak berbuat baik, akan 

dimasukkan ke syurga. 

v. Gambaran tentang syurga dan neraka  

Dalam bahagian ini dicerita dan digambarkan tentang Syurga dan Neraka. 

Disebutkan bahawa syurga itu, seperti 7 lapisan langit dan bumi disatukan. 

Sedangkan luasnya hanya Allah SWTyang mengetahuinya. Adapun syurga itu ada 

100 tingkat. Setiap tingkat, jaraknya kira-kira 500 tahun perjalanan. Dalam syurga, 



170 
 

ada sungai yang paling besar namanya, iaitu Al-Kauthar. Air sungai dalam syurga 

lebih manis daripada madu dan lebih putih daripada susu. Pohon yang berbuah terus 

dan amat mudah untuk memetiknya. Di syurga, dihuni oleh anak bidadari yang amat 

cantik wajahnya yang bersedia untuk melayani semua penghuni mereka dengan taat. 

 
Digambarkan pula bahawa neraka itu ada 7 lapis dan ada 7 pintunya. 

    (1) Neraka Jahannam, tempat sekalian orang yang berdosa besar.  

    (2) Neraka Lazha, itulah tempat sekalian orang yang menyembah berhala.  

    (3) Neraka Hutama, itulah tempat Yaajuj dan orang kafir.  

    (4) Neraka Shair, tempat sekalian syaitan, orang-orang kafir serta majusi.  

    (5) Neraka Karar, tempat sekalian orang-orang yang tidak sembahyang  

          dan orang yang tidak mengeluarkan zakat.  

    (6) Neraka Jahim, tempat sekalian Yahudi dan Nasrani.  

    (7) Neraka Hawiyah, itulah tempat sekalian orang munafik yang tidak     

          mempedulikan perintah untuk berbuat baik dan hanya melakukan  

          perbuatan buruk.    

 
Melalui hasil temubual bersama masyarakat baik yang sering mendengarkan, 

mahupun yang sering membaca Naskhah Tulkiyamat, inti pemahaman yang 

diperolehi daripada tradisi pembacaan Naskhah Tulkiyamat dan kandungan yang 

dibacakan didalamnya, dicerminkan dalam beberapa kata kunci utama, iaitu tentang 

solat, kematian, dan kiamat/akhirat. 

 

5.5.2 Perubahan Tindakan 
 

Sikap merupakan respon evaluatif yang berbentuk positif dan negatif. Namun, sikap 

dan perasaan seseorang tidak sekadar bersifat positif  atau negatif sahaja. Sikap dapat 



171 
 

dirungkai dan difahami melalui dimensi yang lain. Sebagaimana yang diungkapkan 

oleh Sax (dalam Azwar, 2011) yang menunjukkan beberapa ciri atau dimensi sikap, 

iaitu arah, intensiti keluasan, konsistensi dan kespontanan. 

Sikap mempunyai arah, ertinya sikap memihak kepada dua arah, iaitu setuju atau 

tidak setuju, apakah menyokong atau tidak menyokong, apakah memihak atau tidak 

memihak kepada sesuatu atau seseorang. Orang yang setuju, menyokong atau 

memihak kepada sesuatu objek, bererti memiliki sikap yang menjurus kepada sifat 

positif, sebaliknya mereka yang tidak setuju atau tidak menyokong dikatakan sebagai 

sikap yang menjurus kepada sifat negatif. 

Demikian juga, sikap memiliki intensiti, ertinya kekuatan sikap terhadap sesuatu 

belum tentu sama walaupun arahnya sama. Misalnya, dua orang yang sama tidak 

menyukai sesuatu yang sama, iaitu sama-sama memiliki sikap yang terarah kepada 

sifat negatif, belum tentu memiliki sikap negatif yang sama dari segi intensitinya.  

Disamping itu, sikap juga memiliki keluasan, ertinya kesetujuan atau ketidaksetujuan 

terhadap sesuatu objek sikap hanya dikaitkan dengan sedikit aspek dan sangat 

terperinci, akan tetapi dapat pula merangkumi banyak aspek yang terdapat dalam 

objek sikap.  

Sikap juga dianggap memiliki konsistensi, maksudnya ialah sesuai dengan penyataan 

sikap yang dikemukakan oleh responnya terhadap objek sikap tersebut. Konsistensi 

sikap akan kelihatan dari segi kesesuaian sikap dari waktu ke waktu. Untuk 

mengekalkan konsistensi, sikap perlu diperlihatkan dalam diri individu dalam waktu 

yang agak lama. Sikap yang sangat cepat berubah, tidak dapat bertahan lama 

dikatakan sebagai sikap yang tidak konsisten.      



172 
 

Ciri-ciri sikap yang terakhir ialah kespontanan, iaitu dikaitkan dengan sejauh mana 

kesediaan individu untuk menyatakan sikapnya secara spontan. Sikap dianggap 

memiliki kespontanan yang tinggi apabila dapat dinyatakan secara terbuka tanpa 

perlu diungkapkan atau didesak terlebih dahulu agar individu mengemukakannya. 

Hal ini akan kelihatan melalui pengamatan terhadap indikator sikap atau perilaku 

sewaktu seseorang memperlihatkan sikapnya.   

Pengukuran dan pemahaman terhadap sikap perlu merangkumi semua dimensi 

tersebut. Sehingga saat ini, belum ada instrumen pengukuran sikap yang dapat 

merungkaikan keseluruhan dimensi sekaligus. Namun, beberapa ukuran yang sering 

digunakan adalah berupa pengukuran sikap yang hanya mengungkapkan dimensi 

arah dan dimensi intensiti sikap, iaitu menunjukkan kecenderungan sikap positif atau 

negatif dan memberikan tafsiran mengenai tahap kesetujuan atau ketidaksetujuan 

terhadap respon individu.  

Berkaitan dengan hal tersebut, maka kaedah untuk menggambarkan perubahan 

tindakan yang timbul daripada Naskhah Tulkiyamat dan tradisi pembacaan, akan 

dilakukan melalui pengamatan, temubual, dan pentafsiran terhadap pendapat dan 

tindakan masyarakat.  

Untuk membincangkan tentang bentuk perubahan tindakan yang berlaku dalam 

masyarakat Sanrobone, maka perkara utama yang perlu difahami adalah perkara 

yang mendorong kepada perubahan tersebut. Pradiansyah (2008) menyebutkan 

bahawa fikiran adalah kunci utama perubahan. Disebutkan bahawa seorang bijak 

pandai, Budha, pernah mengatakan bahawa “seluruh diri kita adalah hasil daripada 

perkara yang telah kita fikirkan.” Oleh itu, apa-apa yang berlaku kepada diri kita 



173 
 

sekarang adalah hasil daripada pemikiran kita pada masa lalu. Apa yang akan terjadi 

pada diri kita pada masa akan datang adalah hasil daripada pemikiran kita sekarang. 

Daripada hasil temubual yang dijalankan terhadap sesetengah orang yang sering 

membaca (pembaca) dan pendengar Naskhah Tulkiyamat, didapati beberapa 

pengakuan yang mengaitkan perubahan nilai kehidupan yang dialami oleh 

masyarakat masing-masing.    

Sebagaimana yang telah diungkapkan sebelumnya bahawa fikiran adalah kunci 

utama perubahan. Seseorang hanya dapat memikirkan sesuatu idea dalam satu masa. 

Oleh sebab itu, apabila memikirkan hal-hal yang positif, maka ia tidak sempat 

memikirkan hal-hal yang buruk. Begitu pula sebaliknya, apabila fikiran seseorang 

dipenuhi oleh pemikiran yang negatif, maka dia tidak sempat memikirkan hal-hal 

yang positif (Pradiansyah; 2008). 

Demikian pula dengan kesimpulan hasil perubahan positif yang dialami oleh 

masyarakat Sanrobone dikaitkan dengan kesan tradisi pembacaan Naskhah 

Tulkiyamat adalah perasaan bahagia kerana dapat berdamai dengan diri sendiri, 

berdamai dengan orang lain, dan berdamai dengan Tuhan. Wujud kebahagiaan dalam 

diri masing-masing yang dapat dilihat dan dirasakan dalam beberapa bentuk, seperti:  

 (1) Bersabar 

 (2) Bersyukur 

 (3) Bersederhana 

 (4) Memberi 

 (5) Melaksanakan rukun Islam.    

 



174 
 

a. Asas Perubahan Kesedaran ketika Bersabar 

Manusia memiliki kecendrungan untuk tidak bersabar. Manusia pada dasarnya tidak 

tahan menanggung derita. Manusia selalu mencari kenikmatan dan menghindari 

kesengsaraan. Melalui proses kedewasaan ini, kita akhirnya belajar untuk bersabar. 

Namun demikian, sebagai orang dewasa, kita sering kembali kepada kecenderungan 

masa kecil sebagai manusia yang tidak sabar. 

Disamping itu, manusia juga memiliki sifat tergesa-gesa dalam melakukan sesuatu. 

Kita beranggapan bahawa lebih cepat itu lebih baik. Namun, dalam kehidupan 

moden ini, kita berhadapan dengan konsep multi-tasking yang membawa maksud 

melakukan pelbagai pekerjaan dalam masa yang sama. Orang yang mampu 

melakukan multi-tasking dianggap sebagai profesional yang berjaya. Kemudian, 

dunia mengalami perubahan pesat sedemikian rupa yang meletakkan kesabaran itu di 

bawah konotasi yang negatif. Orang yang bersabar dianggap pasif, menyerah, dan 

kalah. 

Menurut Pradiansyah (2008), untuk menjadi orang yang sabar, kita perlu 

mengalahkan sifat-sifat biasa kita. Kita perlu mengalahkan gerakan bumi yang 

menarik kita begitu kuat. Dengan kata lain, untuk menjadi seorang yang sabar, kita 

perlu mendekatkan diri kepada Tuhan. Oleh sebab itu, apabila dikatakan bahawa 

Tuhan bersama orang yang sabar, merupakan hal yang wajar. Ini kerana tidak 

mungkin ada kesabaran tanpa ada kekuatan yang diberikan oleh Tuhan. Justeru, 

kekuatan Tuhan sebenarnya meresap dalam kesabaran itu sendiri.  

Oleh yang demikian, kesabaran sememangnya berjalan seiringan dengan proses 

mendekatkan diri kita kepada Tuhan. Dengan kata lain, semakin hampir kita kepada 



175 
 

Tuhan, semakin tinggi tahapkesabaran kita. Sebaliknya, semakin jauh hubungan kita 

dengan Tuhan, semakin menurun pula tahap kesabaran kita.   

b. Asas Perubahan Kesedaran ketika Bersyukur 

Ketika bersabar, kita mampu untuk menjalani suatu proses satu demi satu. Hal ini 

berbeza dengan bersyukur. Bersabar adalah sebuah proses yang bergerak secara 

dinamik ke suatu titik yang menjadi tujuan kita. Sementara itu, bersyukur adalah 

sebuah proses berhenti sebentar di setiap detik dan menikmati detik tersebut.  

Bersyukur ternyata tidaklah ditentukan oleh sesuatu yang kita dapatkan, tetapi lebih 

kepada kondisi dalaman diri sendiri, sangat mempengaruhi kenikmatan seseorang 

bukanlah sesuatu itu sendiri, melainkan kondisi dalaman ketika mendapatkan 

sesuatu. Rasa syukur juga akan ditentukan oleh ciri-ciri yang berhubungan dengan 

diri sendiri, yang akan berbeza dengan orang lain.  

Rasa syukur juga sangat bergantung kepada seberapa besar usaha yang dilakukan 

oleh seseorang untuk mendapatkan sesuatu yang diinginkan. Oleh yang demikian, 

semakin besar usaha yang dilakukan oleh seseorang, semakin besar pula rasa syukur 

yang akan diperolehi. Sebaliknya, semakin kecil usaha yang dilakukan dalam 

mendapatkan sesuatu, semakin kecil juga kemampuan seseorang untuk 

menghargainya.  

c. Asas Perubahan Kesedaran dalam Kesederhanaan  

Kesibukan sehari-hari sering menjerumuskan kita dalam hal-hal kecil, berkaitan 

dengan situasi yang beraneka ragam. Bergelut dengan persoalan tentang prosedur, 

sistem, peraturan, tatacara, sopan-santun, etika, dan sebagainya. Kesibukan ini sering 

membuatkan seseorang kehilangan perspektif, kehilangan pandangan terhadap hal-

hal yang besar, hal-hal yang bersifat strategik. Akhirnya, ramai orang yang 



176 
 

terperangkap dalam hal-hal yang beraneka ragam dan menghabiskan tenaga begitu 

sahaja. 

 
Simplicity (sederhana atau menjadikannya sederhana) (Pradiansyah, 2008), seseorang 

dapat melihat dunia dengan kacamata yang baharu, iaitu melihat dunia dengan 

kacamata hakikat, bukan lagi dengan kacamata masalah. Kesederhanaan akan 

membuatkan seseorang menemukan hakikat di sebalik kerumitan, inti setiap 

masalah, dasar segala sesuatu, yang terjadi di dunia ini sesungguhnya sangatlah 

sederhana, tetapi kebanyakan orang sering melihatnya dengan penuh kesulitan. 

Pekerjaan yang kita lakukan setiap hari sering memaksa kita untuk berhadapan 

dengan hal-hal seperti itu. Melalui kesederhanaan, menjadikan sesuatu itu bersifat 

sederhana, seseorang akan disedarkan bahawa dia perlu melihat gambaran besar bagi 

setiap tindakan yang dilakukan.  

Masalah terlihat sukar kerana orang kehilangan perspektif. Seseorang tidak dapat 

melihat masalah sebagaimana adanya. Orang melihat masalah dari tempat dia berada. 

Tempat itu sangat terbatas dan inilah yang membuatkannya tidak menemukan asas 

persoalan yang sebenarnya. Bahkan, ia meresap ke setiap masalah, menyebabkan 

sesuatu tindakan dilakukan secara emosional dan sering menghilangkan kewarasan 

akal, kehilangan perspektif. Maka, tidak hairanlah jika masalah kemudiannya 

menjadi bertambah sukar.   

Solusi untuk setiap masalah yang dihadapi sememangnya bersifat sederhana. Ia harus 

segera “dikeluarkan daripada kotak” dan memandang masalah tersebut dari sudut 

pandang yang berbeza. Pemikiran di luar kotak akan memperlihatkan perbezaannya. 

Melihat masalah dengan sudut pandang yang baharu. Ia akan membantu kita 



177 
 

menemui intipati, hakikat dan asas bagi setiap masalah yang dihadapi. Segala sesuatu 

akan terlihat mudah dan jelas. 

Dengan demikian, hakikat keagamaan seseorang ada pada cintanya terhadap sesama 

insan. Orang yang beragama adalah orang yang mencintai orang sebagaimana dia 

mencintai dirinya sendiri. Oleh itu, orang yang suka mengutuk, berdebat, bahkan 

menyerang orang yang berbeza dari segi fahaman agamanya perlu dipersoalkan 

hakikat keagamaannya.  

Mencintai orang lain adalah hakikat beragama yang paling utama. Inilah yang 

dimaksudkan dengan simplicity. Tanpa memahami hakikat yang asas, seseorang 

hanya menjadi orang yang mengikut ritual dan prosedur. Ramai orang beragama 

yang rajin melakukan ritual keagamaan tanpa memahami maknanya. Mereka solat, 

tetapi lebih kepada rutin harian semata-mata. Mereka puasa, berzakat, menunaikan 

haji, tetapi memberi atau menerima rasuah. Mereka hafal ayat-ayat dalam kitab suci, 

tetapi mengambil hak orang lain. Kesibukan menjalankan ritual keagamaan sering 

juga membuatkan seseorang lupa untuk memikir dan menemukan hakikat bagi segala 

sesuatu.   

d. Asas Perubahan Kesedaran ketika Memberi  

Arvan Pradiansyah (2008) menegaskan bahawa tindakan memberi perlu didasari oleh 

pemahaman yang mendalam mengenai keperluan yang benar-benar diperlukan oleh 

orang lain. Tanpa adanya pemahaman seperti ini, memberi hanya akan menjadi 

tindakan yang tidak akan membawa manfaat bagi orang yang menerimanya. Padahal 

ukuran kejayaan dalam pemberian itu adalah seberapa besar manfaat yang dapat 

diambil oleh orang-orang yang menerima pemberian. 

 



178 
 

Oleh sebab itu, kita perlu melakukan perubahan orientasi yang didasari oleh diri 

sendiri. Memberi adalah tindakan untuk membahagiakan orang lain. Dengan 

membuatkan orang lain bahagia kita akan mendapat kebahagiaan sejati. Memberi 

yang berorientasikan kepada diri sendiri memungkinkan kita mendapat kebahagiaan. 

Ketika orang yang diberikan pemberian itu tidak mendapatkan manfaat daripada 

pemberian tersebut, maka kita akan kehilangan kebahagiaan yang dimaksudkan.  

Dengan demikian, memberi perlu dimulakan dengan melihat keperluan orang yang 

akan menerimanya. Tanpa itu, tidak akan memberi manfaat yang besar kepada orang 

lain. Memberi perlu dimulakan dengan melihat sesuatu dari sudut pandang orang 

lain, bukan dari perspektif diri sendiri. 

Berkaitan dengan peringkat dalam memberikan sesuatu, (Arvan Pradiansyah, 2008) 

menggambarkan bahawa terdapat empat jenis pemberian yang dapat dilakukan : 

a. Memberikan materi yang kita miliki. Ini dapat dilakukan dalam bentuk 

memberikan wang, makanan, pakaian, dan lain-lain, iaitu memberikan benda-

benda secara fizikal. Bentuk pemberian yang paling asas atau yang paling bawah. 

Pemberian seperti ini, meskipun dianggap bernilai bagi penerima, namun dari 

sudut pandang pemberi dianggap tidak bermanfaat kerana tidak mengembangkan 

spiritualnya. 

b. Memberi perhatian. Memberikan harta benda mungkin lebih kepada keperluan 

asasnya, apalagi bagi yang memiliki kelebihan dari segiharta. Namun, 

memberikan perhatian memerlukan kesabaran, ketulusan, dan perasaan kasih 

sayang yang luar biasa. Memberi perhatian memang menjadi cabaran yang jauh 

lebih sukar berbanding hanya memberikan materi. Sebagai contoh, dapat dilihat 

daripada buku A simple Path yang disusun oleh Lucinda Vardey (Pradiansyah, 



179 
 

2008) yang mengisahkan tentang Madam Theresa. Buku ini memperlihatkan 

betapa beliau mengabdikan diri dengan membantu orang lain. Madam Theresa 

dan para sukarelawan lainnya menemukan bahawa yang penting sebenarnya 

bukanlah sekadar memasukkan makanan serta membahagi-bahagikannya kepada 

orang miskin, yang terbaik adalah menyapa dan berbicara dengan orang ramai 

sewaktu anda berada disana, atau duduk disisi seseorang sambil berusaha untuk 

mewujudkan hubungan peribadi.  

 
Kesan daripada memberikan perhatian ini sangat besar sekali. Dengan 

memberikan perhatian, sebenarnya mengajar manusia untuk menjadi manusia 

yang berguna. Orang-orang miskin dan melarat adalah orang-orang yang biasa 

diabai, dilupa dan diketepikan. Dengan memberikan perhatian kepada mereka, 

kita sedang memberikan pengalaman psikologi yang sangat berharga kepada 

mereka; pengalaman diterima dan dicintai oleh orang lain. Mereka melihat 

bahawa orang meluangkan waktu dan tenaganya untuk mereka dan ini 

menunjukkan bahawa mereka bukanlah sampah.    

Salah satu pemberian yang amat penting ertinya bagi orang lain adalah 

memberikan perhatian dapat disimpulkan dengan satu kata penting, iaitu 

mendengar. Mendengar dengan baik adalah keperluan asas bagi setiap orang. 

Mendengar dengan baik merupakan kebaikan yang luar biasa yang dapat 

diberikan oleh seseorang kepada orang lain. Dengan mendengar, orang berasa 

dihargai, dihormati dan dimuliakan. Dengan mendengar, orang berasa dirinya 

penting. 

c. Memberikan peluang. Memberikan peluang sangat bermakna bagi orang lain. 

Bahkan, pengertian tersebut lebih besar daripada memberi dalam bentuk materi. 



180 
 

Peluang sering menjadi barang yang belum tentu datang setiap saat. Kadang-

kadang peluang tersebut hanya datang sekali dan tidak akan kembali lagi. 

Memberikan materi hanya bernilai sehinggalah materi tersebut habis, tetapi 

memberikan peluang lebih bermakna bagi seseorang untuk kelangsungan 

hidupnya. 

 
Memberi peluang juga amat berkaitan dengan memberikan kepercayaan. Ini 

merupakan suatu pemberian yang bermakna. Sudah tentu semua tindakan ini 

memerlukan keberanian besar memandangkan risiko yang perlu ditanggung tidak 

kecil. Ini kerana ada sebuah kepercayaan yang perlu dipertaruhkan. Bagi orang 

yang diberi kepercayaan dan kesempatan untuk melakukannya sekali lagi dan 

lebih baik, peluang ini merupakan sesuatu yang tidak ternilai. 

d. Pemerkasaan. Ini diibaratkan oleh suatu pertanyaan, manakah yang lebih baik, 

memberikan ikan atau memberikan kail? Pertanyaan sederhana ini merupakan 

intipati daripada perbahasan tentang pemerkasaan. Memberikan ikan adalah 

memberikan materi ini akan membuatkan orang dapat menikmati makanan ketika 

itu. Namun, apabila memberikan kail, seseorang sedang memberikan bekal untuk 

hidup. Ini membuatkan orang tersebut dapat makan untuk hari-hari yang 

seterusnya. 

 
Memberikan kail adalah analogi pemerkasaan. Inilah yang dianggap sebagai 

pemberian tahap yang tertinggi. Memberikan ikan memang baik, tetapi 

mewujudkan pergantungan si penerima kepada pemberi. Posisi si penerima selalu 

berada di bawah, sementara pemberi berada di atas. Dalam kedudukan ini, 

pemberi selalu diperlukan. Kedudukan ini membuatkan pemberi kelihatan 

penting. Memang ada perasaan bahagia yang diperolehi dengan memberi ikan. 



181 
 

Namun, perlu diteliti kembali kerana boleh sahaja perasaan timbul kerana berasa 

diperlukan oleh orang lain. Perasaan ini dapat menjerat keinginan seseorang untuk 

berasa dirinya diperlukan dan menjadi tumpuan kebanyakan orang. 

 Menurut Pradiansyah (2008), memberikan kail jauh lebih bererti berbanding 

memberikan ikan, dengan memberi kail, kita sedang mengubah hidup seseorang. 

Dengan memberikan kail, membuatkan orang tersebut berpindah daripada 

pergantungan menuju kemandirian. Memberikan ikan akan mewujudkan 

pengikut, tetapi memberikan kail akan menghasilkan pemimpin. Memberikan 

ikan mewujudkan murid dan selama itu terjadi, andalah yang akan menjadi 

gurunya. Memberikan kail bererti melahirkan guru. Oleh itu, mereka dapat 

berdiri di atas kaki sendiri dan tidak memerlukan bantuan anda lagi.  

Ibu bapa yang selalu membantu anaknya untuk melakukan sesuatu bukanlah ibu 

bapa yang baik kerana melarang anaknya menjadi dewasa. Sebaliknya, ibu bapa 

yang mahu meluangkan waktunya untuk mengajarkan pelbagai kemahiran yang 

penting bagi anak-anaknya untuk hidup adalah ibu bapa yang mendorong anak-

anaknya untuk menjadi dewasa.  

5.6 Testimoni Masyarakat Sanrobone 
 

Berkaitan dengan perubahan sikap dan perilaku masyarakat terhadap tradisi 

pembacaan Naskhah Tulkiyamat, berikut kami gambarkan Testimoni atau kesaksian 

mengenai fakta-fakta perubahan dari sudut pandangan, sikap dan perilaku sesetengah 

masyarakat Sanrobone yang telah diperolehi berdasarkan temu bual secara 

mendalam. Temu bual dilakukan bersama beberapa anggota masyarakat yang selama 

ini sering membaca dan mendengar bacaan Naskhah Tulkiyamat ketika ada musibah 



182 
 

kematian dalam masyarakat di Sanrobone. Berikut profil dan testimoni masyarakat 

Sanrobone yang dikaitkan dengan tradisi pembacaan Naskhah Tulkiyamat (NT).  

 
1. Syahriah Dg. Ti’no lahir di Sanrobone pada 25 Mei 1972, pekerjaan sebagai 

suri rumah tangga, tinggal di Dusun Bontoa Kecamatan Sanrobone, memiliki 

2 orang anak yang bernama putra dan putri, suami bekerja sebagai juru teknik 

bebas. Ketika ada orang yang meninggal dunia di sekitar 

rumah saya, maka selain takziah pada hari meninggalnya 

juga saya menghadiri pembacaan Naskhah Tulkiyamat 

pada malam hari. Mendengarkan Tulkiyamat dibaca sejak 

saya berumur 5 tahun, waktu itu orang yang kerap membacanya adalah arwah 

ayah saya.  

 

Bagi anak-anak di sekitar rumah saya biasanya dinyanyi-nyanyikan (dondo-

dondoang/diulang-ulang dengan nyanyian), atau sebagai passauang nyawa 

(menghiburkan hati) isi daripada Naskhah Tulkiyamat (NT) sehingga anak-

anak biasanya rajin pergi mengaji dan sembahyang. Sejak saya mendengar 

beberapa isi Naskhah Tulkiyamat, antara lain bunyinya: Tea laloko 

anak’eroki nakabeleng-beleng lino (janganlah wahai anakku diperdayakan 

oleh dunia), Teako tippaki tongkoki rupangku, nakucini ngesengi bija-

bijangku ilalang balla (janganlah engkau segera menutup wajahku kerana 

aku masih ingin melihat sanak saudaraku dalam rumah). Semua yang tertulis 

dalam Naskhah Tulkiyamat adalah pelajaran yang sangat berharga bagi saya. 

Andai saya tidak mendengar kisah dari Naskhah Tulkiyamat mungkin ibadah 

saya agak kurang. 

 



183 
 

2. Ibu Sarialang, lahir pada 9 Nov 1966, di kampung biasa disapa dengan 

Ne’ne, panggilan sejak dahulu, umur 49 tahun, bekerja sendiri (biasa 

menjahit langsir/tirai jendela). Ketika ada orang yang meninggal dunia 

biasanya Ibu Sari yang mengundang atau menjemput pembaca Naskhah 

Tulkiyamat, kerana Naskhah Tulkiyamat yang asli tulisan tangan dimiliki oleh 

salah satu kerabat terdekatnya. “Saya senang mendengar 

bacaan Naskhah Tulkiyamat ini, kerana isi atau pesanan 

yang terkandung di dalamnya sangat baik mengajarkan kita 

untuk lebih dekat kepada Allah SWT. Ini kerana maknanya menceritakan 

tentang kejadian ketika nyawa diambil atau dicabut oleh Malaikat maut yang 

sangat menakutkan. 

 

3. Muh. Tahir Dg. Lira, lahir pada 1944  (umur 71 tahun) adalah individu yang 

sederhana dalam kalangan masyarakat, selain bercucuk tanam (sawah),  

beliau adalah Tokoh Agama (imam) Dusun Bontoa, setiap kerabat, sanak 

saudara atau keluarga terdekat Dg Lira selalu hadir untuk membacakan 

Naskhah Tulkiyamat, hal ini telah dilakukan/membaca sejak beliau berumur 

20 tahun, ketika itu neneknya yang membaca secara turun-temurun, 

kemudian diteruskan oleh Ayahnya Kadirong Dg.Manye, 

akhirnya saya juga belajar untuk membaca. Pembacaan 

Naskhah Tulkiyamat ini biasa dibaca selama 40 hari berturut-

turut jika si mati dari kalangan bangsawan, sekarang mungkin situasi dan 

kondisi sudah jauh berbeza hanya 7 hari sahaja. Pembacaan NT sebagai 

syarat melepaskan kesedihan bagi keluarga yang ditinggalkan. 

 



184 
 

4. Zainuddin Dg. Duni, lahir pada 10 Mei 1966 (umur 49 tahun) adalah anak 

kepada Mudding dg Ngopu (arwah pembaca Naskhah Tulkiyamat) cucu 

kepada Manye’reang Dg Ngempo (Pembaca Naskhah Tulkiyamat). Dg. Duni 

adalah Imam Desa Sanrobone juga bekerja di Balai 

Pelestarian Cagar Budaya (BPCB), menjaga dan merawat 

peninggalan sejarah seperti benteng, kuburan dan masjid tua, 

sebagai Imam tentu menjadi kewajipan beliau untuk datang dan membacakan 

Naskhah Tulkiyamat, suatu kebahagiaan yang sangat dirasakan jika saya 

sudah membacakan. Salah satu isi Naskhah Tulkiyamat adalah Kana-

kanangna Tumateya (perkataan orang yang meninggal dunia), seksaan dan 

sakaratul maut.  

 

5. Abdul Sattar Dg. Ngunjung, lahir pada 1 Jun 1965 di Sanrobone, Imam 

Desa Salekoa, Dg Ngunjung adalah cucu seperti anak-anak yang lain ketika 

saya kecil orang tua saya wajib membawa ke rumah duka untuk 

mendengarkan Naskhah Tulkiyamat dibaca, masa itu saya belum benar-benar 

memahaminya, setelah remaja saya mula memahami makna yang terkandung 

di dalam Naskhah Tulkiyamat. Sehingga saya berniat untuk belajar membaca, 

dengan syarat perlu membaca Al-quran dengan fasih, saya 

mula membaca Naskhah Tulkiyamat ketika berusia 15 tahun 

yang dilakukan pada malam hari kerana bacaan Naskhah 

Tulkiyamat penuh dengan kisah-kisah yang mengharukan. Isi kandungannya 

mengajar kita untuk taat beribadah atau menunaikan solat, syahadah dan 

zikir. Pesanan yang disampaikan oleh Naskhah Tulkiyamat penuh dengan 

kemurnian dan keteguhan keyakinan kepada Allah SWT. 

 



185 
 

6. Dg. Sanre, lahir pada 1932, Imam Dusun Lau. Naskhah Tulkiyamat ini 

adalah sebuah Naskhah nenek moyang yang dibaca setiap kali ada orang yang 

meninggal dunia, ada bab yang Kana-kanangna suruga (pesanan bijak 

syurga), kana-kanangna akherat (pesanan bijak akhirat), 

Naskhah Tulkiyamat ini penting kerana mengaitkan 

hubungan dengan akhirat, yang mendengar dan membaca 

berasa insaf dan selalu mendapat keberkatannya. Ada kebahagiaan tersendiri 

ketika membaca Naskhah Tulkiyamat bagi keluarga yang sedang berduka. 

 

7. Abd. Syafaat Dg. Ngewa, lahir pada7 Januari 1944 ( 71 Tahun). Membaca 

NT membawa kebaikan kepada diri sendiri dan orang yang mendengar 

bacaannya juga mendapat kebaikan, jika kita melakukan 

dengan ikhlas, saya dapat rasakan keberkatan hasil daripada 

membacanya. Hati saya berasa tenang dan bahagia, orang 

disekeliling kita menjadi lebih dihormati. Sangat berkesan apabila orang yang 

culas untuk menunaikan solat lima waktu telah berubah menjadi seorang 

individu yang rajin menunaikan solat dan juga ibadah yang lain. 

 

8. Dg. Nompo lahir di Sanrobone pada 31  Mac  tahun 1952, sejak kecil sudah 

sering menyaksikan aktiviti membaca naskhah Tulkiyamat. Ketika remaja, 

beliau sudah mula mempelajari naskhah Tulkiyamat. Beliau bersama 

beberapa orang pemuda setempat diajar oleh Sarabung Dg. Lalang. Salah satu 

hikmah dan pembelajaran yang diterapkan selama 

mempelajari, membaca dan menyalin Naskhah Tulkiyamat 

adalah kebiasaan untuk bersedekah. Dg. Nompo 



186 
 

mengungkapkan “Saya, mula bersedekah walaupun dalam jumlah yang 

sedikit, dalam Naskhah Tulkiyamat selalu disarankan untuk sentiasa 

bersedekah walaupun sedikit. Saya selalu membahagikan hasil penanaman 

padi saya jika ada penduduk yang gagal menunai hasil padinya atau kepada 

orang yang miskin. Ada hikmah yang dapat saya rasakan di sebalik amalan 

bersedekah yang saya praktikkan, dan ini juga diikuti dengan melihat perilaku 

guru saya yang mana kehidupannya sentiasa dalam keadaan yang baik 

meskipun beliau sering bersedekah mengikut kemampuan kita sendiri.”  

“Begitu pula ketika saya selalu membaca Naskhah Tulkiyamat, saya 

merasakan diri saya dipenuhi dengan keberkatan, iaitu hati saya berasa 

tenang. Ini kerana jika kita sering dipanggil untuk membaca Naskhah 

Tulkiyamat, kita juga berasa dihargai, setiap saat saya selalu melakukan 

sedekah. Biasanya pada musim hujan harga beras cukup mahal. Saya selalu 

berdoa supaya hasil penanaman padi saya menjadi supaya saya boleh 

bersedekah kepada orang lain.”    

 

9. Alimuddin Dg. Gassing (pensiunan Pemda), ketika penyelidik mengunjungi 

rumah beliau yang sangat unik (rumah panggung khas orang Makassar), sejuk 

dengan pepohonan yang rendang, dengan ramah menyambut kedatangan 

penyelidik. Dg Gassing lahir pada 16 Januari 1939, beliau masih kelihatan 

kuat, saya bukanlah orang seni yang dapat memahami 

kesenian maknanya, namun saya mendengar sahaja dan 

menghayati pesanan pertama yang terdapat dalam Naskhah 

Tulkiyamat yang mengisahkan tentang perjalanan menuju 

akhirat, jika hati berasa gelisah, dengan membaca Naskhah Tulkiyamat hati 



187 
 

rasa tenang, kita meyakini hakikat kematian kerana ia pasti datang, kehidupan 

di dunia ini hanya sementara, maka ada peringkat yang perlu kita lalui dalam 

kehidupan dari semasa ke semasa.  

  

5.7 Rumusan 
 

Kewujudan Naskhah Tulkiyamat di tengah masyarakat Makassar di Daerah Takalar, 

khususnya di Kecamatan Sanrobone memberikan warna tersendiri dalam 

mensosialisasikan ajaran Islam melalui tradisi pembacaan Naskhah Tulkiyamat 

secara turun-temurun. Oleh itu, Naskhah Tulkiyamat di tulis dengan huruf Arab dan 

dibaca dengan menggunakan bahasa Makassar sehingga orang yang mendengar 

sangat mudah untuk menerima mesej yang terkandung di dalam Naskhah 

Tulkiyamat. 

Mengikut carian dalam hasil di atas yang dikaitkan dengan sistem kekeluargaan 

menunjukkan bahawa masyarakat yang berada di Kecamatan Sanrobone memiliki 

rasa kekeluargaan yang sangat akrab, saling tolong-menolong, begitu juga dengan 

sistem kepercayaan masyarakat yang sangat menjunjung tinggi nilai-nilai spiritual 

keagamaan yang telah diwarisi daripada nenek moyang yang telah mendahului 

mereka. 

Menurut Kadir Ahmad (2008), seorang Ulama Bugis, beliau mengatakan bahawa 

prinsip yang dibangunkan secara induktif dan empiris melalui carian di atas adalah: 

1. Kebudayaan masyarakat memberi pedoman dan konsep-konsep yang wajib 

ditaati oleh pendukungnya, seterusnya membentuk pola perilaku masyarakat 

dan mewarnai keseluruhan sikap dan tindakan.  



188 
 

2. Agama (kepercayaan) dihubungjalinkan dengan kebudayaan, hasil perubahan 

dan kepemilikan “pengetahuan setempat” (local knowledge). 

3. Dinamisasi masyarakat yang berkembang daripada hasil penyesuaian antara 

nilai-nilai islami dengan nilai-nilai tradisi sentiasa diselaras dan 

diseimbangkan dalam kehidupan masyarakat. 

4. Konsep tradisi budaya dan konsep consonanse islami seiring dengan 

perubahan dalam mencapai cita-cita dan harapan untuk memenuhi keperluan 

dan mengambil kira kepentingan masyarakat. 

5. Kepercayaan yang wujud melahirkan keyakinan masyarakat merupakan 

wahana bagi mencapai kestabilan sosial dan kawalan sosial yang berfungsi 

secara selektif melalui semua unsur luaran.  

 
Proses perubahan setelah mendengar bacaan Naskhah Tulkiyamat tidak berlaku serta-

merta. Perubahan tidak dilakukan dalam sekelip mata, bahkan memerlukan masa 

yang lama yang perlu disokong dengan perhatian, pemahaman dan penerimaan 

sehingga proses tersebut akan menghasilkan perilaku dan sikap sesuai dengan mesej 

yang terkandung di dalam Naskhah Tulkiyamat selaras dengan ajaran dan nilai-nilai 

dalam Islam.  

 

 

 

 

 

 

  



189 
 

BAB ENAM  
KESIMPULAN DAN CADANGAN 

 

6.1 Pengenalan 
 
Tradisi keagamaan dan sikap keagamaan saling mempengaruhi antara satu sama lain. 

Sikap keagamaan mendukung terbentuknya tradisi keagamaan, sedangkan tradisi 

keagamaan sebagai lingkungan kehidupan turut memberi nilai-nilai, norma-norma 

pola tingkah laku keagamaan kepada seseorang. Dengan demikian tradisi keagamaan 

memberi pengaruh dalam membentuk pengalaman dan kesadaran agama sehingga 

terbentuk dalam sikap keagamaan pada diri seseorang yang hidup dalam lingkungan 

tradisi keagamaan tertentu. 

 
Sikap keagamaan yang terbentuk oleh tradisi keagamaan merupakan sebahagian dari 

pernyataan jati diri seseorang dalam kaitan dengan agama yang dianutnya. Sikap 

keagamaan ini akan ikut mempengaruhi cara berfikir, cita rasa, ataupun penilaian 

seseorang terhadap sesuatu yang berkaitan dengan agama. Tradisi keagamaan ini 

pada dasarnya mempunyai peran ganda, iaitu bagi masyarakat maupun individu. 

Fungsi yang pertama, adalah sebagai kekuatan yang mampu membuat kestabilan dan 

keterpaduan masyarakat dan individu. Sedangkan fungsi kedua, tradisi keagamaan 

berfungsi sebagai agen perubahan dalam masyarakat atau individu. 

 

6.2 Perbincangan tentang Dapatan Kajian 
 
Kewujudan tradisi pembacaan Naskhah Tulkiyamat pada masyarakat Daerah Takalar 

sangat penting dan  relevan sebagai media dakwah agama Islam. Relevansi Naskhah 

Tulkiyamat sebagai media dakwah kerana mengandungi unsur-unsur ajaran Islam 

seperti aqidah, syariah dan akhlak. Unsur-unsur ajaran Islam tersebut kemudian 



190 
 

dikemas dalam komunikasi mesej dakwah dengan menggunakan media tradisonal 

yang merupakan gabungan dari tradisi lisan dan tulisan.  

 
Naskhah Tulkiyamat yang juga sebahagian telah ditulis ulang oleh beberapa tokoh 

masyarakat secara turun-temurun, telah menjadi tradisi media komunikasi tradisional 

masyarakat yang menyampaikan tentang pesan-pesan dakwah ajaran Islam. Mesej-

mesej yang terdapat dalam Naskhah Tulkiyamat secara umum menceritakan tentang 

sosok Nabi Muhammad SAW dan Nabi Adam, A.S cerita tentang kematian dan 

nyawa manusia, hari kiamat dan akhirat, serta cerita tentang syurga dan neraka.  

 
Keseluruhan mesej dakwah tersebut dikemas dalam model komunikasi tradisional 

dalam bentuk naratif dan dialog dalam bahasa Makassar. Dengan model mesej yang 

berbentuk naratif dan dialogis tersebut, masyarakat sangat mudah tertarik dan 

menikmati setiap proses pembacaan Naskhah Tulkiyamat. Di samping menikmati 

cerita dan dialog dalam naskhah tersebut, masyarakat juga sentiasa mendapat 

pengetahuan dan peringatan tentang ajaran-ajaran Islam sehingga banyak orang 

merasa terpanggil untuk melakukan perubahan sikap dalam melaksanakan ajaran-

ajaran agama Islam.         

 

6.3 Kesimpulan Kajian  
 
Secara umum disimpulkan bahawa tradisi pembacaan Naskhah Tulkiyamat yang 

masih berlangsung sampai hari ini pada masyarakat Sanrobone, Daerah Takalar 

merupakan salah satu media komunikasi dakwah tradisional yang cukup berkesan 

dalam melakukan perubahan perilaku masyarakat. Perubahan tingkah laku berkait 

dengan bagaimana sentiasa memberi pendidikan ajaran Islam dan memberi amaran 

untuk melaksanakan ajaran-ajaran Islam bagi pemeluk agama Islam. 



191 
 

6.4 Implikasi Kajian 
 
Untuk tetap menjaga pemeliharaan tradisi pembacaan Naskhah Tulkiyamat ini maka 

perlu dilakukan langkah-langkah strategik dan berkesan bagi masyarakat dengan 

sokongan dari pihak kerajaan tempatan dan institusi-institusi lain yang terkait dengan 

pemeliharaan nilai-nilai kearifan lokal masyarakat. Beberapa langkah yang dapat 

dilakukan antara lain : 

 
(1) Melakukan pendidikan dan pelatihan untuk membaca huruf serang yang 

digunakan dalam Naskhah Tulkiyamat. 

(2) Pendidikan dan pelatihan terutama ditujukan kepada  kalangan generasi 

muda yang ada di masyarakat Sanrobone. 

(3) Memperbanyak dan mencetak semula Naskhah Tulkiyamat baik yang 

digunakan untuk media pelatihan dan pembelajaran maupun yang akan 

dipakai  untuk pembacaan dalam setiap acara pembacaan Naskhah 

Tulkiyamat di masyarakat. 

(4) Pelaksanaan modul pembacaan naskhah Tulkiyamat yang berkesan 

(5) Pendedakan kepada cara bacaan yang persuasive 

 

6.5 Cadangan Modul Naskhah Tulkiyamat 
  

Tindak lanjut pelestarian dan pengembangan keberadaan Tradisi Pembacaan 

Naskhah Tulkiyamat secara institusional sangat terkait erat dengan tugas, fungsi dan 

tanggungjawab yang dimiliki oleh masing-masing lembaga, institusi dan instansi 

pemerintah dan masyarakat sebagai berikut : 

 
(1) Pusat Penyelidikan dan Pembangunan Agama Makassar, Kementerian 

Agama Republik Indonesia terkait dengan terkait dengan penyelidikan dan 

pembangunan lebih lanjut tentang Tradisi Pembacaan Tulkiyamat dan 

pemeliharaan manuskrip Tulkiyamat baik di Kabupaten Takalar maupun di 

beberapa kabupaten yang ada di Sulawesi Selatan 



192 
 

(2) Kementerian Agama Kabupaten Takalar, terkait dengan kajian dan 

pengembangan strategi dan model dakwah berdasarkan budaya dan kearifan 

setempat masyarakat di Kabupaten Takalar    

(3) Universiti, yang berkaitan demngan penyelidikan dan pengkajian naskhah, 

model komunikasi budaya dan komunikasi dakwah pada masyarakat 

setempat di Sulawesi Selatan   

(4) Pemerintah Daerah Takalar, khususnya Kantor Pendidikan dan Kebudayaan 

Kabupaten Takalar terkait dengan pelestarian dan pengembangan tradisi 

Pembacaan Tulkiyamat dan pengembangan kurikulum pendidikan dengan 

memasukkan muatan setempat pendidikan budaya pada sekolah rendah dan 

menengah terkait keberadaan tradisi pembacaan naskhah Tulkiyamat  

(5) Institusi kebudayaan dan adat masyarakat Takalar berkaitan dengan 

penyertaan masyarakat dalam penyebaran, memasyarakatkan, melestarikan, 

dan menjaga keberadaan tradisi pembacaan naskhah Tulkiyamat   

 
Cadangan dan penghargaan kepada Pembaca Tulkiyamat. Untuk mengekalkan 

keberlangsungan tradisi Naskhah Tulkiyamat, maka beberapa langkah strategi yang 

perlu dilakukan adalah antara lain : 

 
(1) Berikan penghormatan dan penghargaan kepada para pembaca yang telah 

berada di sana untuk ini. Walaupun semua pembaca Tulkiyamat Manuscript 

di Sanrobone telah menerima penghormatan tidak langsung dari masyarakat 

setempat, antara lain dengan selalu mengundang secara khusus untuk datang 

ke rumah warga ketika ada peristiwa atau kebutuhan ritual budaya dan 

warga agama.  



193 
 

Walau bagaimanapun, salah satu perkara yang perlu dilakukan ialah 

membentuk forum warga negara yang terdiri daripada pembaca dan penulis 

Tulkiyamat yang diiktiraf dan dijadikan rakan kongsi kerajaan tempatan. 

Forum ini juga akan disediakan sebagai forum perundingan serta satu 

pasukan pembina dan pendidik untuk ahli komuniti yang akan mempelajari 

skrip Tulkiyamat. Di forum ini para pembaca teks Tulkiyamat dijangka akan 

dianugerahkan oleh kerajaan tempatan baik dalam bentuk sertifikat 

anugerah dan juga pendanaan untuk kegiatan kajian dan pengembangan 

ajaran Tulkiyamat.  

(2) Kaderisasi dan bimbingan kepada pembaca Tulkiyamat dengan membangun 

sistem pengurusan Latihan dan Panduan Pembaca Tulkiyamat secara 

berkala dan terus menerus selalu menjadi pembaca kader Tulkiyamat 

pembaca skrip yang akan terus mendapat bimbingan dari forum pendidik 

dan pembina Tulkiyamat teks yang disebutkan sebelumnya. Pelaksanaan 

regenerasi dan pembinaan ini bertujuan untuk meningkatkan minat 

masyarakat setempat dan komuniti yang lebih luas untuk belajar membaca 

dan memperdalam teks Tulkiyamat.  

 

Cadangan untuk pendengar / pencinta Tulkiyamat Manuscript. Berhubung dengan 

cadangan untuk keperluan masyarakat pendengar atau pecinta teks Tulkiyamat, maka 

ada beberapa hal yang dapat dilakukan, antara lain: 

 
(1) Menyediakan bahan maklumat, pendidikan dan pengajaran pada Tulisan 

Tulkiyamat yang dapat diperoleh dan diakses dengan mudah. 

       (2) Berperan aktif dalam memberikan informasi dan sosialisasi tentang tradisi 

pembacaan naskah Tulkiyamat yang ada di Sanrobone 



194 
 

(3) Menyiapkan berbagai media yang tersedia untuk dapat digunakan dalam 

memberikan saran dan masukan bagi inovasi, perbaikan dan 

perkembangan tradisi dan bacaan skrip Tulkiyamat. Satu yang boleh 

dilakukan ialah membentuk forum terbuka untuk orang awam yang 

berkongsi maklumat dan pengalaman yang berkaitan dengan tradisi 

membaca manuskrip di Indonesia.  

 
Inovasi dan Pengembangan Tampilan baru Naskhah Tulkiyamat bagi generasi 

mendatang. Untuk mendapatkan sudut pandang baru atau warna baru terhadap 

tradisi pembacaan naskhah Tulkiyamat, maka beberapa upaya yang dapat dilakukan 

antara lain : 

(1) Membuat buku panduan singkat mengenal isi dan kandungan naskhah 

Tulkiyamat 

(2) Membuat cetakan naskhah Tulkiyamat dalam bahasa Makassar dan bahasa 

Indonesia serta terjemahannya dalam tampilan yang lebih menarik  

(3) Membuat beberapa rekaman audio dan visual dalam proses pembacaan 

naskhah Tulkiyamat baik sebagai bahan pembelajaran naskhah Tulkiyamat 

maupun sebagai bahan ajar dan belajar dalam latihan membaca skrip 

Tulkiyamat maupub sebagai bahan pembelajaran dalam bentuk media 

digital yang dapat diakses melalui internet dan media sosial (dalam bentuk 

inovasi teknologi) 

  

Penggunaan Teknologi untuk Pemeliharaan dan Pengembangan Akses Komuniti. 

Seperti yang telah didedahkan dalam bahan cadangan untuk pecinta dan pendengar 

script Tulkiyamat, salah satunya ialah penggunaan inovasi teknologi maklumat 

dalam bentuk data teks digital. 



195 
 

Digitalisasi adalah proses pemindahan media dari bentuk bercetak, audio, dan video 

ke bentuk digital. Digitalisasi dilakukan untuk membuat arkib bentuk dokumen 

digital, untuk fungsi salinan foto dan untuk membuat koleksi perpustakaan digital. 

Digitalisasi memerlukan beberapa kemudahan sokongan seperti komputer, 

pengimbas, pengendali media sumber dan penyokong perisian. Dokumen cetakan 

boleh dipindahkan ke dalam bentuk digital dengan bantuan program sokongan 

pengimbasan dokumen. Selain itu, dokumen digital boleh diakses dengan 

menggunakan teknologi maklumat dalam pemeliharaan manuskrip. 

 

Digitalisasi manuskrip dengan menyediakan perkhidmatan digital dalam talian 

adalah salah satu daripada pengembangan akses. Digitalisasi boleh mengembangkan 

dan memudahkan akses dan menjadi proses pemuliharaan bahan asal dan 

menyediakan peluang bagi pengguna masa depan pafas. Program digitalisasi juga 

memudahkan pengunjung yang lebih besar. Selain itu, ia juga dapat mewujudkan 

peluang kerjasama antara institusi manuskrip dengan institusi pendidikan dan 

kebudayaan. 

 
Digitalisasi manuskrip dengan status hak akses yang jelas merupakan satu bahagian 

dalam usaha membina sistem pemeliharaan dan penggunaan manuskrip nusantara 

secara lebih luas. Digitalisasi manuskrip terintegrasi sangat relevan di negara 

kepulauan seperti Indonesia. Oleh itu, kandungan manuskrip dan cerita mengenai 

skrip Tulkiyamat yang tersedia dalam data digital boleh diakses menerusi internet 

dan media sosial. 

 
 
 
 



196 
 

6.6 Rumusan 
 

Tradisi pembacaan Naskhah Tulkiyamat di masyarakat Sanrobone, Kabupaten 

Takalar, telah membentuk sikap dan perilaku keagamaan masyarakat sebagaimana 

yang tercermin dalam unsur dan nilai-nilai ajaran Islam yang terdapat pada Naskhah 

Tulkiyamat. Keterlibatan secara langsung maupun tidak langsung setiap anggota 

masyarakat baik sebagai pembaca maupun pendengar dalam setiap acara pembacaan 

Naskhah Tulkiyamat merupakan suatu tradisi masyarakat yang kemudian secara 

spesifik mencerminkan suatu tradisi masyarakat Islam di Kabupaten Takalar.  

Sikap keagamaan yang terbentuk tradisi pembacaan Naskhah Tulkiyamat tersebut 

telah mempengaruhi cara berpikir, cita rasa, mahupun penilaian setiap warga 

masyarakat dengan warga lainnya. Sikap keagamaan utama yang terbentuk adalah 

mempertegas kembali keyakinan dan keimanan dari setiap penganut agama Islam 

tentang rukun iman yang menjadi fondasi utama setiap penganut agama Islam dalam 

aktiviti dan interaksinya dengan orang lain. Dengan adanya gambaran berbagai kisah 

dan narasi dari balik peristiwa kematian, siksaan kubur, hari kiamat, siksaan neraka 

telah membentuk proses kesadaran baru yang menyadari kembali eksistensi 

keberadaannya di dunia ini. 

Dengan terbentuknya proses kesadaran baru inilah kebanyakan dari mereka 

(masyarakat Sanrobone) telah menyedari bahawa kehidupan di dunia ini hanya 

sementara dan segala amal perbuatan mereka akan diminta pertanggungjawaban pada 

hari kemudian. Oleh kerana itu mereka menyadari perlunya sentiasa mendekatkan 

diri kepada Allah dan memperbanyak bekal amal perbuatan yang baik terhadap 

sesama manusia.  



197 
 

Pendekatan diri kepada Allah banyak dilakukan dengan kembali melaksanakan solat 

lima waktu secara konsisten. Demikian pula banyak dari mereka yang 

memperbanyak berbuat baik dengan sesama warga Sanrobone dengan bersedekah 

dan saling tolong-menolong dalam berbagai aktiviti kemasyarakatan.   

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



198 

 

RUJUKAN 

Abdul Aziz, Jum’ah Amin. (2000). Fiqih Dakwah, Studi atas Berbagai Prinsip dan 

Kaidah yang harus dijadikan Acuan dalam Dakwah Islamiyah. Solo. 

 

Abdurrahman Bin Ahmad. (2013). Kehidupan Sebelum dan Sesudah Kematian. 

Diterjemahkan dari buku Daqaiqul Akhbar. Cet.II; Jakarta: Matba’at Sharaf.  

Agger, Ben. (2005). Critical Social Theories: An Introduction diterjemahkan oleh: 

Nurhadi dengan judul: Teori Sosial Kritik, Penerapan, dan Implikasinya. 

Yogyakarta: Kreasi Wacana. 

 

Ahmad, A Kadir. (2003). Dasar-Dasar Metodologi Penelitian Kualitatif. CV Indobis. 

Press.  

 

Ahmad, A. Kadir. (2008). Ulama Bugis. Makassar : CV Indobis. Press.  

 

Al-Gazali. (1999). Metode Menjemput Maut, Perspektif Sufistik. Bandung. Mizan. 

 

Ali al-Sabuiy, Muhammad. (2009).Al-Tibyan fi ‘Ulumul Al-Quran Juz I (Mishr: t.p 

1976), h.75. Lihat dalam Mardan, Al-Quran Sebuah Pengantar Memahami Al-

Quran Secara Utuh.Cet. I; Jakarta: Pustaka mapan. 

 

Agus, Bustanuddin. (2006). Agama Dalam Kehidupan Manusia Pengantar Antropologi 

Agama. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 

 

Ali Mahfuż, Syekh. (2009). Hidayah Al-Mursyidin Ila Turuq al-Wa’zhwa al-

Khitobah.(Beirut Lebanon: Dar Al-Ma’rifah), h.93 Bandingkan dalam Moh. Ali 

Aziz, Ilmu Dakwah. Jakarta. Prenada Group. 

 

 Ali Aziz, Moh. (2004).  Ilmu Dakwah. Bandung: Kencana. 

 

Anwar, Khairil. (2009). Naskah Klasik Keagamaan : Edisi Bahasa Melayu. Tangerang: 

Puslitbang Lektur Keagamaan, Badan Litbang dan Diklat Departemen Agama RI. 

 

Ardianto, Elvinaro dan Rochajat Harun. (2011). Komunikasi Pembangunan Perubahan 

Sosial, Perspektif Dominan Kaji Ulang, dan Teori Kritis.  Jakarta: Rajawali Pers. 

 

Arifin, H.M. (1978). Hubungan Timbal Balik Pendidikan Agama di Lingkungan Sekolah 

dan Keluarga. Jakarta: Bulan Bintang. 

 

Arifin, Bey. (2012). Hidup sesudah Mati. Surabaya: Halim Jaya. 

 

Ar-Raniri Nuruddin. (1983). Khabar Akhirat Dalam Hal Kiamat, Departemen 

Pendidikan dan Kebudayaan Proyek Penerbitan Buku Sastra Indonesia dan 

Daerah; Jakarta. 

 



199 

 

Bagir, Haidar. (2011). Bahasa Agama: Bahasa Tuhan Bahasa Manusia, Kata Pengantar 

pada Buku Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian 

Hermeneutika. Bandung: Pustaka Mizan. 

 

Bantang, Siradjuddin.  (2008).  Sastra Makassar.  Makassar: Pustaka Refleksi. 

 

Bungin, Burhan. (2010).Analisis Data Penelitian Kualitatif, Pemahaman Filosofis dan 

Metodologis ke Arah Penguasaan Model Aplikasi. Cet. VII; Jakarta: PT. Raja 

Grafindo Persada. 

 

Bungin, Burhan. (2008).Sosialisasi Komunikasi, Teori, Paradigma dan Diskursus 

Teknologi Komunikasi di Masyarakat. Jakarta: Kencana Prenada Media Group. 

 

BPS Takalar. (2016). Kabupaten Takalar Dalam Angka 2016. Takalar: BPS Takalar 

   

BPS Takalar. (2016). Kecamatan Sanrobone Dalam Angka 2016.  Takalar : BPS Takalar 

 

BPS Takalar. (2016). Statistik Daerah Kecamatan Sanrobone 2016. Takalar : BPS 

Takalar 

 

Brown, Rupert. (2005). Prejudice Its Social Psycology diterjemahkan oleh: Helly P. 

Soetjipto dan Sri Mulyantini Sutjipto dengan Judul: Menangani Prasangka dari 

Perspektif Sosial. Jakarta: Pustaka Pelajar.  

 

Bungin, Burhan. (2009).Analisis Data Kualitatif: Pemahaman Filisofis dan Metodologis 

ke Arah Penguasaan Model Aplikasi. Cet. III; Jakarta: Rajawali Press.  

 

Creswell, J.W.(2010). Research design pendekatan kualitatif, kuantitatif, dan mixed 

(Ed.ke-3).Yogyakarta. 

 

Charles, R. Berger. (2014). Handbook Ilmu Komunikasi.  Bandung: Penerbit Nusa 

Media. 

 

Departemen Pendidikan Nasional. (2008). Kamus Besar Bahasa Indonesia.  Jakarta: PT 

Gramedia Pustaka Utama. 

Effendi, Onong Uchjana. (2004). Dinamika Komunikasi. Bandung: PT.Remaja 

Rosdakarya. 

 

Effendi, Muchsin. (2006). Psikologi Dakwah.  Jakarta: Prenada Media. 

 

Effendy, Ridwan. (2005). I Tolok Karya Rahman Arge Studi Hubungan Antar Teks.  

Makassar: Intermedia Publishing Kerjasama Pustaka Pena Press.  

 

Enjang AS. (2009). Dasar-dasar Ilmu  Dakwah,  Pendekatan Filosofis dan Praktis. 

Widya Padjadjaran, Bandung. 

 

Endraswara, Suwardi.  (2011). Metodologi Penelitian Sastra, Epistimologi, model, Teori, 

dan Aplikasi.  Yogyakarta: CAPS. 

 

Everett, Rogers, M at.al. (1991). Communication of Innovations, A Cross Cultural 

Approach. New York: The Free Press.  



200 

 

Fathurahman, Oman. (2010). Filologi dan Islam Indonesia Jakarta: Puslitbang Lektur 

Keagamaan Badan Litbang dan Diklat Departemen Agama RI. 

 

Fadhilah, Ahmad. (2015). Filologi dan Kiprah Dakwah Ustadz Fadhlan Al Garamata. 

Skripsi Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, Jakarta 

 

Gani, Ambo. (1990). Tulkiyamat, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Direktorat 

Jenderal Kebudayaan Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional Proyek Penelitian 

dan Pengkajian Kebudayaan Nusantara, Jakarta. 

 

Gassing, H.A.Qadir. (2008). Pedoman Penulisan Karya Tulis Ilmiah Makalah, Skripsi, 

Tesis, dan Disertasi. Makassar Alauddin Press. 

 

Hajah Noresah bt Baharom(ed). (2002). Kamus Dewan Edisi Ketiga; Kuala Lumpur: 

Harian (Zulfadzli) Sdn.Bhd. 

 

Hidayat, Komaruddin. (2012). Psikologi Kematian. Cet.I; Jakarta: PT Mizan Publika. 

 

Ilyas, Husnul Fahimah, (2011). Lontaraq Suqkuna Wajo : Telaah Ulang Awal Islamisasi 

di Wajo. Jakarta : Sekolah Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif 

Hidayatullah.  

 

 

Koentjaraningrat.(1990).Manusia dan Kebudayaan di Indonesia. Cet. XIII; Jakarta: 

Djambatan. 

 

Kusnawan, Aep. (2004).Berdakwah Lewat Tulisan.Cet. I; Bandung: Mujahid.  

 

Liliweri, Alo. (2002).Komunikasi Antar BudayaCet. II; Jakarta: Pustaka Pelajar. 

 

Lubis, Nabilah. (2007).Naskah, Teks, dan Metode Penelitian Filologi. Cet. IV; Jakarta: 

Puslitbang Lektur Keagamaan Badan Litbang & Diklat Departemen Agama RI. 

 

Mappangara, Suriadi dan Irwan Abbas. (2003). Sejarah Islam di Sulawesi Salatan. 

Makassar : Lamacca Press 

 

Mattulada, (1985).Latoa. Yogyakarta: Gajah Mada University Press. 

 

Mattulada.(1991).Menyusuri Jejak Kehadiran Makassar dalam Sejarah. Ujung Pandang 

: Hasanuddin University Press. 

 

Massoweang, Abd. Kadir. (2010). Kajian Kitta Kana-kananna Alloribokowa Sebagai 

Media Sosialisasi Ajaran Agama pada Komunitas Muslim di Sulawesi Selatan. 

Jurnal Al-Qalam. ISSN 0854-1221, Volume 18 No. 25, hal 37-50  

 

Ming, Ding Choo. (2009).Pengajian di Alam Melayu : Dari Tradisi Manuskrip ke 

Maklumat Digital. Bangi : Institut Alam dan Tamadun Melayu (ATMA) 

 

Moleong, Lexy J. (2007).Metodologi Penelitian Kualitatif. Cet. II; Bandung: 

Rosdakarya. 

 



201 

 

Morissan. (2014). Metode Penelitian Survei Cet I; Jakarta : Kencana Prenadamedia group 

 

Muis.A. (2001).Komunikasi Islam.Cet. I; Bandung; PT. Remaja Rosdakarya. 

 

Munir, M dan Ilahi, Wahyu. (2006). Manajemen Dakwah. Cet. I; Jakarta: Prenada Media. 

 

Mustafa, Mustari. (2010).Dakwah Sufisme Syekh Yusuf Al-Makassary.Cet. I; Makassar: 

Pustaka Refleksi. 

 

Mulyana, Deddy. (2002).Metodologi Penelitian Kualitatif Paradigma Baru Ilmu 

Komunikasi dan Ilmu Sosial Lainnya. Cet. II; Bandung:  PT.Rosdakarya. 

 

Muhammad Idrus Ramli, (2010).Membedah Bid’ah dan Tradisi dalam Perspektif Ahli 

Hadits dan Ulama Salaf.Surabaya: Khalista. 

 

Mulyana, Deddy (ed). (2001).Komunikasi Antar Budaya Panduan Berkomunikasi 

dengan Orang-orang Berbeda Budaya. Cet.VI; Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 

 

Padindang, Ajiep. (2003). Tradisi Masyarakat Islam di Sulawesi Selatan. 

 

Nomay, Usman. (2009).Orang Melayu di Makassar abad XVI-XVII. Makassar : Rayhan 

Intermaedia.  

 

Nottingham, Elizabeth K. (1997).Agama dan Masyarakat Suatu Pengantar Sosiologi 

Agama. Cet. VII; Jakarta: PT RajaGrafindo Persada. 

 

Piotr Sztompka.(2011).Sosiologi Perubahan Sosial, Cetakan ke-06; Jakarta: Prenada. 

 

Pudentia,ed. (2010).Metodologi Kajian Tradisi Lisan, Seri Tradisi Lisan Nusantara. 

Edisi Pertama; Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

 

Poerwandari K. (2007). Pendekatan Kualitatif Dalam Penelitian Psikologi. Depok: 

LPSP3. Fakultas Psikologi Universitas Indonesia. 

 

Purwanto S.U. (2007). Sosiologi Untuk Pemula,Yogyakarta: Media Wacana 

 

Qurthubi, Imam. (2012). Di Balik Tabir Kematian Alam Akhirat dan Kiamat.  

Yogyakarta: Ghani Pressindo. 

 

Raharjo, Budi. (2002). Memahami Teknologi Informasi: Menyikapi dan Membekali Diri 

Terhadap Peluang dan Tantangan Teknologi Informasi.  Jakarta: 

Elexkomputindo. 

 

Rahman, Ahmad dan Salim, Muhammad. (1996). Pelestarian dan Perkembangan Aksara 

Lontarak di Sulawesi Selatan. Jakarta: Proyek Pengkajian dan Pembinaan Nilai-

nilai Budaya Pusat Jakarta. 

 

Rakhmat, Jalaluddin. (2010). Psikologi Agama Sebuah Pengantar. Cet. III;  Bandung: PT 

Mizan Pustaka. 

 



202 

 

Rogers, Everett. M and F. Floyd Shoemaker, (1991). Communication of Innovations, A 

Cross Cultural Approach., New York: The Free Press.  

 

Rulli Nasrullah. (2014).  Komunikasi Antar Budaya di Era Budaya Siber.  Jakarta: 

Kencana Prenamedia Group.  

 

Sadiman, Arief S. (2008). Media Pendidikan: Pengertian, Pengembangan, dan 

Pemanfaatannya, Jakarta : PT. Raja Grafindo Persada. 

 

Sarwono, Sarlito Wirawan. (1999). Psikologi Sosial: Psikologi Kelompok dan Psikologi 

Terapan. Balai Pustaka, Jakarta. 

 

Satori, Jam’an dan Aan Komarian. (2009).  Metodologi Penelitian Kualitatif Bandung: 

Alvabeta. 

Sayyid Al-Wakil. (2002). Muhammad Prinsip dan Kode Etik Dakwah. Jakarta: 

Akademika Pressindo. 

 

Sewang M.Ahmad. (2005). Islamisasi Kerajaan Gowa (Abad XVI sampai Abad XVII).  

Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

 

Severing, J dan  Werner, at all. (2007). Communication Theories: Methods, and Uses in 

the Mass Media Terj. Teori Komunikasi: Sejarah, Metode dan Terapan di Dalam 

Media Massa edisi ke V. Cet. II; Prenada Group. 

 

Shihab M.Quraish. (2008). Kehidupan Setelah Kematian Surga yang Dijanjikan al-

Quran.  Jakarta: Lentera Hati. 

 

Suharsimi, Arikunto.  (1998). Prosedur Penelitian.  Jakarta: PT Rineka Cipta. 

 

Sumardi, Mulyanto.  (1982). Penelitian Agama Masalah dan Pemikiran. Jakarta: Sinar 

Harapan. 

 

Sobur, Alex. (2006). Semiotika Komunikasi.  Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 

 

Suparta, Munzier. (2003). Metode Dakwah. Jakarta: Prenada Media. 

 

Suprayogo, Imam. (2003). Metodologi Penelitian Sosial-Agama. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 

 

Tjaneng, et al. (2009). Sosialisasi Agama Melalui Manuskrip Kuno. Makassar: Balai 

Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar. 

 

Wahid, Sugira. (2008). Manusia Makassar.  Makassar; Pustaka Refleksi. 

 

Yahya Omar, Toha. (2004). Islam dan Dakwah. Jakarta: PT. Almawardi Prima. 

 

Young, Cho Tae. (2012). Aksara Serang  dan Perkembangan Tamadun Islam di Sulawesi 

Selatan. Yogyakarta : Ombak.  

 

 





204 

 

 

 

 



205 

 

 

 

 

 



206 

 

 

 

 



207 

 

 

 

 



208 

 

 

 

 
































































	PERKARA DEPAN
	Mukasurat Hakcipta
	Mukasurat Depan
	Mukasurat Tajuk
	Perakuan 
	Kebenaran Mengguna
	Abstrak
	Abstract
	Penghargaan
	Isi Kandungan
	Senarai Jadual
	Senarai Rajah
	Senarai Singkatan
	Senarai Lampiran
	Glosari

	BAB UTAMA
	BAB SATU: PENDAHULUAN
	1.1 Pengenalan
	1.2 Latar Belakang Kajian
	1.3 Pernyataan Masalah
	1.4 Skop Kajian
	1.5 Objektif Kajian
	1.6 Persoalan Kajian
	1.7 Kerangka Kajian
	1.8 Kepentingan Kajian
	1.8.1 Dari Sudut Teori
	1.8.2 Dari Sudut Praktis

	1.9 Definisi Operasional
	1.9.1 Naskhah
	1.9.2 Tulkiyamat
	1.9.3 Medium
	1.9.4 Dakwah
	1.9.5 Tradisi
	1.9.6 Sikap

	1.10 Rumusan

	BAB DUA: TINJAUAN LITERATUR
	2.1 Pengenalan
	2.2 Profil Daerah Takalar
	2.2.1 Profil Kecamatan Sanrobone
	2.2.2 Sistem Kekeluargaan
	2.2.3 Sistem Stratifikasi Sosial
	2.2.4 Sistem Kepercayaan
	2.2.5 Tradisi Masyarakat Islam di Daerah Takalar

	2.3 Kajian Awal Kewujudan Naskhah dan Teks
	2.4 Orang Melayu dan Penggunaan Aksara Serang
	2.5 Fungsi Naskhah Tulkiyamat bagi Pemiliknya
	2.6 Fungsi Naskhah Tulkiyamat bagi Masyarakat
	2.7 Medium Dakwah
	2.8 Hubungan antara Budaya dan Komunikasi
	2.9 Budaya dan Tradisi Keagamaan
	2.10 Perilaku dan Perubahan Sikap Manusia
	2.11 Perhatian
	2.12 Makna dan Pembelajaran tentang Mati
	2.13 Makna dan Pembelajaran tentang Kiamat dan Akhirat
	2.14 Perubahan Afeksi
	2.15 Rumusan

	BAB TIGA: KAEDAH PENYELIDIKAN
	3.1 Pengenalan
	3.2 Jenis Penyelidikan
	3.3 Kaedah Persampelan
	3.4 Teknik Pengumpulan Data
	3.4.1 Pemerhatian
	3.4.2 Temu Bual
	3.4.3 Dokumentasi

	3.5 Kaedah Pendekatan
	3.5.1 Pendekatan Sejarah
	3.5.2 Pendekatan Dakwah
	3.5.3 Pendekatan Interaksionisme Simbolik

	3.6 Populasi dan Sampel
	3.7 Kaedah Pengolahan dan Analisis Data
	3.8 Analisis dan Pengukuran Sikap
	3.9 Batasan Kajian
	3.10 Rumusan

	BAB EMPAT: DAPATAN AMALAN PEMBACAAN
	4.1 Pengenalan
	4.2 Dapatan Berdasarkan Objektif Kajian
	4.2.1 Mesej Dakwah
	4.2.2 Unsur dalam Ajaran Islam
	4.2.2.1 Akidah
	4.2.2.2 Syariah
	4.2.2.3 Akhlak



	BAB LIMA: DAPATAN PENGARUH AMALAN PEMBACAAN
	5.1 Pengenalan
	5.2 Sikap
	5.3 Pemahaman
	5.4 Penerimaan
	5.5 Pujukan
	5.5.1 Perubahan Pendapat
	5.5.2 Perubahan Tindakan

	5.6 Testimoni Masyarakat Sanrobone
	5.7 Rumusan

	BAB ENAM: KESIMPULAN DAN CADANGAN
	6.1 Pengenalan
	6.2 Perbincangan tentang Dapatan Kajian
	6.3 Kesimpulan Kajian
	6.4 Implikasi Kajian
	6.5 Cadangan Modul Naskhah Tulkiyamat
	6.6 Rumusan

	RUJUKAN
	LAMPIRAN




